Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

J. C. MERIKOFER, — ULRICH ZWINGLI, D’APRES LES SOURCES
AUTHENTIQUES ",

- Plusieurs biographies de Zwingli avaient déja paru, mais jamais, &
notre connaissance, la vie du grand réformateur de la Suisse n’avait
revétu une forme aussi compléte. Le lecteur possédant une connais-
sance suffisante de la langue allemande trouvera désormais, dans ces
deux volumes, toutes les ressources nécessaires pour se faire une idée
exacte de la puissante évolution religieuse dont Zwingli fut un des
principaux moteunrs. Peut-étre, dans les nombreuses citations qui don-
nent & 'ouvrage une sérieuse valeur et constituent son premier titre
a lintérét, sera-t-il arrété quelquefois comme nous ’avons été nous-
méme, par certaines particularités de langage propre & l'idiome zuri-
cois plus encore qu’a 'allemand du XVI° si¢cle. On peut rendre cette
Justice & I'auteur qu’il a fait son possible pour lever ces difficultés.
Néanmoins il n’a pu les faire entiérement disparaitre pour les lec-
teurs de langue frangaise. Cette réserve faite, nous pouvons dire
qu'aucune lecture n’est plus digne de I'attention d’'un homme sérieux.
L’on aurait peine, croyons-nous, 3 trouver réunis, dans une seule
monographie, un plus grand nombre de ces détails positifs et précis
sur lesquels se fondent I'histoire des faits et celle des idées. Ce serait
entreprendre une tiche difficile que de suivre I'auteur dans sa longue
et consciencieunse exposition de la vie du réformateur. Une traduction
de la table des matiéres serait peut-étre le meilleur moyen de faire
connaitre son ceuvre. Mais, indépendamment de ce qu'un tel procédé
aurait d’aride et de peu attrayant pour nos lecteurs & nous, il offrirait
le grand inconvénient d’éveiller leur curiosité sans la satisfaire;

* Ulrich Zwingll, nach den urkundlichen (Quellen, von J. C. Mérikofer. 1867~
1869. — 2 vol. in-8° de 351 et 527 pages.



334 BULLETIN.

aussi préférons-nous attirer leur attention sur certains points qui
nous ont particuliéerement {rappé.

Nous mentionnerons d’abord la peinture que Pauteur nous présente
des mceurs de la Suisse allemande au moment de la Reformation,
Dans le cours du premier volume, aprés avoir raconté la jeunesse de
Zwingli et les divers incidents de son séjour a Glaris et & Kinsiedeln,
Pauteur s’arréte au moment ot le réformateur recoit I'appel qui doit
le fixer & Zurich, et prenant, en quelque sorte, son lecteur par la
main, il le fait péuétrer dans la vie zuricoise au commencement du
XVIesiécle. Le chapitre auquel nous faisons allusion nous révele, d'a-
prés des documents originaux, des traits de mceurs singuliers, des
scénes ¢tranges, bien propres a faire apprécier le bienfait de la Ré-
formation. Dans toute I'Europe, a cette époque, la corruption était
grande ; mais 'absence des rapports fréquents entre les peuples lais-
sait & chaque nation un cachet particulier qu’elle conservait jusque
dans ses désordres. < Zurich, disait Bullinger, ’ami de Zwingli, était,
avant la prédication de 'Evangile, ce qu’avait été Corinthe parmi les
cités de la Gréce. » — Oui, mais c¢’était une Corinthe du moyen age,
au sein de laquelle la corruption prenait un aspect de sauvagerie des
plus bizarres, Il faut, pour s’en faire une idée, lire dans 'ouvrage de
M. Morikofer, le récit d’'une nuit du premier janvier; I'on voit des
jeunes gens appartenant aux meilleures tribus de la bourgeoisie, gen-
tilshommes pour la plupart, quelques-uns mariés et péres de famille,
se former en bandes nombreuses et joyeuses, pénétrer de vive force
dans les divers couvents de femmes de la ville, et s’y livrer & des
exces de diverse nature, & des espiégleries grossiéres, dont la bruta-
lité révolterait aujourd’hui les classes les plus humbles, et tout cela,
semble-t-il, sans rencontrer aucune répression, sans encourir aucune
sérieuse pénalité.

En face de ce relichement et de ce désordre, I'on est mieux placé
pour mesurer les progrés accomplis sous l'influence de 1’Evangile,
et le deuxieme volume de M. Morikofer nous permet de le faire
en nous offrant le tableau de la discipline, ferme et modérée tout a la
fois, & laquelle Zwingli sut graduellement plier les mceurs de ses
compatriotes. Au premier abord, cette derniere offre plusieurs traits
de ressemblance avec la discipline calviniste. Mais aprés un examen
attentif des textes, I'on ne tarde pasa se convaincre qu’elle en différe
par un esprit moins judaique et plus humain.

Ces résultats ne sont pas les moins importants auxquels le livre
que nous annoncons nous fasse arriver. Les chapitres concernant le



THEOLOGIE. 335

colloque de Marburg et ses suites mettent dans une pleine évidence
I’élévation d’esprit du réformateur zuricois, la largeur de ses vues et
la grandeur de son aAme. L’auteur ne se borne pas a faire parler les
faits a leur date. Il revient, & la fin de son ceuvre, sur ce point ca-
pital. Aprés avoir fait de Luther un éloge bien senti, il nous montre
dans Zwingli un esprit moderne, dans le meilleur et le plus noble
sens du mot; il reléve surtout un des caractéres distinctifs de son
génie, le sens historique. Cette compréhension des évolutions de 1’es-
prit humain, complétement ignorée du moyen-age et méme de Luther,
Zwingli la posséde au plus haut degré : il ne pense point que I'anti-
quité paienne soit exclue des plans de Dieu pour le salut de I'hu-
manité; il aime & suivre, dans les destinées de son peuple, I'action
de la providence divine; il éléve enfin, d’'une main ferme, le drapeau
de la liberté chrétienne.

Apres avoir donné a ces considérations une place digne de leur
importance, M. Morikoffer termine son étude en examinant ce qui,
dans 'ceuvre de Zwingli, constitue I’élément permanent et actuel, en
étudiant 'influence du réformateur sur le développement de la Suisse
républicaine, ainsi que sur la culture intellectuelle du peuple qui lui
donna le jour. Ces réflexions ajoutent infiniment & la valeur intrin-
séque de ’ceuvre sans rien Oter au mérite qu’elle tire de ’abondance
des sources historiques et du bon emploi que I’auteur en a su faire.

D. SCHENKEL. — CHRISTIANISME ET EGLISE !.

Il y a longtemps déja que nous aurions rendu compte de cet im-
portant ouvrage, n’elit été une difficulté qui nait de son importance
méme et de son mérite : les idées s’y suivent dans un ordre si rigou-
reux, qu'on pent & peine les séparer les unes des autres.

Appliquée & un livre de cette valeur, l'analyse la plus impartiale
sera toujours injuste, en ce sens qu’elle détruit forcément I'enchai-
nement des pensées, la suite du raisonnement. L’auteur seul pourrait
condenser son livre, en donner un résumé qui ne ¢rahit pas ses inten-
tions.

L’ouvrage se compose de quatre livres, entre lesquels se répartis-
sent les vingt méditations annoncées dans le titre: et ces méditations,

* Christenthum und Kirche im Einklange mit der Culturenlwicklung. Zwanzig
Betrachtungen von Dr Daniel Schenkel, 1867. — 2 vol. de 650 pages.

C. R. 1870. 22



336 BULLETIN.

a_leur tour, comprennent un certain nombre de paragraphes de
quatre ou cingq pages chacun,

Nous allons d’abord donmner telle quelle la traduction de la table
des malieres, assez développée, que 'auteur a jointe & son ouvrage;
puis nous ferons, aussi fidélement que nous le pourrons, le résumé
du premier livre. Nos lecteurs pourront ainsi s’orienter; ceux qui
voudront en savoir davantage devront recourir a I'original et sauront
en gros ce qui les attend.

Livre premier. — La religion.

Ire MEDITATION. Iessence de la religion. — 1. Le besoin religieux.
— 2. Le fondement éternel. — 3. La source de la religion. — 4. La
fausse religion. — 5. La vraie religion.

ITe mEDITATION. La divinité. — 6. Le besoin de la foi en Dieu.
— 7. Les conséquences de l'incrédulité. — 8. Esprit et nature. —
9. L’esprit aun-dessus de la nature. -— 10. Le Dieu personnel.

III* mEpiTATION. La révélation et le miracle. — 11. La foi vulgaire
(traditionnelle) relativement & la révélation et au miracle. — 12. Le
conflit entre la science et la foi. — 13. Les miracles de la magie. —
14. Les miracles de I'esprit. — 15. Les ceuvres de I'esprit. — 16. La
conception moderne du miracle.

IVe mEpiTATION. La piété et la moralité. — 17. L’indépendance ap-
parente de la moralité et de la piété. — 18. Influence de la religion
de la nature sur la moralité. — 19. Influence des religions de l'esprit
sur la moralité. — 20. Dangers moraux de l'irréligion. — 21. L’amour,
comme lien de la piété et de la moralité.

Livre II. — La Bible.

Ve MEDITATION. Les saintes écritures de I’Ancien Testament. —
22. Origine des [Ecritures sacrées en général. — 23. Origine divine
de la Bible. — 24. Caractére humain du Nouveau Testament. —
25. La Bible, le livre de la religion. — 26. Le caractéere des livres
bibliques. — 27. Formation du canon.

V1e mEpiTaTioN. L'esprit de ’Ancien Testament. — 28. La justice
de Dieun. — 29, La sainteté de Dieu. — 30. I.e péché de 'homme. —
31. L’expiation par le sacrifice. — 32. La justice supérieure des
prophétes. — 33. L’espérance messianique. — 34. Les problémes
moraux de I’Ancien Testament.

VIIe mEpiTaTION. Les saintes Ecritures du Nouveau Testament. -—
35. La littérature des évangiles. — 36. La crédibilité des récits évan-



THEOLOGIE. 391

géliques. — 37. Le quatriéme évangile et les miracles de Jésus. —

38. Les écrits pauliniens. — 39. Les épitres catholiques. — 40
L’Apocalypse de Jean.
VIIIe mEpitATiON. L’esprit du Nouveau Testament. — 41. L’es-

prit d’amour dans le Nouveau Testament. — 42. [esprit de Jésus-
Christ. — 43. Le royaume de Dieu dans le Nouveau Testament, —
44. Le caractére unique et incomparable de Jésus. — 45. L’eeuvre de
Christ dans le Nouveau Testament. — 46. ['idéal du Nouveau Tes-
tament et ses altérations (Tribungen).

IXe MEDpITATION. Le bon usage de la Bible. —47. L'idée de 'univers
(Weltanschauung) dans la Bible. — 48. Contradictions de I’Ancien
Testament et du Nouveau. — 49. Les défenses de la Bible. — 50.
Les prescriptions de la Bible. — 51. Les conditions indispensables
d’'un bon usage de la Bible. — 52. Le bon usage de ’Ancien Testa-
ment. — 53. Le bon usage du Nouveau Testament.

Livre III. — Le christianisme dans le passé.

Xe MEDITATION. Le christianisme de Christ. — 54. La position de
Christ par rapport & Dieu. — 55. La position de Christ par rapport
au monde. — 56. La fondation (I'ceuvre) de Christ dans le monde. —
57. L’esprit moral de I'ccuvre de Christ dans le monde. — 58. La
foi en la personne de Christ. — 59. L’amour, comme essence du
christianisme de Christ. — 60. Le caractére moral du christianisme
de Christ.

XI¢ mEptTaTION. Le christianisme des apotres.— 61. Caractére par-
ticulier du christianisme des apotres. — 62. Le prochain retour de
Christ. — 63. Caractére dun roi céleste. — 64. Etat d’esprit de 1’é-
glise apostolique. — 65. L’idéal chrétien de P'apotre Paul. — 66.
Influence de I'illusion sur le premier développement du christianisme.
— 67. Contradictions et oppositions dans le christianisme aposto-
lique.

XIIe mEpiTATION. Le christianisme des peuples. — 63. Le monta-
nisme, — 69. Le gnosticisme. — 70. Formation du clergé. — 71.
Le catholicisme et le monde. — 72. Le miracle du baptéme ecclé-
siastique. — 73. Le miracle de la sainte céne ecclésiastique. — 74.
Le christianisme comme religion d'état. — 75. Le christianisme
d’état et le christianisme de Christ.

XIITe MEpiTATION, Le christianisme des prétres. — 76. Le prétre.—
77. La domination du clergé. — 78. La papauté. — 79. Pape et
empereur. — 80. La théologie ecclésiastique. — 81. La morale



338 BULLETIN.
ecclésiastique. — 82. Le péché d’hérésie. — B83. La réforme ecclé-
siastique.

XIVe MEDITATION. Le christianisme des réformateurs. — 84. Signifi-
cation de la rétormation. — 85. 1./idée dogmatique de la réformation
(Der reformatorische Glaubensbegriff). — 86. Retour des réforma-
teurs a la notion ecclésiastique. — 87. L’élément religieux et 1'é1é-
ment moral chez Luther. — 88. Le retour au point de vue dogma-
tique. — 89. La domination de la théologie dans le protestantisme.
— 90. Le retour & la notion sacramentelle. — 91, Luther; son idée
sur le rapport de I'église et de I'état. — 92, Le christianisme d’état
dans le protestantisme (das protestaniische Staatskirchenthum).

Livre IV. — Le christianisme dans I’époque actuelle.

X Ve MEDITATION. La conscience chrétienne moderne.— 93. La liberté
religieuse moderne. — 94. La chute des églises d’état. — 95. La con-
science catholique moderne. — 96. La confession de foi réformatrice
de I'époque actuelle. — 97. La vie chrétienne de 'époque actuelle.—
98. La mission de la théologie moderne,

XVIe MEDITATION. L’église contemporaine comme communauté., —
100. La communauté chrétienne primitive. — 101. I.’égalité primi-
tive de tous les chrétiens. — 102, Le principe de la communauté et
le protestantisme allemand. — 103. L’organisation de la libre com-
munauté protestante locale. — 104. Les conditions d’admission
dans la communauté. — 105. La formation des communautés rurales.
— 106. Concessions a I’état ecclésiastique actuel.

XVII° MmEDITATION. La mission du clergé a notre époque.— 107, « Sa-
cré » et « profane.» — 108. Fonction ecclésiastique et don spirituel.
— 109. Fonction et service. — 110. Le droit électoral de la commu-
nauté. — 111. L’ « autorité » divine de la fonction sacerdotale. —
112. Les illusions dTune fausse notion sur ce sujet. — 113. La voca-
tion du clergé de nos jours. — (14. Tiche nouvelle qu’ils ont &
remplir.

XVIII® MEDITATION. L’église renouvelée et I’état moderne. — 115.
L’église libre et I’état libre. — 116. L’état et I’église catholique ro-
maine. — 117 L’état et I'idée protestante de I’état. — 118. L’état,
I'église et I'école. — 119. L’état, I’église et la famille. — 120. Le
mariage civil. — 121. L’état, I’église et la bienfaisance publique.

XIXe MEDITATION. L'église renouvelée et le culte public. — 122. Le
service public catholique romain. — 123. Le culte pendant la réfor-
mation et la messe. — 124. Le besoin de culte public en nos jours.



THEOLOGIE. 339

— 125. La vraie féte du dimanche. — 126. Le service public d’accord
avec le développement de la culture. — 127. Le service public re-
nouvelé et la confession ecclésiastique,

XXe MEDITATION. L’église actuelle et la vie morale chrétienne. —
128. Influence de l'église protestante sur la vie de famille et la vie
nationale. — 129, L’église protestante traditionnelle et sa position
vis-4-vis de la science, de I'art et de l'ordre social. — 130. Le pié-
tisme et la vie sociale chrétienne. — 131. Influence de I'église libre
sur la famille et I'état. — 132, Influence de I'église libre sur la cul-
ture morale du peuple. — 133. Influence de 1’église libre sur le déve-
loppement de la science. — 134. Influence de I’église libre sur 'art
et U'ordre social. — 135. L’église libre et 'union des églises.

Ces cent trente-cing titres sont comme autant de jalons qui mar-
quent les contours de I'édifice. Nous allons maintenant résumer le
premier livre, ou les vingt-un premiers paragraphes, pour faire con-
naitre la tendance de ’ouvrage.

1° Le besoin religieux. — On ne croit plus que la religion soit due a
une habile invention des prétres et des despotes: on comprend qu’elle
fait partie de I'étre humain. Mais quelques-uns, trouvant qu’elle a fait
plus de mal que de bien, griaces aux passions haineuses qu’elle a al-
lumées, se plaisent & espérer quelle disparaitra devant un nouveau
progrés accompli par 'humanité, comme les illusions de I’enfance s’en
vont avec les années.

Cependant, les occupations terrestres auxquelles '’homme peut se
livrer, les plus respectables méme, ne suffisent pas & le contenter.
Les choses extérieures sont dans une transformation constante :
pour elles, vivre, c’est mourir. N'y aurait-il donc rien de fixe, rien
de permanent, ot puissent finir nos éternelles agitations ?

2° Le fondement éternel. — Sous les phénomeénes changeants, nous
reconnaissons des lois que nos sens ne nous ont pas révélées, dont la
découverte est une ceuvre de notre esprit, tandis que ces lois elles-
mémes rendent aussi témoignage & un Esprit. Tout meurt autour de
homme, tandis que son esprit aspire & des biens permanents. On peut
donc considérer le monde extérieur comme le symbole d’'un autre
monde qui n’apparait pas, mais qui n’en est pas moins le seul réel,
barce qu’il est éternel. Pour se trouver véritablement soi-méme, il
faut descendre dans son propre esprit, et se rencontrer 1 avec cet
Esprit supréme qui est la raison de toutes choses.

3° La source de la religion. — C’est notre esprit qui forme seul
P'unité de notre étre au milieu de infinie complication de la vie. Mais,



340 BULLETIN.

4 mesure que nous vivons davantage avec nous-mémes, e nous nous
connaissons mieuX, que nous prenons possession des forces spiri-
tuelles qui sont en nous, nous comprenons mieux que nous ne sommes
pas seuls. L’esprit humain suppose un autre Esprit qui n’ait pas com-
mencé comme nous, et en qui tout soit ordre et harmonie. Plus lar-
gement nous ouvrirons les portes de notre sanctuaire intérieur, plus
aussi nous comprendrons que nous avons en nous, comme le type de
notre personnalité, l'infini, 'absolu, ¢’est-a-dire que nous sommes de
race divine. L’esprit qui fait de nous des personnes, qui seul nous
rend responsables, n’est lui-méme qu’un rayon provenant d’'un foyer
de vie infini.

Ce rapport primitif, indissoluble, plongeant dans les profondeurs
de D'éternité, entre le fini et linfini, voild la source de la religion.
Nous sommes religieux dans la mesure ot nous nous sentons en com-
munion avec I’Esprit infini.

4° La fausse religion. — lies dévots ne l'entendent pas ainsi. Ils
appellent impie quiconque ne pratique pas comme eux ou une croit
pas leurs dogmes. Pour nous, est irréligieux quiconque ne sait pas
vivre au dedans de lui-méme, soit qu’il vive pour ses plaisirs, soit
qu'il fasse consister sa religion dans des pratiques extérieures.

5® La vraie religion, — celle qui nous fait entendre la voix de 1'éter-
nité, c’est avoir de la conscience. (Rom. XIV, 23.) Toute autre au-
torité est fragile et passagere: la force passe, les traditions finissent
par s’écrouler. Sous I'empire senl de la conscience, nous parvenons a
étre ce que nous voulons étre, c’est-a-dire libres. Plus oun a de reli-
gion, plus on a de liberté. Les religions les plus imparfaites aspirent
4 la perfection ; de 14 vient I'empire immense qu’elles ont exercé, et
oli, malgré leurs erreurs et malgré les passions qu’elles ont allumées
en effet, il faut voir un pressentiment de la vie éternelle. Un homme
religieux et moral se soumet au tribunal de sa conscience, parce qu’il
voit dans ses sentences les décisions de Celui qui est le fondement
éternel de toutes choses. En dehors de la conscience, nous n’avons
plus qne des apparences et des illusions.

6o Le besoin de la foi en Dieu. — Sinous sommes religieux, nous se-
rons aussi vrais avec nous-mémes, et nous comprendrons que le prin-
cipe ¢ternel avec lequel nous nous sentons un est autre que nous.
Nous changeons, il demeure. Aussi la religion est-elle autre chose
qu’'un rapport de I'homme avec lui-méme; c’'est un rapport avec la
divinité qui est a la fois en nous et au-dessus de nous.

70 Les conséquences de Uincrédulité. — A ceux qui, tout en recon-



THEOLOGIE. 341

naissant un élément divin dans le monde, ne voudraient y voir que
I’ensemble des choses, la loi, la force cosmique de'univers, il est aisé
de répondre que tout ordre suppose un ordonnateur, toute ccuvre,
un ouvrier. Ce qui distingue éminemment un esprit, ce qui le caractériser
¢'est qu’il a conscience de lui-méme comme d’un étre raisonnable et
libre. Laraison et la liberté, voila 'essence de 'esprit. Or la marche de
I'histoire n’obéit pas & une aveugle nécessité. Elle parle de droit et
de justice, par conséquent de liberté, et par conséquent d’esprit. A
cette seule condition, on peut concevoir I'enthousiasme du bien et la
haine du mal, la noblesse du caractére, la dignité morale, Sans cela,
1l n’y a que le jeu des forces aveugles de la nature, chacun est, a4 cha-
que moment, ce qu’il peut et doit étre. Dans cette théorie, la servitude
remplace partout la liberté.

8° Esprit et nature. — Il ne faut pas, au nom de la science, confondre
ce qui est distinct. La nature obéit a des lois qui lul sont inconnues ;
et si I'on voit en elle de I'intelligence, la cause en est an dehors d’elle-
méme. Réduisons la nature matérielle a sa plus simple expression,
Iatome. Au milieu de cet océan d’atomes, il y a une pensée, un but
qui se montre, donc une raison qui se révele. C’est 'esprit qui donne
& la nature sa valeur, lui qui la forme, qui la gouverne, de sorte que
nous pouvons appeler ce monde surnaturel. Nous ne statuons pas une
opposition entre la nature et I'esprit: ils ne sont pas 'un sans I'autre.
L’esprit sans la nature n’agit pas, ne se révele pas; la nature sans
I'esprit n’est qu'un chaos informe.

9° Lesprit au-dessus de la nalure. — L’esprit est donc surnaturel,
mais il n’est pas contraire & la nature: au contraire, il soutient avec
elle un rapport de cause 2 effet. Les lois de la nature ne sont que les
pensées de 'esprit divin, et, & ce titre, elles sont immuables, parce
qu’elles sont parfaites. C’est pour cela que la nature nous parle, non
le langdge confus des éléments, mais celui d’'une volonté rationnelle.
Bien loin que les sciences naturelles puissent ébranler notre foi en
Dieu, elles la purifient et la confirment. Le monde n’a pas en lui-méme
son explication. mais il est le temple de Dieu, de sa magnificence et
de son avenir. Ni Dieu sans monde, ni monde sans Dieu. La piété
s'unit & la raison pour proclamer ’Esprit qui régne dans la nature.
Il est vrai que les sciences exactes n’ont jamais découvert Dieu. pas
plus qu'elles n’ont découvert la vie. Mais s’il est raisonnable de com-
prendre le compréhensible, il ne 'est pas moins de reconnaitre l'in-
compréhensible comme incompréhensible.

10° Le Dieu personnel. — On ne veat pas entendre parler d'un Dieu



342 BULLETIN.

personnel, parce qu’on s’imagine que la personnalité de Dieu lui im-
pose une limitation. C’est une erreur, Ce qui constitue la personnalité
humaine, ce n’est pas le corps qui est limité, c’est I’esprit qui ne l'est,
pas, puisqu’il tend & la vérité, a la liberté. Et comment y aurait-il
une limite a la personnalité divine, qui est la source méme de toute
vérité et de toute vie? S’il n’y avait pas dans l'univers une raison
souveraine qui conduit tout, l'esprit humain serait éternellement
voue A la vanité et & 'erreur.

Pourquoi trouverait-on irrationnel qu’il y ait dans 'univers entier
un esprit qui I'anime et le conduit, quand on admet bien que le corps
humain est animé par un esprit qui a conscience de lui-méme? On
croit qu’il a un dualisme antiphilosophique & admettre Dieu d’un
cOté, et de l'autre un univers régi par des lois immuables. Un Dieu
personnel, dit-on, se révele et fait des miracles, ce qui est incom-
patible avec I'idée de la permanence des lois. C’est 1a une question
a examiner.

11° La foi traditionnelle sur la revélation et le miracle. — La notion
vulgaire est plutdt contraire que favorable & la piété, qui se plait &
voir Dieu partout, et qui ne peut pas croire qu’il se révéle seulement
A certains moments particuliers de I'histoire. Elle est contraire a
I'idée de I'unité du monde, puisque celui-ci serait conduit tantot par
des forces qui ne disent rien & I'dme, tantot par une intervention di-
vine, contraire a 'idée de Dieu, qui n’agirait que de temps en temps,
et laisserait, d’habitude, le monde aller sans lui. D’aprés cette idée,
Dieu n'interviendrait du haut de son trone céleste dans les événements
de I'histoire humaine que pour se révéler miraculeusement & un peu-
ple élu, qui serait ainsi, & un moment donné, le seul dépositaire de sa
penseée,

Une telle notion appartient & un point de vue religieux anjourd’hui
dépassé, et qui limite la toute-puissance et I’éternelle activité de Dieu.

12° Conflit de la science et de la foi.— Fn effet Dieu n’est pas seule-
ment personnel : il est la personnalité infinie, la cause supréme, dis-
tinct du monde et se révélant par lui, de méme qu’un homme révéle,
par ses paroles et ses ceuvres, 'esprit qui est en lui.

Non, dit-on. L’univers forme un tout si étroitement lié qu’il n'y a
nulle place pour une intervention de Dieu. Il faut admettre, ou bien
un monde soumis & la loi et saus révélation surnaturelle, ou bien un
monde ot Dieu régne, mais sans qu’il y ait de lois immuables.

Nous ne pouvons pas admettre cette conception dualiste qui met
d’'un c6té le monde et ses lois, et de lautre le gouvernement divin,



THEOLOGIE. 343

C’est un seul et méme esprit qui se manifeste dans la nature et dans
'histoire, et dans tous les événements de I'une comme de 'autre. Une
vraie piété le reconnait bien, cet esprit, et 1'adore avec reconnais-
sance. La loi du monde est sainte, rien n’y est abandonné au hasard,
tout va vers un but, et la mort méme sert la vie. N'est-elle donc pas
un témoignage que I’Kternel se rend &4 lui-méme? N’oublions pas que,
dans toutes les découvertes scientifiques, le savant ne fait que trouver
une pensée qui a ¢té avant lui déposée dans le monde.

13° Les miracles de la magie. — Fn un sens, tout est miracle, car tout
est mystére pour nous : nous ne pouvons nous rendre compte de l'o-
rigine et de la fin de rien. Bannir du monde 'incompréhensible, c’est
s’appauvrir en supprimant la cause supréme et la raison derniére des
choses. Quant & des miracles qui suppriment I’enchainement naturel
des causes et des effets (la manne du désert, le baton d’Aaron qui
fleurit, I’ane de Balaam, ete.), nous les abandonnons volontiers comme
portant atteinte & l'idée de la présence constante de Dieu dans la na-
ture. Ces récits sont nés d’une idée pieuse mais erronée. Au lieu de
voir la puissance et la sagesse de Dieu dans les voies ordinaires de
son gouvernement ou dans la conscience, le peuple d'Israél les cher-
chait plutdt dans des miracles. C’est par des miracles que Dieu reléve
le ceeur de ses serviteurs. — Pour nous, nous croyons que l'action
directe de son Esprit sur le cceur de 'homme pécheur, pour 'humilier
ou le sanctifier, nous donne une beaucoup plus haute idée de Dieu.
En d’autres termes, les vrais miracles sont, non pas les miracles de
la magie, mais ceux de 1'esprit moral.

14° Les miracles de lesprit. — Demander des manifestations extraor-
dinaires de Dieu dans le monde, et négliger celles qu'il donne immé-
diatement dans Pesprit humain, c’est faire preuve d’une conscience
religiense encore tres imparfaite.

On nous dit que Dieu ne peut étre limité par rien, qu'étant le Tout-
puissant il doit pouvoir A son gré modifier ou suspendre les lois du
monde. Nous répondrons, que les lois du monde, physique et morale,
eétant 'expression méme de la pensée et de la volonté de Dieu, on ne
pent pas chercher une révélation divine dans la suppression de ces
lois mémes qui la révelent. 11 ne peut y avoir quune révélation de
Dieu, variable dans ses moyens, mais identique dans son fond.

Ce n’est pas 2 dire que nous repoussions ou que nous tournions en
ridicule des récits de miracles comme ceux que nous trouvons dans
IAncien Testament. Ils ont une importance historique considérable,
comme expression spontancée de la foi d'un peuple & un certain mo-



344 BULLETIN.

ment de 'histoire. Ces miracles donnaient une forme sensible & I'idée
de la puissance surnaturelle de 'esprit divin. Les héros, les prophetes
de ce peuple, ont pu accomplir des actes ol éclatait une énergie ou
une sagesse remarquable. Kt 'imagination populaire aura naivement
attribué des miracles aux hommes que Dieun avait distingués par des
dons supérieurs. Aujourd’hui, 'esprit humain, plus éclairé, accomplit
sans miracle beaucoup de ces merveilles que 'on expliquait alors par
une intervention de Dieu.

Se repliera-t-on sur la circonstance que l'esprit aussi a ses lois?
Certainement il a ses lois, mais auxquelles il n’obéit pas involontai-
rement, comme les astres, par exemple, obéissent & la loi de la gravi-
tation. La liberté de I'homme, sa moralité, n'est pas l'effet d’une illo-
sion. Sans cela, il fandrait dire que ce monde est une maison de force,
et que les plus fous sont ceux qui ont eru a la vérité et & la justice,
sont ces héros religieux qui, en se sacrifiant pour la vertu, se sont
sacrifiés pour une chimére. Il n’y a ni bien ni mal, chacun suit sa
nature, et devient, sans y pouvoir rien, soit un Socrate soit un Néron.

150 Les wuvres de Uesprit. — On a oublié la différence essentielle qu’il
y a entre l'esprit et Ia nature. Celle-ci, soumise & des lois dont elle
n’a pas conscience, n’a pas d'esprit propre. L’homme, au contraire, a
son esprit propre, qu’il doit faire valoir par la liberté. Cette liberté
est limitée par la nature et par le gouvernement général de Dieu,
mais elle n’en est pas moins réelle: '’homme est libre de ses actions
et doit dominer sa nature. C’est méme parce qu’il est libre, que I'on
ne peuat pas prédire les événements historiques comme on prédit
certains événements de ’ordre naturel.

Il y a entre la nature et 'esprit un lien mystérieux et de profon-
des differences. La nature est la matiére inconsciente sur laquelle es-
prit opére, pour la plier a des fins dout il a counscience. Notre corps
est ainsi l'instrument de notre esprit, et, comme le monde, une
image de la force créatrice du Dieu éternel. L’action de l'esprit sur
la nature est un fait incontestable, quoique le moyen de cette action
soit toujours mystérieux. Une parole nous transporte ou nous acca-
ble, précipite ou ralentit les mouvements de notre cceur; les senti-
ments mettent leur empreinte sur la physionomie et méme exercent
leur influence sur la santé du corps. Ce n’est pas 1a une action de la
matiére sur la matiere: ce qui est a 'ceuvre, c’est un quelque chose
qui domine la maticre,

Voyez, d'un autre co6té, U'inexplicable inflnence de certaines per-
sonnalités. Un homme se léve au milien de ses contemporains qui
ne le comprennent pas, et prononce une parole qui servira de lumiéere



THEOLOGIE. 345

aux générations futures. Voila un esprit qui a eu en lui-méme la vé-
rité d’une époque tout entiére. Pourquoi cet esprit plutdt que tont
autre? Cela ne peut pas s’expliquer par des lois mécaniques ou or-
ganiques: il faut, pour nne telle manifestation, un acte de cette
puissance créatrice qui est souverainement libre.

16° La conception moderne du miracle.— Comme nous ne pouvons
pas voir le secret des choses, toute action de I'esprit sur la nature
est en un sens un miracle. Dieu est le miracle absolu, mais toute
vie personnelle, tout acte de liberté a quelque chose de miraculeux.
Il n’y a donc rien d’étonnant & ce que des personnalités possedent
une large mesure de 'esprit divin, produisent des effets qui paraissent
inexplicables & d’autres. Ce pouvoir qu’elles ont n’est pas illimité,
car alors celui qui lexercerait ne serait pas un homme. Il y a des
récits de miracles racontant des choses qui n’ont pas pu avoir lieu,
comme par exemple une action absolue et immédiate exercée par un
homme sur la nature extérieure. D’un autre coté, on pent compren-
dre 'action d’un esprit sur un organisme humain. Plus une maladie
sera en rapport avec un état d’esprit, moins on comprendra qu'une
influence purement spirituelle et morale pourra y porter remede.
Des guérisons de cette nature sont miraculeuses, si on veut les appe-
ler ainsi; dans tous les cas elles attestent le triomphe de la person-
nalité libre sur les forces organiques qui ne sont pas libres.

Il est bien remarquable que I'Esprit supréme, quand il se révele, le
fait dans les conditions du fini, et conformément aux lois de la na-
ture. Par-1a il fait pénétrer dans les choses terrestres quelque chose
d’extra-terrestre, et un souffle de liberté dans les choses soumises 4
la loi de la nécessité. Ainsi entendu, le miracle est ’expression méme
de la raison souveraine; il résout I'énigme du monde aun lieu de la
trancher de force, en montrant le monde matériel servant les desseins
du monde moral.

Sous un autre point de vue encore, I’histoire nous fait assister & un
grand miracle. A voir les peuples se former, croitre, prospérer, puis
disparaitre, on pourrait croire qu'une loi de fatalité domine I’huma-
nité. Toutefois il n’en est pas ainsi. Les martyrs de la vérité et de la
liberté, le respect qui entoure leur mémoire, I'influence qu'ils exer-
cent apres leur mort, nous montrent qu'a la longue I'idée morale I'em-
portera, que la justice sortira victorieuse de tous ses échecs momen-
tanés; et le grand miracle, c’est précisément ce triomphe final de
esprit qui surmonte les forces aveugles de la nature.

Quelques-uns ne veulent voir le miracle que dans un livre ou chez
un peuple particulier, La piété moderne se plait & le reconnaitre dans



346 BULLETIN.

le monde, dans la vie sociale, dans le ceeur des fidéles. Qui croit au
miracle de l'amour divin, laissera les théologiens se disputer sur
les autres.

17° Indépendance apparente de la piélé et de la moralilé.— La religion
n’est pas la véritable fin de la vie, mais elle est le moyen qui permet
de I'atteindre ; et cette fin est avant tout morale.

On prétend, anjourd’hui, que la religion et la morale n'ont rien de
commun, que I'on voit des hommes religieux sans moralité, d’autres
qui ont un caractére moral irréprochable, et qui n’ont pas de reli-
gion. Il y a, dans cette allégation, du vrai et du faux. Beaucoup dépend
du sens que l'on attache & ces deux mots. Le plus souvent, on
appelle religion un ensemble de croyarnces apprises, ou de pratiques
dévotes. Dans ce cas, il arrive, en effet, que la religion exerce peu
d’influence : I'individu vaut plus ou vaut moins que sa religion, sui-
vant son tempérament, son éducation, ou dautres circonstances
accidentelles.

Nous entendons par moralité la disposition a chercher, par 'effort
d’une volonté libre, des fins raisonnables et saintes. La vie morale
est conduite par la raison, par des principes, et non par des passions,
ou par des impulsions instinctives de la chair et du sang.

18° Influence de la religion de la nature sur la moralilé. — On ne peut
pas, historiquement, contester l'influence des idées religieuses sur la
moralité. L’histoire n’admet pas une telle assertion. Les religions
paiennes, ou naturelles, qui avaient des dieux indifférents, cruels ou
impurs, ont amené des mceurs cruelles ou dissolues chez lears sec-
tateurs. Quand leurs dieux se laissaient aller aux passions humaines,
pourquoi les Grees auraient-ils eherché a valoir plus queux ? Et, en
général, pourquoi "homme ferait-il effort pour étre bon et miséri-
cordieux, quand la divinité participe de notre égoisme el de nos hai-
nes ? Aussila religion naturelle avait-elle adimis comme fondamentale
la s¢paration des classes entre esclaves et libres, entre oppresseurs
et opprimeés.

19° Influence des religions de Uesprit sur la moralité. — D’un autre
cOté, le peuple juif est, parmi d’antres, un illustre exemple de 1'in-
fluence d’une religion de I’esprit. Il a cru & sa vocation divine, et cela
lui'a donné, pendant trente siceles, une force nationale incomparable.
Pres de nous, le catholicisme et le protestantisme, animés de deux
principes religieux différents, ont enfanté deux sociétés différentes,
Pune plus extérieure, plus facile & conduire par les sens, plus prompte
a se sonmettre an joug, l'auntre plus morale, plus repliée sur elle-
méme, plus austere et plus libre. Le protestantisme a briseé leschaines



THEOLOGIE. 347

de 'autorité, de la tradition: aussi forme-t-il des hommes plus ré-
solus, plus entreprenants. En fait, c’est une étrange superstition
que de prétendre que la religion et la morale n’ont pas de rapports
réciproques. Si la religion rattache la terre au ciel, comme on dit, ce
n’est qu’en nous unissant & Celui qui nous a donné, & la fois, la vie
et ses devoirs.

20° Dangers moraux de Uirréligion. — Cette thése, que la religion n’a
rien & faire avec la morale, sert admirablement les intéréts du clergés
ou de la domination ecclésiastique. On a peur de la religion parce
qu'on la confond avec le cléricalisme, avec I’obscurantisme, et on
croit devoir la combattre, sans se douter que I'on prépare ainsi un
triomphe éclatant au parti clérical lui-méme. Pour tenir en respect
ceux qui abusent de la religion et qui en font un instrument de domi-
nation, il n’y a rien de tel que la religion elle-méme. A mesure qu’elle
sera mieux comprise et plus répandue, la puissance du clergé ira en
décroissant. l.e clergé met une séparation entre la religion et la
vie réelle, parce que, & son point de vue, la vie est une chose vulgaire
et profane gue la religion vient sanctitier du dehors. Ceux qui procla-
ment l'indépendance absolue de la religion et de la morale, et qui
veulent ainsi reléguer la religion dans le ciel, se tronvent donc plai-
der, au fond, quoique par des motifs différents, la méme cause que
les cléricaux. Ce conflit entre la science et la religion, nous empoi-
sonne la vie a tous. La discussion, qui doit avoir lieu, qui est bonne
en elle-méme, sera souvent conduite avec amertume. Les uns sont
obstinés dans leur conservatisme, et ne veulent rien apprendre, d’au-
tres ne veulent consulter que leur intelligence, leurs facultés criti-
ques. De part et d’autre il manque un élément divin de conciliation :
Iamour.

21° L'amour, comme lien de la piéié et de la moralité. — On dit avec
raison que I’égoisme est inhérent & 'homme, et que, dans une cer-
taine mesure, comme sentiment de conservation personnelle, il est
légitime. Mais du moment ol cet instinct de conservation devient
dominant, ol 'individu agit comme si le but de sa vie était de se con-
server, ce sentiment devient péché et enfante des maux sans fin,
Quand un homme fait de sa petite personnalité le centre de 1'uni-
vers, sa raison, sa conscience, sa volonté tout en est affecté. Les ins-
tinets inférieurs demeunrent seuls chez lui: s’il ne rompt pas tous les
liens avec la société, c’est qu’il ne le peut pas, mais il ne vit plus
avec les autres qu'en vue de ses intéréts particuliers. L’idéal, le de-
voir, I'humanité, ne sont plus pour lui que des mots vides de sens.
C’est assez dire que la vie devient misérable.



348 BULLETIN.

[’amour, au contraire, aggrandit et enrichit la vie de chacun de la
vie de tous. Il fait tomber les barriéres qu’élévent entre les hommes
les préjugés, les diversites de race, de religion, de position, il fait con-
soler les affligés, relever les petits, tomber les armes de la main des
guerriers, voir 'image de Dieu chez les plus dégradés. Une vie sane-
tifice par Lesprit et le travail de 'amour, est une vie parfaite. Elle
rapproche ce que I'égoisme a sépare. Or 'amour procéde de la reli-
gion : il est lui-méme la religion. Dieu est amour. Plus étroite est la
communion que nous avons avec lui, plus notre nature se purifie de
tout sentiment égoiste. L’amour est done le lien qui unit la piété et la
moralité.

Tn. BosT.
PHILOSOPHIE.
CHR. SIGWART. — B. SPINOsA ET SON TRAITE DE DIEU, DE

L’HOMME ET DU BONHEUR"'.

Lorsque, en 1862, M. van Vloten publia le petit traité de Spinosa
suar Dieu, 'homme et le bonheur, avec une traduction latine 2, diffé-
rentes voix proclameérent d'un commun accord l'importance de cet
écrit pour ceux qui voudraient connaitre le chemin parcoura par 'au-
teur avant d’arriver & son point de vue définitif. Mais on ne fut pas
moins unanime 4 critiquer I'éditeur et sa traduction. Il avait négligé,
en effet, de rapporter quoi que ce soit sur les denx manuscrits hollan-
dais dont il s'était servi: il n’avait pas examiné non plus de quelle
époque ils dataient, ni si l'un était copié sur lantre; il avait déclaré
qu'il suivrait tantot 'an tantdt autre, mais sans dire olt, ni pour-
quoi. La traduction renfermait des fautes nombreuses; souvent elle
ne répondait pas an texte imprimé en face, parce que M. van Vioten,
cela s’est découvert par la suite, avait imprimé le texte d’'un des ma-
nuscrits et fait sa traduction d’apres lautre. Il était absolument neé-
cessaire d’obtenir avant tout des renseignements sur les manuscrits:

t Benedict de Spinoza’s kurzer Tractat von Gotf, dem Menschen und dessen
Gliickseligkeit. Auf Grund einer neuen von Dr Anlonius van der Linde vorge-
nommenen Vergleichung der Handschriften ins Deutsche iibersetzt, mit einer
Einleitung, kritischen und sachlichen Erliuterungen begleitet, von Dr Chr. Sig-
wart. Tibingen 1870. — 1 vol. in-8 de 232 pages.

* Yoy. le Compte-Rendu de mars, 1870, p. 176, etc.



	Théologie

