Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

178 BULLETIN.

PHILOSOPHIE.

V. VLOTEN. (EUVRES COMPLEMENTAIRES DE SPINOZA '.

On savait depuis longtemps que tous les écrits de Spinoza n’avaient
pas été publiés. Mais ce n’est que dans ces derni¢res années qu'une
série de découvertes heureuses permit de combler cette lacune. Déja
en 1852, le savant D* Ed. Beehimer publiait une Esquisse du traité de
Spinoza sur Diew, Uhomme et son bonheur. Un libraire érudit d’Ams-
terdam, Fréd. Miiller, chez qui M. Beehmer avait trouvé ce traité,
sc procura ensuite une traduction hollandaise des Principes de philoso-
phie cartésienne de Spinoza. D’autres morceaux inédits du philosophe
furent successivement rassemblés, et, en 1862, M. van Vloten publiait
en un petit volume in-4° de 360 pages le Supplé ment aux euvres de Spi-
noza dout nous allons offrir & nos lecteurs une trés succinete analyse.

Ponr nous guider dans cette ¢tude, nous aurions le choix entre des
commentatears et des critiques déja bien nombreux. Ce seul volume
d’ceuvres inédites a engendré presque une bibliothéque de brochures,
d’articles, de mémoires, de monographies savantes, qui ont fait faire
un véritable progrés a 'histoire de la philosophie spinosiste. Nous
avons sous les yeux deux des plas complétes dissertations qui aient
été publiées en allemand sur ce sujet, celle de M. Ad. Trendelenburg?
et celle de M. Christophe Sigwart ?, professeur & Tubingue. Sans
faire un compte-rendu détaillé de ces deux remarquables écrits, nous
en recueillerons dans notre analyse les conelusions les plus oviginales.

Le principal ouvrage de Spinoza que nous donne le volume de M
van Vloten est son Trailé de Diew et de I’homme. Ecrit d’abord proba-
blement en latin par Spinvza, puis traduit par lui en hollandais, ce
traité a été publié par M. van Vioten d’aprés le texte hollandais avec

* Ad Benedicli de Spinoza opera que supersunt omnia supplemenf{um , editor.
Van Vloten. (Amstelodami apud Fr. Miiller, 1862.)

® [Jeber die aufyefundencn Ergenzungen zu Spinoza’s Werken und deren Ertrag
fiir Spinoza’s Leben und Lehre. Historische Beitrige zur Philosophie, von A,
Tredelenburg. I1le. B., 1867.

8 Spinose neuentdeckler Tractat von Golt, dem Menschen und dessen Gliick-
seligkeit, erlaiitert von Chr. Sigwart, 1866. Un vol. in-8 de vi1 ct 158 pages. —
M Sigwart, prof. de philosophie & 'universilé de Tibingue, vient de publier sur
le méme sujet un nouvel ouvrage dont nous donnerons prochainement une
analyse @ nos lecteurs.



PHILOSOPHIE. 179

une tradaction latine. [es critiques allemands, en exprimant toute
leur reconnaissance pour cet important travail, regrettent cependant
que ’édition n’ait pas été plus critique et 'impression plus correcte,

Cet opuscule se compose de deux parties : I'une (10 chapitres) traite
de Diew, 'autre (26 chapitres) de 'homme et de son bonheur.

La premiere partie est une esquisse de métaphysique demi-carté-
sienne, demi-spinosiste. Le débuat, comme le remarquent MM, Sig-
wart ct Trendelenburg, promettrait une simple répétition des théo-
ries de Descartes. Lies preuves de l'existence de Dieu sont celles
meémes des Méditations et du Discours sur la Mélhode. Mais dés le se-
cond chapitre, De la nature de Dieu, 'originalité commence et la dévia-
tion du cartésianisme s’accuse nettement. M. Sigwart lui consacre une
étude approfondie et le considére comme un des points les plus inté-
ressants du développement de la pensée spinoziste. [’idée qui en fait
le fond, c’est cette définition de Dieu: Dieu est 'essence i laquelle
appartiennent une infinité d’attributs infiniment parfaits; en d’autres
termes, Dieu est la substance, non pas une substance, mais la subs-
tance et partant la cause absolue. Mais cette idée et la profonde
déduction dont elle fait partie est loin d’étre exposée ici avec la ri-
gueur des procédés mathématiques que Spinoza emploiera dans d’au-
tres ouvrages. Quatre théorémes sur la substance établissent que
toute substance est parfaite en son genre, par conséquent unique,
qu'aucune substance ne peut étre produite par une autre et que
toutes existent & la fois dans la pensée de Dieu et dans la nature.
Mais au lieu de développer ces propositions, qui tendent & affirmer
I'unité de ’essence universelle, Spinoza intercale ici deux dialogues
qui traitent la méme question sous une forme peu didactique. Dans
le premier, il établit qu’en dépit des apparences auxquelles s’attache
la passion, le monde est un, les étres particuliers qui le composent
ne sont pas des substances, mais seulement des modes de I'étre
unique. Dans le second, il explique comment Dieu est a la fois le tout
et la cause du monde, cause immanente qui ne fait qu’un avec la somme
de ses effets,

A travers les obscurités et les tatonnements de ce difficile chapitre,
on voit pourtant que Spinoza, au moment ol il écrivait, possédait
déja I'idée-mere de son systéme et la présentait fort logiquement
comme le simple développement des prémisses cartésiennes: le
néant n’a pas d’attributs; plus un étre est étre, plus il a de propriétés;
I’étre tout étre a donc tous les attributs, l'infinité de I'étre emporte
Pinfinité des attributs: donc Dieu est tout. Si lui seul est, il est fa-



180 BULLETIN.

cile d’ajouter: lui seul agit; c’est ce que fait le chapitre suivant. It
voild en quelques lignes la filiation d’abord du cartésianisme au pan-
théisme, puis du panthéisme au fatalisme. Spinoza n’a eu qu'a pres-
ser le principe de Descartes, la passivité des substances créées, la créa-
tion continuée, pour en faire sortir sa formule: Dien est la nature,
c’est-a-dire la totalité de I'étre.

Le chapitre snivant discute la liberté de Dieu. Spinoza tient a dire :
Dieu est une cause libre; mais il entend par & simplement qu’il est
la cause unique, universelle, souveraine par 12 méme. Ce n’est pas qu’il
ignore une autre maniére d’entendre la liberté de Dieu. Mais il y ré-
pond en la poussant d’avance & ses dernieres conséquences. Si I'on
veut que Dieu soit absolument libre, il faut aller jusqu’a dire: Dieu
n'est Dieu que parce qu’il veut étre Dieun, étant libre de I'€tre ou de
ne pas I’étre. Il recule devant cette conséquence qu’il trouve « absurde »
et qui n’est autre, on le voit, que le hardi systéme d’'un des premiers
métaphysiciens de notre temps, M. Ch. Secrétan. Cette alternative
écartée, et c’est la seule qui efit pu lui fermer la voie, Spinoza dé-
duit rapidement de la nature de Dieu, purgée de toute liberté, les
principales propriétés qu’il croit devoir lui attribner: la providence,
par ol il entend la force qui conserve toutes les parties de I'mnivers
soit dans leur harmonie avec le tout (providence générale) soit dans
leur intégrité propre comme étres particuliers (providence spéciale); la
prédestination qui s’appellerait mieux la fatalité; il écarte les autres
attributs vulgairement nommés atlribuls moraux ;puis il réfute ’opi-
nion qui prétend que Dieu ne peut étre défini, connu ni démontré. Et
il arrive a la fameuse distinction de la nature naturante et de la na-
ture naturée, La premiére est I'étre que nous concevons par lui-
méme; la seconde comprend ou les modes qui dépendent immédiate-
ment de Dieu ou les choses particuliéres qui dépendent de ces modes
généraux. De ces modes, deux nous sont connus: I'étendue et la pen-
sée, deux choses éternelles et immuables. M. Sigwart rattache & cette
partie du traité une savante discussion sur le rapport de ces trois
idées, substance, atiribut et mode, dans la pensée de Spinoza : nous
ne saurions en entreprendre le résumé dans le cadre étroit dont nous
disposons.

La premiére partie du traité se termine par une courte mais im-
portante critique des idées de bien et de mal, dans la théorie de Spi-
noza. Le bien et le mal, d’aprés notre philosophe, n’étant que des rap-
ports, ne sont aussi que des étres de raison. Il n’y a de bien, de mal,
que relativement et comparativement. Donc le bien et le mal n'exis-



PHILOSOPHIE. 181

tent pas dans la nature, car ils ne sont ni des choses ni des actes, et
il n’y a rien d’autre dans la nature. Cette théorie, conforme & 1'Ethi-
que, se retrouve encore un peu plus loin dans le traité: on en pres-
sent les conséquences.

La secoude partie (de 'homme et de son bonheur) a une forme un
peu plus méthodique et plus achevée que la premiére. Une remar-
quable préface rappelle qu’en parlant de I’homme on n’entend pas
parler d’une substance. Il n’existe et il ne peut étre congu, comme
toutes les autres choses particulieres, qu'en Dieu et par Dieu, ou ce
~ qui revient au méme, dans et par les deux attributs de Dieu, I’éten-
due et la pensée.

Les modes qui composent 'homme et que nous allous passer en
revue sont les notions ou idées, qui se divisent en trois grandes clas-
ses empiriques : 'opinion (qui se subdivise & son tour en opinion par
oui-dire et opinion empirique), la foi et la connaissance.

Opinion. Ce sont les notions fondées sur le oni-dire ou sur une con-
jecture empirique. C’est de ce genre de notions, nourries par I'imagi-
nation, que résultent les passéoﬁ,s. D’aprés notre traité, tous les phé-
nomenes de la vie affective et volitive sont en rapport intime avec
ceux de la vie intellectuelle, ou plutot les deux ordres se confondent.

Voici le principe commun auquel il faut remonter pour avoir la
clef de ce parallélisme: tout acte d’'intelligence est purement passif.
Si étrange que soit cette assertion, comme le montrent MM, Trende-
lenburg et Sigwart en la rapprochant de la doctrine ultérieure de
Spinoza, elle se trouve expressément et deux fois dans notre traité.
C’est 'objet qui agit sur l'intelligence, c¢’est lui qui se pense, qui se
représente en nous, qui cause les idées. Spinoza prend méme la peine
d’expliquer comment, malgré cette théorie de la passivité de l'intelli-
gence, on peut encore admettre une différence entre la vérité et 'er-
reur. Mais vraie ou fausse, ¢’est I'idée elle-méme qui agit sur l'intelli-
gence, et non une énergie de 'intelligence qui produit I'idée.

En appliquant ce principe a la premicre classe de notions, on dit:
les notions incomplétes, douteuses, sujettes al'erreur, sont celles olt
il entre le plus de néant, ce sont les passions. Elles se produisent
quand un objet enflamme notre dme, précisément parce que celle-ci
le connait trés peu et trés mal. Toutes les passions proviennent de
cette insuffisante connaissance. Spinoza les raméne pour le moment
& quatre types: l'admiration, 'amour, la haine, le désir. Ici le fil se
perd de nouveau, et nos commentateurs s’épuiéent a rétablir le plan
et & combler les lacunes du traité. Nous nous bornons a enregistrer
les grandes idées qui se dégagent du texte.



182 BULLETIN.

Vraie foi ou raison. C'est ce mode de connaissance qui nous fait
saisir les choses par l'intelligence et qui nous doune la conviction
rationnelle, mais non la vue claire de ce qu'elles sont; c'est une con-
naissance non encore adéquate, mais légitime et stire. De celle-1d ré-
sultent non des passions, mais de bonnes inclinations, des impulsions
conformes A notre bien. Elle nous achemine vers une connaissance
plus intime de Dien, elle nous détache des passions, et sans nous
faire pénétrer le fond des choses, elle nous en donne une premiére
et juste appréciation intellectue!le.

Ici se place une longue classification des passions, presque tout-en-
tiére empruntée & Descartes, entre-mélée d’observations phychologi-
ques délicates et profondes, mais qui semble prendre un développe-
ment peu proportionné au plan de 'ouvrage. M. Sigwart, qui reléve
aussi bien les parties faibles que les beautés de ce traité, passe assez
rapidement sur cette énumération des passions et ne s'attache qu’a
I'idée originale qui s’y trouve: 'amour est la source, le type de toutes
les passions. C’est de lui que dépend tout 'étre de 'homme: il est
impossible et il serait ficheux pour I'homme de s’affranchir de son
empire; seulement, suivant 'objet auquel il s’applique, il produit le
bien ou le mal. Le choix méme de cet objet dépend de l'intelligence:
nous aimons nécessairement ce que nous concevons comme bon et
nous concevons nécessairement comme bon ce qui agit sur nous d’'une
certaine fagcon. L’amour n’est donc pas plus libre que 'intelligence
elle-méme. Le seul amour qui satisfasse 'ame est 'amour de Dien,
(ui nous unit & I'étre absolu et parfait. Tout autre amour laisse un
vide qui produit la tristesse: celui qui aime Dien ne peut étre triste,
Cet amour se confond avee le troisiéme et dernier mode de connaitre,
qu'il nous reste 4 mentionner.

Connaissance pure ow intuilion. Tandis que les deux modes précé-
dents de connaissance sont imparfaits et insuffisants, il y a une ma-
niére de connaitre intime, directe, immédiate. Ce n’est plus une foi,
mais une vue: ce n'est plus une conviction, mais une possession. Un
seul étre peut produire en nous cet effet, ¢’est 1’étre absoln, Dieu. La
vraie connaissance est son action sur notre esprit: ¢’est elle qui pro-
dnit I'amour de Dieu, souverain terme de notre développement spiri-
tuel.

L.a connaissance intuitive ou l'amour de Dieu, voild la « santé de
I'bomme. » On demande maintenant si nous pouvons y arriver libre-
ment ou fatalement. Spinoza ne voit dans la liberté qu’une illusion.
Qu’est-ce que la volonté, prise en général et indépendamment de cha-



PHILOSOPHIE. 183

que volition particuliere? C'est senlement le pouvoir d'affirmer ou de
nier, On reconnait ici 'influence immédiate du cartésianisme et jus-
qu’a sa terminologie. Mais on sait déja qu’il ne dépend pas de nous
d'afffrmer ou de nier, nous ne pouvons le faire que d’apreés la nature
des objets qui agissent sur nous. La volonté est donc aussi passive
que l'intelligence proprement dite, dont elle n’est méme qu’un mode.
Spinoza ne la confoud pas pourtant avec le désir. La volonté pré-
cede le désir, c’est elle qui affirme que telle ou telle chose est bonne,
puis le désir nous pousse vers cette chose; il suit done la volonté. Il est
d’un degré encore moins libre qu'elle, ou plutdt nous sommes ainsi
dans tous les sens en pleine fatalité, et la liberté ne s’y glisse d’au-
cune maniére.

Il ne nous reste plus qu’a juger au point de vue du bonheur de
I'homne la doctrine qn'on vient d’exposer. Elle dte & I'homme liberté
et personnalité: c’est sa faiblesse, dirions-nous. — C’est sa grandeur,
dit Spinoza. En effet, dit-il, cette doctrine nous apprend & nous consi-
dérer comme anssi unis a4 Dieu que les parties au tout, elle nous fait
devenir sesserviteurs dévoués. Itlle nous prémunit contre 'orgueil, en
nous faisant rapporter & Dieu tous nos mérites, elle nous délivre des
passions, notamment de la tristesse et du désespoir, elle nous fait
craindre et aimer Dieu, elle nous fait vivre en lui et de lui. N'est-ce
pas 1 le bonheur méme? Spinoza en interrompt la description par
une dissertation assez obscure sur les rapports du corps et de 'ime
dans la production des passions, puis il revient & la peinture de la
« régénération » que produit en nous la vraie connaissance ou l'a-
mour de Dieu. Nous y devenons vraiment capables de connaitre la na-
ture tout entiére: car, la nature n’étant qu’une seule et infinie subs-
tance, notre corps méme, cet objet que nous percevons le premier de
de tous, ne peut étre congu sans qu'on s'éléve a 1'iddée de Dieu qui le
fait étre. Ainsi I'union avee Dieu nous donne la perfection de Pintelli-
gence, de 'amour et du bonheur. Cela doit étre, puisque Dieu est la
cause et la fin universelle, le souverain bien.

C’est & cette union avee Dieu que Spinoza recourt pour expliquer
sa théorie sur I'immortalité de ’ame. En vertu méme dela passivite
qu’il attribue & 'esprit, 'objet avec lequel cet esprit est en rapport
a la plus grande influence sur les destinés de I'esprit méme. Uni avec
le corps, I'esprit ne peut le refléter qu'autant qu’il dure, et le corps
périssant, 'esprit n'a plas rien & penser, il n’a plus d’objet, il n’est
plus. 8’1l 'unit au contraire & Dieu, étre impérissable et immuable,
Pesprit ne saurait jamais perdre son objet, il continuera infiniment



184 BULLETIN.

d’exister, non par lui-méme, mais par Dien aveclequel il ne fait plus
qu’un.

Jusqu'ici, dit Spinoza, nous n’avons parlé que de notre amour pour
Dieu. Peuat-on de méme parler d'un amour de Dieu pour nous? Ce
serait suivant lui, une « absurdité. » On ne peut attribuer & Dieu
aucun mode de la pensée autre que ceux quisont dans les « créatures, »
puisque Dieu lui-méme réside dans la somme des étres particuliers
qui existent. L’homme, avec tout ce qui existe, existe en Dieu; il
est une des parties composantes de Dieu. Il serait absurde d’attri-
buer au tout un amour spécial pour telle ou telle de ses parties.
D’ailleurs cet amour introduirait le changement dans le sein de
I’essence divine et en détruirait I'immutabilité. Il est encore plus ab-
surde de dire que Dieu aime les hommes qui l'aiment, hait ceux
qui le haissent. Dire que Dieu donne aux hommes des lois et qu'il
récompense leur obéissance ou punit leurs transgressions, ¢’est assi-
miler les lois de Dieu & celles des hommes, tandis qu'il fant les assi-
miler & celles de la nature. Une pierre tombe, I'herbe pousse, le tout
est plus grand que la partie: voild des lois divines. Les lois humaines
peuvent étres transgressées; celles de Dieu ou de la nature sont né-
cessaires, inviolables, immuables. Pour les lois des hommes, 'homme
est toujours la fin, le but. Dansla nature, I'homme n’est pas le but
supréme, il n'est qu'un des anneaux de la chaine. La fin de 'ordre na-
turel ne coincide donc pas avec latin particuliere de l'ordre humain.
Spinoza n'indique qu’en passant la double loi que 'homme trouve dans
sa nature:loi de communion avec Dieu, loi de relation avec les autres
modes de la nature; la premiére absolument nécessaire, puisqu’on ne
peut vivre qu’en Dieu, la seconde contingente pour autant que nous
pouvons nous isoler de Ja société de nos semblables.

Cette communion avec Dieu, dont Spinoza fait le but de la vie, com-
ment peut-elle s’établir? En d’autres termes, comment Dien se ré-
vele-t-i1? Ce ne peut absolument pas étre par des paroles, car pour
les comprendre il faudrait que 'homme efit déja, avant de les entendre,
la notion de ce qu’elles signifient, Par exemple, dit Spinoza, si Dien
avait dit anx Israélites: Je suis Jéhovah, votre Dieu, il et fallu que les
Israélites eussent déja les idées de Jéhovah et de Diew pour compren-
dre cette révélation. Il en faut dire autant de tous les moyens de ré-
vélation externes, tels que les miracles, Nous sommes, bien avant
toutes les révélations de ce genre, intimement unis & Dieu. Notre
esprit ne peut exister sauns lui, Il est au fond de nous, nous ne connais-
sons rien que par lui. Youloir nous le révéler par des intermédiaires



PHILOSOPHIE. 185

quelconques, ¢’est supposer qu'il y ait quelque chose qui nous soit plus
clair et plus connu que Dieu. Cela n’est pas; et, quand cela serait, il
nous serait encore impossible de nous élever dela sorte jusqu’a Dieu.
Si une chose finie quelconque nous était plus accessible que Dieu,
elle ne nous servirait de rien pour la conception d’un infini avec le-
quel elle n‘aurait pas plus de rapport que nous-mémes.

Le court chapitre sur les démons, qui se trouve intercalé ici, est un
des indices qui ont conduit a la découverte du traité: il était mentionné
par Chr. Mylius, et I'on ne savait ce qu'il était devenu. L’auteur y con-
clut trés catégoriquement qu'il ne peut y avoir de démons. Si le démon
est une chose tout & fait contraire & Dieu, il se confond avec le néant.
Si ¢’est un étre pensant qui ne pense et ne veut que le mal, ¢’est un
étre tout a fait chétif, et si les priéres avaient quelque valeur, il
faudrait prier pour sa conversion. Mais en y réfléchissant on voit
qu’un étre aussi misérable et aussi faible ne pourrait exister un seul
moment. La ol il n'y a aucun bien, aucune participation de la nature
de Dieu, il ne peut y avoir d'existence. Le diable n’ayant aucune par-
celle de la perfection ne saurait exister. S’il avait existé un instant,
il serait nécessairement retombé aussitot dans le néant.

Le dernier chapitre du livre est intitulé de la vraie liberié ; mais
avant de traiter ce sujet, Spinoza revient & ce qu’il a dit de notre
union avec Dieu. Cette union, qui est le vrai bonheur de I'tomme,
dépend de la vertu, en d'autres termes de la direction donnée a notre
intelligence. C’est 'accomplissement normal de notre destinée, de
notre nature. Ce point est important & noter pour répondre & «1'ab-
surdité de certains grands théologiens » qui disent que si 'amour de
Dieu, si la vertu n’avait pas pour récompense la vie éternelle, nous
suivrions nos penchants et ne songerions plus qu'a vivre suivant no-
tre plaisir ou notre intérét. Raisonnement analogue a celui d’'un pois-
son qui dirait : « Si je ne croyais pas avoir une vie éternelle pour e
récompenser da temps que j'ai passé dans i'eau, j'ivais vivre sur la
terre.» De méme nous aussi, quand nous parlons de vouloir quitter
Dieu et la vertu, si nous ne sommes pas rémunérés 4 notre gré, nous
oublions que ce serait sortir de notre élément et aller tout aurebours
de nos intéréts. Il suffirait de la considération de notre intérét pour
nous attacher & Dieu; et c’est dans cet attachement méme que con-
siste, on vale voir, notre liberté. Posons d’abord ces principes : Plus un
étre a d’essences plus aussi il est actif : la passivité est en raison in.
verse du degré d’étre ou de puissance. Tout passage passif de 1'étre
au néant ou du néant & 1’étre ne peut avoir lieu que par des causes



186 BULLETIN,

externes. Ce qui n’est pas produit par des causes externes ne peut
&tre en rien modifié par elles. Tout ce qui résulte d’une cause interne
ou immanente dure autant que cette cause. Lia canse immanente est
la plus libre et la plus analogue & Dieu, puisqne son effet ne peut ab-
solument ni exister ni étre conc¢u indépendamment d'elle et d'elle
seule. De ces prémisses, Spinoza conclut : 10 L'essence de Dieu étant
infiniment active, plus les choses ont d’essence et se rapprochent de
lui, plus elles sont actives et partant exemptes du changement, de
la destruction et de toutes les autres marques de la passivité. 2° La
vraie intelligence, résnltant non de causes externes, mais de l’action
interne de Dieu, ne saurait périr puisque sa cause est éternelle. 3°
Plus les produits de I'intelligence sont parfaits, plusils s'anissent avec
cette intelligence elle-méme, Quand done je produis en moi par mon
union avec Dieu des idées vraies et que je les communique & mon
prochain, celui & qui je les communique tend & devenir une seule
et méme nature avec moi, ayant mémes désirs, mémes volontés. Il est
facile de déméler & travers ce langage quasi-mystique l'absorption de
la personnalité humaine dans I'unité de I'esprit. Spinoza conclut pav
cette phrase: Je définis la vraie liberté la ferme existence qu’acquiert
notre intelligence par son union immédiate aveec Dieu. Ces idées et
les ceuvres qu’elle produit en elle el hors d'elle n’étant pas sujettes
aux causes extérieures, ne peuvent étre changées ou détruites: notre
intelligence unie & Dien a donec une durée éternelle. Le traité se ter-
mine par quelques paroles pleines de modestie.

Les deux critiques que nous suivons dans cette analyse tombent a
peu prés d’accord dans leur appréciation philosophique du traité. Par
la forme et par le foud il leur parait appartenir évidemment a la
période de transition et de formation quia précédé les chefs-d’ccuvres
de Spinoza. La forme, dout nous ne pouvons juger qu'incompléte-
ment puisque nous n’avons pas le texte latin original, trahit de
nombreuses incertitudes dans le plan et dans le style; on dirait un
ouvrage composé de plusieurs ébauches juxtaposées, de mérite inégal
et quelquefois méme de sens un peu différent. La langue de Spinoza,
suivant la remarque de M. Trendelenburg, n’y est pas encore formée ;
il y reste un mélange de terminologie cartésienne, de vieille métaphy-
sique et de théologie chrétienne, qui souvent manque de précision.
Pour la pensce, plusieurs des détails de doctrine que nous y trouvons
sont démentis par U'Ethique et les écrits de la maturité de Spinoza.
La doctrine de la passivité totale de Dlintelligence, la théorie de 1'a-
mour, celle méme de U'intuition absolue de Dieu, la division des trois



PHILOSOPHIE, 187

degrés de 'intelligence ou plutdt des quatre degrés (car nous avons
supprimé une nuance que Spinoza distinguait alors et qu’il négligea
plus tard), toutes ces parties importantes ont ¢té notablement re-
touchées et modifiées dans la suite. On attribue & Descartes, dit
M. Trendelenburg, ce mot: Dieu a fait trois choses admirables : la
création ex nihilo, le libre arbitre et 'Homme-Dizu. Le traité de
Spinoza semble étrela protestation contre ces trois miracles; et cette
protestation est d’autant plus significative qu’elle emploie encore sou-
vent le vocabulaire méme de la théologie qu’elle combat. C'est ainsi
qu’on trouve les expressions de ¢réation, de créalure, de Fils de Dicu,
de liberté, de régénération, de foi et beaucoup d'autres dont plus tard
Spinoza s’abstiendra, mais qu’il semble vouloir alors employer préci-
sément pour en redresser le sens.

M. Sigwart et M. Trendelenburg arrivent également & s'entendre
sur la date probable du livre; leurs dissertations sur ce sujet, dont
Panalyse nous ménerait beaucoup trop loin, concluent & placer la
composition de notre traité peu de temps avant ceile d'un Appendice
qui le suit et dont nous allons reparler. Cet appendice, rapproché de
quelques lettres de Spinoza ou adressées a lui, se place avee une certi-
tude presque compléte au mois de septembre 1661. Le traité est un
peu antérieur, probablement de la méme année ou tout au plus de
I’année précédente. La correspondance de Spinoza nous le montre
dn reste constamment occupé, dans les années 1661 & 16465, & rédiger
sa doctrine sous forme géométrique; il en communique successive-
ment les formules, & mesure qu’il leur a donné leur expression dé-
finitive , & ses disciples, & ses amis, notamment & Simon de Vries,
qui avait fondé & Amsterdam, avec quelques autres partisans du phi-
losophe, une sorte de collége ou 'on discutait les définitions et les
axiomes de 'appendice.

Deux sujets remplissent cet appendice. Le premier, de lu nature de
la substance, contient sept axiomes, quatre théorémes et leur démons-
tration, le tout fort analogue aux propositions de I'Ethique, et fort
intéressant puisqu’on y peut suivre 'élaboration de I'idée fondamen-
tale de la métaphysique spinosiste. Le second morceau est intitulé
de Uesprit humain. 11 développe la théorie d’aprés laquelle Pesprit
n’est pas une substance, mais seulement un mode de lattribut que
nous nommons pensée, et rien de plus. De méme le corps u’est qu'une
modification de cet antre attribuc, I'étendue. L’essence de 'esprit con-
siste donc en ceci senlement, qu’il est une idée ou une essence objec-
tive dans I'attribut pensant, idée ou essence qni tire son origine de



188 BULLETIN.

I’essence d'un objet existant réellement dans la nature, que cet objet
soit du reste un mode de la pensée, de J’étendue, ou de tout autre at-
tribut de I'infini. Seulement tous ces autres attributs ne nous sont pas
connus. L’étendue est celui yue nous concevons le mieux. Pour don-
ner une idée du rapport qu'on peut établir entre 'esprit et les autres
modes de I'univers, supposons que le corps ne consiste que dans une
proportion déterminée de repos et de mouvement; nous appellerons
esprit du corps l'essence objective de cette proportion de mouvement
et de repos, c’est-a-dire l'idée qui en existera dans l'attribut pensée.
Le changement en plus ou en moins dans cette proportion produira
dansle corps le froid ou le chaud, par exemple, et dans Uesprit la dou-
leur ou la joie, etc. Par cette explication du mécanisme des sens on
peut déja voir, dit Spinoza, comment des sens viendra l'idée réciproque
ou la conscience de nous-mémes, puis le raisonnement, etc. It comme
notre esprit uni & Dieu est une partie de la pensée infinie qui sort
immédiatement de Dieu, on voit clairement quelle est la source de la
connaissance parfaite et de I'immortalité de I’ame.

Nous nous bornerons & cette courte et tres superficielle analyse du
traité de Spinoza. L.e volume de M. van Vloten contient en outre une
Iridis computalio algebricu ad muajorem physice matheseosque conne-
ctionem. Ce traité de l'arc-en-ciel, & part une épigramme contre les
théologiens qui font de ce phénomene naturel le signe auguste de
I'alliance divine, ne sort pas de I’étude physique et mathématique
des phénomeénes d’optique. Enfin, le volume se termine par une col-
lection de lettres et de morceaux inédits ou incomplétement publiés ;
les principales piéces sont la sentence d’excommunication rendue
par les Juifs contre Spinoza, une lettre de Simon de Vries et la ré-
ponse de Spinoza (1663), des lettres inédites de Spinoza & Blyenberg,
a Schaller, & un anonyme (Bresser?), celles d’'Oldenburg, de Tschirn-
baus et de Christ. de Zulichem, toutes piéeces diversement intéres-
santes par les renseignements qu’elles nous fournissent pour I'histoire
de Spinoza, de ses ceuvres et de son école.

L’article de M. Trendelenburg et la brochure de M. Sigwart fa-
cilitent considérablement 1'étude et des traités et de la correspon-
dance. Quoique leurs jugements sur le rang & assigner & ces nou-
velles publications dans I'ceuvre de Spinoza soient presque entiére-
ment conformes, une controverse intéressante s’est engagée entre les
deux philosophes non sur le contenu, mais sur les sources du livre.
A T'époque on il I'écrivait, Spinoza était encore sous I'influence de
Descartes, ce point est reconnu de part et d’antre. Une seconde in-



PHILOSOFHIE, 189

fluence incontestable est celle de I'éducation juive et de la théologie
rabbinique. M. Sigwart insiste surtout sur la part qui revient & la
kabbale dans la formation de la pensée de Spinoza. Mais il croit pou-
voir ajouter, comme troisiéme source, Giordano Bruno, dont les ou-
vrages contiennent en effet des passages assez analogues & ceux du
traité, par exemple sur 'amour de Dieu, sur I'union oun plutot I'u-
nité avec Dieu, etc. Mais M. Trendelenburg rejette cette hypothése
par ce motif que Spinoza n’a pas eu connaissance des écrits du phi-
losophe-martyr de Rome; il ne voit dans les ressemblances qu'on
signale que la concordance naturelle des deux doctrines, Il attri-
buerait plus volontiers & Moise Maimonide d’'une part, et au stoicisme
de 'autre, I'influence que M. Sigwart rapported Giordano Bruno. Mais
ce qu'il faut chercher surtout dans le livre, plutét que les indices
d’une action extérieure, c'est le développement interne, logique et
admirablement régulier de la pensée de Spinoza lui-méme. Et le
grand intérét de ces récentes publications, comme I'ont montré,
avec les critiques allemands, plusieurs philosophes frangais, a été
de mettre mieux en lumieére les étapes qu’a traversées l'esprit de
Spinoza pour passer, par la méthode géométrique, de I'idéalisme
partiel de Descartes au panthéisme radical de I'Ethique.
F. C.

REVUES.

Philosophische Monatshefte. 1869-70.
Deuxieme livraison. Tome IV,

R. HoppeE. De I'analyse psychologique du concept.

Bulletin, — La petite logique, par J. HopPE (1869). — La psycho-
logie de Kant, par JURGEN Bona MEYER (1870). — De I'exclusion
de 'enseignement du latin dans les écoles nationales, par M.
MuLLER (1869).

Chronique. — Le mouvement de la réforme scolaire (fin). — Cor-
respoudance. — Quelques mots sur Schleiermacher. — Rapport
sur une séance de la Société allemande des sciences physiques et
naturelles (fin).

Troisieme livraison.

R. Horpe. De I'analyse psychologique du concept (2me article).
C. HErMANN. Le caractére propre de 'histoire, probléme philoso-
phique de notre temps.



350 BULLETIN.

ancien, ce qul assurerait au manuscrit B une tout autre valeur que
s’il n’était qu'une simple reproduction de A. M. Sigwart, se fondant
sur cette considération, a cru devoir se servir des deux manuscrits
pour rétablir le texte ; comme de droit, il accorde la préférence au
plus ancien, mais en ayant égard partout anx variantes du second.

La traduction est faite d’aprés le méme principe. Elle est destinée,
d'une part, & rendre aussi exactement que possible le texte hollandais
des deux manusecrits, et ¢’est pouryuoi toutes les variantes de quelque
importance ont été notées; d'autre part, a reproduire, d'apreés ces
deux manusecrits, le texte original. On espére donc qu’elle pourra en
quelque mesure tenir lieu d’'une édition critique du texte hollandais,

La traduction est précédée de prolégomenes qui ont pour sujet, en
outre de ce qui vient d’étre exposé, les questions relatives & ’authen-
ticité des différentes parties du traité et au désaccord qu’on observe
entre elles, ainsi que 'ordre chronologique des écrits de Spinosa en
général, et la date de chacune deses ceuvres.

A la fin du volume, on trouve, sous le titre de « Paralléles et notes
explicatives » plusieurs discussions sur des passage difficiles, et une col-
lection assez compléte de paralléles tirés, les uns de Descartes, les au-
tres des écrits postérieurs de Spinosa. Ces paralléles font voir claire-
ment comment se sont formées peu & peu les idées empruntées par
Spinosa & Descartes, et qui ont servi de point de départ & ses propres
spéculations ; mais en méme temps, ils font ressortir ce qui ne peut
pas étre attribué & l'influence de Descartes. A sa place, on trouve
alors Giordano Bruno, dont les passages, comparés a ceux de Spinosa,
présentent un intérét particulier. On y apercoit, en effet, une ressem-
blance remarquable entre le systéme de Bruno et cette premiére forme
de celui de Spinosa. M. Sigwart reconnait cependant qu’on ne peut
pas démontrer que I'un ait exercé sur 'autre une action directe.

Cet appendice est donc & la fois un complément et une reproduc-
tion du précédent écrit de M. Sigwart sur le méme sujet; aussi, cet
écrit est-il désigné dans la préface comme pouvant servir d’introduc-
tion philosophique & la traduction aujourd’hui offerte au public.

ERRATA.

Page 169, ligne 12, en remontant, au lieu de : infidéles, lisea: fidéles.
Page 189, a la signature, au lieu de : F. C., lises: F. B.

Lausanne, — Imp, Goorges Bridel.



	Philosophie
	Anhang

