
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178 bulletin.

PHILOSOPHIE.

V. Vloten. Œuvres complémentaires de Spinoza'.

On savait depuis longtemps que tous les écrits de Spinoza n'avaient

pas été publiés. Mais ce n'est que dans ces dernières années qu'une
série de découvertes heureuses permit de combler cette lacune. Déjà
en 1852, le savant Dr Ed. Bœhmer publiait une Esquisse du traité de

Spinoza sur Dieu, l'homme et son bonheur. Un libraire crudit
d'Amsterdam, Fréd. Müller, chez qui M. Bœhmer avait trouvé ce traité,
se procura ensuite une traduction hollandaise des Principes de philosophie

cartésienne de Spinoza. D'autres morceaux inédits du philosophe
furent successivement rassemblés, et, en 1862, M. van Vloten publiait
en un petit volume in-4° de 360 pages le Supplément aux œuvres de

Spinoza dont nous allons offrir à nos lecteurs une très succincte analyse.
Pour nous guider dans cette étude, nous aurions le choix entre des

commentateurs et des critiques déjà bien nombreux. Ce seul volume
d'œuvres inédites a engendré presque une bibliothèque de brochures,
d'articles, de mémoires, do monographies savantes, qui ont fait faire
un véritable progrès à l'histoire de la philosophie spinosiste. Nous

avons sous les yeux deux des plus complètes dissertations qui aient
été publiées en allemand sur ce sujet, celle de M. Ad. Trendelenburg1
et celle de M. Christophe Sigwart3, professeur à Tubingue. Sans

faire un compte-rendu détaillé de ces deux remarquables écrits, nous

en recueillerons dans notre analyse les conclusions les plus originales.
Le principal ouvrage de Spinoza que nous donne le volume de M

van Vloten est son Traité de Dieu et de l'homme. Ecrit d'abord
probablement en latin par Spinoza, puis traduit par lui en hollandais, ce

traité a été publié par M. van Vloten d'après le texte hollandais avec

' Ad Benedicti de Spinoza opera cuce supersunt omnia snpplemenlum, edilor.
Van Vloten. (Amstelodami apud Fr. Müller, 1862.)

* Ueber die aufgefundenen Ergänzungen %ii Spinoza's Werken und deren Ertrag
für Spinoza's Leben und Lehre. Historische Beiträge zur Philosophie, von A.

Tredelenburg. III«. B., 18G7.
3 Spinoza neuentdeckter Tractat von Gott, dem Menschen und dessen

Glückseligkeit, erläutert von Chr. Sigwart, 1866. Un vol. in-8 de vn et 138 pages. —

M Sigwart, prof, de philosophie à l'université de Tubingue, vient de publier sur
le même sujet un nouvel ouvrage dont nous donnerons prochainement une

analyse à nos lecteurs.



philosophie. 179

une traduction latine. Les critiques allemands, en exprimant toute
leur reconnaissance pour cet important travail, regrettent cependant

que l'édition n'ait pas été plus critique et l'impression plus correcte.
Cet opuscule se compose de deux parties : l'une (10 chapitres) traite

de Dieu, l'autre (26 chapitres) de l'homme el de son bonheur.

La première partie est une esquisse de métaphysique demi-cartésienne,

demi-spinosiste. Le début, comme le remarquent MM.
Sigwart et Trendelenburg, promettrait une simple répétition des théories

de Descartes. Les preuves de l'existence de Dieu sont celles
mêmes des Méditations et du Discours sur la Mélhode. Mais dès le
second chapitre, De la nature de Dieu, l'originalité commence et la déviation

du cartésianisme s'accuse nettement. M. Sigwart lui consacre une
étude approfondie et le considère comme un des points les plus
intéressants du développement delà pensée spinoziste. L'idée qui en fait
le fond, c'est cette définition de Dieu : Dieu est l'essence à laquelle
appartiennent une infinité d'attributs infiniment parfaits; en d'autres

termes, Dieu est la substance, non pas une substance, mais la substance

et partant la cause absolue. Mais cette idée et la profonde
déduction dont elle fait partie est loin d'être exposée ici avec la
rigueur des procédés mathématiques que Spinoza emploiera dans d'autres

ouvrages. Quatre théorèmes sur la substance établissent que
toute substance est parfaite en son genre, par conséquent unique,
qu'aucune substance ne peut être produite par une autre et que
toutes existent à la fois dans la pensée de Dieu et dans la nature.
Mais au lieu de développer ces propositions, qui tendent à affirmer
l'unité de l'essence universelle, Spinoza intercale ic: deux dialogues
qui traitent la même question sous une forme peu didactique. Dans
le premier, il établit qu'en dépit des apparences auxquelles s'attache
la passion, le monde est un, les êtres particuliers qui le composent
ne sont pas des substances, mais seulement des modes de l'être
unique. Dans le second, il explique comment Dieu est à la fois le tout
et la cause du monde, cause immanente qui ne fait qu'un avec la somme
de ses effets.

A travers les obscurités et les tâtonnements de ce difficile chapitre,
on voit pourtant que Spinoza, au moment où il écrivait, possédait
déjà l'idée-mère de son système et la présentait fort logiquement
comme le simple développement des prémisses cartésiennes : le
néant n'a pas d'attributs; plus un être est être, plus il a de propriétés;
l'être tout être a donc tous les attributs, l'infinité de l'être emporte
l'infinité des attributs: donc Dieu est tout. Si lui seul est, il est fa-



180 BULLETIN

eile d'ajouter: lui seul agit: c'est ce que fait le chapitre suivant. Et
voilà en quelques lignes la filiation d'abord du cartésianisme au

panthéisme, puis du panthéisme au fatalisme. Spinoza n'a eu qu'à presser

le principe de Descartes, la passivité des substances créées, la création

continuée, pour en faire sortir sa formule : Dieu est la nature,
c'est-à-dire la totalité de l'être.

Le chapitre suivant discute la liberté de Dieu. Spinoza tient à dire :

Dieu est une cause libre; mais il entend par là simplement qu'il est

la cause unique, universelle, souveraine par là même. Ce n'est pas qu'il
ignore une autre manière d'entendre la liberté de Dieu. Mais il y
répond en la poussant d'avance à ses dernières conséquences. Si l'on
veut que Dieu soit absolument libre, il faut aller jusqu'à dire : Dieu
n'est Dieu que parce qu'il veut être Dieu, étant libre de l'être ou de

ne pas l'être. Il recule devant cette conséquence qu'il trouve « absurde »

et qui n'est autre, on le voit, que le hardi système d'un des premiers
métaphysiciens de notre temps, M. Ch. Secrétan. Cette alternative
écartée, et c'est la seule qui eût pu lui fermer la voie, Spinoza
déduit rapidement de la nature de Dieu, purgée de toute liberté, les

principales propriétés qu'il croit devoir lui attribuer: la providence,

par où il entend la force qui conserve toutes les parties de l'univers
soit dans leur harmonie avec le tout (providence générale) soit dans

leur intégrité propre comme êtres particuliers (providence spéciale); la
prédestination qui s'appellerait mieux la fatalité; il écarte les autres
attributs vulgairement nommés altributs moraux ; puis il réfute l'opinion

qui prétend que Dieu ne peut être défini, connu ni démontré. Et
il arrive à la fameuse distinction de la nature naturante et de la
nature nalurée. La première est l'être que nous concevons par lui-
même; la seconde comprend ou les modes qui dépendent immédiatement

de Dieu ou les choses particulières qui dépendent de ces modes

généraux. De ces modes, deux nous sont connus : l'étendue et la pensée,

deux choses éternelles et immuables. M. Sigwart rattache à cette

partie du traité une savante discussion sur le rapport de ces trois
idées, substance, atMbut et mode, dans la pensée de Spinoza : nous

ne saurions en entreprendre le résumé dans le cadre étroit dont nous
disposons.

La première partie du traité se termine par une courte mais

importante critique des idées de 6«?». et de mal, dans la théorie de

Spinoza. Le bien et le mal, d'après notre philosophe, n'étant que des

rapports, ne sont aussi que des êtres de raison. Il n'y a de bien, de mal,

que relativement et comparativement. Donc le bien et le mal n'exis-



PHILOSOPHIE. 181

tent pas dans la nature, car ils ne sont ni des choses ni des actes, et

il n'y a rien d'autre dans la nature. Cette théorie, conforme à l'Ethique,

se retrouve encore un peu plus loin dans le traité : on en pressent

les conséquences.
La secoude partie (de l'homme el de son bonheur) a une forme uu

peu plus méthodique et plus achevée que la première. Une remarquable

préface rappelle qu'en parlant de l'homme on n'entend pas

parler d'une substance. 11 n'existe et il ne peut être conçu, comme

toutes les autres choses particulières, qu'en Dieu et par Dieu, ou ce

qui revient au même, dans et par les deux attributs de Dieu, l'étendue

et la pensée.
Les modes qui composent l'homme et que nous allons passer eu

revue sont les notions ou idées, qui se divisent en trois grandes classes

empiriques : l'opinion (qui se subdivise à son tour en opinion par
ouï-dire et opinion empirique), la foi et ia connaissance.

Opinion. Ce sont les notions fondées sur le ouï-dire ou sur une
conjecture empirique. C'est de ce genre de notions, nourries par l'imagination,

que résultent les passions. D'après notre traité, tous les

phénomènes de la vie affective et volitive sont en rapport intime avec
ceux de la vie intellectuelle, ou plutôt les deux ordres se confondent.

Voici le principe commun auquel il faut remonter pour avoir la
clef de ce parallélisme : tout acte d'intelligence est purement passif.
Si étrange que soit cette assertion, comme le montrent MM. Trendelenburg

et Sigwart en la rapprochant de la doctrine ultérieure de

Spinoza, elle se trouve expressément et deux fois dans notre traité.
C'est l'objet qui agit sur l'intelligence, c'est lui qui se pense, qui se

représente en nous, qui cause les idées. Spinoza prend même la peine
d'expliquer comment, malgré cette théorie de la passivité de l'intelligence,

on peut encore admettre une différence entre la vérité et
l'erreur. Mais vraie ou fausse, c'est l'idée elle-même qui agit sur l'intelligence,

et non une énergie de l'intelligence qui produit l'idée.
En appliquant ce principe à la première classe de notions, on dit:

les notions incomplètes, douteuses, sujettes à l'erreur, sont celles où

il entre le plus de néant, ce sont les passions. Elles se produisent
quand un objet enflamme notre àme, précisément parce que celle-ci
le connaît très peu et très mal. Toutes les passions proviennent de

cette insuffisante connaissance. Spinoza les ramène pour le moment
à quatre types: l'admiration, l'amour, la haine, le désir. Ici le fil se

perd de nouveau, et nos commentateurs s'épuisent à rétablir le plan
et à combler les lacunes du traité. Nous nous bornons à enregistrer
les grandes idées qui se dégagent du texte.



182 BULLETIN.

Vraie foi ou raison. C'est ce mode de connaissance qui nous fait
saisir les choses par l'intelligence et qui nous donne la conviction
rationnelle, mais non la vue claire de ce qu'elles sont; c'est une
connaissance non encore adéquate, mais légitime et sûre. De celle-là
résultent non des passions, mais de bonnes inclinations, des impulsions
conformes à notre bien. Elle nous achemine vers une connaissance

plus intime de Dieu, elle nous détache des passions, et sans nous
faire pénétrer le fond des choses, elle nous en donne une première
et juste appréciation intellectuelle.

Ici se place une longue classification des passions, presque tout
entière empruntée à Descartes, entre-mêlée d'observations phychologi-
ques délicates et profondes, mais qui semble prendre un développement

peu proportionné au plan de l'ouvrage. M. Sigwart, qui relève
aussi bien les parties faibles que les beautés de ce traité, passe assez

rapidement sur cette enumeration des passions et ne s'attache qu'à
l'idée originale qui s'y trouve : l'amour est la source, le type de toutes
les passions. C'est de lui que dépend tout l'être de l'homme: il est

impossible et il serait fâcheux pour l'homme de s'affranchir de son

empire; seulement, suivant l'objet auquel il s'applique, il produit le
bien ou le mal. Le choix même de cet objet dépend de l'intelligence:
nous aimons nécessairement ce que nous concevons comme bon et
nous concevons nécessairement comme bon ce qui agit sur nous d'une
certaine façon. L'amour n'est donc pas plus libre que l'intelligence
elle-même. Le seul amour qui satisfasse l'âme est l'amour de Dieu,
qui nous unit à l'être absolu et parfait. Tout autre amour laisse un
vide qui produit la tristesse: celui qui aime Dieu ne peut être triste.
Cet amour se confond avec le troisième et dernier mode de connaître,
qu'il nous reste à mentionner.

Connaissance pure ou intuition. Tandis que les deux modes précédents

de connaissance sont imparfaits et insuffisants, il y a une
manière de connaître intime, directe, immédiate. Ce n'est plus une foi,
mais une vue: ce n'est plus une conviction, mais une possession. Un
seul être peut produire en nous cet effet, c'est l'être absolu, Dieu. La
vraie connaissance est son action sur notre esprit: c'est elle qui produit

l'amour de Dieu, souverain terme de notre développement spirituel.

La connaissance intuitive ou l'amour de Dieu, voilà la «santé de

l'homme. » On demande maintenant si nous pouvons y arriver librement

ou fatalement. Spinoza ne voit dans la liberté qu'une illusion.
Qu'est-ce que la volonté, prise en général et indépendamment de cha-



PHILOSOPHIE. 183

que volition particulière? C'est seulement le pouvoir d'affirmer ou de

nier. On reconnaît ici l'influence immediato du cartésianisme et
jusqu'à sa terminologie. Mais on sait déjà qu'il ne dépend pas de nous

d'afffrmer ou de nier, nous ne pouvons le faire que d'après la nature
des objets qui agissent sur nou<. La volonté est donc aussi passive

que l'intelligence proprement dite, dont elle n'est même qu'un mode.

Spinoza ne la confond pas pourtant avec le désir. La volonté
précède le désir, c'est elle qui affirme que telle ou telle chose est bonne,

puis le désir nous pousse vers cette chose; il suit donc la volonté. Il est

d'un degré encore moins litre qu'elle, ou plutôt nous sommes ainsi
dans tous les sens en pleine fatalité, et la liberté ne s'y glisse d'aucune

manière.

Il ne nous reste plus qu'à juger au point de vue du bonheur de

l'homme la doctrine qu'on vient d'exposer. Elle ôte à l'homme liberté
et personnalité: c'est sa faiblesse, dirions-nous.— C'est sa grandeur,
dit Spinoza. En effet, dit-il,cette doctrine nous apprend à nous considérer

comme aussi unis à Dieu que les parties au tout, elle nous fait
devenir ses serviteurs dévoués. Elle nous prémunit contre l'orgueil, en

nous faisant rapporter à Dieu tous nos mérites, elle nous délivre des

passions, notamment de la tristesse et du désespoir, elle nous fait
craindre et aimer Dieu, elle nous fait vivre en lui et de lui. N'est-ce

pas là le bonheur même? Spinoza en interrompt la description par
une dissertation assez obscure sur les rapports du corps et de l'âme
dans la production des passions, puis il revient à la peinture de la
« régénération » que produit en nous la vraie connaissance ou
l'amour de Dieu. Nous y devenons vraiment capables de connaître lana-
ture tout entière: car, la nature n'étant qu'une seule et infinie
substance, notre corps même, cet objet que nous percevons le premier de

de tous, ne peut être conçu sans qu'on s'élève à l'idée de Dieu qui le
fait être. Ainsi l'union avec Dieu nous donne la perfection de l'intelligence,

de l'amour et du bonheur. Cela doit être, puisque Dieu est la
cause et la fiu universelle, le souverain bien.

C'est à cette union avec Dieu que Spinoza recourt pour expliquer
sa théorie sur l'immortalité de l'âme. En vertu même delà passivité
qu'il attribue à l'esprit, l'objet avec lequel cet esprit est en rapport
a la plus grande influence sur les destinés de l'esprit même. Uni avec
le corps, l'esprit ne peut le refléter qu'autant qu'il dure, et le corps
périssant, l'esprit n'a plus rien à penser, il n'a plus d'objet, il n'est

plus. S'il s'unit au contraire à Dieu, être impérissable et immuable,
l'esprit ne saurait jamais perdre son objet, il continuera infiniment



184 BULLETIN.

d'exister, non par lui-même, mais par Dieu avec lequel il ne fait plus
qu'un.

Jusqu'ici, dit Spinoza, nous n'avons parlé que de notre amour pour
Dieu. Peut-on de même parler d'un amour de Dieu pour nous? Ce

serait suivant lui, une « absurdité. » On ne peut attribuer à Dieu

aucun mode de la pensée autre que ceux qui sont dans les « créatures, »

puisque Dieu lui-même réside dans la somme des êtres particuliers
qui existent. L'homme, avec tout ce qui existe, existe en Dieu; il
est une des parties composantes de Dieu. Il serait absurde d'attribuer

au tout un amour spécial pour telle ou telle de ses parties.
D'ailleurs cet amour introduirait le changement dans le sein de

l'essence divine et en détruirait l'immutabilité. Il est encore plus
absurde de dire que Dieu aime les hommes qui l'aiment, hait ceux

qui le haïssent. Dire que Dieu donne aux hommes des lois et qu'il
récompense leur obéissance ou punit leurs transgressions, c'est
assimiler les lois de Dieu à celles des hommes, tandis qu'il faut les

assimiler à celles de la nature. Une pierre tombe, l'herbe pousse, le tout
est plus grand que la partie: voilà des lois divines. Les lois humaines

peuvent êtres transgressées; celles de Dieu ou de la nature sont

nécessaires, inviolables, immuables. Pour les lois des hommes, l'homme

est toujours la fin, le but. Dans la nature, l'homme n'est pas le but

suprême, il n'est qu'un des anneaux de la chaîne. La fin de l'ordre
naturel ne coïncide donc pas avec la fin particulière de l'ordre humain.

Spinoza n'indique qu'en passant la double loi que l'homme trouve dans

sa nature: loi de communion avec Dieu, loi de relation avec les autres
modes delà nature; la première absolument nécessaire, puisqu'on ne

peut vivre qu'en Dieu, la seconde contingente pour autant que nous

pouvons nous isoler de la société de nos semblables.

Cette communion avec Dieu, dont Spinoza fait le but de la vie,
comment peut-elle s'établir? En d'autres termes, comment Dieu se ré-
vèle-t-il? Ce ne peut absolument pas être par des paroles, car pour
les comprendre il faudrait que l'homme eût déjà, avant de les entendre,
la notion de ce qu'elles signifient. Par exemple, dit Spinoza, si Dieu
avait dit aux Israélites : Je suis Jéhovah, votre Dieu, il eût fallu que les

Israélites eussent déjà les idées de Jéhovah et de Dieu pour comprendre

cette révélation. Il en faut dire autant de tous les moyens de

révélation externes, tels que les miracles. Nous sommes, bien avant

toutes les révélations de ce genre, intimement unis à Dieu. Notre
esprit ne peut exister sans lui. Il est au fond de nous, nous ne connaissons

rien que par lui. Vouloir nous le révéler par des intermédiaires



PHILOSOPHIE. 185

quelconques, c'est supposer qu'il y ait quelque chose qui nous soit plus
clair et plus connu que Dieu. Cela n'est pas; et, quand cela serait, il
nous serait encore impossible de nous élever de la sorte jusqu'à Dieu.
Si une chose finie quelconque nous était plus accessible que Dieu,
elle ue nous servirait de rien pour la conception d'un infini avec
lequel elle n'aurait pas plus de rapport que nous-mêmes.

Le court chapitre sur les démons, qui se trouve intercalé ici, est un
des indices qui ont conduit à la découverte du traité : il était mentionné

par Chr. Mylius, et l'on ne savait ce qu'il était devenu. L'auteur y conclut

très catégoriquement qu'il ne peut y avoir de démons. Si le démon
est une chose tout à fait contraire à Dieu, il se confond avec le néant.
Si c'est un être pensant qui ne pense et ne veut que le mal, c'est un
être tout à fait chétif, et si les prières avaient quelque valeur, il
faudrait prier pour sa conversion. Mais en y réfléchissant on voit
qu'un être aussi misérable et aussi faible ne pourrait exister un seul

moment. Là où il n'y a aucun bien, aucune participation de la nature
de Dieu, il ne peut y avoir d'existence. Le diable n'ayant aucune
parcelle de la perfection ne saurait exister. S'il avait existé un instant,
il serait nécessairement retombé aussitôt dans le néant.

Le dernier chapitre du livre est intitulé de la vraie liberté; mais

avant de traiter ce sujet, Spinoza revient à ce qu'il a dit de notre
union avec Dieu. Cette union, qui est le vrai bonheur de l'homme,
dépend de la vertu, en d'autres termes de la direction donnée à notre
intelligence. C'est l'accomplissement normal de notre destinée, de

notre nature. Ce point est important à noter pour répondre à «

l'absurdité de certains grands théologiens » qui disent que si l'amour de

Dieu, si la vertu n'avait pas pour récompense la vie éternelle, nous
suivrions nos penchants et ne songerions plus qu'à vivre suivant notre

plaisir ou notre intérêt. Raisonnement analogue à celui d'un poisson

qui dirait : « Si je ne croyais pas avoir une vie éternelle pour me

récompenser du temps que j'ai passé dans l'eau, j'irais vivre sur la
terre. » De même nous aussi, quand nous parlons de vouloir quitter
Dieu et la vertu, si nous ne sommes pas rémunérés à notre gré, nous
oublions que ce serait sortir de notre élément et aller tout au rebours
de nos intérêts. Il suffirait de la considération de notre intérêt pour
nous attacher à Dieu; et c'est dans cet attachement même que
consiste, on va le voir, notre liberté. Posons d'abord ces principes : Plus un

être a d'essences plus aussi il est actif : la passivité est en raison in.
verse du degré d'être ou de puissance. Tout passage passif de l'être
au néant ou du néant à l'être ne peut avoir lieu que par des causes



186 BULLETIN.

externes. Ce qui n'est pas produit par des causes externes ne peut
être en rien modifié par elles. Tout ce qui résulte d'une cause interne
ou immanente dure autant que cette cause. La cause immanente est

la plus libre et la plus analogue à Dieu, puisque son effet ne peut
absolument ni exister ni être conçu indépendamment d'elle et d'elle
seule. De ces prémisses, Spinoza conclut: 1° L'essence de Dieu étant
infiniment active, plus les choses ont d'essence et se rapprochent de

lui, plus elles sont actives et partant exemptes du changement, de

la destruction et de toutes les autres marques de la passivité. 2° La
vraie intelligence, résultant non de causes externes, mais de l'action
interne de Dieu, no saurait périr puisque sa cause est éternelle. 3"

Plus les produits de l'intelligence sont parfaits, plusils s'unissent avec

cette intelligence elle-même. Quand donc je produis en moi par mon
union avec Dieu des idées vraies et que je les communique à mon

prochain, celui à qui je les communique tend à devenir une seule

et même nature avec moi, ayant mêmes désirs, mêmes volontés. Il est
facile de démêler à travers ce langage quasi-mystique l'absorption de

la personnalité humaine dans l'unité de l'esprit. Spinoza conclut par
cette phrase: Je définis la vraie liberté la ferme existence qu'acquiert
notre intelligence par son union immédiate avec Dieu. Ces idées et

les œuvres qu'elle produit en elle et hors d'elle n'étant pas sujettes
aux causes extérieures, ne peuvent être changées ou détruites : notre
intelligence unie à Dieu a donc une durée éternelle. Le traité se

termine par quelques paroles pleines de modestie.
Les deux critiques que nous suivons dans cette analyse tombent à

peu près d'accord dans leur appréciation philosophique du traité. Par
la forme et par le fond il leur paraît appartenir évidemment à la

période de transition et de formation qui a précédé les chefs-d'œuvres
de Spinoza. La forme, dont nous ne pouvons juger qu'incomplètement

puisque nous n'avons pas le texte latin original trahit de

nombreuses incertitudes dans le plan et dans le style; on dirait un

ouvrage composé de plusieurs ébauches juxtaposées, de mérite inégal
et quelquefois même de sens un peu différent. La langue de Spinoza,
suivant la remarque de M. Trendelenburg, n'y est pas encore formée ;

il y reste un mélange de terminologie cartésienne, de vieille métaphysique

et de théologie chrétienne, qui souvent manque de précision.
Pour la pensée, plusieurs des détails de doctrine que nous y trouvons
sont démentis par l'Ethique et les écrits de la maturité de Spinoza.
La doctrine de la passivité totale de l'intelligence, la théorie de

l'amour, celle même de l'intuition absolue de Dieu, la division des trois



PHILOSOPHIE. 187

degrés de l'intelligence ou plutôt des quatre degrés (car nous avons

supprimé une nuance que Spinoza distinguait alors et qu'il négligea
plus tard), toutes ces parties importantes ont été notablement
retouchées et modifiées dans la suite. On attribua à Descartes, dit
M. Trendelenburg, ce mot: Dieu a fait trois choses admirables : la
création ex nihilo, le libre arbitre et l'Homme-Dieu. Le traité de

Spinoza semble être la protestation contre ces trois miracles ; et cette
protestation est d'autant plus significative qu'elle emploie encore
souvent le vocabulaire même de la théologie qu'elle combat. C'est ainsi

qu'on trouve les expressions de création, de créature, de Fils de Dieu,
de liberté, de régénération, de foi et beaucoup d'autres dont plus tard
Spinoza s'abstiendra, mais qu'il semble vouloir alors employer
précisément pour en redresser le sens.

M. Sigwart et M. Trendelenburg arrivent également à s'entendre

sur la date probable du livre; leurs dissertations sur ce sujet, dont
l'analyse nous mènerait beaucoup trop loin concluent à placer la
composition de notre traité peu de temps avant celle d'un Appendice

qui le suit et dont nous allons reparler. Cet appendice, rapproché de

quelques lettres de Spinoza ou adressées à lui, se place avec une certitude

presque complète au mois de septembre 1661. Le traité est un

peu antérieur, probablement de la même année ou tout au plus de

l'année précédente. La correspondance de Spinoza nous le montre
du reste constamment occupé, dans les années 1661 à 1665, à rédiger
sa doctrine sous forme géométrique; il en communique successivement

les formules, à mesure qu'il leur a donné leur expression
définitive, à ses disciples, à ses amis, notamment à Simon de Vries,
qui avait fondé à Amsterdam, avec quelques autres partisans du

philosophe, une sorte de collège où l'on discutait les définitions et les
axiomes de l'appendice.

Deux sujets remplissent cet appendice. Le premier, de lu naiure de

la substance, contient sept axiomes, quatre théorèmes et leur démonstration,

le tout fort analogue aux propositions de VEthique, et fort
intéressant puisqu'on y peut suivre l'élaboration de l'idée fondamentale

de la métaphysique spinosiste. Le second morceau est intitulé
de l'esprit humain. Il développe la théorie d'après laquelle l'esprit
n'est pas une substance, mais seulement un mode de l'attribut que
nous nommons pensée, et rien de plus. De même le corps n'est qu'une
modification de cet autre attribut, l'étendue. L'essence de l'esprit
consiste donc en ceci seulement, qu'il est une idée ou une essence objective

dans l'attribut pensant, idée ou essence qui tire son origine de



188 BULLETIN.

l'essence d'un objet existant réellement dans la nature, que cet objet
soit du reste un mode de la pensée, de l'étendue, ou de tout autre
attribut de l'infini. Seulement tous ces autres attributs ne nous sont pas

connus. L'étendue est celui que nous concevons le mieux. Pour donner

une idée du rapport qu'on peut établir entre l'esprit et les autres
modes de l'univers, supposons que le corps ne consiste que dans une

proportion déterminée de repos et de mouvement; nous appellerons
esprit du corps l'essence objective de cette proportion de mouvement
et de repos, c'est-à-dire l'idée qui en existera dans l'attribut pensée.

Le changement en plus ou en moins clans cette proportion produira
dans le corps le froid ou le chaud, par exemple, et dans l'esprit la douleur

ou la joie, etc. Par cette explication du mécanisme des sens on

peut déjà voir, dit Spinoza, comment des sens viendra l'idée réciproque
ou la conscience de nous-mêmes, puis le raisonnement, etc. Et comme
notre esprit uni à Dieu est une partie de la pensée infinie qui sort
immédiatement de Dieu, on voit clairement quelle est la source delà
connaissance parfaite et de l'immortalité de l'âme.

Nous nous bornerons à cette courte et très superficielle analyse du

traité de Spinoza. Le volume de M. van Vloten contient en outre une

Iridis compulatio algebricu ad majorem physicœ matheseosque conhe-

ctionem. Ce traité de l'arc-en-ciel, à part une épigramme contre les

théologiens qui font de ce phénomène naturel le signe auguste de

l'alliance divine, ne sort pas de l'étude physique et mathématique
des phénomènes d'optique. Enfin, le volume se termine par une
collection de lettres et de morceaux inédits ou incomplètement publiés ;

les principales pièces sont la sentence d'excommunication rendue

par les Juifs contre Spinoza, une lettre de Simon de Vries et la

réponse de Spinoza (1663), des lettres inédites de Spinoza à Blyenberg,
à Schaller, à un anonyme (Bresser?), celles d'Oldenburg, de Tschirn-
haus et de Christ, de Zulichem, toutes pièces diversement intéressantes

parles renseignements qu'elles nous fournissent pour l'histoire
de Spinoza, de ses œuvres et de son école.

L'article de M. Trendelenburg et la brochure de M. Sigwart
facilitent considérablement l'étude et des traités et de la correspondance.

Quoique leurs jugements sur le rang à assigner à ces

nouvelles publications dans l'œuvre de Spinoza soient presque entièrement

conformes, une controverse intéressante s'est engagée entre les

deux philosophes non sur le contenu, mais sur les sources du livre.
A l'époque où il l'écrivait, Spinoza était encore sous l'influence de

Descartes, ce point est reconnu de part et d'autre. Une seconde in-



PHILOSOPHIE. 189

fluence incontestable est celle de l'éducation juive et de la théologie
rabbinique. M. Sigwart insiste surtout sur la part qui revient à la
kabbale dans la formation de la pensée de Spinoza. Mais il croit pouvoir

ajouter, comme troisième source, Giordano Bruno, dont les

ouvrages contiennent en effet des passages assez analogues à ceux du

traité, par exemple sur l'amour de Dieu, sur l'union ou plutôt
l'unité avec Dieu, etc. Mais M. Trendelenburg rejette cette hypothèse

par ce motif que Spinoza n'a pas eu connaissance des écrits du

philosophe-martyr de Rome ; il ne voit dans les ressemblances qu'on
signale que la concordance naturelle des deux doctrines« Il
attribuerait plus volontiers à Moïse Maïmonide d'une part, et au stoïcisme
de l'autre, l'influence que M. Sigwart rapporte à Giordano Bruno. Mais
ce qu'il faut, chercher surtout dans le livre, plutôt que les indices
d'une action extérieure, c'est le développement interne, logique et
admirablement régulier de la pensée de Spinoza lui-même. Et le

grand intérêt, de ces récentes publications, comme l'ont montré,
avec les critiques allemands, plusieurs philosophes français, a été
de mettre mieux en lumière les étapes qu'a traversées l'esprit de

Spinoza pour passer, par la méthode géométrique, de l'idéalisme
partiel de Descartes au panthéisme radical du VElhique.

F. O

REVUES.

Philosophische Monatshefte. 1869-70.

Deuxième livraison. Tome IV.

B. Hoppe. De l'analyse psychologique du concept.
Bulletin. — La petite logique, par J.Hoppe (1869). — La psychologie

de Kant, par Jubgen Bona Meyer (1870). — De l'exclusion
de l'enseignement du latin dans les écoles nationales, par M.

Müller (1869).

Chronique. — Le mouvement de la réforme scolaire (fin). —
Correspondance. — Quelques mots sur Schleiermacher. — Rapport
sur une séance de la Société allemande des sciences physiques et

naturelles (fin).
Troisième livraison.

R. Hoppe. De l'analyse psychologique du concept (2me article).
C. Hermann. Le caractère propre de l'histoire, problème philosophique

de notre temps.



350 BULLETIN.

ancien, ce qui assurerait au manuscrit B une tout autre valeur que
s'il n'était qu'une simple reproduction de A. M. Sigwart, se fondant
sur cette considération, a cru devoir se servir des deux manuscrits

pour rétablir le texte ; comme de droit, il accorde la préférence au

plus ancien, mais en ayant égard partout aux variantes du second.

La traduction est faite d'après le même principe. Elle est destinée,
d'une part, à rendre aussi exactement que possible le texte hollandais
des deux manuscrits, et c'est pourquoi toutes les variantes de quelque
importance ont été notées ; d'autre part, à reproduire, d'après ces

deux manuscrits, le texte original. On espère donc qu'elle pourra en

quelque mesure tenir lieu d'une édition critique du texte hollandais,
La traduction est précédée de prolégomènes qui ont pour sujet, en

outre de ce qui vient d'être exposé, les questions relatives à l'authenticité

des différentes parties du traité et au désaccord qu'on observe

entre elles, ainsi que l'ordre chronologique des écrits de Spinosa en

général, et la date de chacune de ses œuvres.

A la fin du volume, on trouve, sous le titre de « Parallèles et notes

explicatives » plusieurs discussions sur des passage difficiles, et une
collection assez complète de parallèles tirés, les uns de Descartes, les

autres des écrits postérieurs de Spinosa. Ces parallèles font voir clairement

comment se sont formées peu à peu les idées empruntées par
Spinosa à Descartes, et qui ont servi de point de départ à ses propres
spéculations ; mais en même temps, ils font ressortir ce qui ne peut

pas être attribué à l'influence de Descartes. A sa place, on trouve
alors Giordano Bruno, dont les passages, comparés à ceux de Spinosa,

présentent un intérêt particulier. On y aperçoit, en effet, une ressemblance

remarquable entre le système de Bruno et cette première forme
de celui de Spinosa. M. Sigwart reconnaît cependant qu'on ne peut

pas démontrer que l'un ait exercé sur l'autre une action directe.
Cet appendice est donc à la fois un complément et une reproduction

du précédent écrit de M. Sigwart sur le même sujet; aussi, cet

écrit est-il désigné dans la préface comme pouvant servir d'introduction

philosophique à la traduction aujourd'hui offerte au public.

ERRATA.

Page 169, ligne 12, en remontant, au lieu de: infidèles, liset: fidèles.

Page 189, à la signature, au lieu de: F. C, lisez: F. B.

Lauimiö». — Imp. Qeorgea Bridel.


	Philosophie
	Anhang

