
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

J. Dreydorff. — Pascal, sa vie et ses combats1.

L'auteur nous avertit que plusieurs personnes se scandaliseront de

son livre, faute d'y trouver les idées généralement reçues sur Pascal

Profitant de tous les travaux récents, Dreydorff discute les points
les plus importants de la vie du célèbre polémiste, se réservant de

consacrer bientôt un nouveau volume aux Pensées. Le pasteur de

Leipzig cite avec prédilection les opinions de Baur, le chef de l'école
de Tubingue ; il reproche surtout au jansénisme sa conception dualiste

de l'univers et ne paraît pas lui-même admettre de surnaturel.
Jusqu'en 1646 Pascal demeure un fils soumis de l'Eglise, un

orthodoxe traditionnel qui ne se rend pas compte de sa foi, d'ailleurs fort
peu gênante. Il n'a pas des besoins religieux qui ne trouvent pleine et

entière satisfaction dans les formules courantes de ia piété ecclésiastique.

Le jeune homme ne soupçonne nullement qu'il puisse s'élever
le moindre conflit entre la foi et la science; aimant le travail, il se

livre avec grand zèle à l'étude des sciences vers lesquelles il se sent
porté par ses goûts et par ses talents extraordinaires. Il n'a nul
pressentiment d'une morale pouvant porter le moindre obstacle à son
désir de renommée et de gloire dans le champ des sciences profanes
Son esprit jeune, riche et productif, trouve au contraire dans ces

études une pleine satisfaction. Pascal est d'une nature distinguée ; sa
culture et ses occupations lui permettent de se priver sans grande
lutte des plaisirs sensibles ou même de les mépriser. Il faut cependant

que son premier développement, sous le toit paternel, n'ait pas
été très heureux ; que certains besoins essentiels n'aient pas été
satisfaits ; sans cela on ne comprendrait pas la crise violente qui
sépare sa vie en deux moitiés fort dissemblables.

1 Pascal, sein Leben und seine Kämpfe, von Dr Joh. Georg Dreydorff Pastor
der reformirten Kirche zu Leipzig. 1 vol. grand in-8, de VIII et 46ä pages.

Leipzig, Verlag von Duncker et Humblot, 1870.



158 BULLETIN

Vers le commencement de l'année 1646, Pascal l'ait la connaissance
des jansénistes. Sa sœur, Mme Périer, a conclu à tort qu'à dater de ce

qu'on a appelé sa première conversion, Pascal renonça à toutes ses

études profanes. Peut-être les regarda-t-il avec moins de complaisance

mais en tout cas il ne les abandonna pas. Il est constant en

effet que ses principales découvertes physiques eurent lieu en 1647

et en 1648. C'est aussi en 1647 que Pascal eut sa première conversation

avec Descartes. Il n'en demeure pas moins certain que, vers
cette époque, une nouvelle phase de développement s'ouvre ou du

moins se prépare pour notre auteur. Il apprend des jansénistes que
la religion est d'une importance absolue pour l'individu. La lecture
des livres édifiants de Jansénius et de Saint-Cyran réveille sa

conscience religieuse. Habitue jusque-là à laisser à la mère-église le soin
de son salut, le jeune homme apprend qu'il en est lui-même responsable

; il est mis en demeure de décider s'il est pour ou contre Jésus-

Christ. Les hommes qui ne vivent que pour les sciences sont aussi

bien des idolâtres que ceux qui s'abandonnent aux plaisirs des sens ¦

ce qui importe en effet, ce n'est nullement l'acte extérieur, mais la
disposition intérieure. Saisi de la pensée que la religion doit
transformer l'homme intérieur, Pascal forme promptement des projets
de réforme. Il est toutefois plus préoccupé de ses parents que de lui-
même; il décide sa sœur Jaqueline, aussi belle que spirituelle, à se

sacrifier à sa foi janséniste, en se faisant religieuse. Tandis que la

sœur laissera bientôt en arrière le frère qui l'a poussée au couvent,
celui-ci manifestera de nouveau son zèle pour la religion d'une
manière tout à fait extérieure. Il y avait à Rouen un pauvre capucin,
Jaques Forton, appelé aussi St. Ange, qui passait pour avoir
pénétré fort avant dans la connaissance des mystères divins. A entendre

ce mystique, la foi d'autorité n'est qu'à l'usage de la multitude ;

tandis que les esprits philosophiques, partant de l'hypothèse que
Dieu est le but final et surnaturel des choses, peuvent construire et

comprendre spéculativement les mystères particuliers au moyen de

la doctrine de la Trinité, fort intelligible elle-même. Pascal et quelques

jeunes amis vont rendre visite au rêveur solitaire ; ils le font
causer ; rient dans leur barbe en l'écoutant, et n'ont rien de plus
pressé que d'aller dénoncer le pauvre hérétique. Le père de Pascal

dut intervenir pour étouffer cette triste affaire. Ce capucin avait
publié des Méditations théologiques et un traité sous ce titre : De

l'alliance de la foi et du raisonnement.
Cette dénonciation odieuse, l'insistance passionnée, et peut-être un



THÉOLOGIE. 159

peu intéressée, que Pascal met à faire prendre le voile à sa sœur,
sont les fruits les plus authentiques de ce qu'on a appelé sa «

première conversion. » La foi d'autorité, objective et substantielle, tourne
à un piétisme d'une orthodoxie d'ailleurs irréprochable. Il y a

progrès, puisque la foi tend à devenir subjective, mais, comme à l'ordinaire,

elle se manifeste par l'intolérance.
Il ne resta bientôt plus trace de cette première conversion, qui

n'avait jamais été qu'un pieux désir. De 1640 à 1654, Pascal se plonge
dans ce qu'il appellera plus tard les divertissements; il fait la
connaissance d'Epictète et de Montaigne, pour subir surtout l'influence
de ce dernier. Menant la vie joyeuse des jeunes gens de l'époque, il
trouve moyen de contracter des dettes, après avoir dissipé une partie
du patrimoine de Jaqueline, avant même que celle-ci soit entrée au
couvent. C'est lorsqu'il mène ainsi ce train de vie des honnêtes gens
de Paris que Pascal est surpris par la triste nouvelle de la mort de

son père. La lettre pleine de piété, de chaleur et d'intimité qu'il écrit
à cette occasion pour consoler sa sœur aînée, montre que si Pascal

n'était pas encore janséniste en 1651, il n'avait cependant pas
entièrement renoncé aux idées chrétiennes. Sa conversion définitive n'eut
lieu qu'en 1654, sous l'influence de chagrins de cœur dont le remarquable

fragment sur les passions de l'amour nous a trahi le secret.
L'accident du pont de Neuilly ne parait, au contraire, avoir exercé

aucune influence. Des aventures de ce genre, fort communes d'ailleurs,
n'ont, jamais converti un homme qui ne fût déjà ébranlé et intérieurement

préparé. Après s'être représenté une vie commençant par
l'amour et finissant par l'ambition, comme ce qu'il y a de plus
heureux, il ne reste à ce cœur désabusé de lui-même et du monde qu'à se

tourner vers Dieu.
On a voulu trouver dans l'amulette de Pascal la preuve d'une

vision qu'il aurait eue à cette occasion. Mais comment, lui qui attachait
une si grande importance à la preuve tirée des miracles, aurait-il
gardé le silence sur celui-ci, qui ne fût connu qu'après sa mort? Il
ne faut voir dans cette pièce qu'une affaire purement personnelle,
une espèce de symbole de l'alliance que Pascal contracta alors avec

Dieu. * Soumission totale et douce à Jésus-Christ et à mon directeur, »

dit Pascal dans ce Memorandum. Jésus-Christ et le directeur sont mis

sur le même pied; se soumettre à son confesseur, c'est obéir au chef

invisible de l'Eglise. Mais qu'arrivera-t-il si la conscience religieuse
individuelle entre, malgré elle, en conflit avec l'autorité ecclésiastique
qu'elle aura d'avance eu le tort de confondre avec celle de Jésus-



160 BULLETIN.

Christ lui-même? On prévoit les angoisses que l'avenir réserve aux
messieurs de Port-Royal et surtout à Pascal. Le traité sur La
conversion du pécheur, qui respire l'ascétisme vers lequel la piété de l'auteur

déviera toujours plus, doit être de la même époque. Le pénitent
justifie ce qu'il est à la veille de faire, s'il ne l'a déjà fait.

Jaqueline, la première confidente de son illustre frère, le remet entre
les mains de M. Singlin, qui n'accepte qu'après beaucoup d'hésitation
et de prières la direction d'un pénitent de cette importance. L'entretien

avec M. de Sacy, sur Epictète et Montaigne se rattache aussi à

la conversion de notre auteur. Dreydorff l'analyse et le caractérise.

La philosophie rend des services incontestables au christianisme en

ce que ces deux principales écoles, le dogmatisme et le scepticisme, se

renversent réciproquement, * de sorte qu'ils ne peuveiit subsister à

cause de leurs défauts, ni s'unir à cause de leurs oppositions, et qu'ainsi
ils se brisent et s'anéantissent pour faire place à la vérité de l'Evangile.»
Du reste, c'est du côté de Montaigne que penche Pascal. Au fond,
cette conversation n'est qu'une enquête sur le compte de deux
hérétiques, dont Pascal est l'avocat d'office, naturellement un peu non-
chalent, et se bornant à plaider les circonstances atténuantes. Il a été

d'ailleurs atteint par le scepticisme : c'est contre ses suggestions qu'il
appellera plus tard le cilice à son secours.

Dès que Pascal entre définitivement eu rapport avec Port-Royal,
sa piété prend le caractère qu'elle a dans cette maison. L'ascétisme,
qui provient d'une conception dualiste de l'univers n'est pas considéré

comme un remède pouvant servir à maintenir la domination de l'esprit
sur le corps et contribuer ainsi à rendre l'homme libre; il est recherché

pour lui-même, comme une disposition excellente. Notre auteur
n'étant pas de ceux qui font rien à demi, nous le voyons tomber
dans les plus fâcheuses exagérations. Toujours préoccupé de la
recherche de la seule chose nécessaire, il ne croit pouvoir l'atteindre
que par la méthode grossière de la renonciation. La terre n'est plus

pour le pèlerin une première patrie, comme le parvis du ciel, mais

une simple prison qu'on ne saurait rendre trop triste et trop sombre.
Pascal méconnaît entièrement l'idée fondamentale de la piété
évangélique, qui nous enseigne que la seule chose nécessaire peut se trouver

partout comme Dieu lui-même. Il pousse si loin le dualisme
qu'on est tenté de se demander s'il ue place pas le mal dans la
matière. La chasteté lui paraît impossible en dehors du célibat; le

mariage est considéré comme ia plus périlleuse et la plus basse des conditions

du christianisme; la pauvreté est recherchée pour elle-même.



THEOLOGIE. 161

Cette piété sacrifie sans cesse l'activité morale à l'activité spécifiquement

religieuse, tandis que l'Evangile ne les sépare jamais.
A l'occasion des Provinciales, qu'il analyse fort longuement et

dont il propose une nouvelle division plus en rapport avec la marche
des idées, l'auteur allemand montre la possibilité historique du
jésuitisme dans le fait que l'Eglise n'a jamais compris les rapports entre
Dieu et l'homme que comme un contrat, une espèce de marché. Le
jansénisme considère également le péché et la rédemption sous le
même point de vue juridique. Voilà pourquoi la controverse ne pouvait

pas aboutir.
Le plus heureux et sans contredit le meilleur moment de la vie de

Pascal fut celui qu'il consacra aux Provinciales. Tandis que sa vertu
a été jusqu'ici essentiellement négative et qu'il a méconnu ses

devoirs envers la société et envers sa famille, il va consacrer ses plus
beaux talents à défendre messieurs de Port-Royal, une famille
spirituelle, dans leur lutte suprême contre les jésuites. Malheureusement

le vigoureux champion qui' a si bien engagé le combat en sort
tout meurtri, presque désespéré. Pascal tombe dans une contradiction

flagrante lorsque, tout en dénonçant les maximes scandaleuses
des jésuites, il persiste à soutenir que le sol sur lequel elles ont
germé, l'Eglise catholique, est une terre sainte. C'est là ce qui explique

pourquoi ces lettres n'eurent pas une action plus générale et
plus prompte. Cette fausse position nous fait comprendre pourquoi
Pascal, qui jusque-là a été accusateur, prend tout à coup l'attitude
d'un accusé, au début de la quinzième provinciale. Il se demande

pourquoi le public ne prend pas plus décidément parti contre les
jésuites. Et il ne trouve d'autre raison que le respect que l'on a pour
la célèbre compagnie. On croit vraiment rêver, car il y a longtemps
que Pascal ne néglige rien pour les rendre aussi méprisables que

possible. Comment peut-il donc dire que c'est grâce au respect qu'ils
inspirent qu'ils ne succombent pas à ses coups redoublés Les
révérends pères ont habilement fait dévier la polémique du terrain moral
sur le terrain ecclésiastique et dogmatique : ils ont découvert le

talon d'Achille chez le rude jouteur. Tu appartiens à Port-Royal,
disent-ils, tu es un janséniste et partant un hérétique; quel besoin

avons-nous d'autre témoignage? Le grand polémiste se débat inutilement

sous le coup de cette terrible attaque ; comme la suite de la

controverse ne le prouve que trop, il était désarçonné, frappé à

mort.
Ce n'est pas à dire que Pascal faiblisse. Il a toujours le sentiment

C. R. 1870. 11



162 BULLETIN.

de défendre la vérité ; il fait appel à tous ses talents et à toute sa

verve pour porter encore de rudes coups à ses adversaires. Mais il
n'en est pas moins réduit à défendre sa propre crédibilité. C'était
s'en aviser un peu tard. Un témoin suspect doit être examiné avant
de déposer. Et puis quelle garantie pouvait offrir un accusateur qui
tenait à rester anonyme? On a de la peine à comprendre que Pascal

n'ait pas senti qu'il allait faire fausse route en laissant prendre
ainsi au débat un caractère purement personnel. C'est que le coup
des adversaires a porté ; l'avocat de Port-Royal est lui-même hors
d'état de répudier le principe catholique au moyen duquel les jésuites

comptent bien se débarrasser de lui une fois pour toutes: le

témoignage d'un hérétique n'est pas admissible dans les questions

religieuses. Pour parer le coup, Pascal est réduit à prouver qu'il est

orthodoxe et que ses adversaires sont des calomniateurs. Cela nous

explique pourquoi les dernières provinciales insistent tellement sur
l'idée que les jésuites sont des menteurs, des calomniateurs. Il n'y a

pas la moindre gradation dans l'attaque, car Pascal leur a déjà fait
des reproches beaucoup plus graves; il est condamné à prendre ses

représailles en repoussant l'accusation d'hérésie par celle de calomnie.

Je ne saurais être un hérétique, ami lecteur, car les jésuites qui
l'affirment sont de grands menteurs. Ce n'est pas assez encore. Pour
mieux se laver du reproche d'hérésie, qu'il redoute par dessus tout,
Pascal se laisse aller à affirmer qu'il n'est pas en rapport avec Port-
Royal ; ce qui était donner une entorse à la vérité et se montrer
jésuite en un point. Comme si cette réponse ne le satisfaisait pas, il
s'engage dans une démonstration qui lui tient encore plus à cœur : il
prétend prouver que les jansénistes eux-mêmes ne sont pas
hérétiques.

Voilà comment le grand polémiste est obligé d'entrer à son tour
dans la triste controverse sur les cinq propositions. Il voit à

merveille que la répulsion des jésuites contre la doctrine d'Augustin sur
la grâce a sa cause dans le relâchement de leur morale. Néanmoins,
il devient plus réservé, il se met simplement sur la défensive. C'est

que si le pape n'a pas pris sous sa protection la morale des jésuites,
il s'est prononcé pour eux dans la controverse sur la grâce. La
réhabilitation des jansénistes est donc devenue impossible; car Pascal est

plein de respect pour l'autorité du pape; il n'ose ni dire, ni peut-être
penser du siège de Rome ce qu'il a dit de la célèbre société. Mis en

demeure d'opter entre des principes que sa conscience déclare vrais
et l'Eglise qui les condamne, Pascal manqua du courage, de l'abné-



THEOLOGIE. 163

gation qui font les réformateurs. N'ayant pas vu Rome comme
Luther, l'auteur des Provinciales n'a pas eu occasion de perdre sa bonne

opinion des hommes qui y dominent. Tenant les représentants du
saint siège pour aussi orthodoxes que les messieurs de Port-Roy ai
il ne peut s'expliquer la condamnation du jansénisme que comme un
malentendu qui doit être imputé aux jésuites. Lorsque sa confiance

en l'orthodoxie romaine commença à être ébranlée, Pascal put
croire qu'en prenant toujours plus l'attitude de la résistance passive,
il mettrait se.^ adversaires dans un grand embarras. Car, enfin,
comment atteindre les jansénistes sans frapper St. Augustin, de l'autorité

duquel ils ne cessaient de se couvrir? Mais la prudence des

jésuites sut parer le coup. Le pape, répliquent-ils, a condamné la doc.

trine du jansénisme ot nullement celle de la grâce efficace ; il faut
donc que la doctrine du jansénisme diffère en quelque point de celle
de l'Eglise.

C'est ainsi que Pascal, condamné à battre toujours plus en retraite,
en essayant de réconcilier ce qui est irréconciliable, est obligé de

revenir à la distinction éminemmout précaire et subtile entre le fait et
le droit. Le pape peut bien condamner les cinq propositions, mais il
est incompétent pour décider si elles se trouvent dans le livre de Jan-
sénius. C'est ici une pure question de fait qui ne saurait relever de

l'autorité papale. Port-Royal condamnera donc les cinq propositions,
tout en demeurant fidèle à la doctrine de Jansénius, qui est en réalité

autre que celle contenue dans les cinq propositions! Mais les

jésuites ne tardent pas à enlever cette ressource à leurs adversaires. Ils
font déclarer, en 1656, que la doctrine des cinq propositions n'est pas
de St. Augustin, mais bien de Jansénius. Les messieurs de Port-
Royal sont sommés de signer le formulaire de condamnation.

Pascal n'a plus alors qu'une échappatoire. Il prétendra que les

papes et les conciles peuvent errer dans les simples questions défait,
comme l'enseigne le jésuite Bellarmin. Puis il en vient à parler des

papes qui ne cherchent « qu'à éclairer les différends des chrétiens, et
non pas à suivre les passions de ceux qui veulent y jeter le trouble. »

Cette distinction entre une papauté idéale, pour ne pas dire imaginaire,

et une papauté empirique, le conduit bientôt à distinguer entre
la vraie Eglise catholique et une église empirique qui ne serait pas
entièrement vraie. Encore un pas et Pascal aura franchi la limite qui
sépare le catholicisme du protestantisme; il admettra la distinction
entre l'Eglise visible et l'Eglise invisible.

Mais l'auteur des Provinciales n'alla jamais jusque-là. Ses amis de



164 BULLETIN.

Port-Royal, qui tiennent avant tout à ne pas rompre avec Rome, ne
tarderont pas à s'alarmer. Bientôt il se trouvera à l'avant-garde presque

seul avec quelques nonnes, tandis que le gros de l'armée
désavouera in petto un défenseur si compromettant. Les jésuites firent
comprendre à ces messieurs qu'en persistant à distinguer strictement
les questions de fait et les principes de foi, ils arriveraient à contester
les décisions des plus anciens conciles et logiquement l'autorité des

saintes Ecritures. La réserve d'Arnauld, qui ne voulait à aucun prix
laisser la critique s'étendre aux faits révélés, devenait alors sans portée

pratique. Les jansénistes ne pouvaient permettre au débat de

s'étendre et de prendre une haute portée que s'ils étaient décidés à aller
jusqu'au bout, c'est-à-dire à se laisser excommunier, plutôt que de

renoncer à leurs convictions. C'était là le pire des dénouements qu'ils
étaient bien décidés d'éviter à tout prix, dût la sincérité être entamée.

Il ue leur restait plus alors qu'à restreindre toujours plus la

controverse, à la laisser traîner en longueur, dans l'attente journalière
d'événements extraordinaires.

Sainte-Beuve a mis en œuvre toute sa sagacité pour montrer que
Pascal aurait définitivement rompu avec le docteur Arnauld, qui
dirigeait le parti des politiques. De sorte que nous aurions dans Pascal
à la veille de sa mort, un personnage qui différerait tout autant de

l'auteur des Provinciales que le pénitent de M. Singlin du ci-devant
disciple de Montaigne. On éprouve presque du regret à montrer
que ce n'est là qu'une pure fiction. D'abord l'intimité de Pascal

avec les chefs de file de Port-Royal ne paraît avoir jamais été aussi

grande qu'on est disposé à le croire. En second lieu, sa brillante
défense ne provoqua guère qu'une réserve anxieuse. Cette polémique,
qui avait au début été trop légère et trop mondaine, parut ensuite

trop vive ; il avait le tort de trop passionner le débat. « S'humilier,
souffrir et dépendre de Dieu, est toute la vie chrétienne,» aux yeux
de messieurs de Port-Royal. Bien loin d'être portés à la controverse
«ils sont trop heureux de n'avoir qu'à prier et à se soumettre. » Cette

piété fataliste et stérile, qui empêchait d'être ouvrier avec Dieu, n'était

pas le seul mobile qui les retînt. On voulait rester catholique à

tout prix ; on ne concevait pas la possibilité d'une vie agréable à Dieu
en dehors de la communion avec l'autorité ecclésiastique. Saint Cyran,
l'oracle de Port-Royal, s'était clairement expliqué à cet égard. « Il
tenait qu'il fallait supporter non-seulement tous les plus grands désordres,

mais la mort même plutôt que de se séparer de l'autorité, parce

que cette séparation était le plus grand des maux. » La polémique



THÉOLOGIE. 165

passionnée do Pascal était sans doute bien intentionnée, mais elle me"

naçait de provoquer une rupture dont on ne voulait à aucun prix
« M. de Sacy, gémissant souvent de voir des esprits si inquiets, si peu-
affermis dans la foi, se crut obligé de faire rentrer ces personnes dans
le devoir, de faire changer en prières tous ces discours d'animosités
et de plaintes, et de déclarer qu'on le blesserait beaucoup si à l'avenir
on manquait le moins du monde de respect pour ceux dont on se

plaignait, et que pour lui, il avait et voulait toujours avoir pour ces

personnes un fond de respect qui ne se démentît jamais. » Exiger de

Pascal du respect pour ces jésuites qu'il venait d'appeler menteurs
et calomniateurs c'était un peu violent. Bien loin d'entrer dans cet'e
idée, inspirée par une piété éminemment fataliste, il se borne à

répondre que si les Provinciales étaient à refaire, il les ferait plus fortes.
Il ne se fait pas d'illusion sur le motif qui empêche d'aimer sa

polémique: « Port-Royal craint, dit-il, et c'est une mauvaise politique. »

Ces messieurs ne craignent pas seulement Rome, la cour, les jésuites,
et Pascal lui-même, à qui ils ne peuvent pardonner de les avoir
défendus d'une manière trop éclatante. Timides et étroits, ils ne savent

apprécier la polémique de leur brillant et éloquent secrétaire qu'au
point de vue du plus ou moins de sûreté de leur monastère. Quant à

Pascal, il répudie et censure ce petit esprit de clocher ; il estime avoir
rendu un grand service à la religion; il a de la peine à comprendre
comment les messieurs de Port-Royal, « à qui les jésuites donnent

tant de sujets à parler, peuvent demeurer dans le silence. » « Jamais
les saints ne se sont tus ;... il faut crier plus haut qu'on est censuré

injustement.... Je le vois (Port-Royal) si religieux à se taire, que

je crains qu'il n'y ait en cela de l'excès. »

On le voit, Pascal n'est plus sous la tutelle de Port-Royal. Est-ce
à dire qu'il ait également secoué le joug du pape et de l'Eglise?

11 est allé aussi loin qu'il pouvait, sans franchir la limite fatale qui
aurait fait de lui un schismatique. Aussi allons-nous voir notre héros
succomber avec ses amis les jansénistes, qu'il a si bien défendus

malgré eux. C'est en vain que Pascal veut échapper à la redoutable
alternative d'avoir à opter entre Dieu et le pape ; il espère contre
espérance; il fait d'incessants efforts pour réconcilier ce qui est

incompatible.

Les choses en étaient là lorsque eut lieu le prétendu miracle de la

sainte épine. Après avoir longuement discuté cette guérison et
l'avoir signalée comme une fable qui s'est formée en pleine époque
historique, M. Dreydorff montre comment elle a hâté la défaite de Pas-



166 BULLETIN.

cal et des jansénistes qui y virent une intervention de Dieu en leur
faveur. L'auteur des Pensées conçut alors l'idée de faire reposer tout
son. édifice apologétique sur la preuve tirée des miracles. Il est vrai
que les jésuites entendirent la chose un peu autrement. Le père
Annat, dans son Rabal-Joye, tout en admettant la réalité du miracle,
y voit un dernier essai pour gagner les rénitents. Dieu se sert d'une

relique teinte du précieux sang de son fils versé pour le monde
entier, et rappelant son humilité et son obéissance absolue, afin de voir
s'il pourra amener les jansénistes à ces deux vertus, qui leur sont
jusqu'à présent inconnues. Et puis, à quoi bon les miracles Ils ne

sont plus nécessaires, disent les jésuites, parce qu'on en a déjà. Les

juifs et les sarrasins en onl aussi, sans que cela implique la vérité
de leur doctrine. Dieu en tout cas ne saurait en faire contre le pape,
son représentant authentique. Le miracle de la sainte épine devait

prouver l'orthodoxie de Port-Royal; les jésuites réclament une

preuve plus concluante.
Pascal cherche à parer le coup en répliquant qu'un miracle parmi

les schismatiques n'est pas tant à craindre; « car le schisme, qui est

plus visible que le miracle, marque visiblement leur erreur. » Il veut

cependant maintenir sa force probante alors qu'il y a dans le sein
de l'Eglise diversité d'opinion n'ayant pas encore abouti au schisme,

comme dans le cas présent ; « mais quand il n'y a point de schisme

et que l'erreur est en dispute, le miracle discerne. » Les jésuites
répondent victorieusement que tel n'est pas le cas : la vérité n'est
nullement en question, quoi qu'en disent une poignée de jansénistes et

quelques nonnes exaltées, car l'Eglise a parlé. Il ne vons reste donc

qu'à vous soumettre ou à sortir, car enfin vous ne pouvez pas croire
à une vraie église hors de laquelle il n'y a point de salut et qui
cependant ne serait pas en possession de la vérité

Nul ne sentit plus que Pascal la grave contradiction dans laquelle
Port-Royal était engagé. La crainte de Dieu et la conscience ne

permettent pas de se soumettre à l'autorité de l'Eglise, et toutefois

on veut encore moins rompre avec elle, car ou est convaincu qu'il
n'y a qu'erreur hors de son sein. Que faire? Pour que la contradiction

éclate dans tout son jour, la bulle d'Alexandre VII, qui coupe
court à toute négociation avec les jansénistes, est publiée au moment
même où ils font grand fond sur le miracle de la sainte épine! Dieu

se prononce pour et le pape contre Port-Royal
On se demande si Pascal qui avait d'abord été ultramontain, n'a

pas un instant songé à l'expédient qui fait résider l'autorité ecclé-



THÉOLOGIE. 167

siastique dans les conciles et dans le pape réunis. En tout cas, il
persiste à espérer contre toute espérance. Seulement, au lieu de reprendre

l'offensive, en se mettant à la tête de tous les adversaires des
jésuites pour leur déclarer une guerre à mort, il se fait, lui l'homme de

génie, le secrétaire de quelques vulgaires curés qui soutiennent que
l'unité dans la foi est encore beaucoup plus importante que la
pureté de la morale!! C'est alors que l'auteur des Provinciales se livre
à discrétion et chante la paiidouie. Ce n'est pas assez qu'il ait eu

recours à toutes les subtilités possibles pour établir une distinction
imaginaire entre lui et les calvinistes qu'il ne connaît pas, il s'oublie
jusqu'à relever les jésuites, qu'il ne connaît que trop et qu'il a traînés
dans la boue. « Il n'y a point de proportion entre eux et on peut dire
avec vérité que les hérétiques sont en un si malheureux état, que

pour leur bien il serait à désirer qu'ils fussent semblables aux
jésuites. » Gardons-nous avant tout « d'élever autel contre autel... il
n'y a jamais de juste nécessité de se séparer de l'unité de l'Eglise. »

A peine Pascal avait-il soutenu ces belles thèses que ses clients, les

curés, reviennent en arrière et abandonnent le parti des jansénistes
pour ne pas être enveloppés dans la même condamnation. Arnauld
fait à son tour défection; il se montre disposé à signer le second

formulaire, qui prononce une condamnation évidente du jansénisme pour
quiconque ne veut pas recourir à des subtilités d'avocat qui rappellent

ia morale des jésuites. Le mot d'ordre à Port-Royal, pour parler
avec Fontaine, est « de baisser autant que la vérité pouvait le

permettre et de chercher des paroles si bien mesurées et si bien compassées

qu'elles pussent en même temps contenter Dieu et les hommes. »

Quelques nonnes seules ont conservé assez de sens droit pour résister
à tous ces sophismes : elles se révoltent à la seule pensée d'avoir
l'air, en signant, de déclarer Saint-Cyran hérétique.

Pascal aussi reste la tête haute. Il est de ceux qui « voulaient, par
un zèle plein de feu, qu'en évitant tout ce qui pouvait avoir la moindre
apparence d'une sagesse timide, on ne pensât qu'à donner des marques

de fermeté.» Il fait d'abord exhorter les nonnes à tenir ferme,

par une remarquable communication que sa sœur Jaqueline adresse
à la mère Angélique de Saint-Jean. On admet généralement, avec

Sainte-Beuve, que cette lettre serait de Jaqueline elle-même qui, une
fois encore, au terme comme au début de sa carrière, aurait remis

son illustre frère dans le chemin de la vérité. Mais ce roman ne
résiste pas à la lecture attentive de cette lettre, éminemment théologique,

qui rappelle à chaque ligne la dialectique et l'esprit de Pascal.



168 BULLETIN.

Il doit l'avoir inspirée à Jaqueline. Cette supposition permet seule de

comprendre l'attitude de Pascal dans le dernier acte de ce triste
drame.

Les Provinciales venaient d'être brûlées, le 14 octobre 1660, par la

main du bourreau. Les dernières espérances des jansénistes s'étaient
donc évanouies; Pascal n'avait plus aucun motif de ménager ses amis,
qui s'ingéniaient à inventer de nouvelles distinctions toujours plus
subtiles. C'est alors qu'il se prononce plus énergiquement que jamais
contre l'inquisition, la censure, contre la lâche politique de Port-
Royal, et qu'il en appelle à un pape futur et finalement au chef invi
sible de l'Eglise. Ce qu'il condamne dans ses lettres, il le sait, est
condamné dans le ciel. Aussi aimerait-il les refaire plus fortes. Jaqueline

refuse d'abord de signer et résiste à l'autorité des évêques avec
les armes que son frère lui fournit. On sait qu'elle finit par céder ;

mais elle expia dignement sa faute en mourant de chagrin.
Pascal fut sur le point d'avoir la même fin, mais sans avoir failli.

Le pape et les jésuites coalisés insistent pour que Port-Royal donne

une signature, qui est une condamnation manifeste de la doctrine de

la grâce. Ces messieurs se réunissent chez Pascal pour aviser. Les
partisans d'Arnauld y apparaissent dans l'attitude d'accusés. Pascal

a parlé de manque de droiture, de lâcheté, de trahison de la vérité.
Bien que ces messieurs sacrifient au bon ton et aux exigences de la

politesse plus encore que la haute société de l'époque, on s'aperçoit
que la séance a été orageuse. Pascal, qui aimait la vérité par-dessus

tout, fit des efforts pour gagner les autres à son opinion, qui était
qu'il ne fallait pas signer. S'exprimant avec beaucoup d'énergie, malgré

sa faiblesse corporelle, il se sentit tout d'un coup si pénétré de

douleur, qu'il se trouva mal, sans parole et sans connaissance. Quand

son frère fut revenu à lui, Mrae Périer s'enquit de ce qui avait causé

cet accident. «Quand j'ai vu, répondit-il, toutes ces personnes-là que

je regardais comme étant ceux à qui Dieu avait fait connaître la
vérité, et qui devraient en être les défenseurs ; quand je les ai vu
s'ébranler et donner les mains à la chute, je vous avoue que j'ai été saisi

d'une telle douleur que je n'ai pas pu la soutenir, et il a fallu y
succomber. » Pascal paraît grand en face de ses amis pusillanimes, mais

il succombe au sentiment de leur faiblesse et de la sienne. Luther se

montre grand en présence de puissants adversaires: son excommunication

est certaine, son martyre vraisemblable; il ne s'en écrie pas

moins, la face tournée vers le ciel: « Me voici, jene puis autrement! »

Après avoir rappelé que Pascal passa ensuite les derniers jours



THÉOLOGIE. 169

qui lui furent accordés dans les pratiques les plus excessives de

l'ascétisme, Dreydorff termine son ouvrage par une dissertation philo-
sophico-religieuse sur le jansénisme et le jésuitisme.

H.-M.-F. Otto.— Le sacrifice de la cène dans les premiers
siècles de l'Eglise *.

Nous regrettons que notre langue ne se prête pas à une traduction
plus littérale, ou plutôt à une paraphrase du vrai titre de ce savant

opuscule. L'auteur ne se limile pas au cadre chronologique que
rappelle le mot d'antiquité chrétienne, et sa dissertation appartient tout
aussi bien au double domaine de la dogmatique et de la théologie
pratique qu'à celui de l'archéologie ecclésiastique. M. Otto s'est proposé
démettre en relief et de remettre en vigueur dans l'Eglise l'idée d'un
sacrifice offert dans la cène. Quoique le lecteur puisse être tenté de

mettre cette idée sur le compte d'un luthéranisme réactionnaire et

ritualiste, il pourra voir, par notre courte analyse, qu'il ne s'agit
nullement des points controversés entre les deux confessions protestantes,
et que s'il y a quelque polémique, c'est seulement contre le roma-
nisme.

Le culte de l'Eglise primitive se composait, comme on le sait, de

deux parties: la prédication, destinée aux infidèles et aux
catéchumènes, la cône, aux fidèles seulement. La cène formait le centre
du culte; elle n'avait point le caractère individualiste qu'elle a pris
dans l'Eglise romaine, et conservé à quelques égards dans le culte

protestant. C'était un acte essentiellement collectif et qui avait pour
caractère particulier sa nature eucharistique.

Cet acte se présentait sous le double aspect d'un sacrement et d'un

sacrifice. La dogmatique et la théologie ascétique protestantes ont
surabondamment parlé du côté sacramentel. Elles ont abandonné au

catholicisme ou à une phraséologie vide l'idée antique du sacrifice.
Ont-elles bien fait?

Oui, a-t-on dit en rappelant l'abolition des anciens sacrifices. Mais

1 Das Abendmahlsopfer der alten Kirche, ein Beitrag zum Verstendniss und
Aufbau des Alterlebens der Kirche Jesu-Christi, von H.-M. Friedrich Otto, dia-
konus zu St. Bonifacio in Langensalza. — 1 vol. in-12 de 102 pag. Gotha, F.-A.
Perthes, 1868.



170 BULLETIN.

cette abolition devait-elle être radicale au point d'exclure absolument
toute idée d'un sacrifice transformé, spiritualise et perpétué M. Otto
ne le pense pas. L'exégèse des prophéties habituellement citées ne

prouve que contre l'opus operatimi judaïque et les anciennes formes.
Malachie parle de la permanence glorieuse du sacrifice dans une
économie nouvelle. L'esprit des grandes prophéties et l'idée biblique du

sacrifice présentée comme centre du culte offert à Dieu militent contre
des inductions complètement négatives.

Le Nouveau Testament a proclamé la sacrificature universelle des

chrétiens. Il a développé cette idée jusques dans ses corollaires
pratiques, en parlant des sacrifices à offrir à Dieu. Ces sacrifices sont
« spirituels. » Ils consistent en bonnes œuvres, aumônes, confession
du nom du Seigneur. Le Nouveau Testament fait particulièrement
ressortir l'idée du sacrifice offert par la prière. Pensée vraie et

profonde, la prière n'étant parfaite que lorsque nous nous offrons nous-
même à Dieu pour faire sa volonté.

La célébration de la sainte cène, sans être expressément désignée
dans le Nouveau Testament, comme rentrant dans la catégorie des

sacrifices spirituels, y rentrait pleinement: 1° à cause du mode de

consécration des espèces, admis aux temps apostoliques. (Voyez la

liturgie dite de St. Jacques, dont l'origine remonte à cette époque.) Ce

mode ne consistait pas dans le prononcé de la formule sacramentelle,
mais dans une prière ; 2° parce que, dans cette prière, l'Eglise s'adressait

à Dieu en s'appuyant sur le sacrifice de Christ, et en le présentant

de nouveau (d'une manière commémorative) : « Nous nous

souvenons de sa croix salutaire, et nous t'offrons, ô Seigneur, ce sacrifice

innocent. » La liturgie de Marc et divers passages des Pères

rappellent les mêmes idées. La signification doublement symbolique des

espèces comme emblèmes des premiers dons de Dieu dans la nature,
et de la mort expiatoire du Sauveur, conduisaient aussi à la notion du

sacrifice eucharistique.
Est-ce là ce que nous trouvons plus tard dans le sacrifice de la

messe? Nullement. Le trait distinctif de la doctrine romaine, c'est

la répétition et la continuation du sacrifice expiatoire et non pas

eucharistique de Jésus-Christ. Au lieu de voir en Golgotha seulement

ce qui nous a été donné en Golgotha, le catholicisme a imaginé la
doctrine d'un sacrifice expiatoire perpétué. D'après Oswald, la mort de

Jésus ne serait que le point initial et génétique, tout au plus
l'accomplissement virtuel de son œuvre expiatoire. Cette mort sainte serait,

aux sacrifices ultérieurs offerts dans la célébration de la messe, ce que



THÉOLOGIE. 171

ja création d'Adam a été à la formation de tout le genre humain. Les
conséquences de la théorie romaine sont: l'importance objective donnée

à la consécration de l'hostie et la valeur indépendante que
conserve le sacrifice quelle que soit la part qu'y prend l'assemblée. C'est

là, selon la remarque d'Abeken, qu'est le grand abîme de séparation
entre le catholicisme et le luthéranisme. Au point de vue protestant,
la participation du fidèle est la condition essentielle, la grande affaire
en pratique. Au point de vue catholique, le sacrifice est l'affaire du

prêtre investi de son sacerdoce spécial.
Le sacrifice de la cène n'est pas un sacrifice matériel, il n'est pas

non plus une nuda commemoratio.
11 n'est pas un opus operatum ; il ne s'accomplit que par la prière.

La présence du Christ dans la cène tire son importance des effets

subjectifs et non comme transubstantiation.
Les Pères des premiers siècles avaient compris ainsi le sacrifice de

la cène. Sur ce point, comme sur d'autres, l'opuscule de M. Otto présente
beaucoup do citations que nous ne pouvons reproduire. Parmi les

plus frappantes, nous mentionnerons celles d'Irénée. Il oppose la
spiritualité du sacrifice chrétien de la cène au caractère matériel des

sacrifices juifs; d'autre part, ses paroles sur le pain et le vin,
produits de la nature consacrés à Dieu, sont en rapport de connexité
avec sa tendance anti-dualiste. Plus tard, Eusèbe et Augustin mettent
en saillie, l'un le caractère commemorati!' du sacrifice eucharistique,
l'autre son caractère figuratif, de manière à nous montrer qu'on était
encore bien loin de la messe au IVe et au Ve siècle. La formation
graduelle du dogme de la transubstantiation devait, métamorphoser la
doctrine du sacrifice comme celle du sacrement. Il importe néanmoins
de remarquer, dans Thomas d'Aquin, le reflet des anciennes idées

eucharistiques. Ce partisan célèbre de la transubstantiation fait
ressortir dans la cène trois caractères fondamentaux en rapport avec la

spiritualité de l'ancienne doctrine: 1° un caractère commémoratif;
2° un caractère communicatif ; 3° un caractère préfiguratif en relation
avec l'idée de l'union future des fidèles avec Christ dans le ciel. La
notion catholique moderne d'une expiation répétée échappe à cette
classification.

Avant de montrer ce que l'idée du sacrifice de la cène est devenue
dans le protestantisme, l'auteur revient à son point de départ exégétique.

A ses yeux, cette idée a des racines profondes dans l'épître
aux Hébreux. Christ est sacrificateur éternellement. On n'a pas
épuisé les richesses de cette doctrine. On a considéré trop exclusive-



172 BULLETIN.

ment l'intercession, faisant abstraction de ce qui lui sert de fondement,

la présentation perpétuelle du sang expiatoire. M. Otto n'entre
point dans la théorie réaliste et littéraliste de Bengel et d'Œtinger
sur le "¦ sang impérissable » de Christ, idée déduite de la sublime
antithèse de Pierre (1 Pier. T, 18-19), et renouvelée avec plus de

spiritualité par Delitzsch. Cette présentation du sang, c'est l'acte perpétuel

par lequel Christ glorifié fait valoir devant son Père le sacrifice

qu'il a consommé une fois pour toutes. Tout sou ministère d'intercession

est en rapport avec les titres que lui donne l'expiation accomplie.

L'Eglise, en s'appropriant le bienfait de ce sacrifice et en le
faisant valoir devant Dieu, exerce un ministère sacerdotal en rapport
avec celui de Christ, en même temps que ce sacrifice qu'elle présente

conserve, en ce qui la concerne, son caractère essentiellement
eucharistique. L'expression « venir au sang de l'aspersion qui dit de

meilleures choses que celui d'Abel,» appartient, ainsi que toute l'épitre,
à cet ensemble d'idées.

La formule: « Faites ceci en mémoire de moi, » qu'un certain
subjectivisme remplace inconsciemment et mentalement par celle-ci :

« Recevez ceci en mémoire de moi, » nous rappelle également que la

cène n'est pas seulement un sacrement, qu'elle est aussi un sacrifice
commémoratif et eucharistique.

Quoique rappelée dans les écrits de Luther, respectée dans
plusieurs liturgies, très spécialement accentuée dans le rituel des

églises épiscopales d'Ecosse et d'Amérique, cette idée du sacrifice

eucharistique avait plus ou moins disparu de la théologie évangélique.

De nos jours on a commencé à la tirer de l'oubli. Bunsen en a

tenu compte dans sa liturgie, Hengstenberg, Kœnig, Schœberlein, en

ont montré l'importance,
L'auteur a cru devoir suivre les traces de ces théologiens. Selon

lui, l'idée du sacrifice eucharistique, rappelée à la piété des fidèles,

peut rendre au culte des éléments de vie qu'il a perdus depuis que la
prédominance de la prédica'tion et une conception trop individualiste

des bénédictions attachées aux sacrements ont fait oublier le rôle
de l'assemblée dans les actes liturgiques; elle accentue la notion du

bienfait reçu de Christ, elle est un préservatif contre des tendances

pélagiennes, elle répand enfin sur la célébration de la cène une atmosphère

de joie sainte qui ne peut que contribuer à la rendre plus
édifiante et solennelle.

J.-J. Dufour, pasteur.



theologie. 173

Reformbl^tter ¦ (1869).

Nous n'avons encore donné que la première partie du travail de

M. Kambli sur le Christianisme et la question sociale. Résumons aussi

brièvement mais aussi clairement que possible, les vingt-huit pages

qu'il consacre à l'étude des autres faces de son sujet.

a) Tentative ecclésiastique de résoudre la question sociale.

Désireux non de suivre pas à pas le développement historique des

idées sociales empruntées au christianisme, mais de montrer quels
sont les points où celui-ci avoisine les éléments du problème et
d'insister sur la valeur qu'il faut donner aux efforts tentés dans cette
direction, l'auteur passe tour à tour en revue: —l'essai manqué de

communisme à Jérusalem ; — les fruits de l'esprit de charité répandu

dans le monde par l'Evangile, et la tentative malheureuse de

Julien l'apostat de récolter ces fruits sans avoir planté l'arbre; — la

dégénérescence du principe de charité qui devient peu à peu Vau-
mône ; — l'oppression des basses classes sous le régime féodal, adoucie

par la sollicitude de l'Eglise (hôpitaux, asiles, cloîtres), et les

bienfaits que le monde dut à l'institution monastique dont le principe

fondamental était, ni plus ni moins, un principe de l'ordre
social, la communauté des biens, ce qui mérite de fixer l'attention.

La loi de l'amour servant (der dienenden Liebe) donnée par Christ
fut bientôt comprise d'une autre manière, et l'on se jeta dans le vœu

d'obéissance, témoin les Jésuites. — Bon gré malgré la Réforme montra

l'union intime existant entre les idées religieuses et les idées
sociales, et l'opposition au principe d'autorité provoqua, comme on le
sait, la guerre des paysans. Leurs réclamations étaient trop avancées

pour l'époque. L'issue tragique du système des Anabaptistes fit également

voir combien étaient encore peu mûres les questions sociales
dans l'Allemagne régénérée. D'autre part, grâce à la solidarité qui
avait été déjà reconnue exister entre la vie religieuse et la vie
matérielle, les conceptions libres du protestantisme valurent à l'industrie
et au commerce un essor qui étonna les puissances catholiques2.

' Suite et fin. Voir le numéro précédent, pag. 624.
2 Me sera-t-il permis de faire observer en passant que l'auteur est victime

d'une confusion fâcheuse, ou tout au moins que sa théorie est incomplète? Les

Réformés de Hollande, par exemple, durent à la puissance de leurs convictions
cet individualisme énergique qui triompha des obstacles et les lança sur la voie
du progrès. Il n'était pas tant question alors de conceptions libres. Ce terme
conviendrait mieux à notre époque.



174 BULLETIN.

Rentrées à l'arrière-plan, durant la première moitié du XVIIn,e

siècle, les questions sociales reparaissent avec l'impulsion salutaire
donnée par le piétisme. Nouvel essor de la charité chrétienne.

(Franke.) {Communauté de Herrnhut).
M. Kambli remarque aussi avec justesse que le remède apporté à

la plaie hideuse de l'esclavage en Amérique le fut au nom des principes

chrétiens, et que les méthodistes se sont beaucoup occupés des

classes pauvres. (Wilberforce.)

b) La question sociale, question bridante.

Malgré les fautes de la Révolution française, fautes dont le

despotisme ne profita que trop bien, la question sociale fut toujours plus

avec notre siècle à l'ordre du jour ; voyons-y le réel héritage de la

grande crise qui remua la France et l'Europe. Si l'invention des

machines ne détermina pas une crise moins forte sur un autre terrain
que le terrrain politique; si la conséquence en fut l'écrasement de la
petite production au profit des puissants capitaux; si l'ouvrier devint
en quelque sorte machine lui-même, ne pouvant lutter par son propre

travail contre les engins formidables de la nouvelle industrie ;

s'il s'en est suivi une espèce de divinisation de la richesse avec cette
formule très incomplète que plus un homme peut satisfaire ses

besoins, plus il est heureux, là toutefois n'était pas le danger, là n'était
pas le côté redoutable et angoissant du problème. Autrement dit, ce

qui a modifié la situation, c'est non le fait de la misère des classes

travailleuses, mais le fait qu'elles sont arrivées de plus en plus à la
conscience de cette misère. Or, le principe fondamental de la
pauvreté sociale, comment le combattre, si ce n'est par une radicale
transformation de la notion du bonheur et par l'influence du christianisme

y

Une science était encore à naître : les besoins du temps la
réclamaient. D'abord conservatrice avec son fondateur Adam Smith,
l'économie politique trouva ensuite, dans l'école de Manchester, l'air le
plus défavorable à son développement normal, et la doctrine (soi-disant

religieuse) de l'harmonie préétablie des intérêts fut, pour
l'égoïsme humain, une alliée des plus précieuses. Tournons quelques

pages du livre de l'histoire, et voici, comme réaction violente, les

théories communiste et socialiste revêtant trois formes: Abolition de

la propriété, — St. Simonisme, — Fourriérisme. Fidèles à ce que nous

croyons être le vrai, mais en reconnaissant néanmoins ce que le

socialisme a remué d'idées dont le progrès fera son profit, nous dirons

avec M. Stuart-Mill, « que dans l'état actuel des choses ce n'est pas



THÉOLOGIE. 175

l'abolition de la propriété individuelle, mais son amélioration et

la participation de chacun au bien-être de la société qui doivent être
recherchées.»

c) Ce qui se fait pour la solution de la question sociale
et ce que l'on devrait faire.

Au point de vue qui nous occupe, l'Eglise n'est point restée, ces

derniers temps, entièrement inactive. On songe aussitôt à Wichern et
à la Mission intérieure ; mais M. Kambli n'hésite pas à voir, dans cet
effort généreux, un des essais les moins dignes d'encouragement, en

ce qu'il joint le principe de l'amour, principe humain, à l'exaltation
du dogme orthodoxe, et absorbe dès lors la question de philanthropie

dans une question de parti.
Un mot sur le socialisme chrétien de Gustave Werner (1846), qui

créa des établissements industriels où le principe de la division du

travail était mitigé par celui du dévouement de chacun pour chacun et
de l'unité spirituelle. En 1860, vingt-quatre ateliers cheminaient assez

bien, formant une société dont les membres recevaient de l'ensemble
leurs moyens d'entretien. Mais la vie de famille était beaucoup trop
noyée dans la vie collective. L'antithèse la plus naturelle du système
de Wiehern est fournie par celui de Schalze-Delilzsch, l'aide par soi-
même (Selbsthülfe), récusant l'appui de l'Etat, tandis qu'un autre
système, patronné par Lassalle, le réclame.

Voici maintenant ce qui nous paraît acquis et certain. Impuissants

pour résoudre le problème, les changements partiels ou radicaux
des conditions actuelles de la vie exigent comme corollaire qui leur
procure quelque efficace, un renouvellement complet dans la vie
spirituelle, religieuse et morale, plongeant ses racines dans les principes
chrétiens que l'individu doit chercher à s'approprier par un acte de

courage et de fièro indépendance. « Un gouvernement ne peut pas
trop faire pour stimuler les forces individuelles ; le mal
commence lorsqu'il leur substitue sa propre activité.» (Stuart Mill.) Cette
liberté n'excluant point la communauté, l'appelant au contraire, il
faut saluer avec bonheur ce qui favorise l'esprit d'association. En

outre, ce principe du Selbsthülfe ne sera efficace que par son union
avec les idées religieuses et morales, union qui assurera à l'amour et
à la charité l'influence bénie à laquelle ils doivent prétendre.

Jetant un coup d'œil d'ensemble sur les thèses et les conclusions
de M. Kambli, je résume son travail comme suit :

Il existe une question sociale, reposant sur des faits et proposant
un but à nos efforts de philanthrope chrétien.



176 BULLETIN.

Elle intéresse le christianisme; Jésus a formulé le principe du

renoncement, par le fait même du prix infini qu'il donne à laperson-
nalité. L'antiquité avait été impuissante sur ce terrain des questions
sociales; le judaïsme s'était contenté de poser les linéaments d'une
solution1.

Les tentatives ecclésiastiques de résoudre le problème ont atteint
leur plus grande force avec l'esprit d'individualisme développé parla

révolution du XVIe siècle.

De plus en plus brûlante, la question sociale est entrée, grâce à 89

et aux progrès industriels de notre époque, dans une nouvelle phase.

Dirigée par la science économique, elle tend vers un idéal réalisable.

Enfin, c'est en dehors de l'esprit sectaire, qui confond la
philanthropie avec les intérêts d'un parti dogmatique, qu'il faut chercher

une solution garantissant à la fois la liberté et l'association dans le

travail. Le principe chrétien satisfait à ces deux exigences ; l'amour
qui procède de lui substitue à l'égoïsme le sens du bien collectif.

J.-L. Boissonnas.

REVUES.

Zeitschrift fur die historische Theologie.
Quatrième livraison. — 1869.

C. J. Trip. Henri de Ziitphen.
Fr. Koldewey. J,- Fr. W. Jérusalem un portrait biographique du

siècle des lumières.

A. Freybe. Un ancien drame de Noël.
A. Brohm. L'histoire de l'Eglise de Thorn depuis la promulgation

de la doctrine luthérienne jusqu'à l'établissement officiel de la
Réformation (1520—1557).

Tu. Zahn. Clément de Rome dans le plus ancien martyrologe de

l'Eglise de Rome.

Première livraison, — 1870.

H. BiTTCiiER. Des écrits, la philosophie et l'éthique de Pierre
Abélard.

H. Rœnsch. Témoignages patriotiques sur le texte biblique.

Deuxième livraison.

H. Nobbe. Le docteur Jérôme Weiler.
E. Schuher. La controverse pascale du IIe siècle.

1 Voir, pour ces deux premières thèses, le numéro précédent.



350 BULLETIN.

ancien, ce qui assurerait au manuscrit B une tout autre valeur que
s'il n'était qu'une simple reproduction de A. M. Sigwart, se fondant
sur cette considération, a cru devoir se servir des deux manuscrits

pour rétablir le texte ; comme de droit, il accorde la préférence au

plus ancien, mais en ayant égard partout aux variantes du second.

La traduction est faite d'après le même principe. Elle est destinée,
d'une part, à rendre aussi exactement que possible le texte hollandais
des deux manuscrits, et c'est pourquoi toutes les variantes de quelque
importance ont été notées ; d'autre part, à reproduire, d'après ces

deux manuscrits, le texte original. On espère donc qu'elle pourra en

quelque mesure tenir lieu d'une édition critique du texte hollandais,
La traduction est précédée de prolégomènes qui ont pour sujet, en

outre de ce qui vient d'être exposé, les questions relatives à l'authenticité

des différentes parties du traité et au désaccord qu'on observe

entre elles, ainsi que l'ordre chronologique des écrits de Spinosa en

général, et la date de chacune de ses œuvres.

A la fin du volume, on trouve, sous le titre de « Parallèles et notes

explicatives » plusieurs discussions sur des passage difficiles, et une
collection assez complète de parallèles tirés, les uns de Descartes, les

autres des écrits postérieurs de Spinosa. Ces parallèles font voir clairement

comment se sont formées peu à peu les idées empruntées par
Spinosa à Descartes, et qui ont servi de point de départ à ses propres
spéculations ; mais en même temps, ils font ressortir ce qui ne peut

pas être attribué à l'influence de Descartes. A sa place, on trouve
alors Giordano Bruno, dont les passages, comparés à ceux de Spinosa,

présentent un intérêt particulier. On y aperçoit, en effet, une ressemblance

remarquable entre le système de Bruno et cette première forme
de celui de Spinosa. M. Sigwart reconnaît cependant qu'on ne peut

pas démontrer que l'un ait exercé sur l'autre une action directe.
Cet appendice est donc à la fois un complément et une reproduction

du précédent écrit de M. Sigwart sur le même sujet; aussi, cet

écrit est-il désigné dans la préface comme pouvant servir d'introduction

philosophique à la traduction aujourd'hui offerte au public.

ERRATA.

Page 169, ligne 12, en remontant, au lieu de: infidèles, liset: fidèles.

Page 189, à la signature, au lieu de: F. C, lisez: F. B.

Lauimiö». — Imp. Qeorgea Bridel.


	Théologie
	Anhang

