Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

J. DREYDORFF., — PASCAL, SA VIE ET SES COMBATS'.

L’auteur nous avertit que plusieurs personnes se scandaliseront de
son livre, faute d’y trouver les idées généralement regues sur Pascal
Profitant de tous les travaux récents, Dreydorff discute les points
les plus importants de la vie du célebre polémiste, se réservant de
consacrer bientét un nouveau volume aux Pensées. Le pasteur de
Leipzig cite avec prédilection les opinions de Baur, le chef de 1'école
de Tubingue ; il reproche surtout au jansénisme sa conception dua-
liste de 'univers et ne parait pas lui-méme admettre de surnaturel.

Jusqu’en 1646 Pascal demeure un fils soumis de 1’Eglise, un or-
thodoxe traditionnel qui ne se rend pas compte de sa foi, d’ailleurs fort
peu génante, Il n’a pas des besoins religieux qui ne trouvent pleine et
entiére satisfaction dans les formules courantes de ia piété ecclésias-
tique. Le jeune homme ne soupconne nullement qu’il puisse s’élever
le moindre conflit entre la foi et la science; aimant le travail, il se
livre avec grand zéle & 1’étude des sciences vers lesquelies il se sent
porté par ses gofits et par ses talents extraordinaires. Il n’a nul pres-
sentiment d’une morale pouvant porter le moindre obstacle & son
désir de renommée et de gloire dans le champ des sciences profanes
Son esprit jeune, riche et productif, trouve au contraire dans ces
études une pleine satisfaction. Pascal est d’'une nature distinguée ; sa
culture et ses occupations lui permettent de se priver sans grande
lutte des plaisirs sensibles ou méme de les mépriser. Il faut cepen-
dant que son premier développement, sous le toit paternel, n’ait pas
été trés heureux ; que certains besoins essentiels n’aient pas été sa-
tisfaits ; sans cela on ne comprendrait pas la crise violente qui sé-
pare sa vie en deux moitiés fort dissemblables.

' Pascal, sein Leben und seine Kdmpfe , von Dt Joh. Georg Dreydorff Pastor
der reformirten Kirche zu Leipzig. 1 vol. grand in-8, de V1II et 462 pages.
Leipzig, Verlag von Duncker et Humblot, 1870.



158 BULLETIN

Vers le commencement de 'année 1646, Pascal fait la connaissanee
des jansénistes. Sa sceur, M=¢ Périer, a conclu a tort qu’a dater de ce
qu’on a appelé sa premiére conversion, Pascal renonca a toutes ses
études profanes. Peut-étre les regarda-t-il avec moins de complai-
sance, mais en tout cas il ne les abandonna pas. Il est constant en
effet que ses principales découvertes physiques eurent lieu en 1647
et en 1648. C'est aussi en 1647 que Pascal eat sa premiére conver-
sation avec Descartes. Il n’en demeure pas moins certain que, vers
cette époque, une nouvelle phase de développement s’ouvre ou du
moins se prépare pour notre auteur. Il apprend des jansénistes que
la religion est d’une importance absolue pour l'individu. La lecture
des livres édifiants de Jansénius et de Saint-Cyran réveille sa con-
science religieuse. Habitué jusque-la & laisser a la mére-église le soin
de son salut, le jeune homme apprend qu’il en est lui-méme respou-
sable ; il est mis en demeure de décider s’il est pour ou contre Jésus-
Christ. Les hommes qui ne vivent que pour les sciences sont aussi
bien des idolatres que ceux qui s’'abandonnent aux plaisirs des sens.
ce qui importe en effet, ce n’est nullement l’acte extérieur, mais la
disposition intérieure. Saisi de la pensée que la religion doit trans-
former I'homme intérienr, Pascal forme promptement des projets
de réforme. Il est toutetois plus préoccupé de ses parents que de lui-
méme; il décide sa sceur Jaqueline, aussi belle que spirituelle, a se
sacrifier a sa foi janséniste, en se faisant religieuse. Tandis que la
sceur laissera bient0t en arriére le frére qui I'a poussée au couvent,
celui-ci manifestera de nouveau son zéle pour la religion d’'une ma-
niére tout & fait extérieure. Il y avait & Rouen un pauvre capucin,
Jaques Forton, appelé aussi St. Ange, qui passait pour avoir pé-
nétré fort avant dans la connaissance des mysteres divins. A enten-
dre ce mystique, la foi d’autorité n'est qu’a 'usage de la multitude ;
tandis que les esprits philosophiques, partant de I'hypothése que
Dieu est le but final et surnaturel des choses, peuvent construire et
comprendre spéculativement les mystéres particuliers au moyen de
la doctrine de la Trinité, fort intelligible elle-méme. Pascal et quel-
gues jeunes amis vont rendre visite au réveur solitaire ; ils le font
causer ; rient dans leur barbe en I’écoutant, et n’ont rien de plus
pressé que d’aller dénoncer le pauvre hérétique. Le pére de Pascal
dut intervenir pour étouffer cette triste affaire. Ce capucin avait pu-
blié des Méditations théologiques et un traité sous ce titre: De lUal-
liance de la foi et du raisonnement.

Cette dénonciation odieuse, I'insistance passionnée, et peut-étre un



THEOLOGIE. 159

peu intéressée, que Pascal met & faire prendre le voile & sa sceur,
sont les fruits les plus authentiques de ce qu’on a appelé sa « pre-
miére conversion. » La foi d’autorité, objective et substantielle, tourne
a un pietisme d'une orthodoxie d’ailleurs irréprochable. 11 y a pro-
gres, puisque la foi tend a devenir subjective, mais, comme & 1’ordi-
naire, elle se manifeste par l'intolérance.

Il ne resta bientdt plus trace de cette premiére conversion, qui
n’avait jamais été qu’un pieux désir. De 1640 & 1654, Pascal se plonge
dans ce qu’il appellera plus tard les divertissements ; il fait la con-
naissance d'Epictéte et de Montaigne, pour subir surtout 'influence
de ce dernier. Menant la vie joyeuse des jeunes gens de I'époque, il
trouve moyen de contracter des dettes, aprés avoir dissipé une partie
du patrimoine de Jaqueline, avant méme que celle-ci soit entrée an
couvent. C’est lorsqu’il mene ainsi ce train de vie des honnétes gens
de Paris que Pascal est surpris par la triste nouvelle de la mort de
son pere. La lettre pleine de piéteé, de chaleur et d’intimité qu’il écrit
a cette occasion pour consoler sa sceur ainée, montre que si Paseal
1’était pas encore janséniste en 1651, il n’avait cependant pas entie-
rement renoncé aux idées chrétiennes, Sa conversion définifive n’eut
lien qu’en 1654, sous linfluence de chagrins de coear dont le remar-
quable fragment sur les passions de amour nous a trahi le secret.
L’accident du pont de Neuilly ne parait, an contraire, avoir exerecd
aucune influence. Des aventures de ce genre, fort communes d’ailleurs,
n’ont jamais converti un homme qui ne fiit déja ébranlé et intérieu-
rement préparé. Apreés s’étre représenté une vie commencgant par
Pamour et finissant par 'ambition, comme ce quil y a de plus heu-
reux, il ne reste & ce cceur désabusé de lui-méme et du monde qu’a se
tourner vers Dieu.

On a voulu trouver dans I'amulette de Pascal la preuve d’une vi-
sion qu'il aurait eue ) cette occasion. Mais comment, lui qui attachait
une si grande importance A la preuve tirée des miracles, aurait-il
gardé le silence sur celui-ci, qui' ne fiit connu qu'apres sa mort ? 11
ne faut voir dans cette piéce qu'une affaire purement personnelle,
une espéce de symbole de 'alliance que Pascal contracta alors avee
Dieu. « Soumission totale et douce & Jésus-Christ et & mon directeur, »
dit Pascal dans ce Memorandum. Jésus-Christ et le directeur sont mis
sur le méme pied; se soumettre & son confesseur, c’est obéir au chef
invisible de ’Eglise. Mais qu’arrivera-t-il si la conscience religieuse
individuelle entre, malgré elle, en conflit avec I'autorité ecclésiastique
qu'elle aura d’avance eu le tort de confondre avec celle de Jésus-



160 BULLETIN.

Christ lui-méme ? On prévoit les angoisses que l'avenir réserve aux
messieurs de Port-Royal et surtout & Pascal. Le traité sur La con-
version du pécheur, qui respire 'ascétisme vers lequel la piété de I'au-
teur déviera toujours plus, doit étre de la méme époque. Le pénitent
justifie ce qu'il est & la veille de faire, s’il ne 1I’a déja fait.

Jaqueline, la premiére confidente de son illustre frére, le remet entre
les mains de M. Singlin, qui n’accepte qu’aprés beaucoup d’hésitation
et de priéres la direction d’un pénitent de cette importance. L’entre-
tien avec M. de Sacy, sur Epictete et Montaigne se rattache aussi a
la conversion de notre auteur. Dreydorff I'analyse et le caractérise.
La philosophie rend des services incontestables au christianisme en
ce que ces deux principales écoles, le dogmatisme et le scepticisme, se
renversent réciproquement, « de sorte qu’ils ne peuveitt subsister a
cause de leurs défauts, ni s’unir & cause de leurs oppositions, et qu'ainsi
ils se brisent et s’anéantissent pour faire place i lavérité de 'Evangile.»
Du reste, c'est du coté de Montaigne que penche Pascal. Au fond,
cette conversation n’est qu'une enquéte sur le compte de deux héré-
tiques, dont Pascal est 1'avocat d’office, naturellement un peu non-
chalent, et se bornant a plaider les circonstances atténuantes. Il a été
d’ailleurs atteint par le scepticisme : ¢’est contre ses suggestions qu’il
appellera plus tard le cilice & son secours.

Dés que Pascal entre définitivement en rapport avec Port-Royal,
sa piété prend le caractére qu'elle a dans cette maison. L’ascétisme,
qui provient d’une conception dualiste de l'univers n’est pas considéré
comme un remede pouvant servir & maintenir la domination de 'esprit
sur le corps et contribuer ainsi a rendre I’homme libre; il est recher-
ché pour lui-méme, comme une disposition excellente. Notre auteur
n'étant pas de ceux qui font rien & demi, nous le voyons tomber
dans les plus facheuses exagérations. Toujours préoccupé de la re-
cherche de la seule chose nécessaire, il ne croit pouvoir 'atteindre
que par la méthode grossiére de la renonciation. La terre n’est plus
pour le pelerin une premiere patrie, comme le parvis du ciel, mais
une simple prison qu’on ne saurait rendre trop triste et trop sombre.
Pascal méconnait enticrement 1'idée fondamentale de la piété évan-
gelique, qui nous enseigne que la seule chose nécessaire peut se trou-
ver partout comme Dieu lui-méme. Il pousse si loin le dualisme
qu'on est tenté de se demander s’il ne place pas le mal dans la ma-
tiere. La chasteté lui parait impossible en dehors du célibat; le ma-
viage est considére comme la plus périlleuse et la plus basse des condi-
tions du christianisme ; la pauvreté est recherchée pour elle-méme.



THEOLOGIE. 161
Cette piété sacrifie sans cesse activité morale a l'activité spécifique-
ment religieuse, tandis que 'Kvangile ne les sépare jamais.

A Toccasion des Provinciales, qu'il analyse fort longnement et
dont il propose une nouvelle division plus en rapport avec la marche
des idées, 'anteur allemand montre la possibilité historique du jé-
suitisme dans le fait que I’ Eglise n’a jamais compris les rapports entre
Dien et 'homme que comme un contrat, une espéece de marché. Le
jansénisme considére également le péché et la rédemption sous le
méme point de vae juridique. Voild pourquoi la controverse ne pou-
vait pas aboutir.

Le plus heureux et sans contredit le meilleur moment de la vie de
Pascal fut celui qu’il consacra aux Provinciales. Tandis que sa vertu
a €té jusqu’ici essentiellement négative et qu'il a méconnu ses de-
voirs envers la société et envers sa famille, il va consacrer ses plus
beaux talents & défendre messieurs de Port-Royal , une famille spi-
rituelle, dans leur lutte supréme contre les jésuites. Malheureuse-
ment le vigoureux champion qui’ a si bien engagé le combat en sort
tout meurtri, presque désespéré. Pascal tombe dans une contradic-
tion flagrante lorsque, tout en dénoncant les maximes scandaleuses
des jésuites, il persiste & soutenir que le sol sur lequel elles ont
germé, I'Eglise catholique, est une terre sainte. C’est 1a ce qui expli-
que pourquoi ces lettres n'eurent pas une action plus générale et
plus prompte. Cette fausse position nous fait comprendre pourquoi
Pascal, qui jusque-la a été accusateur, prend tout & coup 'attitude
d'un accusé, au début de la quinziéme provinciale. Il se demande
pourquoi le public ne prend pas plus décidément parti contre les jé-
suites. Kt il ne trouve d’autre raison que le respect que l'on a pour
la célébre compagnie. On croit vraiment réver, car il y a longtemps
que Pascal ne néglige rien pour les rendre aussi méprisables que
possible. Comment peut-il douc dire que c'est grice au respect qu'ils
inspirent qu’ils ne succombent pas & ses coups redoublés ? Les révé-
rends peres ont habilement fait dévier la polémique du terrain moral
sur le terrain ecclésiastique et dogmatique : ils ont découvert le
talon d’Achille chez le rude jolteur. Tu appartiens & Port-Royal, di-
sent-ils, tu es un janséniste et partant un hérétique; quel besoin
avons-nous d’autre témoignage? Le grand polémiste se débat inatile-
ment sous le coup de cette terrible attaque; comme la suite de la
controverse ne le prouve que trop, il était désargonné, frappé &
mort.

Ce n’est pas a dire que Pascal faiblisse. Il a toujours le sentiment

C. R. 1870. 1



162 BULLETIN.

de défendre la vérité; il fait appel & tous ses talents et a toute sa
verve pour porter encore de rudes coups & ses adversaires. Mais il
n’en est pas moins réduit & défendre sa propre crédibilité. C'était
g’en aviser un peu tard. Un témoin snspect doit étre examiné avant
de déposer. Et puis quelle garantie pouvait offrir un accusateur qui
tenait & rester anonyme? On a de la peine & comprendre que Pascal
n’ait pas senti qu’il allait faire fausse route en laissant prendre
ainsi au débat un caractére pnrement personnel. C’est que le coup
des adversaires a porté; I'avocat de Port-Royal est lui-méme hors
d’état de répudier le principe catholique au moyen duquel les jésui-
tes comptent bien se débarrasser de lui une fois pour toutes: le té-
moignage d’un hérétique n’est pas admissible dans les questions re-
ligieuses. Pour parer le coup, Pascal est rédnit & prouver qu'il est
orthodoxe et que ses adversaires sont des calomniateurs. Cela nous
explique pourquoi les derniéres provinciales insistent tellement sur
Iidée que les jésuites sont des mentenrs, des calomniateurs. Il n’y a
pas la moindre gradation dans P'attaque, car Pascal leur a déji fait
des reproches beaucoup plus graves; il est condamné & prendre ses
représailles en repoussant ’accusation d’hérésie par celle de calom-
nie. Je ne saurais étre un hérétique, ami lecteur, car les jésuites qui
'affirment sont de grands menteurs. Ce n’est pas assez encore. Pour
mieux se laver du reproche d’hérésie, qu’il redoute par dessus tout,
Pascal se laisse aller & affirmer qu’il n’est pas en rapport avec Port-
Royal; ce qui était donner une entorse a la vérité et se montrer
Jésuite en un point. Comme si cette réponse ne le satisfaisait pas, il
s’engage dans une démonstration qui lui tient encore plus & cceur : il
prétend prouver que les jansénistes eux-mémes ne sont pas héré-
tiques.

Voild comment le grand polémiste est obligé d’entrer & son tour
dans la triste controverse sur les cinq propositions. Il voit & mer-
veille que la répulsion des jésuites contre la doctrine d’Augustin sur
la grace a sa caunse dans le reldchement de leur morale. Néanmoins,
il devient plus réservé, il se met simplement sur la défensive. Clest
que si le pape n’a pas pris sous sa protection la morale des jésuites,
il s’est prononcé pour eux dans la controverse sur la grice. La réha-
bilitation des jansénistes est donc devenue impossible; car Pascal est
plein de respect pour Pautorité du pape; il n’ose ni dire, ni peut-étre
penser du siége de Rome ce qu’il a dit de la célébre société. Mis en
demeure d’opter entre des principes que sa conscience déclare vrais
et I'Eglise qui les condamne, Pascal manqua du courage, de l'abné-



THEOLOGIE. 163

gation qui font les réformateurs. N’ayant pas va Rome comme Lu-
ther, 'anteur des Provinciules n’a pas eu occasion de perdre sa bonne
opinion des hommes qui y dominent. Tenant les représentants du
saint siége pour aussi orthodoxes que les messieurs de Port-Royaj
il ne peut s’expliqner la condamnation du jansénisme que comme un
malentendu qui doit étre imputé aux jésuites. Lorsque sa confiance
en l'orthodoxie romaine commenga & étre ébranlée, Pascal put
croire qu'en prenant toujours plus Pattitude de la résistance passive,
il mettrait ses adversaires dans un grand embarras. Car, enfin, com-
ment atteindre les jansénistes sans frapper St. Augustin, de 'auto-
rité duquel ils ne cessaient de se couvrir? Mais la prudence des jé-
suites sut parer le coup. Le pape, répliquent-ils, a condamné la doc.
trine du jansénisme et nullement celle de la gréce efficace ; il faut
donc que la doctrine du jansénisme difféere en quelque point de celle
de I’'Eglise.

C’est ainsi que Pascal, condamné a battre toujours plus en retraite,
en essayant de réconcilier ce qui est irréconciliable, est obligé de re-
venir & la distinction éminemmeut précaire et subtile entre le fail et
le droit. Le pape peut bien condamner les cinq propositions, mais il
est incompétent pour décider si elles se trouvent dans le livre de Jan-
sénius. C’est ici nne pure question de fait qui ne saurait relever de
l'autorité papale. Port-Royal condamnera done les ¢cing propositions,
tout en demeurant fidéle a la doctrine de Jansénius, qui est en réa-
lité autre que celle contenue dans les cing propositions! Mais les jé.
suites ne tardent pas a enlever cette ressource & leurs adversaires. Ils
font déclarer, en 1656, que la doctrine des cinq propositions n’est pas
de St. Augustin, mais bien de Jansénius. Lies messieurs de Port-
Royal sont sommés de signer le formulaire de condamnation.

Pascal n’a plus alors qu’une échappatoire. Il prétendra que les
papes et les conciles peuvent errer dans les simples questions de fait,
comme l'enseigne le jésuite Bellarmin. Puis il en vient & parler des
papes qui ne cherchent « qu’a éclairer les différends des chrétiens, et
non pas & suivre les passions de ceux qui veulent y jeter le trouble. »
Cette distinction entre une papauté idéale, pour ne pas dire imagi-
naire, et une papauté empirique, le conduit bientdt a distinguer entre
la vraie Fglise catholique et une église empirique qui ne serait pas
entierement vraie. Kincore un pas et Pascal aura franchi la limite qui
sépare le catholicisme du protestantisme; il admettra la distinction
entre 'Eglise visible et 'liglise invisible.

Mais ’auteur des Provinciales n’alla jamais jusque-la. Ses amis de



164 BULLETIN.

Port-Royal, qui tiennent avant tout & ne pas rompre avec Rome, ne
tarderont pas & s'alarmer. Bientdt il se trouvera a 'avant-garde pres-
que seul aveec quelques nonnes, tandis que le gros de 'armée désa-
vouera in pelto un défenseur si compromettant. lies jésuites firent
comprendre & ces messieurs qu'en persistant a distinguer strictemeant
les questions de fait et les principes de foi, ils arriveraient a contester
les décisions des plus anciens conciles et logiquement l'autorité des
saintes Kcritures. La réserve d’Arnauld, qui ne voulait & ancun prix
laisser la critique s’étendre anx faits révélés, devenait alors sans por-
tée pratique. Les jansénistes ne pouvaient permettre au débat de s’é-
tendre et de prendre une haunte portée que s'ils étaient décidés a aller
jusqu’au bont, c'est-a-dire & se laisser excommunier, plutot que de
renoncer & leurs convictions. C'était 1a le pire des dénouements qu'’ils
étaient bien décidés d’eviter & tout prix, dut la sincérité étre enta-
mée. Il ne leur restait plus alors qu’a restreindre toajours plus la con-
troverse, & la laisser trainer en longueur, dans 'attente journaliére
d’événements extraordinaires.

Sainte-Beuve a mis en ceuvre toute sa sagacité pour montrer que
Pascal anrait définitivement rompu avee le docteur Arnauld, qui di-
rigeait le parti des politiques. De sorte que nous aurions dans Pascal
a la veille de sa mort, un personnage qui différerait tout autant de
I'auteur des Provinciales que le pénitent de M. Singlin du ci-devant
disciple de Montaigne. On éprouve presque du regret a montrer
que ce n'est 14 qu’'une pure fiction. D’abord lintimité de Pascal
avec les chefs de file de Port-Royal ne parait avoir jamais été aussi
grande qu’on est disposé a le croire. En second lieu, sa brillante dé-
fense ne provoqua guére qu'une réserve anxieuse. Cette polémique,
qui avait au début été trop légére et trop mondaine, parut ensuite
trop vive; il avait le tort de trop passionner le débat. « S’humilier,
souffrir et dépendre de Dieu, est toute la vie chrétienne, » aux yeux
de messieurs de Port-Royal. Bien loin d’étre portés a la controverse
«ils sont trop heureux de n’avoir qu’a prier et & se soumettre. » Cette
piété fataliste et stérile, qui empéchait d’étre ouvrier avec Dieu, n'é-
tait pas le seul mobile qui les retint. On voulait rester catholique &
tout prix ; on ne concevait pas la possibilité d’'une vie agréable & Dieu
en dehors de la communion avec 'autorité ecclésiastique. Saint Cyran,
I'oracle de Port-Royal, s’était clairement expliqué a cet égard. « Il
tenait qu’il fallait supporter non-seulement tous les plus grands désor-
dres, mais la mort méme plutét que de se séparer de 1'autorité, parce
que cette séparation était le plus grand des maux.» La polémique



THEOLOGIE. 165

passionnée de Pascal était sans doute bien intentionnée, mais elle me-
nagait de provoquer une rupture dont on ne voulait & aucun prix
« M. de Sacy, gémissant souvent de voir des esprits si inquiets, si peu-
affermis dans la foi, se crut obligé de faire rentrer ces personnes dans
le devoir, de faire changer en priéres tous ces discours d’animosités
et de plaintes, et de déclarer qu’on le blesserait beaucoup si & 'avenir
on manquait le moins du monde de respect pour ceux dont on se plai-
gnait, et que pour lui, il avait et voulait toujours avoir pour ces per-
sonnes un fond de respect qui ne se démentit jamais. » Exiger de
Pascal du respect pour ces jésuites qu’il venait d’appeler menteurs
et calomniateurs! ¢’était un peu violent. Bien loin d’entrer dans cetfe
idée. inspirée par une piété éminemment fataliste, il se borne & ré-
pondre que si les Provinciales étaient a refaire, il les ferait plus fortes.
Il ne se fait pas d’illusion sur le motif qui empéche d’aimer sa polé-
mique : « Port-Royal craint, dit-il, et ¢’est une mauvaise politique. »
Ces messieurs ne craignent pas seulement Rome, la cour, les jésuites,
et Pascal lui-méme, & qui ils ne peuvent pardonner de les avoir dé-
fendus d'une manieére trop éclatante. Timides et étroits, ils ne savent
apprécier la polémique de lenr brillant et éloquent secrétaire qu’aun
point de vue du plus ou moins de stireté de leur monastére. Quant a
Pascal, il répudie et censure ce petit esprit de clocher; il estime avoir
rendu un grand service a la religion; il a de la peine & comprendre
comment les messieurs de Port-Royal, « & qui les jésuites donnent
tant de sujets & parler, peuvent demeurer dans lesilence. » « ... Jamais
les saints ne se sont tus ;... il faut crier plus haut qu'on est censuré
injustement.... Je le vois (Port-Royal) si religieux & se taire, que
je crains qu’il n’y ait en cela de I'exces. »

On le voit, Pascal n’est plus sous la tutelle de Port-Royal. Est-ce
a dire qu'il ait également secoué le joug du pape et de I'Eglise ?

Il est allé aussi loin qu’il pouvait, sans franchir la limite fatale qui
aurait fait de lui un schismatique. Aussi allons-nous voir notre héros
succomber avec ses amis les jansénistes, qu’il a si bien défendus
malgré eux. C’est en vain que Pascal veut échapper & la redoutable
alternative d’avoir & opter entre Dieu et le pape; il espére contre
espérance; il fait d'incessants efforts pour réconcilier ce qui est in-
compatible.

Les choses en étaient 13 lorsque eut lieu le prétendu mivacle de la
sainte épine. Aprés avoir longuement discuté cette guérison et I'a-
voir signalée comme une fable qui s’est formée en pleine époque his-
torique, M. Dreydorff montre comment elle a hité la défaite de Pas-



166 BULLETIN.

cal et des jansénistes qui y virent une intervention de Dieu en leur
faveur. L’auteur des Pensées congut alors l'idée de faire reposer tout
son édifice apologétique sur la preuve tirée des miracles. Il est vrai
que les jésuites entendirent la chose un peu autrement. Le pére
Annat, dans son Rabat-Joye, tout en admettant la réalité du miracle,
y voit un dernier essai pour gagner les rénitents. Dieu se sert d’une
reiique teinte du précieux sang de son fils versé pour le monde en-
tier, et rappelant son humilité et son obéissance absolue, afin de voir
s’ll pourra amener les jansénistes a4 ces deux vertus, qui leur sont
jusqu’a présent inconnues. Et puis, & quoi bon les miracles ? Ils ne
sont plus nécessaires, disent les jésuites, parce qu'on en a déja. Les
juifs et les sarrasins en ont aussi, sans que cela implique la vérite
de leur doctrine. Dieu en tout cas ne saurait en faire contre le pape,
son représentant anthentique. Le miracle de la sainte épine devait
prouver l'orthodoxie de Port-Royal; les jésuites réclament une
preuve plus concluante.

Pascal cherche a parer le coup en répliquant qu'un miracle parmi
les schismatiques n’est pas tant & craindre; « car le schisme, qui est
plus visible que le miracle, marque visiblement leur erreur. » Il veut
cependant maintenir sa force probante alors qu’il y a dans le sein
de I'Kglise diversité d’opinion n’ayant pas encore abouti au schisme,
comme dans le cas présent; « mais yuand il 0’y a point de schisme
et que l'erreur est en dispute, le miracle discerne. » Lies jésuites ré-
pondent victorieusement que tel n’est pasle cas: la vérité n’est nul-
lement en question, quoi qu'en disent une poignée de jansénistes et
quelques nonnes exaltées, car I'Eglise a parlé. Il ne vous reste done
qu'a vous soumettre ou & sortir, car enfin vous ne pouvez pas croire
a une vraie église hors de laquelle il n’y a point de salut et qui ce-
pendant ne serait pas en possession de la vérité ?

Nul ne sentit plus que Pascal la grave contradiction dans laquelle
Port-Royal était engagé. La crainte de Dieu et la conscience ne
permettent pas de se soumettre & l'autorité de I'Eglise, et toutefois
on veut encore moins rompre avec elle, car ou est convaincu qu’il
n'y a qu'errear hors de son sein. Que faire? Pour que la contra-
diction éclate dans tout son jour, la bulle d’Alexandre VII, qui coupe
court A toute négociation avec les jansénistes, est publiée au moment
méme ot ils font grand fond sur le miracle de la sainte épine! Dieu
se prononce pour et le pape contre Port-Royal!

On se demande si Pascal qui avait d’abord été ultramontain, n’a
pas un instant songé a l'expédient qui fait résider 'autorité ecclé-



THEOLOGIE. 167

siastique dans les conciles et dans le pape réunis. Fn tout cas, il per-
siste & espérer contre toute espérance. Seulement, au lieu de repren-
dre I'offensive, en se mettant & la téte de tous les adversaires des jé-
suites pour leur déclarer une guerre & mort, il se fait, lui I’homme de
génie, le secrétaire de quelques vulgaires curés qui sontiennent que
I'unité dans la foi est encore beaucoup plus importante que la pu-
reté de la morale!! C'est alors que 'auteur des Provinciales se livre
a discrétion et chante la palidonie. Ce n’est pas assez qu’il ait eu
recours & toutes les subtilités possibles pour établir une distinction
imaginaire entre lui et les calvinistes qu’il ne connait pas, il s’oublie
jusqu’a relever les jésuites, qu’il ne connait que trop et qu’il a trainés
dans la boue. «Il n'y a point de proportion entre eux et on peut dire
avec verité que les hérétiques sont en un si malheureux état, que
pour leur bien il serait & désirer qu'ils fussent semblables aux jé-
suites. » Gardons-nous avant tout « d’élever autel contre autel... il
1’y a jamais de juste nécessité de se séparer de l'unité de 1'Eglise. »

A peine Pascal avait-il soutenu ces belles théses que ses clients, les
curés, reviennent en arrieére et abandonnent le parti des jansénistes
pour ne pas étre enveloppés dans la méme condamnation. Arnauld
fait & son tour défection; il se montre disposé¢ & signer le second for-
malaire, qui prononce une condamnation évidente du jansénisme pour
quiconque ne veat pas recourir & des subtilités d’a vocat qui rappel:
lent ia morale des jésuites. Le mot d’ordre & Port-Royal, pour parler
avec Fontaine, est « de baisser autant que la vérité pouvait le per-
mettre et de chercher des paroles si bien mesurées et si bien compas-
stes qu’elles pussent en méme temps contenter Dieu et les hommes. »
Quelques nonnes seules ont conservé assez de seus droit pour résister
a tous ces sophismes: elles se révoltent a la seule pensée d’avoir
l'air, en signant, de déclarer Saint-Cyran hérétique.

Pascal aussi reste la téte haute. Il est de ceux qui « voulaient, par
un zéle plein de feu, qu’en évitant tout ce qui poavait avoir la moindre
apparence d'une sagesse timide, on ne pensit qu'a donner des mar-
ques de fermeté. » Il fait d’abord exhorter les nonnes & tenir ferme,
par une remarquable communication que sa sceur Jaqueline adresse
& la mére Angélique de Saint-Jean. On admet généralement, avec
Sainte-Beuve, que cette lettre serait de Jaqueline elle-méme qui, une
fois encore, au terme comme au début de sa carriére, aurait remis
son illustre frére dans le chemin de la vérité. Mais ce roman ne re-
siste pas & la lecture attentive de cette lettre, éminemment théolo-
gique, qui rappelle & chaque ligne la dialectique et I'esprit de Pascal.



168 BULLETIN.

Il doit avoir inspirée & Jaqueline. Cette supposition permet seule de
comprendre l'attitude de Pascal dans le dernier acte de ce triste
drame.

Les Provinciales venaient d’étre briilées, le 14 octobre 1660, par la
main du bourreau. Les derniéres espérances des jansénistes s’étaient
donc évanouies; Pascal n’avait plus aucun motif de ménager ses amis,
qui s'ingéniaient & inventer de nouvelles distinctions toujours plus
subtiles. C’est alors qu'il se prononce plus énergiquement que jamais
contre P'inquisition, la censure, contre la lache politique de Port-
Royal, et qu’il en appelle & un pape futar et finalement au chef invi
sible de I'Eglise. Ce qu'il condamne dans ses lettres, il le sait, est con-
damné dans le ciel. Aussi aimerait-il les refaire plus fortes. Jaque-
line refuse d’abord de signer et résiste a I'autorité des évéques avec
les armes que son frére lui fournit. On sait qu’elle finit par céder ;
mais elle expia dignement sa faute en mourant de chagrin.

Pascal fut sur le point d’avoir la méme fin, mais sans avoir failli.
Le pape et les jésuites coalisés insistent pour que Port-Royal donne
une signature, qui est une condamnation manifeste de la doctrine de
la grice. Ces messieurs se réunissent chez Pascal pour aviser. Les
partisans d’Arnauld y apparaissent dans l'attitude d’accusés. Pascal
a parlé de manque de droiture, de lacheté, de trahison de la vérité.
Bien que ces messieurs sacrifient au bon ton et aux exigences de la
politesse plus encore que la haute société de I’époque, on s’apercoit
que la séance a été orageuse. Pascal, qui aimait la vérité par-dessus
tout, fit des efforts pour gagner les autres A son opinion, qui était
au’il ne fallait pas signer. S’exprimant avec beaucoup d’énergie, mal-
gré sa faiblesse corporelle, il se sentit tout d’un coup si pénétré de
douleur, qu’il se trouva mal, sans parole et sans connaissance. Quand
son frére fut revenu a lui, Mme Périer s’enquit de ce qui avait causé
cet accident. « Quand j'ai vu, répondit-il, toutes ces personnes-1d que
je regardais comme étant ceux & qui Dieu avait fait connaltre la vé-
rité, et qui devraient en étre les défenseurs ; quand je les ai vu s'é-
branler et donner les mains & la chute, je vous avoue que j’ai été saisi
d’une telle douleur que je n'ai pas pu la soutenir, et il a fallu y sue-
comber. » Pascal parait grand en face de ses amis pusillanimes, mais
il succombe au sentiment de leur faiblesse et de la sienne. Luther se
montre grand en présence de puissants adversaires: son excommu-

nication est certaine, son martyre vraisemblable ; il ne s’en écrie pas

moins, la face tournée vers le ciel: « Me voici, je ne puis autrement! »
Apres avoir rappelé que Pascal passa ensuite les derniers jours



THEOLOGIE. 169

qui lui furent accordés dans les pratiques les plus excessives de 1’as-
cétisme, Dreydorff termine son ouvrage par une dissertation philo-
sophico-religieuse sur le jansénisme et le jésuitisme.

H.-M.-F. Otto.— LE SACRIFICE DE LA CENE DANS LES PREMIERS
SIECLES DE L'EGLISE '.

Nous regrettons que notre langue ne se préte pas & une traduction
plus littérale, ou plutdot & une paraphrase du vrai titre de ce savant
opuscule. L’anteur ne se limiie pas au cadre chronologique que rap-
pelle le mot d’antiquité chrétienne, et sa dissertation appartient tout
aussi bien au double domaine de la dogmatique et de la théologie pra-
tique qu’a celui de I'archéologie ecclésiastique. M. Otto s’est proposé
de mettre en relief et de remettre en vigueur dans I’Eglise 'idée d'un
sacrifice offert dans la céne. Quoique le lecteur puisse étre tenté de
mettre cette idée sur le compte d’un luthéranisme réactionnaire et
ritualiste, il pourra voir, par notre courte analyse, qu’il ne s’agit nul-
lement des points controversés entre les deux confessions protestantes,
et que s’il y a quelque polémique, c’est seulement contre le roma-
nisme.

Le culte de I'Eglise primitive se composait, comme on le sait, de
deux parties: la prédication, destinée aux infideles et aux caté-
chumaenes, la céne, aux fideles seulement. La céne formait le centre
du culte; elle n’avait point le caractére individualiste qu'elle a pris
dans I’Eglise romaine, et conservé & quelques égards dans le culte
protestant. C’était un acte essentiellement collectif et qui avait pour
caractére particulier sa nature eucharistique.

Cet acte se présentait sous le double aspect d'un sacrement et d'un
sacrifice. La dogmatique et la théologie ascétique protestantes ont
surabondamment parlé du coté sacramentel. Elles ont abandonné au
catholicisme ou 4 une phraséologie vide I'idée antique du sacrifice.
Ont-elles bien fait?

Oui, a-t-on dit en rappelant I’abolition des anciens sacrifices. Mais

* Das Abendmahlsopfer der alten Kirche, ein Beitrag zum Versteendniss und
Aufbau des Alterlebens der Kirche Jesu-Christi, von H.-M. Friedrich Otto, dia-
konus zu St. Bonifacio in Langensalza. — 1 vol, in-12 de 102 pag. Gotha, F.-A,
Perthes, 1868.



170 BULLETIN.

cette abolition devait-elle étre radicale au point d’exclure absolument
toute idée d’un sacrifice transformé, spiritualisé et perpétué ? M. Otto
ne le pense pas. L’exégése des prophéties habituellement citées ne
prouve que contre 'opus operatum judaique et les anciennes formes,
Malachie parle de la permanence glorieuse du sacrifice dans une éco-
nomie nouvelle. L’esprit des grandes prophéties et 'idée biblique du
sacrifice présentée comme centre du culte offert & Dieu militent contre
des inductions complétement négatives.

Le Nouveau Testament a proclamé la sacrificature universelle des
chrétiens. Il a développé cette idée jusques dans ses corollaires pra-
tiques. en parlant des sacrifices & offrir & Dieu. Ces sacrifices sont
« spirituels. » Ils consistent en bonnes ceuvres, aumones, confession
du nom du Seigneur. Le Nouveau Testament fait particuliérement
ressortir I'idée du sacrifice offert par la priére. Pensée vraie et pro-
fonde, la priére n’étant parfaite que lorsque nous nous offrons nous-
méme a Dieu pour faire sa volonté.

La célébration de la sainte céne, sans étre expressément désignée
dans le Nouveau Testament, comme rentrant dans la catégorie des
sacrifices spirituels, v rentrait pleinement: 1°4a cause du mode de
consécration des espéces, admis aux temps apostoliques. (Voyez la
liturgie dite de St. Jacques, dont 'origine remonte a cette ¢époque.) Ce
mode ne consistait pas dans le prononcé de la formule sacramentelle,
mais dans une priére; 2° parce que, dans cette priéere, I'liglise s’adres-
sait & Dieu en s’appuyant sur le sacrifice de Christ, et en le présen-
tant de nouveau (d’'une maniére commémorative): « Nous nous sou-
venons de sa croix salutaire, et nous t’offrons, 6 Seigneur, ce sacrifice
innocent. » La liturgie de Marc et divers passages des Peres rap-
pellent les mémes idées. La signification doublement symbolique des
espéces comme emblémes des premiers dons de Dieu dans la nature,
et de la mort expiatoire du Sauveur, conduisaient aussi & la notion du
sacrifice encharistique.

Ist-ce 14 ce que nous trouvons plus tard dans le sacrifice de la
messe ? Nullement. Le trait distinctif de la doctrine romaine, c’est
larépétition et la continuation du sacrifice expiatoire et non pas eu-
charistique de Jésus-Christ. Au lieu de voir en Golgotha seulement
ce qui nous a été donné en Golgotha, le catholicisme a imaginé la doc-
trine d’un sacrifice expiatoire perpétué. D’aprés Oswald, la mort de
Jésus ne serait que le point initial et génétique, tout au plus l'accom-
plissement virtuel de son ceuvre expiatoire. Cette mort sainte serait,
aux sacrifices ultérieurs offerts dans la célébration de la messe, ce que



THEOLOGIE. i

1o création d’Adam a été a la formation de tout le genre humain. Les
conséquences de la théorie romaine sont : 'importance objective don-
née a la consécration de I'hostie et la valeur indépendante que con-
serve le sacrifice quelle que soit la part qu’y prend I'assemblée. C'est
1a, selon la remarque d’Abeken, qu'est le grand abime de séparation
entre le catholicisme et le luthéranisme. Au point de vue protestant,
la participation du fidele est 1a condition essentielle, la grande affaire
en pratique. Au point de vue catholique, le sacrifice est I'affaire du
prétre investi de son sacerdoce spécial.

Le sacrifice de la céne n’est pas un sacrifice matériel, il n’est pas
non plus une nuda commemoratio.

Il n’est pas un opus operatum ; il ne s’accomplit que par la priére.
La présence du Christ dans la céne tire son importance des effets
subjectifs et non comme transubstantiation.

L.es Peres des premiers siécles avaient compris ainsi le sacrifice de
la céne. Sur ce point,commesur d'autres,'opuscule de M. Otto présente
beaucoup de citations que nous ne pouvons reproduire. Parmi les
plus frappantes, nous mentionnerons celles d'[rénée. Il oppose la spi-
ritualité du sacrifice chrétien de la céne au caractére matériel des
sacrifices juifs; d’autre part, ses paroles sur le pain et le vin, pro-
duits de la nature consacrés a Dieu, sont en rapport de connexité
avec sa tendance anti-dualiste. Plus tard, Kusébe et Augustin mettent
en saillie, I'un le caractére commémoratif du sacrifice eucharistique,
I'antre son caractére figuratif, de maniére & nous montrer qu'on était
encore bien loin de la messe au IVe et au Vesiécle. La formation gra-
duelle du dogme de la transubstantiation devait métamorphoser la
doctrine du sacrifice comme celle du sacrement. Il importe néanmoins
de remarquer, dans Thomas d’Aquin, le reflet des anciennes idées
eucharistiques. Ce partisan célébre de la transubstantiation fait res-
sortir dans la céne trois caractéres fondamentaux en rapport avec la
spiritualité de ’ancienne doctrine: 1° un caractére commémoratif;
2° un caractére communicatif; 3° un caractére préfiguratif en relation
avec l'idée de I'union future des fidéles avec Christ dans le ciel. La
notion catholique moderne d’une expiation répétée échappe & cette
classification.

Avant de montrer ce que 'idée du sacrifice de la céne est devenue
dans le protestantisme, 'anteur revient & son point de départ exégé-
tique. A ses yeux, cette idée a des racines profondes dans I'épitre
aux Hébreux. Christ est sacrificateur éternellement. On n’a pas
épuisé les richesses de cette doctrine. On a considéré trop exclusive-



172 RULLETIN.

ment 'intercession, faisant abstraction de ce qui lui sert de fonde-
ment, Ia présentation perpétuelle du sang expiatoire. M. Otto n’entre
point dans la théorie réaliste et littéraliste de Bengel et d’(itinger
sur le « sang impérissable » de Christ, idée déduite de Ja sublime an-
tithése de Pierre (1 Pier. I, 18-19), el renouvelée avec plus de spiri-
tualité par Delitzsch, Cette présentation du sang, c’est 'acte perpé-
tuel par lequel Christ glorifi¢ fait valoir devant son Pére le sacrifice
qu’il & consommé une fois pour toutes. Tout son ministere d’inter-
cession est en rapport avec les titres que lui donne 'expiation accom-
plie. L’Eglise, en s’appropriant le bienfait de ce sacrifice et en le fai-
sant valoir devant Dieu, exerce un ministére sacerdotal en rapport
avec celui de Christ, en méme temps que ce sacritfice qu’elle présente
conserve, en ce qui la concerne, son caractere essentiellement eucha-
ristique. L’expression « venir au sang de 'aspersion qui dit de meil-
leures choses que celui d’Abel, » appartient, ainsi que toute 'épitre,
a cet ensemble d’idées.

La formule: « Faites ceci en mémoire de moi, » qu'un certain sub-
jectivisme remplace inconsciemment et mentalement par celle-ci:
« Recevez ceci en mémoire de moi, » nous rappelle également que la
céne n'est pas seulement un sacrement, qu’elle est anssi nn sacrifice
commémoratif et encharistiqne.

Quoique rappelée dans les écrits de Luther, respectée dans plu-
sieurs liturgies, trés spécialement accentuée dans le rituel des
églises épiscopales d'Ecosse et d’Amérique, cette idée du sacrifice
eucharistique avait plus ou moins disparu de la théologie évangé-
lique. De nos jours on a commencé & la tirer de 'oubli. Bunsen en a
tenu compte dans sa liturgie, Hengstenberg, Kceenig, Scheeberlein, en
ont montré 'importance.

L’autenr a cru devoir suivre les traces de ces théologiens. Selon
lui, I'idée du sacrifice eucharistique, rappelée a la piété des fideles,
peut rendre au culte des éléments de vie qu’il a perdus depuis que la
prédominance de la prédication et une conception trop individua-
liste des bénédictions attachées anx sacrements ont fait oublier le réle
de I'assemblée dans les actes liturgiques; elle accentue la notion du
bienfait re¢cu de Christ, elle est un préservatif contre des tendances
pélagiennes, elle répand enfin sur la célébration de la céne une atmos-
phére de joie sainte qui ne peut que contribuer & la rendre plus édi-

fiante et soiennelle.
J.-J. DurouR, pasteur.




THEOLOGIE, 173

REFORMBLATTER ' (1869).

Nous n’avons encore donné que la premicre partie du travail de
M. Kambli sur le Christiunisme el la question sociale. Résumons aussi
briévement mais aussi clairement que possible, les vingt-huit pages
qu’il consacre & I'étude des autres faces de son sujet.

a) Tentalive ecclésiastique de résoudre la question sociale.

Désireux non de suivre pas a pas le développement historique des
idées sociales empruntées au christianisine, mais de montrer quels
sont les points ol celui-ci avoisine les éléments du probléme et d'in-
sister sur la valeur qu’il faut donner aux efforts tentés dans cette di-
rection, l'auteur passe tour a tour en revue: — l'essai manqué de
communisme & Jérusalem ; — les fruits de I'esprit de charité répan-
dua dans le monde par I'Evangile, et la tentative malheureuse de
Julien D'apostat de récolter ces fruits sans avoir planié 'arbre; — la
dégénérescence du principe de charité qui devient peu & peu l'au-
moéne ; — l'oppression des basses classes sous le régime féodal, adou-
cie par la sollicitude de 1'Eglise (hopitaux, asiles, cloitres), et les
bienfaits que le monde dut & 'institution monastique dont le prin-
cipe fondamental était, ni plus ni moins, un principe de 'ordre so-
cial, la communauté des biens, ce qui mérite de fixer I'attention.

La loi de 'amour servant (der dienenden Liebe) donnée par Christ
fut bientot comprise d’'une autre maniére, et I’on se jeta dans le veeu
d’obéissance, témoin les Jésuites. — Bon gré mal gré la Réforme mon-
tra Punion intime existant entre les idées religieuses et les idées so-
ciales, et 'opposition au principe d’autorité provoqua, comme on le
sait, la guerre des paysans. Leurs réclamations étaient trop avancées
pour I'époque. L'issue tragique du systéme des Anabaptistes fit égale-
ment voir combien étaient encore peu mires les questions sociales
dans 1’Allemague régénérée. D’autre part, grice a la solidarité qui
avait été déja reconnue exister entre la vie religieuse et la vie ma-
térielle, les conceptions libres du protestantisme valurent & I'industrie
et au commerce un essor qui étonna les puissauces catholiques®.

' Suite et fin. Voir le numéro précédent, pag. 624.

* Me sera-t-il permis de faire observer en passant que l'auteur est victime
d’une confusion ficheuse, ou tout au moins que sa théorie est incompléte ? Les
Réformés de Hollande, par exemple, durent & la puissance de leurs convictions
cet individualisme énergique qui triompha des obstacles el les langa sur la voie
du progrés. Il n’était pas tant question alors de conceplions libres. Ce terme con-
viendrait mieux a notre époque.



174 BULLETIN.

Rentrées & D'arriere-plan, durant la premiere moitié du XVI]xe
siecle, les questions sociales reparaissent avec l'impulsion salutaire
donnée par le piétisme. Nouvel essor de la charité chrétienne.
(Franke.) (Communauté de Herrnhut).

M. Kambli remarque aussi avec justesse que le remeéde apporté a
la plaie hideuse de I'esclavage en Amérique le fut au nom des princi-
pes chrétiens, et que les méthodistes se sont beaucoup occupés des
classes pauvres. (Wilberforce.)

b) La question sociale, question brilante.

Malgré les fautes de la Révolution frangaise, fautes dont le des-
potisme ne profita que trop bien, la question sociale fut toujours plus
avec notre sieécle & l'ordre du jour; voyons-y le réel héritage de la
grande crise qui remua la France et I'’Europe. Silinvention des ma-
chines ne détermina pas une crise moins forte sur un autre terrain
que le terrrain politique; sila conséquence en fut ’écrasement de la
petite production au profit des puissants capitaux; si 'ouvrier devint
en quelque sorte machine lui-méme, ne pouvant lutter par son pro-
pre travail contre les engins formidables de la nouvelle industrie;
s'1] s’en est suivi une espéce de divinisation de la richesse avec cette
formule trés incomplete que plus un homme peut salisfaire ses be-
soins, plus il est heureux, 14 toutefois n’était pas le danger, 14 n’était
pas le coté redoutable et angoissant du probléme. Autrement dit, ce
qui a modifié la situation, ¢’est non le fait de la misére des classes
travailleuses, mais le fait qu’elles sont arrivées de plus en plus & la
conscience de cette misere. Or, le principe fondamental de la pau-
vreté sociale, comment le combattre, si ce n’est par une radicale
transformation de la nolion du bonheur et par Uinfluence du christia-
nisme 7

Une science était encore a naitre: les besoins du temps la récla-
maient. D’abord conservatrice avec son fondatear Adam Smith, I'éco-
nomie politique trouva ensuite, dans 1’école de Mauchester, I'air le
plus défavorable & son développement normal, et la doctrine (soi-di-
sant religiense) de 'harmonie préétablie des intéréts fut, pour I'é-
goisme humain, une alliée des plus précieuses. Tournons quelques
pages du livre de I'histoire, et voici, comme réaction violente, les
théories communiste et socialiste revétant trois formes: Abolition de
la propriété, — St. Simonisme, — Fourriérisme, Fidéles a ce que nous
croyons étre le vrai, mais en reconnaissant néanmoins ce que le so-
cialisme a remué¢ d’idées dont le progres fera son profit, nous dirons
avec M. Stuart-Mill, « que dans I’état actuel des choses ce n’est pas



THEOLOGIE. 175

I’abolition de la propriété individuelle, mais son amélioration et
la participation de chacun au bien-étre de la société qui doivent étre
recherchées.»
c) Ge qui se fait pour la solution de la question sociale
et ce que Uon devrait faire.

Au point de vue qui nous occupe, I'Eglise n’est point restée, ces
derniers temps, entiérement inactive. On songe aussitot & Wichern et
3 la Mission intérieure ; mais M. Kambli n’hésite pas & voir, dans cet
effort généreux, un des essais les moins dignes d’enconragement, en
ce qu’il joint le principe de 'amour, principe humain, & 'exaltation
du dogme orthodoxe, et absorbe dés lors la question de philanthro-
pie dans une question de parti.

Un mot sur le socialisme chrétien de Gusiave Werner (1846), qui
créa des établissements industriels ot le principe de la division da
travail était mitigé par celui du dévouement de chacun pour chacun et
de l'unité spirituelle. En 1860, vingt-quatre ateliers cheminaient assez
bien, formant une société dont les membres recevaient de I’ensemble
leurs moyens d’entretien. Mais la vie de famille était beaucoup trop
noyée dans la vie collective. I’antithése la plus naturelle du systeme
de Wichern est fournie par celui de Schulze-Delitzsch, I'aide par soi-
méme (Selbsthiilfe), récusant 'appui de I'Etat, tandis qu’'un autre
systéme, patronné par Lassalle, le réclame.

Voici maintenant ce qui nous parait acquis et certain. Impuissants
pour résoudre le probleme, les changements partiels ou radicaux
des conditions actuelles de la vie exigent comme corollaire qui leur
procure quelque efficace, un renouvellement complet dans la vie spi-
rituelle, religieuse et morale, plongeant ses racines dans les principes
chrétiens que lindividu doit chercher A s’approprier par un acte de
courage et de fiere indépendance. « Un gouvernement ne peut pas
trop faire pour stimuler les forces individuelles; le mal com-
mence lorsqu’il leur substitue sa propre activité.» (Stuart Mill.) Cette
liberté n’excluant point la communauté, I'appelant au contraire, il
faut saluer avec bonheur ce qui favorise l'esprit d’association. En
outre, ce principe du Selbsthiilfe ne sera efficace que par son union
avec les idées religieuses et morales, union qui assurera & 'amour et
a la charité I'influence bénie A laquelle ils doivent prétendre.

Jetant un coup d’'ceil d’ensemble sur les théses et les conclusions
de M. Kambli, je résume son travail comme suit :

Il existe une question sociale, reposant sur des faits et proposant
un but & nos efforts de philanthrope chrétien.



176 BULLETIN.

Elle intéresse le christianisme; Jésus a formulé le principe du
renmz?;ement, par le fait méme du prix infini qu’il donne & la person-
nalité, L’antiquité avait été impuissante sur ce terrain des questions
sociales; le judaisme s’était contenté de poser les linéaments d’une
solution?.

Les tentatives ecclésiastiques de résoudre le probleme ont atteint
lenr plus grande force avec 'esprit d’individualisme développé par
la révolution du XVIe siecle.

De plus en plus brilante, la question sociale est entrée, grace a 89
et aux progres industriels de notre ¢poque, dans une nouvelle phase.
Dirigée par la science économique, elle tend vers un idéal réalisable.

Enfin, c¢’est en dehors de l'esprit sectaire, qui confond la philan-
thropie avec les intéréts d’un parti dogmatique, qu’il faut chercher
une solution garantissant a la fois la liberté et 'association dans le
travail. Le principe chrétien satisfait & ces deux exigences ; ’amour
qui procéde de lui substitue a I’égoisme le sens du bien collectif.

J.-Li. BOISSONNAS.

REVUES.

Zeitschrift fur die historische Theologie.

Quatrieme livraison. — 1869.

C. J. Trip. Henri de Zitphen.

FRr. KotpEwEy. J.- Fr. W. Jérusalem , un portrait biographique du
siccle des lumiéres.

A. FreyBe. Un ancien drame de Noél.

A. Broum. L’histoire de 'Eglise de Thorn depuis la promulgation
de la doctrine luthérienne jusqu'a I'établissement officiel de la
Réformation (1520—1557).

TuH. Zaun. Clément de Rome dans le plus ancien martyrologe de
I’Eglise de Rome.

Premiere livraison, — 1870.
H. BirrcHer. Des éerits, la philosophie et 1'éthique de Pierre
Abélard.
H. R@&nscu. Témoignages patriotiques sur le texte biblique.
Deuzxieme livraison.

H. Nosge. Le docteur Jérome Weller.
E. ScHurer. La controverse pascale du Il siécle.

' Yoir, pour ces deux premieres théses, le numéro précédent.
» P



350 BULLETIN.

ancien, ce qul assurerait au manuscrit B une tout autre valeur que
s’il n’était qu'une simple reproduction de A. M. Sigwart, se fondant
sur cette considération, a cru devoir se servir des deux manuscrits
pour rétablir le texte ; comme de droit, il accorde la préférence au
plus ancien, mais en ayant égard partout anx variantes du second.

La traduction est faite d’aprés le méme principe. Elle est destinée,
d'une part, & rendre aussi exactement que possible le texte hollandais
des deux manusecrits, et ¢’est pouryuoi toutes les variantes de quelque
importance ont été notées; d'autre part, a reproduire, d'apreés ces
deux manusecrits, le texte original. On espére donc qu’elle pourra en
quelque mesure tenir lieu d’'une édition critique du texte hollandais,

La traduction est précédée de prolégomenes qui ont pour sujet, en
outre de ce qui vient d’étre exposé, les questions relatives & ’authen-
ticité des différentes parties du traité et au désaccord qu’on observe
entre elles, ainsi que 'ordre chronologique des écrits de Spinosa en
général, et la date de chacune deses ceuvres.

A la fin du volume, on trouve, sous le titre de « Paralléles et notes
explicatives » plusieurs discussions sur des passage difficiles, et une col-
lection assez compléte de paralléles tirés, les uns de Descartes, les au-
tres des écrits postérieurs de Spinosa. Ces paralléles font voir claire-
ment comment se sont formées peu & peu les idées empruntées par
Spinosa & Descartes, et qui ont servi de point de départ & ses propres
spéculations ; mais en méme temps, ils font ressortir ce qui ne peut
pas étre attribué & l'influence de Descartes. A sa place, on trouve
alors Giordano Bruno, dont les passages, comparés a ceux de Spinosa,
présentent un intérét particulier. On y apercoit, en effet, une ressem-
blance remarquable entre le systéme de Bruno et cette premiére forme
de celui de Spinosa. M. Sigwart reconnait cependant qu’on ne peut
pas démontrer que I'un ait exercé sur 'autre une action directe.

Cet appendice est donc & la fois un complément et une reproduc-
tion du précédent écrit de M. Sigwart sur le méme sujet; aussi, cet
écrit est-il désigné dans la préface comme pouvant servir d’introduc-
tion philosophique & la traduction aujourd’hui offerte au public.

ERRATA.

Page 169, ligne 12, en remontant, au lieu de : infidéles, lisea: fidéles.
Page 189, a la signature, au lieu de : F. C., lises: F. B.

Lausanne, — Imp, Goorges Bridel.



	Théologie
	Anhang

