Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Microcosme [suite]

Autor: Brocher, Henri / Lotze, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICROCOSME

PAR

H. LOTZE".

1V. L'HOMME.

L’dme se refuse & croire que le monde et elle-méme ne
soient que les produits d’une aveugle nécessité; elle ne peut
s’empécher de concevoir les lois de la nature comme les actes
d’un étre libre, et de se représenter cet étre libre comme éta-
blissant ses lois en vue d’un certain résultat prévu, de se le
représenter en un mot comme une Providence. Un esprit tres
superficiel peut seul se contenter d’'une explication exclusive-
ment mécanique de I'univers ; un instant de réflexion convainc
que derriére le mécanisme, il faut une force motrice, il faut
les volitions de Dieu, les buts qu’il se propose, en un mot les
1dées. Le monde n’est pas seulement mécanique, il est encore
téléologique.

Dans 'appréciation d’'un phénoméne comme dans celle d'une
ceuvre d’art, on peut considérer soit I'excellence du but, soit
la convenance des moyens. Ces deux points de vue ne doivent
étre ni confondus ni séparés. Il importe de les distinguer, parce
qu'ils rendent des services différents; lappréciation du but
nous dit si et & quoi une chose est bonne, appréciation des

t Microcosmus, Ideen wur Naturgeschichte wund Geschichie der Menschheil
Versuch einer Anthropologie von Hermanu Lotze. Zweiter Band. 4° Der Mensch;
80 Der Geist. 60 Der Weltlauf Zweite Auflage. Leipsig, S. Hirzel, 1869.— Voir
le Comple-Rendu, Septembre 1870.

C. R. 1870. 43



670 H. LOTZE.

moyens si et dans quelles conditions elle est possible. Toutes
deux pourtant proctédent de la méme volonté, concourent a la
création du méme monde. Aussi faut-il leur trouver une base
commune. On a tenté la conciliation de deux manieres. Une
premieve école représente Dieu se proposant et poursuivant
des buts comme 'homme. Elle est exposée au danger d’attri-
buer & Dieu ses propres idées : elie oublie aussi qu'un étre tout-
puissant, dont la volonté est immediatement réalisée sans ré-
sistance, ne saurait poursuivre des buts & la maniére humaine.
(Vest la vésistance qu’elle rencontre qui force notre activité a
passer par les movens et les formes que nous lui voyons em-
ployer. Mais, quand nous croyons connaitre un dessein de
Dieu, nous ignorons pourquol la réalisation s’en est opérée par
tels moyens pluatdot que par tels aulres; nous n’avons pas fait
un pas dans l'explication du monde visible, du monde des
nmoyens.

Pour une autre école, la substance infinie serait & la fois idée
et matiére, but et moyen ; elle penserait ses propres actions et
execulerait incontinent ses pensées. Cette seconde explication
substitue la confusion & 'incongruité de la premiere. Elle n’est
peut-étre qu’un crépuscule destiné & voiler ce qu’on se sent
impuissant & expliquer.

M. Lotze ne peut se contenter ni de 'une ni de lautre de
ces deux explications, mais n’en propose pas de meilleure. Il a
voulu signaler seulement le probleme irrésolu qu’il laisse der-
riere lui.

Toute notre conception du monde peut se résumer dans les
trois points suivants :

1° La connaissance de certaines lois générales, auxquelles
rien de ce qui existe ne peut se soustraire.

20 La croyance en certaines idées de bon, de beau, de saint,
olt nous voyons les buts du monde.

3o Un ensemble de moyens destinés & la réalisation de ces
buts, moyens révélés par 'expérience et soumis aux lois par
lescjuelles nous avons commenceé notre énumération.

La connaissance des lois, a laquelle est consacré le premier
volume, et celle des buts, qui fera P'objet du deuxiéme, sem-



MICROCOSME. 671
blent ne pas suffire a expliquer le monde. Nous ne voyons pas
toujours les buts atteints par les voies les plus propres. La na-
ture materielle n’est pas absolument subordonnée aux idées ;
elle les réalise, mais elle le fait & sa maniere, en quelque sorte
a ses convenances. 1l v aurait donc une espece de désordre.

Peut-étre ce désordre n’est-il qu’apparent, n’est-il que le ré-
sultat d’une erreur, du fait que nous attribuons au monde des
buts imaginaires, différents des buls réels. Peut-étre ; mais
nous ignorons les buts réels du monde, et force nous est bien
d’expliquer 'univers par les buts imaginaires, les seuls dont
Nous ayons connaissance.

suar quoi se fonde notre croyance en une substance absolue,
en un Gréateur? Cette croyance-1a, comme toutes les autres,
repose sur un deésir. Mais qu’est-ce qui nous autorise a croire
ce désir reéalisé ou réalisable?

Nous avons la une de ces questions de croyances sur les-
quelles la discussion a peu de prise. Nous croyons en un Créa-
teur parce que nous croyons le monde organis¢ en vue de
buts ; et notre raison pour admettre qu’il en est ainsi, c’est (jue
dans une foule de phénomenes, nous voyouns le but et que la olt
nous ne le voyons pas, nous nous pensons autorisés a admetire
qu’il existe, mais gqu’il nous échappe. Du reste, la thése con-
traire, celle suivant lacquelle le monde n’aurait pas de buls, est
aussi peu démontrable et encore moins croyable. Ceux qui la
défendent s’appuient en général sur le fait du chaos. Mais,
est-on fondé & admettre le chaos? Et le chaos, accepté comme
point de départ, ne sera-t-il pas suivi d’une sélection naturelle
(ui suppose une prédestination 7 Les organismes, dira-t-on, se
torment par la lente action des forces cachées dans les atomes.
Mais cette action des atomes, n’est-elle pas aussi une manifes-
tation de Pesprit créateur ?

Encore une fois, cette croyance en I'unité du plan du monde
n’est pas une assertion démontrable; ¢’est un besoin de notre
ame. Nous souffrons quand nous nous sentons isolés dans notre
travail ; nous avons besoin de nous croire coopérateurs d’une
grande ceuvre, (qui occupe beaucoup d’ouvriers. Nous avons
peine a nous passer d’un but & poursuivre, d’'une régle & obser-



672 H. LOTZE.

ver. Nous ne trouvons la satisfaction de ces besoins que dans
la conception téléologique, en dehors de laquelle il n’y a pas de
raison pour travailler & changer ce qui existe. Or le mécanisme,
a la différence du matérialisme, n’est pas exclusif; il laisse une
place a coté de lui au systemne téléologique et & 'idée de Pro-
vidence.

[’instinct des buts poursuivis par 'ordre du monde pourra
étre une des forces élémentaires de 'Ame et prendra le nom
de sens moral. I’idéal & poursuivre n’aura peut-éire pas d’exis-
tence en dehors de l'individu ; il en aura une dans l'individu
lui-méme, qui ne pourra pas renoncer a le poursuivre sans re-
noncer & sa propre existence.

Nous pouvons supposer une pluralité d’étres, de centres de
vie et d’action. Ces étres ont entre eux des relations réglées
par des lois. Ses lois sont les mémes pour tous; car elles ne
sont que l'expression et la conséquence de l'unité de subs-
tance.

De la substance absolue dont dérive tout le reste, nous sa-
vons une chose ; c’est qu’elle existe et qu’elle est une. Mais
qu’est-elle? Tout ce que nous en pouvons dire a priori, c’est
ce qui résulte de son unité. D’autre part, Uexpérience nous
montre que cette unité engendre la pluralité. Comment expli-
quer ce fait ? Il faut que les diverses formes et les divers événe-
ments ne soient que les manifestations variées du grand Tout,
dans le temps ou dans l'espace. Ces manifestations se déter-
minent mutuellement par le simple fait que, devant contribuer
a4 une harmonie totale, sortant toutes d’'une matiére donnée,
dont tous les éléments et toutes les parties doivent trouver leur
place, elles sont appelées et contraintes & se compléter les
unes les autres. Toute particularité en un certain lieu ou en un
certain temps doit nécessairement se trouver compensée par
une autre correspondante, simultanée ou successive. Un pro-
orés dans un sens entraine, ailleurs ou plus tard, un progres
dans le sens opposé. Si 'on nous demande de prouver que les
choses se passent bien ainsi, nous ne pourrons alléguer qu’un
seul argument : 'impossibilité o nous pensons étre de con-
cilier autrement 'unité dont nous avons besoin et la diversité
que 'expérience nous impose.



MIGROCOSME. 673

M. Lotze croit devoir 1c1 examiner la question du miracle. il
n’entend sous ce terme, ni une chose simplement extraordi-
naire bien ¢ue calculable, ni une violation des lois de la na-
ture. Le miracle a son lieu en dehors du systéme mécanique,
dans le domaine des buls et de la liberté. (Cest une impulsion
extraordinaire donnée par le Créateur, imprimant une direc-
tion insolite au mécanisme, sans rien changer a la régularité
de son jeu.

Il est bon de se rappeler ici que le monde o nous vivons,
la série de siécles au milieu de laguelle noire existence dispa-
rait comme un point, tout cela est lui-meéme seulement une
voutte d’eau dans 'océan de 'éternité et des créations infinies
guai le doivent remplir. Avant, aprés et & coté de nous, il peut
y avolr d’autres mondes, (ui obéissent & des lois toutes Jiffeé-
rentes de celles du notre. Aussi importe-t-il de distinguer entre
les lois logiques, qui s'imposent forcément & notre esprit quel
gue soit son objet d’étude, et les lois empiriques, que UVexpé-
rience nous dit régir le monde ot nous vivons. Les lois logi-
ques sont éternelles et universelles, pour notre esprit au moins.
Les lois empiriques sont contingentes, et particulieres a notre
univers, rien ne nous contraint ni ne nous autorise & supposer
guw’elles se retrouvent les mémes dans les autres mondes.

N'oublions pas non plus que le Créateur aurait pu faire le
monde autrement (qu’il ne I'a fait; qu’il n’était point, comme on
le croit trop souvent, obligé a suivre le chemin qu’il a pris,
pour aboutir de progres en progres & la création la plus par-
faite, & celle de 'homme. A ne considérer que le monde actuel,
nous voyons que les divers étres ne sont point des degrés su-
perposés d’'une méme échelle, mais qu’ils prennent des direc-
tions, qu’ils ont des destinations différentes. Suivant notre
auteur, le but de la création serait de jouir de tout, de tout
utiliser. Pour atteindre ce but d’'une maniere complete, pour
ne rien laisser perdre dans 'économie de la nature, il faut une
grande variét¢ d’ames. Ces étres toutefois, au moins ceux d'un
meéme regne, d'une méme classe, doivent suffire & certaines
conditions qui restent les mémes pour tous. (est pour cela
que dans leur organisalion, nous trouvons a la fois I'unité du
pian général et la variété des détails.



674 H. LOTZE.

De ce que nous venons de dire résulte ceci: le caractére
d’un étre, sa place dans la création sont déterminés, non par
le degré qu’il occup= dans 'échelle des étres, mais par sa des-
tination, son milieu, son organisation. Aussi, suivant M. Lotze,
n’est-il point nécessaire, pour connaitre 'homme, d’avoir connu
a fond les animaux inférieurs. Cela n'einpéche pas notre auteur
d’établir, entre les conditions physiques des animaux et celles
de I'homme, une coraparaison destinc¢e & expliquer la supé-
riorité de ce dernier. A cette occasion, M. Lotze entrepreund de
réfuter par des exemples Uopinion qui donne & la nourriture
une influence considérable, parfois méme exclusive, sur le dé-
veloppement physique, moral ou intellectuel. Suivant lui, Pali-
mentation aurait incomparablement moins d’importance ue
Pexercice de nos facultés.

Dans la formation du corps humain, la nature s’est-elle laissé
gulder par la considération du bean, ou par celle de 'utile?
Pour M. Lotze, Te heau est Pexpression du bien : la nature fait
les choses hien, et les choses se trouvent belles parce quelles
sont bonnes. Mais il laut rejeter la théorie du syvimbolisme,
Iopinion suivant laguelle la nature donnerait & Uhomine teile
ou telle forme, pour exprimer telle ou telle 1dce. (Vest Vexpé-
rience qui nous apprend qu'a telle forme vépond telle qualiteé:
et le fait (ue nous trouvons la forme belle est le vrésuliat de
Passociation d’idées produite en nous, souvent a notre insu, par
I'expérience.

D’autre part, il est vrai, le Créateur # voulu que le bon pardd
beau, rque la nature et les propriétés des choses se révélassent
au dehors et pussent étre reconnues; il a voulu en pavticulier
que les dispositions intérieures des hommes se communiquas-
sent & leurs semblables. A ce point de vue, le corps humain
posséde une supériorité incontestable ; griace sartoul a sa nu-
dité, 1l est incomparablement plus expressif que celui des ant-
maux, presque toujours recouvert de poils, de plumes, d’écail-
les, etc.

D’ou viennent les différences extéricures que nous observons
entre les races et les individus ? Le probléme est fort obscuv.
Ici, Uinfluence de Péducation est insignifiante, celle de la géné-



MICROCOSME, H75
ration dé¢ja plus grande. Ce que nous savons des propriétés quj
se transmettent et des lois suivant lesquelles elles se transmet-
tent n’est cependant que fort peu de chose. L’histoire, celle
des Juifs entre autres, prouve la persistance du caractére de
la race, malgré les plus grandes variations dans les circons-
tances extérieures. Il n’y a rien 12 de surprenant. S’il est un
fait dont on ait lieu de s’étonner, c¢’est plutot celni de la forma-
tion des races. A ce propos, M. Lotze décrit les différentes
races et touche au probléme de Uunité de 'espéce humaine.
Mais il ne pense pas que l'état actuel de la science permetie
encore de proposer une solution.

V. L'ESPRIT.

La supc¢riorité de 'homme sur les animaux est trop grande
et trop brusque pour pouvoir sexpliquer autrement que par
un élément nouveau, une faculté immatérielle accordée a )'un
et déniée aux autres. Le nom d’esprit, donné & cette faculté,
ne nous apprend rien sur la nature de celle-ci. L’esprit serait-il
un élément distinct de 'ame, et auquel I'dme servirait seule-
ment d’intermédiaire pour le relier au corps ? Une telle divi-
sion ne serait point impossible, mais elle répugne. Si elle nous
parait nécessaire, c’esl parce que, aprés avoir admis Punité et
la simplicité de 'dme, nous nous sommes laissés aller a croire
toutes les Ames identiques. Mais rien ne nous oblige & admettre
ce dernier point; les Ames peuvent étre différentes, les unes
pourvues, les autres dénuées des attributs qui en font un es-
prit. La séparation mentionnée n’est donc pas inévitable.

Par un long et aride raisonnement que nous ne reproduisons
pas, notre auteur réfute deux erreurs opposées, pour formuler
ensuite les deux assertions que voicl :

10 Toute action et toute passion suppose un étre agissani ou
patissant.

2011 n'y a pas, au fond de Pétre agissant ou patissant, de
noyau indifférent, qui ne prenne aucune part a I'action ou a la
passion.

Nous ne pouvons pas tout savoir, et il nous umporte avant



676 H. LOTZE.

tout de savoir les veérités qui ont une utilité pratique. Aussi,
parmi les Ames des animaux, les premiéres que nous devrons
chercher & connaitre ne sont-elles point celles qui ressemblent
le plus & la notre; mais, ce qui est tout différent, celles qui
peuvent le plus contribuer a notre bien-étre. Par cette raison,
il importe avant tout de connaitre 'homme.

L’dme humaine peut-elle étre identique dans son essence a
celle des animaux, pour nen différer que par le degré de son
(éveloppement 7 M. Lotze estime (ue non ; mais 1l ne peut pas
encore motiver sa réponse, et se borne a indiquer les difficul-
tés qu’il faut surmonter pour résoudre le probleme en ques-
tion.

Pour arriver & connaitre dme humaine, il faut observer
direct ment. Il faut passor par Vame de U omme pour se rendre
compte de celle des animaux ; nous avons tort de vouloir sui-
vre la marche inverse. Décomposons donc les fonctions de
notre esprit, et ramenons-les a leurs formes simples. Dans ce
travail, nous rencontrons les gquestions que voici:

Dans Uinfinie variété des imes humaines, y a-t-it un élément
commun dqui puisse étre considéré comme l'essence de ces
dmes ? Les diverses races ont-elles des Ames différentes ? Sui-
vant notre auteur, les fJunes humaines renfermeraient toules
certaines facultés élémentaires, invariables en elles-mémes,
mais dont les corabinaisons diveises feraient naitre les diver-
sités de caractére qui distinguent les individus el les races. Il
ne faut pas oublier seulement (ue les dmes n’ont point, comme
les corps, une forme et des proportions suscepiibles d’étre
atteintes et dépassées ; nous devons nous les représenter plutot
commme des tendances ou des directions infinies.

Commencons notre revue des facultés élémentaires de dme
par les sens. Ceux-ci nous font d’abord distinguer des cou-
leurs, des sons, des odeurs, des saveurs, des formes. Puis, le
plus souvent, pour ne pas dire toujours, ils qualifient ces per-
ceplions, en font des sources de jouissances ou de souflrances.
L’animal aussi pergoit et qualifie. Mais les deux facultés parais-
sent se développer au détriment I'une de lautre. Ainsi chez
Ihomme, les sens qui ont le moins de force de perception ont



MICROCOSME. 677

en géneral la plus grande puissance de qualification. Le tou-
cher est par excellence le sens de la souffrance ; celle-ci rend
souvent toute perception impossible. Le gotit et 'odorat, encore
peu capables de distinguer, procurent des jouissances, et sinon
des souffrances, au moins des aversions bien accusces. L’ouie
et plus encore la vue sont les plus subtils des sens; mais il est
rare qu’en elles-mémes, et abstraction faite de P'activité intel-
lectuelle qu’elles provoquent, elles fassent jouir et souffrir. Au
fur et & mesure que diminue la sensualité, le sentiment de
I'influence des choses sur notre bien-étre augmente la faculté
critique, celle qui réveéle ce que les choses sont en elles-
memes. Ce fait permet de supposer que chez les animaux, la
sensualité est trées développée, le discernement Pest fort peu.
In tous -as, le développement spirituel de 'homme Pameéne
d’abord & voir dans les objets autre chose qu’un moyen d’as-
souvir un besoin immeédiat, ensuite a v découvrir des sources
de jouissance qu’il ne soupconnait pas dans le principe. Ainsi,
Uintelligence attribue aux choses des qualités suprasensibles
et fail ainsi le premier pas sur le lerrain de Uesthétique. Ce
premier pas, toutetois, suppose déja un certain degré de déve-
toppement. Ihomme en effet cherche d’abord & prouver, a
lut-méme et aux autres, la puissance de son moi; mais, comme
il Tui est plus facile de prouver cette puissance par des des-
tructions que par des productions, il débute en général par des
actes malfaisants. Plus tard, 'homme désive faire de son acti-
vité un moyen de satisfaction pour lui-méme et pour les au-
tres ; il cherche alors a tout utiliser et & tout embellir, & édifier
et a poétiser ; il se trouve ainsi conduit au rhythme, & Pordre
géométrique, & la svmétrie, aux divers genres d’ordonnance ;
il se lrouve conduit également 2 ce procédé, qui est le fond de
Parchitecture et qui consiste a vivifier les étres inanimes, a v
feindre unité et Varticulation, le mouvement et la résistance.

[’homme cherche & étendre la somme de ses sensations, a
cause de Pagrément immédiat et de Putilité immédiate de cette
extension ; de 14 Vemploi des instruments, dont 'usage repose
en grande partie sur le tact indirect qu’ils nous procurent.
Nous avons la conscience du genre de résistance rencontre par



678 H. LOTZE.

Pinstrument que nous avons en main, et d’'une foule d’autres
choses analogues. Le goiit de la toilette repose en grande par-
tie sur cette adjonction de conscience, et sur la jouissance qui
en résulte pour les autres et pour nous-mémes.

I’homme cultivé cherche partout une occasion de frapper
agréablement les sens. L.e charme du maintien et des allures,
naturellement possédé par les individus et les peuples qui
vivent au milieu de circonstances faciles, est reproduit arti-
ficiellernent par Péducation, au risque d’engendrer laffecta-
tion. Les événements les plus ordinaires de la vie, les repas,
les naissances, les morts, sont entourés de cérémonies qui les
embellissent, et v font participer un plus grand nombre de
personnes.

Toute sensation est une action du monde extérieur sur le
moi. Ge mouvement ne peat pas plus rentrer dans le néant
qu'un autre ; il sera neutralisé par une résistance, atténué par
une répartition, ou se traduiva par une réaction. Mais il im-
porte que, d’'une maniere oud’une autre, il se trouve compenseé
et effacé ; ¢’il n’en était pas ainsi, il géuerait ou dénaturerait
la perception des impressions sulvantes.

Nous pouvons laisser de cOté les impressions insignifiantes,
(ut se trouvent neutralisées peut-étre par la réaction contenue
dans ia perception méme. Les impressions violentes au con-
traire, surtout celles qui sont pénibles, seront suivies d’'une
réaction ou d'une répartition quiaura son point de départ, non
dans les nerfs conducteurs des sensations, mais dans le cer-
veau. Le mouvement pourrait se transmettre :

1¢ Aux aulres nerls sensibles; il y aurait alors confusion de
sensations ; ausst n'est-il pas surprenant que Pobservation ne
nous fournisse pas d’exemple d’un tel phénomene.

20 Au systéme du grand sympathique; une telle transmission
n‘aurait pas les inconvénients de celle indiquée en premier
lieu. Aussi se présente-t-elle quelquelois, par exemple dans la
fievre.

3o Aux nerfs moteurs. Cetle marche des choses a sa raison
d’étre ; aussi est-elle tres fréquente. Les impressions violentes
provoquent souvent des mouvements, méme dans des corps



MICRCCOSME. 679

que la vie parait avoir abandonnés. Souvent 'action est en
elle-méme un soulagement &4 la douleur ; les mouvements soni
a la fois la réaction et Vexpression de la souffrance, ou d’'une
maniére plus générale, de la sensation.

Parmi ces mouvements, ceux qui ont pour résultat une
émission de son ont une importance spéciale. La voix est un
phénomene naturel que Vesprit se borne & régulariser et i
perfectionner pour en faire la parole,

Pourquoi les animaux ne parlent-ils pas? Leur incapacité o
cel égard iternt, suivant notre auteur, & un défaut d’organisa-
tiou, résidant non pas dans les organes spéciaux de la voix,
mais dans le systéme nerveux. Les animaux doivent avoir de
la peine, d’abord i distinguer les différents sons, ensuite a les
veprocuive & leur gré.

{7esprit donne aux divers sons des significations; clest le
premier pas dans la formation de la langue. Ceite attribution,
anjourd’hui traditionnelle, était peut-étre naturelle dans le
principe. Les sons auraient eu up sens originaire et {rés sim-
ple, que la convention aurait effacé plus tard. Mais ce n’esl i
quune possibilit¢. [l est avjourd’hui bien difficilie d’aftirmer
avec certitude, & plus forte raison de relrouver ce sens natu-
rel, D’ailleurs, Uorigine des langues une fois expliquée, un
second probléme se présentera, que nous nous bornons ict o
indiquer. Comment a-t-on passé de la désignation des objets
sensibles, par laguelle on a dd commencer, & ceile des choses
suprasensibles ?

La parole est expression, non-seuiement de la pensée, mais
encore du sentiment et de la passion. Mais elle wen sauarait
étre une expression parfaitement adéquate. klle sous-entend
bien des choses ; souvenl aussi elle en ajoute, en particulier en
combinant la pensée et le sentinenl. Mais on peut dire que la
langue n’exprime rien qui s0it sans rapport avec la pensée. En
distinguant les mots, qui correspondent aux diverses notions,
en les veliant par la syntaxe, elle précise les relations entre les
notions.

I’emploi de la langue est un progrés, mais an progreés qui
présente ses dangers et qui expose i des erreurs. Ainsi, la



680 H. LOTZE.

langue a ses usages, ses tournures favorites rue lindividu
recoit toutes faites du milieu ou 1l est éleve, el auxquelles cor-
respondent certaines manieéres d’envisager les choses. Il est
presque impossible de se soustraire & Uinfluence de ces habi-
tudes, que la parole fait prendre 4 la pensée. Le danger est
grand, surtout dans les langues enfantines ei poeticues. Avee
la maturité au contraire vient la prose. Le langage s’affranchit
de certaines entraves cui Pembarrassaient & sa naissance, et
devient capable d’une plus grande précision dans Uexpression
le la penseée.

On g’est demandé si la pensée serait possible sans la parole,
et si, affirmation admise, la parole ne serait pas aussi nuisible
cque favorable & son deéveloppement. Voici quelques-uns des
mauvals coteés de langage <jul ont été signals.

Nous croyons souvent connaitre une chose alors et alors
seulement que nous en savons le nom. Le nom n’est pas tout
assurément. Kt pourtant il est beaucoup, car sans lui, notre
connaiszance ne peui étre vtilisée dans nos relations avec les
hommes. Nous ne pouvons ni la communiquey, ni la rectifier
ou l'enrichir & Paide des connaissances d’autrui.

Les phrases, a-t-on dit aussi remplacent trop souvent les
pensées. Le reproche est fonde, et bien souvent la pensée doit
rectifier 1ntérieurement une expression inexacte, et pourtant
inévitable. Ces défauls de précision proviennent généralement
de satisfactions accordées aux exigences du sentiment, au dé-
triment de celles de la connaissance.

La parole a 'inconvénient de ne présenter que successive-
ment des ¢léments qui souvent coexistent, ct de retarder ansi
la pensée. Mais ce retard est une conséquence nécessaire de la
nature de notre esprit, et ne doit pas 6étre mis sur le compte
de la langue. Il correspond a la résistance que nous rencon-
trons dans les autres domaines de notre activité; il contribue
a nous distinguer de Dieu, qui pénetre simultanément toutes
choses. Quand nous essayons de nous élever aussl a cette con-
ception supérieure qui embrasse d’'un seul regard 'ensemble
de son objet, nous sentons (ue nous ne pouvons ni la sup-
porter longtemps, ni lui donner de la précision. L'esprit de



HICROCOSME. 681
I'homme a pour élément le temps, mais non pas Uespace ; il est
capable d’avoir plusieurs tdées successivement, mais non pas
simultanément. Aussi ne peut-il porter son attention sur un
point qu’a la condition de laisser de coté tous les autres. Cet
exclusisine nécessaire nous entraine plus loin gue nous ne
voudrions aller. Souvenl nous oublions définitivement ce dont
nous voulions seulement faire momentanéient abstraction.
Le besoin de parer & cet inconvénient, de rappeler ce qui nous
echappe nous conduit & donner & nos idées une forme maté-
rielle, qui nous permet d’en considérer les diverses parties
successivement et séparément, d’'une maniere a la fois plus dé-
taillée et plus complete. Cette satisfaction, que les arts de dessin
nous procurent dans certains domaines, serait impossible sans
la parole. pour les idées qui sont exclusivement du ressort de
la pensée et de la poésie.

Nous avons vu ue la langue est Uccuvre commune de hu-
manité ; Uindividu la regoit par tradition, et ne contribue pas
ou que fort pew i sa production. Nous en pouvons dire autani
de la science, des mceeurs, des arts. Cetle ceuvre commuune
toutefois n’esi que le résultat d'activiiés individuelles, innom-
brables il est viai. (Vest dans les individus qu’il en faut chercher
le germe.

Qu’esl-ce (ui mel homme en état de connaitre et le rend &
cet égard supéricur aux animaux ? Les circonstances exte-
rieures, v compris la conformation physiologique y sont pour
gquelque chose, mais elles sont loin de tout faire. Nous devons
admettre, entre 'ime de Uhomme et celle des animaux, une
différence intrinseque : et celle-ci parait consister, non pas dans
un élément nouveau, mais dans la maniére dont les éléments
sont combinés, peul-étre aussi dans leur gualité. Le résultat,
auguel nous sommes amenés par Pexpérience, s'accorde avec
un instinct assez général qui nous fait attribuer plus dimpor-
tance a Pensemble qu’aux détails.

Cette différence intrinséque de 'Ame humaine est la vraie
cause de son développement; c’est elle quilui donne son carac-
lére, qui en détermine la direction. Les circonstances exie-
rieures son! des conditions, dont le role se borne & permetire



6R2 H. LOTZE.

ou & empeéecher, a seconder ou a entraver. Elles pourront étouf-
fer le germe, ou le laisser s’atrophier ; mais elles n’en sauraient
moditier la nature essentielle.

L’ame humuine est un toul qui a diverses taculiés; elle n’en
est pas moins individuelle ; et dans chacune de ses fonctions,
elle se retrouve tout entiére avec toutes ses facullés, ui sont,
U est vrai, plus o moins actives. Du reste, dans Udme aussi
nous apprenons a distinguer un élémeni mecanigue et un
élément spontane.

Dans les étres inanimés, les influences passées exervcent une
action sur le présent et se continuent en quelque sorle par ce
fait. Chez les animaux déja, ce prolongement cesse d’étre pu-
rement passif ; il s’enrichit d'un élement de conscience et faif
naitre le souvenir. L’homne fait un pas de plus; il arrive, a-i-
on dit, & la conscience de sa conscience, 4 la connaissance.

Le premier élément de la connaissance, c¢’est 'impression
recue du dehors; le second, c’est le fait que les irnpressions,
simultanées ou successives, sont reliées de manicre i former
I'image d’un ensemble, d'un monds. Cette opération sac-
complit d’abord & notre insu, et nous n’en percevons que le
résultat final. Plus tard, nous cherchons & nous rendre compte
des procédés de ce travail d’ordonnance. Les comparaisons, les
rapprochements et les distinctions ont toutes pour point de dé-
part nécessaire des impressions semblables ou différentes que
nous avons éprouveées. L’aveugle ne peut comprendre les cou-
leurs et leurs rapports; les calculs mathématiques n’appren-
nent rien a celui 4 qui les sens n'ont pas fuit connaitre les
unités d’ont il s’agit. La faculté d’éprouver des impressions, de
les relier et de les comparer se retrouve chez lanimal; mais
etle est trés bornée chez lui, et ne sapplique qu’a des objets
d’un intérét immeédiat et individuel. Ce qui distingue Phomme,
c’est la curiosité, 1z besoin de savoir pour savoir, le tait de s’in-
téresser ades choses qui n'ont qu’une utilité générale et éloi-
gnée; c’est cette activité naturelle de I'esprit qu’on ne satisfait
qu’en alimentant.

Mais I'homme n’a pas seulement besoin de savoir; il a besoin
aussi d’agir, de laisser une empreinte sur le monde extérieur,



MICROCOSME. 683

ne fit-ce que par une destruction. Avec le temps ces deux
besoins se réglent, se concilientenire eux et avec d’autres; on
apprend ales satisfaire de maniére a4 en satisfaire d’autres du
méme coup. (est ainsi (que le choix d'une carriere discipline
notre activité. D’autre part, Pimpuissance de Uenfance, qui
nous oblige & considérer les choses comme elles sont sans les
changer, facilite beaucoup édacation.

Les impressions une fois données par le monde extéricur,
nous apprenons a les grouper, a découper dans le grand en-
semble général de petiis ensembles particuliers. Nous distin-
guons d’abord les individus, composés de plusieurs parties qui
nous procurent des unpressions différentes, mais qui se présen-
tent toujours reliées les unes aux autres. Les individus une fois
distingués, nous reconnaissons chez un certain nombre d’entre
eux des caractéres communs, qui nous conduisent a la déter-
mination des espéces. Les animaux doivent étre capables d’ac-
complir cette opération, sans laquelle ils ne pourraient recon-
naitre leurs ennemis ni leurs aliments. Mais 'animal ne s'éleve
pas jusqu'a ce qui fait I'essence de la pensée suivant M. Lotze.
Il ne sait pas subordonner le particulier au général comme I'ef-
fet & sa cause, et classer les élres en conséquence.

Les notions d’événements, de rapports, se forment de la
méme maniere que celles de choses, avec moins de clarté peut-
étre en raison de la nature de 'objet.

M. Lotze nie absolument 'existence de notions innées, indé-
pendantes de 'expérience. Les soi-disant idées innées sont des
habitudes de I'esprit, contractées sous U'influence d’une néces-
sité d’abord inconsciente, et dont on ne se rend compte que
plus tard. La tentative de dresser une liste de ces idées que
tous sont censés apporter au monde en naissant a toujours
échoué. Et cependant, la rédaction du catalogue n’eat pas été
difficile si la chose eut existé.

Beaucoup de ces prétendues idées innées ne sont que des
résultats empiriques auxquels on attribue un caractere de néces-
sité que rien ne justifie. D’autres sont des postulats, érigés en
axiomes sans plus de raison. Dans les deux cas, nous les croyons
innées parce (ue nous ne nous rendons pas compte de leur



(SR ¥/) H. LOTZE.

origine et de leur véritable nature. Celles qui méritent le now
(que nous leur donnons ne sont que des applications du principe
du tiers exclu, en vertu duquel les choses ne peavent pas ne pas
etre ce qu'elles sont. Si en effetles choses se contredisent elles-
mémes, il ne saurail y avoir de vérité; I'exclusion de la contri:-
diction est ’ame de la connaissance, le fil conducteur qui nou-
permet de trouver les lois du monde. La croyance en ’existence
d’une vérité, en 'absence de contradictions absolues dans les
choses s’imipose donc & nous, dés que nous voulons agir. Mais
nous ne savons point quelle est cette vérilé, et nous commet-
tons & chaque instant des erreurs.

Le principe du tliers exclu n’est pas la substance essentielie
de la science; il n’en est que la condition ; 1l se borne & ordonner
les matériaux fournis par Uexpérience, et dont la science ne
peut se passer. (est & tort qu’on a essayé de faire sortir toutes
nos connaissances de ce principe comme d’un germe.

Le travail de la connaissance consiste ausst en grande parvtie
4 camener la masse des phénomeénes a un petit nombre de types
connus, & expliquer par un minimum de lois générales la foule
des faits qque nous observons autour de nous.

La science, la distinction du vrai et du faux, possede une 11i-
portance incontestable. Et cependant, ce n’est pas en elle, ¢’esd
dans la faculté que nous avons de joun et de souttrir, que résiude
Pessence denotre étre. Gest cette faculté qui est la source de
nos appréciations sur les personnes el sur les choses, des bufs
que nous nous proposons, des devoirs que nous nous croyons
imposc¢s. A cel égard, nous ne nous distinguons de ammal que
par ladongueur de nos vues. Cela n’empéche pas Uhumanite
d’avoir cru de toul temps & une ol morale el & une révélaiion
religieuse ul doivent régler notee conduile. Ges deux facleurs
nous ont-ils été donnés complets dés lorigine, ou onl-ils &t
produits graduellement dans le cours du développement de
Phumanité? On admet volontiers la premiére alternative ; muus
I'étude apprend & s’en défier. Nous arrivons 4 nous convaincrs
(u’a ce pont de vue comme & beaucoup d’autres, nous navons
en nows qu'un germe. Celul-ci doil étre développé et 1l a besou
pour cela du concours de Yexpérience.



MICROCOSME, 685

Ce germe, c’est le sentiment de la souffrance et de la jouis-
sance, (ui est aussil’unique mabile de tous nos actes. Cette déno-
mination, en effet, doit étre exclusivement réservée aux mani-
festations de notre moi qui sont motivées par une soufirance a
éviter, oupar une jouissance & obtenir. Les différences entre
les étres moraux proviennent de deux points seulement: d’a-
bord du plus ou moins de perfection des moyens qu’ils em-
ploient pour atteindre leurs buts; ensuite de la variété de ces
buts, c’est-a-dire des sources de jouissance et de souffrance,
lesquelles ne sont pas les mémes pour tous. C’est ce second
point seul que nous avons & examiner ici.

Le fait de procurer une jouissance ou une souffrance dépend
du rapport existant entre le sujet et objet. Les choses sont
bonnes ou mauvaises suivant les circonstances de celui qui les
apprécie. Cette idée a été souvent méconnue. Souvent aussi
elle a été défigurée : on a dit que les objets sont bons ou mau-
vais suivant les rapports des éléments dont ils se composent. On
a été conduit par la a attribuer aux choses des qualités indé-
pendantes de tout rapport avec un sujet, et & nier toute con-
nexion entre les obligations morales et 'avantage de celui a
qui elles sont imposées. Cette tentative d’isoler le devoir de
Pintérét n’a pas réussi. Kant, en formulant la loi générale qui
doit régler notre conduite, a eu la franchise d’avouer qu’il n’a-
vait pas trouveé la raison en vertu de laquelle I'observation de
cette loi est obligatoire pour nous. La loi morale n’est que la
substitution d’un utilitarisme large et élevé a4 un autre qui est
bas et mesquin. L’idée de souffrance et de jouissance lui est
indispensable. Ne faut-il pas, en mettant les choses au pire,
rwau moins Dieu trouve son bon plaisir & notre obéissance?
Le principe de U'intérét est au fond de tous les systémes de mo-
rale; il est seulement tantol avoué, tantot déguisé. Des qu’on
essaie de s’en passer, on tombe dans une aberration que nous
ne saurions mieux désigner que par le terme de docirinarisme,
bien que notre auteur ne paraisse pas connailre ce mot. L’in-
fluence ficheuse de ce travers s’est fait sentir particulierement
en esthétique et en politique. Elle a fait naitre des chefs-d’ceun-
vre qui ne plaisaient & personne, et (ui cependant devaient

C. R. 1870. 34



686 H. LOTZE.

étre magnifiques; ils étaient faits suivant toutes lesrégles. Pour
certaines gens également, la meilleure des constitutions n’est
pas celle oli Von se trouve le mieux, mais celle qui est le plus
conforme & leurs principes de prédilection.

Les dmes naivesignorent ces scrupules de désimtéressement.
Se faire du bien a soi-méme leur parait une chose «qui est tres
naturelle, mais qui n’a aucun merite. Faire du bien avx autres
est pour elles le résumeé de ta morale. Elles agissent en consé-
(quence, souvent toutefois sans s’en douter. L’homme a Uins-
tinct de la solidavité, du lien qui le rattache, comme tous les
autres étres, a un ensemble plus grand. Contiant dans cet ins-
tinct, il observe cervtaines lois qu’il trouve dans sa conscience
oun dans la tradition, sans en voir Putilité, mais sans douter
qu’il N’y en ait une. M. Lotze n’entend point dive toutelois que
nous devions chercher le plaisir & tout prix et sous quelque
formme que ce soit. Il v a diverses classes de jouissances; et
nous devons préférer les satisfactions générales et durabies a
calles qui sont particulieres et éphémeéres. On évite ainsi I'é-
goisme, et 'on subordonne les jouissances Jes unes aux autres.
On atteint les seuls vésultats que puisse se proposer un sys-
terme moral quelconcue. Seulement, on commence pav aban-
donner a la conscience de chague ndividu le soin d’établir la
hiérarchie des =atisfactions ; plus tard, on comprend quil y a
I un ordre naturel et un principe qu’il ’agit de decouvrir.

L jouissance sensuelle est la cause premiére, le but origi-
naire de toute notre activité. Mals pour atteindre ce but, il y a
des conditions a remplir, des travaux i exécuter, «qui donnent
un aliment & notre activité, En outre, ia maniére dont nous
nous procurons ces joulssances est de nature a exercer une
mfluence sur le jeu de nos fonctions organiques, el par consé-
quent sar notre bien-étre général. Ces préparatifs et ces con-
séquences peuvent devenir une source de satisfactions plus
pures et plus durables que le plaisir sensuel, lequel est tou-
jours intermittent et passager.

Bien que soumises & certains principes ¢ui restent les mémes
pour tous, la jouissance et la souffrance varienl cependant
dans les détails suivant les individus. La cause de ces variations



MICROCOSME. 687

;
doit étre cherchée surtout dans P'intensité des impressions ;
celles-ci, trop fortes pour les uns, bien proportionnées pour
les autres, procureront des souffrances aux premiers, et des
jouissances aux derniers. Les impressions trop faibles ne seront
senties par personne; celles au contraire ui sont excessives
seront pénibles pour tout le monde. Il résulte de la que les
causes de souffrance ont un caractére plus général que celles
de jouissance.

Il est vral que ce qui plait & 'un peut déplaire a 'autre. Aussi
devons-nous respecter les appréciations d'autrui. Mais ce res-
pect n’est pas naturel & 'homme et doit en général étre pro-
duit par 'éducation. Nous sommes originairement enclins &
vouloir imposer notre maniére de voir a auirui. Aussi la con-
formite et la difformité des gotts sont-elles des sources de
rapprochement et d’éloignement, d’amour et de haine. De 1a
entre les races, les partis, etc. des hostilités bien fondées, lors
méme qu'on ne se rend pas compte de leurs raisons d’étre.

Tant que I’éducation n’est pas venue perfectionner ’homme,
notre activité ne saurait avoir d’autre mobile naturel que I'é-
goisme nu. Mais tout étre cqui vit dans la sociéte subit I'influence
de son 1nilieu, recoit une espéce d’éducation et voit attéenuer
la’crudité de son égoisme. Celui-ci, en outre, se contredit son-
vent lui-méme et se trouve conduit par 1a & faire sa propre
éducation.

La recherche du moi ne peut jamais se dégager entiecrement
d’un besoin de solidarité, de communauté. Nous cherchons &
faire sentir notre supériorité, mais seulement sur des étres
semblables & nous, et par des qualités que beaucoup d'autres
estiment, cherchent & avoir, possédent seulement @ un degre
moindre que nous. (Vest une petite satisfaction que de passer
pour un savant chez les artistes et pour un artiste chez les
savants. Aussi souffrons-nous quand notre point de vue n’est
pas partagé par autrui. C’est la I'élément respeclable du fana-
tisme. Nous croyons avoir découvert une chose qui est vraie
pour tous et nous sommes inguiets de voir que cetie vérite
n'est pas reconnue par les autres.

Une seconde manifestation del'instinct de solidarité se trouve



688 H. LOTZE.

dans le besoin qu’éprouve l'égoisine de se légitimer en dou-
nant &4 ses actes un caractere d’intévét général. Ce tempéra-
ment, qui prend naissance dans lintimité de la conscience,
acquiert tres vite un caractére extérieur. Nous sentons le
besoin d’avoir des témoins de notre supériorité, méme la
plus brutale. C’est 14 le point de départ de la puissance de l'o-
pinion publique, appelée & grandir de jour en jour avec le
développement de la société et de la civilisation. Le besoin des
hommes de s’appuyer les uns sur les autres, de rendre mnéme
hommage & la supériorité du prochain tout en cherchant a la
faire disparaitre est la base de la morale et du respect de l'au-
torité. L'immoral, c’est d’abord ce qui déplait & nos sembla-
bles; plus tard seulement, on arrive & comprendre que 'im-
moral est mauvais en lui-méme.

Dans les premiers temps de la civilisalion, les prescriptions
de la morale ne prenaient pas, corame dans notre civilisation
chrétienne, la forme de principes déterminants de la volonté
et du sentiment intime. Elles n’étaient pas encore ramenées &
des régles générales, et se présentaient comme le résultut
d’expériences faites, comme des exigences des circonstances
extérieures avec lesquelles elles varient. Ce (ui fait la force de
la morale, c’est qu’elle est le résultat de 'expérience de Lous,
dans tous les temps et tous les pays. Et comme les mémes
circonstances appellent les meémes actes, il se forme parmi
ceux qui se trouvent dans les mémes conditions une tradition
harmonique, laquelle vient s’ajouter aux circonstances comme
I'inertie au moteur primitif, pour nous pousser toujours plus
dans la méme direction. G'est l'origine des moeeurs, des faits
dont plus tard la morale fournira la théorie.

Toutefois, les meeurs et la morale ne sont point infaillibles.
Eiles sont sujeties & bien des erveurs, qui renferment peul-élre
toujours un c¢lément de vérité au fond, dans l'intention, et qui
viennent surtout de ce quon ne comprend pas le but et lu
valeur de la vie humaine. Cette possibilité d’errcur unie a la
diversité¢ des circonstances et aux usages contradictoives qui
en résultent, tait naitre des dissidences d’opinion, nous conduit
a révoquer en doute la légitimité des prescriptions de la cou-



MICROCOSME. 689

tume, puis a chercher par la réflexion des principes de conduite
moins incertains. Ce travail aurait pu prendre deux direc-
tions différentes, considérer soit les actes, soit 'étre agissant.
(Yest & ce darnier point de vue qu'on s’est généralement placé.
On v a trouvé l'occasion d’une nouvelle bifurcation. Les uns
ont cherché & dresser la liste des besoins et des aspirations de
I'homme pour leur donner la satisfaction la plus compléte pos-
sible. Les autres se sont préoccupés de la dignité humaine et
ont prétendu la prendre pour regle. Mais pour comprendre
celte dignité, il faut nous rendre compte de notre destinee, et
du role qui nous est assigné dans la grande ceuvre a laquelle
nous sommes appelés a collaborer. C’est sur ces points que la
religion veut nous renseigner. Elle entreprend la une tache qui
présente des difficultés et des chances d’erreur; car, s’il est
généralement reconnu que la destinée de ’homme est d’accom-
plir la volonté de Dieu, rvien ne nous garantit que nous ne nous
meprenons pas sur le contenu de cette volonteé.

La détermination de la vérité morale est donc le résultat de
la production et de la sélection de préjugés enfantés par le
concours des aspirations et des expériences. Nous voyons nai-
tre d’abord, comme unc chose évidente, la croyance en 'obli-
gation ou le devoir. Quels sont maintenant nos devoirs ? Ici les
opinions varient suivant les circonstances et font naitre beau-
coup de dissentiments et de contradictions sur les prescriptions
de la morale. On réussit encore & s’entendre sur les exigences
de la coexistence, sur les limites que nous devons nous impo-
ser pour faire place & autrui. Mais laccord est moins complet,
peut-¢ire parce qu’il est moins nécessaire, dés qu’il est ques-
tion de 'usage & faire de la liberté quinous reste, des buts que
chacun de nous doit se proposer. Pour éclaircir ces questions,
il faut de grands efforts d’intelligence et les secours de la
science. Le senliment naturel est ici indispensable sans doute,
mais il est loin d’étre suffisant.

Nous jouissons donc et nous souffrons comme les animaux ;
mais nous sommes seuls & avoir conscience de I'existence d’une
loi supérieure que nous sommes tenus d’observer ; nous som-
mes seuls & avoir conscience des prescriptions de Ulnfini,



690 H. LOTZE.

c’est-a-dire de Dieu. Cette connaissance est ce qui distingue
I’esprit de I’homme de 'dme des animaux. Or, nous en avons
en nous, dans nos aspirations, la condition nécessaire ; mais
elle ne peut naitre et se développer sans I’expérience.

Vi. LE COURS DES CHOSES.

La nature exerce sur ’homme une influence pratique et une
autre poétique : elle lui fournit les moyens matériels d’entrete-
nir et de développer son existence; mais elle est aussi pour
son esprit une source de culture et de jouissances immédiates.
Ciette action poétique est incontestable ; mais l'importance en
a eté souvent exagérée. Sous la conduite de I'imagination, on
s’est laissé aller & des assertions que l'expérience est loin de
confirmer. La géographie physique et la météorologie ne suf-
fisent pas, bien s’en faut, & expliquer tous les événements de
I'histoire, ni les différences qui existent entre les peuples.

Il ne faut pas croire non plus, comme on le fait trop volon-
tiers, que les dges moins civilisés aient plus joul que le ndtre
de la nature, aient vécu avec elle dans une intimite plus
grande. Pour gotter la nature, pour savoir en faire un moyen
d’éducation, il faut cette culture de 'esprit et du ceeur que le
commerce des hommes peut seul donner. Les satisfactions
procurées par la contemplation du monde extérieur sont d’ail-
leurs trés passageres; elles ne satisfont que pour un instant
I'incessante activité de notre esprit. Aussi linfluence éduca-
trice de la nature doit-elle étre cherchée plutot dans la face
pratique et utilitaire, dans le champ de travail & exploiter que
dans le coté poétique, dans le paysage. La nécessité de réussir,
et pour cela de prévoir et de savoir, est une meilleure ¢école
que la contemplation ; celte derniére est plutdt une récréation.
Vest le besoin que nous avons de la coopération de la nature
qui nous conduit & chercher des lois sur lesquelles on puisse
compter, et qui nous force & croire & un ordre universel et
éternel du monde. Le sentiment du beau est simplement une
conséquence de la conscience de cet ordre et de la souffrance



MICROCOSME, o9

qui résulte pour nous du désaccord entre cet ordre et notre
volonté.

Nous avons vu l'esprit et la matiére réagir I'un sur lautre,
et cependant conserver 'un vis-a-vis de laulre une grande
indépendance, suivre chacun leurs lois particuliéres et diffe-
rentes dans les modifications gu’ils éprouvent par l'effet 'un
de Tautre. ’homme n’est point non plus le simple reflet du
monde extérieur; il en subit 'influence sans doute, mais il fa
subit & sa maniere et suivant les lois de son étre. Aussi la con-
naissance de la nature d’un pays ne suffit-elle point a expliquer
le caractere de 'habitant.

Il nous faut donc examiner aussi quelles sont les circons-
tances intérieures, propres & I’homme lui-méme, qui influent
sur le développement de celui-ci.

M. Lolze parte d'abord des tetnpéraments. Lesanguin corres-
pond & Uenfance; il est tres impressionnable, ce qui facilite
beaucoup Uéducation premiére. Le mélancolique ou sentimen-
tal rappelle la jeunesse ; il nous montre 'homme commencant
a avoir conscience et & prendre possession de lui-méme, a faire
un choix parrni ses impressions, a4 entretenir les unes et & dé-
tourner les aulres, & se soustraire par ! aux influences exte-
ricures et & devenir plus constant. Il vit cependant encore dans
le présent ; il a le sens poétique et esthétique développé un peu
au détriment du sens pratique. Il comprend le bien et le beau
mieux que le nécessaire, que le devoir. Le bilieux a le carac-
tere de 'age mar. Ici, la volonté, développée parfois jusqu’a
I'obstination, est d’'un puissant secours pour la vie pratique;
mais elle serait un grand obstacle pour I’éducation. Le phleg-
matique fait songer a la vieillesse ; ce tempérament peut dégeé-
nérer en paresse, physique ou intellectuelle. Mais il peut étre
dil aussi au calme d’une Ame qui a appris & dominer ses im-
pressions et ses désirs, & les équilibrer, a les diriger sans les
annuler, & ménager ses forces en les empéchant de se depen-
ser inutilement. Le type idéal de ce tempérament, accessible &
ceux-1d seulement qui ont traversé les orages de la vie, auquel
la jeunesse serait peut-étre ridicule de prétendre, et qui est
sans doute le dernier terme de léducation d’'une vie entiere,



692 H. LOTZE.

procure probablement, non pas le plus de gloire, mais le plus
de vrai bonheur.

Cette concordance avec les 4ges n’est pas absolue; les cir-
constances physiologiques et historiques des individus font sou-
vent prédominer un tempérament pendant toute la vie.

Notre auteur passe ensuite 4 la caractéristique des sexes. ll
nous montre la femme moins forte, mais plus souple, s’accom-
modant mieux aux circonstances, et cherchant surtout a se faire
aimer. [’homme veut plutdt éire respecté ; son esprit est tourne
vers ce ul est général et absirait, vers le vrai. Sa compagne,
au contraire, affectionne plutot le beau, et ce qui est complet et
concret. L’homme estime et ménage le temps, comme la fernme
I'espace.

M. T.ntze croit aussi # une influence de la vace sur la nature
psychique; mais 1l ne s’étend pas sur ce suje!, sur lequel,
pense-t-il, nous n’avons pas encore assez de connaissances par-
ticuliéres.

Nous avons dit, plus haut, que le sens moral et la conscience
se développent graduellement. Ce qui satisfait amplement une
épogue est tout & fait insuffisant pour une autre. Cette longue
éducation, qui nous impose chaque jour de nouveaux devoirs,
nousfait perdre, pensons-nous, bien des avantages naturels que
nous nous surprenons a regretier. Mais ceux qui se plaignent
des charges de la civilisation, oublient les bienfails dont ils
jouissent en retour. Un détail les choque, et ils perdent de vue
’ensemble qui les protége et qui exige ce détail pénible. 11 n’y
a pas lieu de trop s’en étonner. L’homme remplit en général
son devolr sans en comprendre le but, uniquement sousla pres-
sion desinstitutions et de Uopinion publique. L’intelligence du
motif des obligations qui nous sont imposées supposerait une
connaissance approfondie du mécanisme considérable et com-
phiqué de la société. Or, une telle connaissance n’est accessible
qu’a un petit nombre de privilégiés.

M. Lotze prouve, en alléguant un grand nombre de faits, que
la conscience morale varie suivant les temps et les circons-
tances. Les différences que présentent les hommes relativement
au choix de la nourriture, au gouit de la propreté et de la véra-



MICROCOSME. 693

cité, qu’on peut appeler la propreté morale, lui fournissent
un grand nombre d’exemples. Notre auteur attire aussi l'at-
tention sur la constance, dont la fidélité n’est qu'une des appli-
cations, et qui distingue 'homme cultivé du sauvage et de l'a-
nimal. Nous devons apprendre & maitriser nos impressions et
nos impulsions ; sinon, on ne comptera passur nous, on ne fera
rien pour nous, et nous nous trouverons ainsi en dehors de la
communion des gens civilisés. Un auire caractére de supério-
rité morale, c’est la pudeur. Celle-ci ne réside pas toute dans
le sentiment qui regle les rapports des sexes entre eux. Elle se
manifeste aussi dans la répugnance qu'un homme bien élevé
éprouve a faire parade de sa supériorité, et dans les efforts qu’il
fait pour la dissimuler. La vraie pudeur est éminemment chari-
table. Elle consiste a éviter, aussi bien d’humilier que de scan-
daliser le prochain.

A ce propos, notre auteur est conduit 4 distinguer deux es-
péces d'individus et de peuples, vivant les uns pour leur propre
développement, les autres pour 'accomplissement d’une tache.
Les premiers voient le but, mais le manquent parce qu’ils né-
gligent les moyens. Les autres, & force de se préoccuper des
moyens de I'atteindre, oublient le but, dont ils se rapprochent
pourtant souvent sanss’en douter. Les premiers compromettent
le succes par le manque de fond, les autres, pardes défauts de
forme.

Pourquoi maintenant sommes-nous poussés dans cette voie
laborieuse, mais fructueuse de la civilisation? Nous n’en savons a
peu prés rien, et du peu que nous en savons, nous ne pourrons
parler que dans le troisitme volume, & propos de I’histoire.
C’est & ce moment également que nous pourrons examiner si
a chaque progrés correspond nne augmentation de bonheur.
Quoi qu’il en soit, la valeur de la civilisalion pour I'éducation
de 'homme est incontestable.

Un des premiers pas de homme dans la voie de la civilisation
consiste a s’attacher & une parcelle du monde de la matiere et
de celui de Pesprit. Nous nous rapprochons ainsi de la nature
et de la société, tout en cessant de nous sentir écrasés par elles
comme au temps de notre isolement. C’est ainsi que I’homme



694 H. LOTZE.

se crée une propriéte, qu'll acquierl une famille et une patiie
avec leurs traditions et leurs espérances, leur passé et leur
dvenir.

Les animaux eux-memes ont, en quelque sorte, une patrie,
an domicile : eux aussi obéissent a cette loi en vertu de laquelle
nous nous trouvons plus a l'aise dans un milieu qui nous est
connu. Chez 'homme, ce besoin, souvent neutralisé par celui
d’agir et de connaitre, par 'esprit d’aventure, est renforcé par
le désir de jouir des fruits de son travail, et Ia nécessité ou il
est mis par la de concentrer ses efforis sur un certain point.
La vie des chasseurs n’est pas favorable & ce besoin de locali-
sation ; elle ne developpe guére (ue la ruse et 'impétuosité. La
division du travail, lesrelations commerciales y sont & peu preés
nulles. Ce sont 14 des conditions trés peu favorables a la civi-
lisation.

Les peuples pasteurs sonl plus avancés; ils ne se bornent
pas a détruire, mais s’étudient & produire. La persévérance ac-
tive remplace la patience inerte du chasseur. La vie devient ré-
ouliere ; avec la propriété mobiliere privée et la propriété im-
mobiliere publique, nous voyons apparvaitre les idées de meé-
nage et de sociéte.

Une civilisation un peu compléte suppose un peuple séden-
taire et laboureur, un peuple qui, trop nombreux pour ses
étroites limites, a dit se soumettre a un ordre séveére pour trou-
ver place, a dd, pour subsister, apprendre & tirer tout le parti
possible d’un territoire restreint. Il faut chaque jour plus de
discipline, de persévérance, de régularité. I’homme se rend
indépendant de la nature par le fait méme qu’il se fixe sur un
point pour la mieux dominer. La maison qui abrite 'homme
contre les intempéries et lui permet de jouir ou de travailler en
paix, est le symbole de cette indépendance réelle, cachée sous
une dépendance apparente. La fixation du travail sur un point
contribue aussi beaucoup & la naissance des beaux-arts.

La famille participe a la gradation que nous venons d’esquis-
ser. Chez les chassewrs, elle n’est qu'un embryon, guére plus
développé yue chez les anumaux; elle s’épanouit chez les pas-
teurs ; chezles laboureurs, elle se compléte et se limite tout a



MICROCOSME, (95

la fois par I'état. Comme l'individu a besoin de la famille, la fa-
mille aussi veut se sentir entourée, appuyée, tempérée par une
société plus vaste.

Un autre facteur important du progreés social, ¢’est la division
du travail. Celle-ci spécialise les hommes et fait qu’ils ont une
habitude plus exercée et une expérience plus consommée de
leur travail; elle les diversifie et les met en état de mieux se com-
pléter et de mieux échanger. Mais ces deux avantages sont en-
tourés d’écueils qu’il s’agit d’éviter. La spécialisation peut con-
duire & un développement incomplet et exclusif; la diversifi-
cation peut détruire 'unité nationale, amener des conflits d’inté-
rét; elle peut faire disparaitre cette conformité d’opinions qui
sert a la fois de frein et de point d’appui & lindividu, qui nous
affranchit des souffrances du doute et nous rend la tenue morale.

Plus les relations entre les hommes deviennent étroites et fré-
quentes, plus elles ont besoin d’étre ordonnées et régularisées.
La société prend conscience et possession d’elle-méme et devient
I’état ; la coutume devient la loi. Mais les exigences de la so-
ciété augmentent aussi. (Cest un mal sans doute, mais un mal
nécessaire qu’il ne faut pas regretter §'il est compensé par des
avantages majeurs.

Un reproche grave qu’on fait au progres social, c’est que ses
charges pésent sur tous, tandis que ses avantages ne sont ac-
cessibles qu'a un certain nombre de privilégiés. Il y a sans
doute des inégalités qui peuvent devenir dangereuses et qu’ilfaut
travailler & faire disparaitre. Mais il faut reconnaitre, d’autre
part, que la position des déshérités eux-mémes s’est probable-
ment améliorée aussi, bien qu’a un degré moindre ; il faut re-
connaitre, en outre, que ceux qui restent en arriere, y restent
en grande partie par leur faute.

En tous cas, Vordre social fait, & bien des égards, violence &
Pindividu, et lindivida a le droit de se défendre contre des at-
teintes injustifiées a sa liberté. I a le droit de chercher a modi-
fier la société pour en augmenter les services ou en diminuer
les charges. L’ordre social ne repose que sur les individus et
n’existe que pour eux. Une pareille théorie, semble-t-il, doit
conduire en pratique & la révolution en permanence. Il n’en est



696 H. LOTZE.

rien pourtant. Nous nous devons a nous-mémes de mettre de
I'unité dans notre conduite, de nous conformer & nos antéce-
dents. Pour la société aussi, se metire en contradiction avec
soi-méme est un mal, nécessaire seulement dans des cas excep-
tionnels. Comme '’homme cultivé, une société avanceée ne vit pas
seulement dans le présent; elle doit tenir comple des expé-
riences des ancétres et des besoins de la postérité, sous peine
de compromettre gravement son existence.

Un dernier probléme nous reste & examiner. Pouarquol
sommes-nous au monde, et la vie vaut-elle la peine qu’elle
donne ? Telle est la question que doit nécessairement se poser
tout homme qui réfléchit, (que, dureste, son existence soit facile
ou pénible. Sur lesecond point, il est difficile de ne pas répon-
dre négativement, d’autant plus que bien peu d’Ames peuvent
prendre part aux espérances et aux consolations que fait naitre
Phistoire, le spectacle des dispeunsations de la Providence a 1'é-
gard des hommes ; bien peu arrivent & comprendre qu’il n’est
gucre de souffrance qui ne soit pas le salaire d’une faute. Nous
ne prétendons point, du reste, donner la solution des problemes
que nous venous de formuler; mais ce sont des faits psycholo-
giques dont 'examnen renire dans le cadre que nous nous som-
mes trace.

[l y a une étrange opposition entre lidée speculative que
nous sommes disposés a nous [aire de I'nomme, et ce que nous
révele expérience. Aussi n’est-il ni rare ni surprenant de vowr
un méme esprit véunir en lui 'amour de 'humanité en général
et le mépris des hommes en particulier. [’homme est le cou-
ronnement du monde sensible ; ne voyant rien entre luiet Dieu,
nous oublions facilement I'abime qui les sépare. Mais si, au
lieu de contempler 'homme dans ses rapports avec le Créateur,
nous le considérons comme un des atomes de ’humanité, du
regne animal, de la nature, nous sommes alors frappés de s
petitesse. Nous nous demandons s’il n’est pas simplement une
manifestation éphémére de la force créatrice, qui le fait sortir
un instant du néant pour I’y rejeter bientot & toujours. Cette
maniére de voir n’a peut-étre jamais prédominé dans 'huma-
nité ; elle n’en a probablement jamais été complétement ab-



MICROCOSME. 697

sente. Elle se manifeste chez le vulgaire par l'indiftérente ré-
signation avec laquelle il souffre la vie; chez quelques pen-
seurs, elle s’est réfléchie, a pris conscience d’elle-méme, a en-
fanté les divers systémes panthéistes et matérialistes. Ceux-ci
n’ont guere eu d’action que lorsqu’ils se sont trouvés appuyeés
dans les masses par le sentiment correspondant que nous ve-
nons de signaler; ailleurs, ils ont été étoullés par la voix impé-
rieuse des probléemes pratiques et des exigences de la civilisa-
tion. Car pour travailler, I'homme a besoin d’avoir foi en la
persistance de son étre, et les considérations par lesquelles on
a voulu remplacer cette croyance, le souci de la dignité pro-
pre par exemple, ne supportent pas un examen sérieux. D’ail-
leurs, nous ne pouvons pas nous representer que nous n’exis-
tons pas. Ce sentiment peut étre contraire & la vérité comme il
peut lui étre conforme. Ce qu’il v a de certain, c¢’est que nous
I’'éprouvons, et qu’'il nous accompagne & travers loute la vie.
Notre esprit est toujours sollicité par deux conceptions oppo-
sées: tantot il se croit chargé d’accomplir dans le monde une
mission éternelle ; tantotil se considére comme un phénomeéne
indifférent el sans but. Ces deux conceptions engendrent deux
extrémes qui se touchent souvent, la superstition et I'incrédu-
lité. La premiere s’empare de nous quand nous nous sentons
isolés en face de la puissance mystérieuse qui régit le monde,
a linflucnce de laquelle nous ne pouvons nous soustraire et
dont nous ne savons pas ce que nous devons attendre. Ce sen-
timent 2 prédominé a certaines époques, et n’a été compléte-
ment étranger & aucune; il change de forme suivant les cir-
constances. L’équilibre des deux tendances opposées se trouve
dans le sentiment religieux, qui peut-étre ne s’empare jamais
de 'homme que d’une maniére intermittente. CGe sentiment
combine la conscience de notre faiblesse et la foi en une mis-
sion éternelle; il relie notre existence terrestre et passageére
avec Pensemble mystérieux du monde; il en rehausse la valeur
en la présentant comme la préparation & une vie meilleure.
Nous avons vu pourquoi 'esprit de 'homme est exclusif, ne
voit bien un point qu’a la condition de faire abstraction des au-
tres. Le sentiment religieux cherche & concilier les concep-



698 H. LOTZE.
tions les plus opposces qui se disputent notre esprit. Aussi
n’est-il possible qu’a certains moments de solennité et de con-
templation. Mais dans laccomplissement de notre tiche de
tous les jours, force nous est de nous appliquer & un détail et
de renoncer i voir les autres.

HENRT BROCUER.

(e résumé du troisiéme volwme parailra prochainement.)



	Microcosme [suite]

