Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 2
Autor: Dufour, J. J. / Pichler, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ

PAR

A PICHLER'

SFCONDE PARTIE.

Des deux volumes qui forment 'ouvrage de M. Pichler, le
premier nous a présenté les grandes lignes de la théologie de
Leibniz. Le second se rapporte essentiellement & sa position
comme théologien de transaction entre le catholicisme et le pro-
testantisme. Sans faire de réserve pour un article sur I'escha-
tologie, qui rentre de fait dans les sujets de controverse con-
fessionnelle, on peut considérer cette deuxiéme partie comme
un ouvrage spécial sur I'église d’aprés Leibniz.

L’église en général, ses rapports avec I'état, son autorité
dogmatique, les sacrements, le culte chrétien, ’eschatologie,
les tentatives iréniques de Leibniz, tels sont les articles du
programme dont nous avons & esquisser le développement.

I. L'église en général.

§ 1. La véritable église de Christ.

Toute définition de I'église dépend du courant de pensées
que suit le théologien qui la donne. Elle variera pour lui selon

* Die Theologie des Leibniz, u. s. w., von D A. Pichler, Oberbibliothekar der
6. k. B. in St.-Petersburg und corresp. Mitglied der Akademie der Wissenschaf-
ten in Miinchen. Zweiter Theil. 1 vol in-8°, de xx11 et 539 pages.



596 A. PICHLER.

qu’il se raltachera a 'une ou & autre des deux tendances sui-
vantes : 1° La tendance théocratique, juridi(que, gouvernemen-
tale, qui voit avant tout dans Uéglise une institution sociale
rentrant , malgré son caractere religicux, dans le domaine
général de la,politique ; 20 la tendance spiritualiste, (ui respecte
avanl toul dans Uéglise un royaume confinant au monde invi-
sible, la société des dmes soumises librement & 'empire de
Jésus-Christ, le royaume de Dieu. Ces deux tendances ne g'ex-
cluent pas toujours d’'une maniére rigourcuse. Quoique la pre-
miere méeriie de nos jours un jugement sévere el définitif], son
régne dans le passé a eua sa raison d’étre & un poini de vue
historigque et pédagogique. La seconde de ces lendances eut
des représentants bien avant la rétormation. On put espérer,
un moment, qu’elle préovaudrait. Au lien de cela, Pon vit se
produire contre elle une réaction perséveérante el violente qui
dure encore et qui sévissail trés particulierement an XVIIe
siecle.

Appelé par les circonstances el condull par un impéricux
besoin de vérité i se poser les questions contessionnelles d’une
manieére aussi indépendante que possible, Leibniz prit une
attitude gue nous ne pouvons bien comprendre gqu’en nous
demandant préaiabliement a laquelle de ces deux tendances il
se ratlachait,

Un savant biographe, M. Guhrauer, Pa regardé comme do-
miné par des arriere-pensées théocratiques. Cetle assertion
serait incontestable si nous nous en tenions o certans docu-
ments ol se trouvent des assimilations de la crudité la plus
bizarre entre le domaine ecclésiastique dans ses régions les
plus spirituelles el le domaine juridique dans son maltérialisme
autoritaire. Mais, sans nous donner la peme de prévenir une
interprétation trop sévere, et abandonnant une question de
détail, nous devons distinguer deux grandes époques dans la
vie intellectuelle de Leibniz. Jusqu'a Uige de quaranle ans,
reconnait-il lui-méme, Uidée de la liberté morale, dont il ful
plus tard un fervent apotre, 'avait trop peu frappé. Les matheé-
matiques et la jurisprudence lui montraient partout la néces-
sité et autorité. Or ¢’est précisément pendant cette premiere



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 597

époque qu’il pencha le plus visiblement du coté des idées théo-
cratiques , tout en repoussant les prétentions du despotisme
ultramontain. Le systéme hiérarchicque lw plaisait plus que le
territorialisme protestant, il lui paraissait sanctionné par une
tradition remontant jusqu’a cette Rome impériale ou Pon cher-
chait Uorigine de tant de droits. Le catholicisine était pour lui
la religion établie. En maintes occasions, il prenail en main sa
cause. Nous en avons pour preuve tres particuliére deux éerits
que nul ne serait tenté d’attribuer & une plume protestante, s’il
allait en chercher Vautenr : VUcolorins lithvapuns (1669, mé-
moire destiné d conseiller systématicquement aux Polonais de
prendre un roi catholique); — el le Cresarivus Fursienerius,
étude snr les droits des ambassades, dans lagquelle les uestions
d’empire et de papauté sort.traitées au pointde vue du moven-
Age. M. Pichler ne voit dans les passages les plus accentués de
ces documents que des arguments de jurisconsnlte, et ne croit
pas le théologien compromis pav ces concessions & une église
qui ne fut jamais la sienne.

La tendance théocratique de Leibniz ne laissait pas de pré-
senter ses inconséquences, ou plutdt elle trouvait un correctif
et un contrepoids dans une application, alovs trés nouvelle, de
son principe matériel. Le point de vue politique el social du
philosophe comportait un latitudinarisme tres prononce sur la
question des bases dogmatiques de U'église. Quoiqu’il erat hau-
tement & la révélation, il n’en faisait paz un schibboleth pour les
ressortissants de ce vaste établissement religieux. il se rap-
prochait de la discipline romaniste, ¢’étail par ses théories tres
légitimistes sur la hiérarchie sacerdotale et la succession apos-
tolique. De la ce mélange de traditionalisme autoritaire et de
tolérance extréme qui se trouve jusques dans certains passages
de son Systemu.

Sans nous révéler & quelque moment précis de la vie de
Leibniz un mouvement de volte-face dans sa peusée, M. Pichler
nous le représente 8 une époque assez avancée de sa carviere
comme placé sur un tout autre terrain, voyant dans P'église le
corps mystique de Christ et acceptant, quoique avec réserve,
les principes de Luther sur le sacerdoce universel.



598 A. PICHLER.

Leibniz a laissé un manuscrit intitulé : Apologie de la vérité
catholique. Ce titre et le contenu du document peuvent fonrnir
des armes a ceux des protestants qui seraient tentés de le re-
garder comme un faux frérve, et & ceux des catholiques qui se
plaisent & le revendiquer pour eux. Cet écrit est plus catholi-
que que le Systema. Néanmoins la doctrine que Uon v retrouve
en derniére analvse n’est pas plus papiste et jésuite que le pro-
testantisme de Calixte ou de Spener. Elle n’empéchait pas
Leibniz de juger séverement 'immobilité romaine et de regar-
der les canons de Trente comme dépourvus de tout caractére
ecunmenique.

La catholiciteé, dans son sens étvmologigue, était pour lui
une condition et un caractere de la véritable église. Mais il
nidentifiait nullement la catholicité et le romanisme, la hiérar-
chie et I'infaillibilité dogmatique, 'église et la papauté. La for-
mule : « Je suis catholique, mais non romain » n’était pas pour
lui un bon mot, mais une aftfirmation religieuse et savante.

A ce point de vue, il naimait pas les schismes, et déplorait
particulierement celui du seizieme siécle; mais il en rejetait
la responsabilité sur le particularisme de Rome, ainsi que
le prouvent ces passages d’une lettre remarquable adres-
sée a Mme de Brinon : « Lorsqu’une église particuliere, quelque
grande et autorisée qu’elle puisse étre, rompt 'union avec d’au-
tres églises qui s’élevent contre des abus, au lieu de profiter
de leurs remontrances, c’est elle qui fait le schisme.... CGesl
dans ces condamunations téméraires rque consiste véritablement
Uesprit de secte. » Fondé sur ces principes, il ne se bornait pas
a blamer Rome: il regardait la séparation des protestants
comme consciencieuse, légitime et respectable.

On ne peut excommunier, pensait-il, que lorsque l'on est
certain que le Christ lui-méme excommunie. Oril n’excommu-
nie que les endurcis, et 'on n’est pas endurct pour penser
autrement que Rome.

[l distinguait entre ’hérésie formelle, résistance orgueilleuse
a la vérité, et 'hérésie matérielle, simple désaccord entre cer-
tains esprils et certaines idées admises dans l'église. L’une
devait étre traitée avec sévérité; Pautre avec indulgence. L’an-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 549

cien catholicisme lui-;méme avait regardé le salut comme com-
patible avec des erreurs trés graves, témoin la largeur de quel-
ques Péres qui ne fermaient pas le ciel & tous les paiens. Pour-
quoi le bénéfice de ces idées latitudinaires ne s’étendrait-il pas
aux protestants? Rome ne se déjugerail pas en proclamant la
possibilité de leur salut. Ses anciens docteurs étaient plus
tolérants que les orthodoxes luthériens & 'endroit de I’hérésie
matérielle.

On se persuade aisément ce que 'on désire. Pour croire
I’'union possible, il fallait se représenter le catholicisme comme
tolérant. C’était 14 P'illusion dont se bercait Leibniz. Mais ces
compliments furent loin de plaire & tous les catholiques. Iis
furent particaliérement repoussés de la maniere la plus éner-
gique par Pellisson, et provoquerent de sa part, en réponse a
des idées conciliantes, cette parole qui ne 'était pas : « La plus
petite erreur dans la foi peut priver du salut. »

Pellisson, du reste, était conséquent. Il subordonnait la ques-
tion de la Parole de Dieu a celle de 'église. Ramenant tout au
principe autoritaire, il considérait comme un crime de lese-
majesté divine tout désaccord entre I'esprit humain et des
enseignements munis du sceau de Rome. Rejeter ce qu’il appe-
lait un article de foi, ¢’était i ses yeux vouloir détroner Dieu
lui-méme.

Leibniz, qui voyait, & son tour, un crime de lese-majesteé
divine dans le mépris de ’homme fait & 'image de Dieu, ne fut
point embarrassé dans sa réplique. Se placant de plus en plus
sur le terrain de Pellisson, il estimait d’autre part qu’il n'y avait
hérésie avérée que lorsque I'héréti-jue était suffisamment ins-
truit du caractére canonique et officiel de la doctrine qu’il
repoussait. Or quelle érudition ne fallait-il pas pour savoir qu’une
doctrine affirmée par un prétre quelconcue était conforme a
Penseignement des conciles? Que si 'on poussait la rigueur
jusqu’a imputer a péché mortel toute hérésie inconsciente,
combien de milliers de catholiques seraient sous le coup des ana-
themes de I'église !

Jusqu’en 1708, les écrits théologiques de Leibniz portent les
traces de ces illusions bienveillantes et de Uinterprétation lati-



600 A. PICHLER.

tudinaire qu'il donnait aux enseignements du catholicisme sur
les rapports entre la croyance religieuse ici-bas et le salut
éternel. Quant 4 ses 1dées personnelles sur cette derniéere
question, nous le voyons toujours proclamer la charité comme
la grande condition de la félicité future et regarder les anathe-
mes contre 'erreur comme contraires a la charité.

Il ne croyait pas cue la politique du catholicisine fit preuve
d’intelligence en mettant 'accenl sur ce qui excluait les pro-
testants. 1l souhaitait que, sans renoncer a ses dogmes, Rome
prit un autre drapeau que l'exclusisme papiste. Cette maniére
systématique de laisser dans le vague les limites dogmatiques
des deux confessions explique bien des choses-dans la vie de
Leibniz. Si elle le conduisait d’'une part & flétrir Uintolérance
ultramontaine, elle lui permettrait d’autre part de se montrer
casuiste indulgent en matiére d’abjurations médiocrement cons-
ciencieuses accomplies au profit de Rome. Un proselyte faible-
blement convaincu pouvait, pensait-il, passer au catholicisme
s’il partait de la supposition qu’il n’entrait pas dans une église
irréformable. (Yest dans ce sens gu’il émit son opinion sur
Pabjuration de la princesse Elisabeth de Brunswick. Rappelons
a sa décharge qu’il avail pris ouverlement et par principe une
position de neutralité confessionnelle, et cque s’il n’abjurait pas
lui-méme, c’était leffet d’un principe de haute indépendance
plus encore que d’'un scrupule pesant sur sa liberté.

§ 2. Schisme et hérésie.

Leibniz tenait & 'unité de I’église sans vouloir la réaliser par
Je despotisme, et & sa pureté sans viser & obtenir par le rigo-
risme. [l pensait que le fondement de la discipline religieuse
doit étre cherché dans ce (ui est essentiel au salut, et que 1'é-
glise serait coupable en provoquant des schismes pour ces
questions secondaires.

Rome partait du principe qu’il existe une église normale
sur laquelle les autres doivent se modeler sous peine d’excom-
munication. Leibniz repoussait cette idée. Toutes les églises
étaient catholiques & ses yeux ; toutes aussi étaient hérétiques,



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 601

car nulle d’elle n’a jamais parfaitement observé ce qui est
essentiel, la lol de Christ. Il signalait 'aberration séculaire qui
avait fait condamner de préférence les erreurs les moins pré-
judiciables & la vie chrétienne, ou les plus insignifiantes. Les
violences absurdes exercées contre les nestoriens et les mono-
physites n’avaient servi qu’a préparer les victoires de lisla-
misme et & introner ’hypocrisie dans I'église grecque.

Le despotisme religieux avait nui aux progrés extérieurs du
christianisme en rebutant des prosélytes. Il faut substituer a son
regne celui de la condescendance, si 'on veut gagner le monde
a Christ. Leibniz était trés attaché a cette idée. C’est pour cela
quil n’avait pas désapprouvé les ménagements des mission-
naires jésuiles en Chine. Il ne reculait pas devant cette
maxime: Praestat ad remotos populos christianismum non salis lim-
pidum quam nullum. La foi en dehors de laquelle il n’y a pas
de christianisme, celle quil faut implanter chez les infidéles,
ce n'est ni le papisme, ni le protestantisme. Epargnons aux
nations inconverties le spectacle de nos divisions. Fidele & ce
principe, Leibniz désirait pour les peuples non chrétiens une
catéchisation préliminaire et simple, dont il tragait le pro-
gramme en conseillant & Pierre-le-Grand de faire traduire
Poraison dominicale, le symbole, I’ave, le décalogue, pour les
tribus paiennes de son empire, ut omnis lingua laudel dominum.

Le critére du vrai christianisme, c’est la présence des fruits
de I’esprit de Dieu. La manie d’anathématiser n’en est pas un.
Les théologiens du XVIIe siecle dépassaient ici la mesure. Non
contents de frapper les anciens hérétiques, ils en créaient de
nouveaux par leurs dénominations « avant que les autres fus-
sent vaincus. » Les religieux de Port-Royal et les piétistes pro-
testants n’étaient certes pas des sectaires; on les constituait
comme tels par les noms de jansénistes, chiliastes, etc. On im-
putait enfin & des théologiens dont on se défiait les hérésies
dont ils étaient le plus éloignés, témoin Leibniz lui-méme qui
se trouva un jour suspect de socinianisme.

Cet esprit d’exclusisme dogmatique avait triomphé dans le
catholicisme, au concile de Trente. De la I'antipathie persévé-
rante de Leibniz pour une ceuvre qu'il regardait corame un



602 A. PICHLER.

obstacle permanent a la paix de I'église! « Je ne doute point,
écrivait-il en 1700 & Bossuet, que la postérité au moins n’ouvre
les yeux la-dessus, et j’ai meilleure opinion de l'église catho-
lique et de I'assistance du Saint-Esprit que de pouvoir croire
qu'un concile de si mauvais aloi soit jamais recu pour cecumé-
nique par I'église universelle. »

Les théologiens ultramontains savaient bien, alors comme
aujourd’hul, présenter 'unité complete de crovance comme un
1déal et fonder sur ce principe un échafaudage de raisonnements
spécieux ; mais Leibniz n’était pas homme & se laisser prendre
au piege. La beauté d’un réve ne lui semblait point entrainer
comme consequence la légitimité de tout ce qui prétend le réa-
liser. Il s’expliquait & ce sujet par une comparaison Llirée de la
politique. « Je voudrais bien, disait-il, que ’Allemagne eiit un
chef unique ; mais je ne conteste pas pour cela les droits res-
pectifs de ses divers souverains. » La légitimité des églises sé-
parées lul paraissait de méme subsister dans toute son inté-
grité, quelque désir qu’il et de les voir s’unir sur une base
commune.

Il rappelait que le vrai principe de 'unité religieuse, c’est la
charité. Quand les églises d’orient et d’occident auraient les
memes formules , si la charité n’y regne pas, le vrai christia-
nisme n’en resterait pas moins réduit & étre 'affaire de peu de
personnes.

Ce n’était pas qu’il fiit indifférent & la vérité. Il voyait dans le
caractére dogmatique du christianisme un des éléments capi-
taux de sa supériorité sur le paganisme. Mais I'abus du dogma-
tisme lui semblait ramener le fanatisme paien par des voies
détournées. On avait fini, disait-il, par faire de 'église de Jésus-
Christ un manége o1 le peuple ne figurait plus que comme
monture, et les prétres seuls comme cavaliers.

L’horreur extréme que Leibniz éprouvait pour toute intolé-
rance ne peul étre bien comprise que s1 nous pensons aux
guerres de religion, dont I’ére n’était close que depuis sa nais-
sance. Le nom seul de ce fléau réveillait en lui la sollicitude
de ’homme d’état, la sensibilité du philanthrope et la pieuse
indignation du chrétien.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 003

§ 3. Constitution de Uéglise. Sacerdoce. Primaulé.

Le nceud de toute les questions en litige entre Rome et le
protestantisme n’est pas difficile & trouver si 'on résout préa-
lablement un probleme spécial , celui de la légitimite et de la
compeétence des pouvoirs sacerdotaux exerces par le pape, les
évéques et les prétres au nom de Jésus-Christ, chef de I’église.
Pour connaitre ici 'opinion de Leibniz, il faut, comme en beau-
coup d’autres occasions, distinguer en lui le juriste et le théo-
logien. Juriste, il a atfirmé que les pouvoirs du pape et surtout
ceux des évéques émanent d’un droit divin. Théologien, il a vu
Péglise partout onr souffle 'esprit de Dieu, et donné son appro-
bation al'insubordination consciencieuse. Nous ne serons pas
surpris de cette inconséquence apparente. Le terme de d¢
divin a, comme d’autres, son élasticité. En jurisprudence, il rap-
pelle la légitimité historique d’'un pouvoir et la consécration
providentielle de ses origines. En théologie catholique, et ap-
pliqué & un sacerdoce médiateur, il entraine des conséquences
de haute mysticité sur lesquelles le jurisconsulte religieux reste
libre de taire ses réserves.

Y a-t-il un sacerdoce dans I'église chrétienne ? ou en d’autres
termes et pour poser la question de la maniére la plus spéciale
et la plus pratlique, un prétre n’est-il légitime que s’il a éte or-
donné par un évéque ? Sur cette question de vie et de mort
entre Rome et Wittenberg , Leibniz présente une théorie de
transaction. La doctrine sur le droit divin du sacerdoce spécial
le conduisait & écarter la théorie luthérienne du sacerdoce uni-
versel, prise dans toute la force de son radicalisme. Aussi le
Systema est-il visiblement empreint d’'un esprit catholique. Mais
ce document ne donne point le dernier mot de Leibniz, etla
aussi des réserves capitales sont posées. Au-dessus du pape et
de son gouvernement circonscrit, Leibniz nous montre le gou-
vernement de Dieu, dont la souveraineté peut octroyer de larges
libertés aux ames tenues a Iétroit sous la discipline de Péglise.
Prestat supremam curam ecclesie Deo relinquere, cujus misericor-
dia, nullis limitibus circumscripla , semper aget quod in summa



604 A. PICHLEKR.

fiery preestat (Systema.) 1l est plus sitir de respecter la succes-
sion apostolique ; mais la purete de la doctrine est pius impor-
tanite que Punité de I'église..., mais il est des cas exceplionneis
el par conséquent des réserves..., mais le salutdes ames a des
nécessités qui comportent des ynesures extra-légales, el Ton
peut dire de ce salut comme de celui des états : suprema lex esto.
Si Rome elle-méme a cru qu’elle était libre de s’écarter de la
discipline de Jésus-Christ en ne donnant la communion que
sous une seule espéce et en n’autorisant le divorce sous aucun
prétexte, & plus forte raison peut-elle admettre que sa propre
discipline n’est pas absolument inviolable. Frumentius trans-
gressa-t-il une loi divine en ordonnant des prétres avant d’étre
éveéque? Un laique jeté par la lempéte sur une ile sauvage
pécherait-il en y fondanl une église? De série en série , el en
rappelant gue les protestants sont des chrétiens dont la sépara-
tion consciencieuse fut aussi un cas de nécessité, Leibniz arrive
a établir que lidée de la succession apostolique et celle de la
légitimité des clergés protestants ne se détruisent point 'une
Pautre.

Le prétre est pour 'église et non pas ’église pour le prétre.

Une église ne se forme pas a la priére d’un prétre, mais un
prétre peut, par l'effet des prieres de 'église, recevoir d’en haut
les grices qui le rendront apte & son ministere.

Le caractére sacerdotal est indeélébile ; mais non pas pour les
raisons alléguées dans les canons de Trente. Cette indélébilite
se rapporie non a des graces recues, mais & une charge confé-
rée, charge inaliénable en principe , comme la royauté tempo-
relle, & cause des devoirs qui y sont attachés dans Pintérét
général.

A coté de la charge, Leibniz considére le fait religieux de la
vocation individuelle et intérieure. Il y attache une grande im-
portance, v voyant une garantie indispensable de fidélité, s'il
s’agit d'un ministere exercé dans des conditions normales, et
une condition absolue de légitimité morale, s’il s’agit d’un
ministére extra-régulier.

Sur la question de Uépiscopat, nous trouverons des variations
dans sa pensée. Dans son Systema, il proclamait hautement



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 605
Pinstitution divine de I'épiscopat, en dépit des arguments
ordinaires des presbytériens, et d’un passage célebre de St. Jé-
rome. En 1691, il s’écarta de son point de vue hiérarchique,
peut-étre pour avoir vu, par I'issue des controverses gallicanes,
combien l'épiscopat était loin de rendre & la cause de la liberté
des églises les services qu’il en avait attendus. Du reste, dans sa
maniére de parler de cette institution, Leibniz obéissait i cer-
taines arriere-pensées politiques et plus ou moins mondaines,
mais consclencieuses. Il tenait & rehausser Pautorité morale de
Iéglise par le prestige des dignités nobiliaires, sans épargner
d’ailleurs son blame sévere et pieux au faste et & la vanité des
prélats courtisans.

Il avait étudié en homme d’état et en théologien la situation
de I’épiscopat dans les églises schismatiques qui l'avaient con-
servé : il y vovail une institution reliant le présent au passé et
une pierre d’attente pour lavenir.

Primauté du pape. La double idée qui domine le moyen-ige,
« le pape et I'empereur, » frappait trop Leibniz par ses cotés
grandioses, pour qu’il pit regarder le pontife de Rome comme
Pantichrist. Il ne mettait pas en question les services rendus
par la papauté a la civilisation de 'ancienne Allemagne, et se
rangeait, comme Mélanchthon, & I'idée d’un pape régnant tout
au moins de jure humano. Mais il n’allait pas beaucoup plus loin.
Le luthérien se réveillait en lui, lorsqu’il s’agissait de combattre
une exégese forcée de la déclaration de Jésus & St. Pierre, de
renverser la fiction d’une succession pontificale remontant au
premier siécle, et surtout de stigmatiser Pambition dévorante
de la cour de Rome. Quelques textes qu’on lui opposit pour lui
montrer Uantiquité de la suprématie des papes, il ne voyait 1a
de clair et de certain que le fait incontesté d’un mandat arbi-
tral, traditionnellemeni dévolu & un évéque bien placé pour
I'exercer, mais sans préjudice pour l'indépendance des parties
contendantes. Quant au maintien relatif de cette suprématie
dans des condilions nouvelles , Leibniz ne Padmettail que
comme applicalion d’un principe de jurisprudence laissant en
suspens bien des choses : In dubio melior est conditio pos-
sidenlis.

€. R, 1870, 39



606 A. PICHLER.

Convenons-en toutefois, ni les protestants convaincus ni les
catholiques rigides ne sauraient étre contents de la théorie que
Leibniz leur présente ici pour les meltre d’accord. Si pour sa-
tisfaire ceux-ci, il conserve le terme de droit divin & propos des
papes, c’est dans un sens moins strict que lorsqu’il parle des
évéques, et en Pamendant par 'épithéte de « non-immédiat. »
S’il reconnait, comme ceux-la, qu’en donnantle pouvoir des clefs
a l'apotre Pierre, Jésus n’a_nullement consacré le pontificat
romain, il ne repousse pas absolument toute application papiste
des paroles prononcées dans cette occasion solennelle: il y voit
en tout cas une le¢on donnée par insinuation aux pontifes futurs.
S’1l remarque qu’il s’est engagé sur un terrain ou le papisme
peut se prévaloir de ses aveux, il sauvegarde sa liberté de le
juger sévérement, en disant que Jésus n’a jamais parlé que
salva verilate. il reconnait enfin un pouvoir de lier et de dé-
lier, il montre que ce pouvoir tout spirituel, revenant au fond a
la sainte mission de sauver les Ames et de bénir le monde, n’a
rien & faire avec les questions de dispense pour mariage, d'in-
vestiture, d’interdit et autres brandons de discorde qui ont
compromis la paix des églises et la sureté des états.

On ne peut s’empécher de reprocher & cette théologie de
compromis, quelque chose d'artificiel et d’embarrassé rappelant
les subterfuges dela politique. Encouragé par quelques symp-
tomes qui lul donnaient de 'espérance, Leibniz avait rassemblé
dans son Systema tout ce (qu’il pouvait dire pour ménager cette
papauté (u’il n’aimait pas et sans le consentement de laquelle
Punion désirée ne pouvait se faire. Revenu de ses illusions, et
libre de s’exprimer sur la cour de Rome sans réticences diplo-
matiques, il le fit avec autant d’éloquence que d’érudition dans
ses Annales unperii occidentis. Cest a celle source de premiére
importance (ue M. Pichler a principalement puisé les matieres
du chapitre que nous avons maintenant & réesumer.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 607

II. L'église et 1'état.

§1. Lempire el la papauté auw moyen-dge.

L’évéque de Rome est, comme tout autre homme, un sujet
naturel des puissances de ce monde. Il ne peut y avoir d’état
dans I’état. Christ ne I’a pas voulu. L’église d’Occident, en cher-
chant I'autorité, n’a trouvé que ce qu'elle cherchait. Elle a ga-
gné sous le rapport du pouvoir, mais elle a déchu sous le rap-
port des lumiéres, comparativement a I’église d’Orient qui est
restée dans sa sphere religieuse.

La primauté du pape fut le résultat de circonstances histo-
ricues, et non d’une évolution progressive de la pensée chré-
tienne. Il en a été de méme pour le pouvoir temporel de ce
pontife et d’autres dignitaires. Les donations de fiefs ecclésias-
tiques eurent pour origine des convenances politiques. Les rois
avalent cru avantageux de contrebalancer le pouvoir de leurs
grands vassaux par celul des prélats. Ills manquérent de pré-
voyance, et leur souveraineté fut atfaiblie par ce qui devait
Paffermir.

On doit appliquer au pouvoir temporel des papes ce quel’on
remarque genéralement sur Porigine des fiefs ecclésiastiques.
Pépin avait vendu aux Romains I’exarchat de Ravenne. Les pa-
pes interpréterent en faveur de I’église une stipulation faite en
faveur d’une illustre cité. L’acte de donation n’existe plus: il
est probable qu’il fut anéanti par les papes, qui ne le trou-
valent pas assez favorable a leur ambition.

Louis le Débonnaire reconnut & 1'église des patrimoines en
[talie, en Corse, en Sardaigne, en Sicile méme, quoique cette
ile ne lui appartint pas. Cette donation ne présente le nom d’au-
cune ville importante de ’époque. Néanmoins les papes s’at-
tribuerent avec ces patrimoines les contrées dont ils faisaient
partie. Crevit successu cupidilas.

Gardiens de I'ancienne doctrine, les papes n’auraient jamais
da se servir du prétexte des images pour faire la guerre aux
Grecs. La politique les entraina dans une voie désastreuse. La
controverse religieuse fut pour eux le petit cote de la question.



608 A. PICHLER.
CGe qui le prouve, c’est que 'un d’eux avait promis & Charle-
magne de se declaver contre les iconolatres, alors qu’ils gou-
vernaient Constantinople. 1l fallait humilier les Grecs & tout
prix; la cause en défaveur en Orient devait élre appuyée 4 Rome,
et passer pour orthodoxe. C’est ce qui eut lieu. Le schisme se
préparait : il ne fut qu’ajourné.

La papuauté, qui visait & la domination en profitant de tous les
movens, fut Fennemie naturelle des Lombards, sans avoir contre
eux le prétexte commode de schisme et d’hérésie. Pour empé-
cher le mariage de Carloman avec une princesse de cette nation,
on les repreésenta comme une race de Iépreux avec laquelle la
nature et la religion interdisaient des alliances conjugales.

Charlemagne voulait 'état chrétien et se faisall unejuste idée
des rapports entre la religion et la politique. Sous un tel prince,
Pambition scule pouvail porter le pape Adrien & réver un patri-
ciat de St. Pierre. Les intéréts de I'église etaient suffisamment
sauvegardés par la constitution primitive de Uempire carlovin-
glen.

Dans son admiration pour Charlemagne, Leibniz vovait en
lai Phéritier légitime de Uancien empive romain. Nous ne le sui-
vons pas dans le développement de cetie these douteuse. Il ne
pouvauit la soutenir qu’en contestant les droits de 'empire byzan-
tin, ou en faisant de Théodoric un lieutenant de Zénon. Vraie
ou fausse, cette theése conserve son umportance biographiqgue
pour nous montrer combien Leibniz était loin de 'ultramonta-
nisme.

Il donnait une autre preuve des droits de Charlemagne. La
protection des intévéis, pensait-il, est le but et la raison d'étre
de tous les gouvernements. Cette protection a pour corrélatit
le devoir de fidélité que la reconnaissance impose aux sujets.
Une ville conquise jure fidelité & son vainqueur pour autant
guil la protége. Les anciens maitres ne perdent pas pour cela
leurs droits. Ainsi les empereurs carlovingiens et leurs rivaux
byzantins élaient également légitimes, ¢t les Romains avaient
la liberté d’opter pour les uns ou ies aulres, sans risquer d'etre
infideles. Il n’existe pas de droii absolu qui assujetti=se perpeé-
tuellement un peuple a4 une meéme puissance. Gette thcorie



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 609

toute politique laissait bien loin derriere elle celle qui fondaitla
légitimité du pouvoir temporel des papes sur le fait de I'hétéro-
doxie des iconoclastes.

Etienne, Adrien, Léon IIl n’avaient agi que comme premiers
citoyens et représentants de Rome, en conférant le patriciat a
Pépin et & Charlemagne. Les Romains, comme les Francs,
avaient le droit de choisir leurs souverains. Le pape ne fit que
constater Pexistence d’'un pouvoir. Titulum ret addidit. Enfin, il
faut distinguer entre les droits impériaux des Carlovingiens et
leur souveraineté sur Rome. Quelquerodle que les papes aient joue
dans les affaires d’une grande cité, ils n’eurent point & conférer
la dignité impériale : ils eurent seulement a la reconnaitre.

Charlemagne voulait 'empire chrétien, non la clérocratie
servie par l'empire. S'1l ettt vécu, les Slaves eussent été conver-
tis comme les Saxons (dont Leibniz ne vovait malheureusement
la conversion (ue par son beau coté). Louis le Débonnaire com-
promit une grande ceuvre par ses faiblesses. Au lieu d’une ere
heureuse (ui s’annoncait pour ’Europe, on eut le papisme, la
fiction toute nouvelle du vicariat de Jésus-Christ, les fausses
decrétales, le schisme d’Orient, les anathémes pour les rois in-
dépendants, les interdits pour les peuples involontairement so-
lidaires.

«On ne peut méconnaitre le grand caractere de Nicolas.
Mais son ambition excitée par 'appat des circonstances favo-
rables dépassa toute mesure. Nul pontife n’avait encore parlé
si fierement aux rois ; nul n’avait placé si haut la puissance du
saint-siége. Mais en donnant tant d’accroissement a sa gran-
deur, il n’eut garde de se demander s’il ne suscitait point des
guerres. En un mot, il fut le précurseur d’Hildebrand. »

Le pontificat de Nicolas marque, en effet, dans I'histoire de la
papauté, une époque décisive. Le nom de ce pape rappelle ce-
lui de son rival, le patriarche Photius, dont la consécration ne
fut reconnue 4 Rome que sous Jean VIIIL. Sans se départir d’une
attitude impartiale qui 'appelle a faire des réserves, Leibniz se
prononce hautement pour Photius, et voit en lui un libérateur
de I'église grecque assujettie au joug latin. (Ceux des catholicques
qui revendiquent Leibniz pour eux feront bien de le consulter



610 A. PICHLER.

sur cet épisode célebre, s’ils ne veulen! pas se compromettre
auprés du saint-siége par une solidarité d’opinions avec un
penseur trés indépendant.)

Rome avait été humiliée en se voyant forcée de reconnaitre
I'empire carlovingien. Elle voulut se dédommager en s’arro-
geant peu & peu le droit de conférer une souveraineté qu’elle
subissait & regret. Intererat roman® magnitudinis ut consecrando
Jus imperatorium hoc dare sive firmare pontifices viderentur. Les
circonstances favorisérent les papes: les empereurs franco-
germains avaient intérét & se ménager leur appul contre les
prétentions des Grecs.

En recourant a I'intervention de Nicolas pour dépouiller Lo-
thaire, Charles le Chauve posa le fondement de la puissance
des papes comme arbitres internationaux. Charlemagne avait
été sacré comme protecteur des Romains; Charles le Chauve
le fut comme chef des Francs. Son intérét personnel lui fit ou-
blier celui de l'empire.

Le pape exploita les divisions des fils de Louis le Debonnaire.
Il n’eut garde de dire avec Jésus: « O homme, qui est-ce qui
m’a établi pour étre votre juge, ou pour faire vos partages?»
Il aima mieux entrer dans la voie des usurpations.

Louis le Débonnaire, par sa pénitence, avait appris au clergeé
quil pouvait humilier les rois qui se livraient & sa censure. 1l
n’'avait pas compris qu’il est des fautes gui doivent échapper au
jugement de I'église et dont la rémission ou la punition ne con-
cerne que le tribunal de Dieu. Il en avait commis de ce genre
et crut les réparer par une autre faute, fatale & ses peuples, en
se confessant & un prétre. L’église remporta sa premiére vic-
toire sur Pempire ; elle s’enhardit, et bientot Grégoire IV sou-
tint que, méme en politique, les ordres du pape prévalaient sur
ceux de 'empereur. 11 oubliait que le ministere des pretres
consiste « & répandre des larmes, & offrir des prieres, et non
pas a souffler le feu des guerres et des conjurations. »

Nous citons, avons-nous dit, les Annales de l'empire. On
retrouve toutefois les mémes idées dans I'dpologie de la vérilé
catholique, I'un des manifestes de la pensée de Leibniz les plus
#loignés d’'un protestantisme irréconciliable.



LA THEOLOGIB DE LEIBNIZ. 611

Jusqu’a 'époque ol nous arrétons cet apercu rapide, il n’a-
vait été question que d’une ratification religieuse 4 donner
aux élections d’empereurs. Avant que 1'évéque de Rome put
en venir a disposer du sceptre des Césars, il fallait encore
une série d’évolutions importantes: il fallait limiter la com-
petence des souverains en matiere d’¢lections ecclésiastiques,
augmenter la puissance féodale du haut clergé au détriment
des empereurs, amoindrir ses attributions spirituelles au profit
du pape.

Dans les premiers sieeles du christianisme, les évéques,
comme les prétres, étaient élus par l'assemblée des fideles.
Lorsque les églises se composérent de populations entiéres et
que les prélats se trouverent administrateurs en chef de riches
fondations, ces élections prirent une importance politique qui
occasionna des changements. Pour éviter les orages, on les
rendit de moins en moins démocratiques. En Orient elles furent
faites par des assemblées ol les évéques du diocése métropoli-
tain se réunissaient au clergé du diocése épiscopal & repour-
voir. En Occident, le peuple conserva pluslongtemps ses droits.
S’il s’agissait de résidences importantes, 'empereur interve-
nait, et son consentement officiel était particulierement de ri-
gueur avant l'installation de I’évéque de Rome.

(’était, remarque Leibniz, une haute nécessité de bien pu-
blic. Les rois germaniques, se défiant des nations vaincues,
continuérent cette tradition: ils allerent jusqu’ad se réserver la
nomination des évéques, non sans réclamer toutefois le con-
cours consultatif des synodes. On n’osait se prévaloir contre ces
nouveaux maitres, des canons contraires a cette importante
modification. Pépin fit régulariser et sanctionner Iinnovation
par le pape Zacharie ; Charlemagne usa du droit qu’elle lui re-
connaissait, et, quoique les églises eussent plus tard recouvreé
leur indépendance électorale, grace a la débonnaireté de son
fils Louis, la ratification royale subsista toujours. Des empe-
reurs interprétérent ce droit si fort en leur faveur qu’ils ne se
firent pas scrupule de substituer un évéque de leur choix a ce-
lui que leur présentait le synode diocésain. Enfin, le droit de
régale dont ils firent usage a cette époque montre qu'ils n’aban-



612 A. PICHLER.

donnaient pas 'exercice de leur privilége en matiere d’élec-
tions épiscopales.

Des historiens ecclésiastiques ont entouré d’une auréole de
libéralisme la figure des papes qui, jusqu’a I’époque des Ho-
henstaufen, résisterent & ’empire dans cette lutte dont la phase
la plus célebre porte le nom de querelle des investitures. Leib-
niz présente cette période historique sous un tout autre jour.
Il ne voit dans le succés de la papauté que le mépris des droits
des princes, et ne croit pas que la liberté de l'église puisse
compter au nombre de ses défenseurs un Grégoire VII et un
Pascal II. Il ne se trompe pas. Est-ce, en effet, défendre la li-
berté de I'église que de confisquer au profit d’un chapitre de
chanoines un droit électoral qui avait appartenu primitivement
a tous les chrétiens?

Quant a larichesse et & la puissance temporelle du clergé,
Leibniz, parcourant I'histoire depuis Constantin, distingue cing
phases caractéristiques d’accroissement, qu’on peut récapituler
ainsi :

Richesses sans attributions judiciaires ou politiques ;

Droit de juridiction accordé aux évéques sur des fiefs récem-
Mmenl recus ;

Revendication de ce droit sur des fiefs anciens, soumis jus-
que-la & la juridiction du pouvoir séculier;

Attributionspréfectorales conférées i certains évéques comme
missi dominici. L’origine de quelques principautés épiscopales
doit étre cherchée la: il est difficile de s’expliquer autrement
Phistoire de ’évéché de Wiirtzbourg ;

Abbayes et évéchés importants érigés en principautés ecclé-
slasticqques.

Le jugement définitif de Leibniz sur le régne de la grande féo-
dalité épiscopale estloin d’étre aussi sévere qu’on pourrait le
supposer en se rappelant les theses politiques et religieuses
quil soutenait. Il fait I’éloge de plusieurs princes-prélats; il
regrette pour les Mérovingiens qu’au lieu de s’adjoindre des
maires du palais qui les détronerent, ils n’aient pas continue a
s’appuyer sur le haut clergé de la Gaule ; il pense (ue, dans un
temps ol l'ordre social reposait sur la propriété féodale, un



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 613
clergé sans fortune et sans priviléges, eut été dansune position
civile dont linfériorité, sans rapport avec I’égalité moderne,
eut eteé incompatible avec la dignité d’'une magistrature morale.
Les grandes dotations étaient une chose si naturelle que 'em-
pereur Othon, peu suspect de servilité envers 1'église, alla plus
loin que ses prédécesseurs dans cette voie. Tout son tort fut de
ne pas prévoir que Rome se servirait contre 'empire de la
puissance et des faveurs qu’elle en avait re -ues.

Si Leibniz n’attachait qu'une importance secondaire & la
question de la puissance temporelle des évéques, il attribuait,
d’autre part, les conséquences les plus ficheuses a la diminu-
tion de leur autorité spirituelle amoindrie par le despotisme
de la papauté. Nous l'avons déja remarqué en exposant ses
vues générales sur le sacerdoce : il aurait voulu un épiscopat
digne et indépendant. Celui du N VIe siécle ne Pavait pas été.
(est pour cela qu’il mérita de subir des sécularisations révolu-
tionnaires, qui n’auraient pas été de premiere nécessité si un
autre esprit et régné dans Péglise.

Les rois francs s’étaient appuyés sur le pape dans leurs con-
flits avec les évéques. Ceux-ci n’eurent garde de se plaindre
amerement de cet arbitrage : ils avaient & leur tour besoin du
pape contre les métropolitains et les rois. Toutefois s1 le pape
leur laissa la satisfaction d’humilier Louis le Débonnaire pour
de simples faiblesses, et méme pour des actes de mansuétude,
tandis que les clercs échappaient a la juridiction séculiére en
cas de crimes, il les hurnilia & son tour par les dons mémes qu’il
leur accordait. En annulant cette autorité métropolitaine qui
génait les prélats de second rang, il abaissa I'épiscopat.

Il y eut de la résistance du coté des Francs. Les partisans des
libertés gallicanes citeront toujours avec respect le nom
d’Hincmar. Mais en Allemagne larchevéché de Magdebourg
fut amoindri au détriment de Pempire et de la grandeur na-
tionale.

(Pest ainsi que s’élevait la papauté. Pour justifier juridique-
ment ses prétentions, elle avait besoin de documents fictifs :
elle les trouva dans ces fausses décrétales (ui étaient déja pour
Hincmar un sujet de doute. Que 'on ne s’étonne pas de l'igno-



614 A. PICHLER.

rance qui les accepta ! L'ignorance régnait au saint siége méme.
Quand un pontife d’une intelligence supérieure, Nicolas I,
n’avait pas d’idées précises surla part que les empereurs grecs
avalent prise dans les anciens synodes, il n’est pas surprenant
que les évéques d’Occident aient manqué de science critique
dans I’étude de leurs anciens droits.

Il n’est aucun genre d’immoralité qui ne vienne a la suite du
mensonge. La papauté du IXe siecle avait recouru a I'impos-
ture ; celle du Xe tomba dans I'infamie. Baronius ’a désavouée
en prétendant que l'intronisation de ces pontifes débauchés
n’avait pas été légale, et qu’ils ne peuvent étre portés a I'avoir
du saint siége. Leibniz n’a pas besoin de ces subtilités juridi-
ques pour s’expliquer le déshonneur temporaire de l'église de
Jésus-Christ. Comme il ne voit pas dans les papes des étres
surhumains, il ne s’étonne pas que plusieurs d’entre eux aient
réuni en leurs personnes toutes les hontes de notre race.

Distinguant toujours la papauté et 1’église, et cherchant non
le triomphe d’un parti mais celui de la vérité, Leibniz est &
I’aise pour rappeler que ce Xe siecle si ténébreux eut ses gran-
deurs morales et religieuses. Les empereurs saxons justifierent
par leur lovauté et leur héroisme le titre de princes chrétiens
la science et les vertus d’un Gerbert relevérent la tiare avilie ;
la foi et la charité de 'age apostolique reparurent dans le zéle
des missionnaires qui amenaient & Christ les peuples du nord.

Les Annales n’ont pu étre achevées: elles s'arrétent & 'an
1005. C’est pour cela que nous avons dit chercher le juge-
ment de Leibniz sur la papauté et 'empire au moyven-age,
dans un champ d’études ol les investitures et les croisades
ne pouvaient étre mentionnées qu’'indirectement. Cette lacune
est regrettable au point de vue de T'histoire proprement dite ;
elle 'est moins dés que nous nous bornons aux questions
de théologie et de droit ecclésiastique soulevées par le titre de
cet article. Ces questions trouvent en effet leur solution fonda-
mentale dans 'étude approfondie de 'époque que Leibniz avait
eu le temps d’embrasser. Les usurpations de la papauté au
IXe siecle ne trouveront jamais leur explication dans ’histoire
de Grégoire VII et d’Innocent IIl. Elles servent au contraire 4



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 615

éclairer le jugement de la postérité sur ces papes célébres, au
sujet desquels Leibniz eut aussi 'occasion de dire son mot. Il
ne voyait en eux que des continuateurs habiles de I'ceuvre que
Nicolas Ier avait puissamment avancée; il s’exprimait sévére-
ment sur lear ambition et ne glorifiait que modérément leur
génie. Il s’étonnait que la science de Grégoire VII elt trouvé
des admirateurs. Quant & Innocent III, il n’admettait pas que
les faveurs accordées par ce pontife aux ordres mendiants et
I'interdit fulminé contre la France fussent des services rendus
4 la cause des lumiéres et a la liberté des états.

§ 2. La question de I'église et de I'état dans les temps modernes.

Le titre de roi donné par I'évéque de Rome & des chefs bar-
bares fut un appit pour les soumettre & la discipline de I'église;
mais celui qui l'octrovait n’avait aucun droit sur les contrees
ol ils g’étaient établis sans sa permission. Leibniz pensait
comme Caramuel que s’il plait au pape de créer un roi, il en
est libre pourvu qu’il lui donne le seul territoire dont il dispose,
le patrimoine de Saint-Pierre.

Les rapports naturels entre 1'église et I’état avaient été consi-
dérablement méconnus dans le moyen-ige. Luther et Mélanch-
thon sentaient que 14, comme dans le domaine des doctrines,
il fallait une réforme. Le régime nouveau, improvisé au XVIe
siecle, était essentiellement transitoire. On avait conservé par
une fiction légale I'épiscopat féodal, mais on 'avait attribué au
chef de D'état. 1l v avait 1a quelque chose d’ultra-byzantin. La
paix de Westphalie, tout en réalisant de grands progres et en
méritant I’honneur des protestations papales, avait laissé bien
des compétences mal définies.

Leibniz attachait, du reste, une grande importance aux traités
de Westphalie, comme palladium de l'indépendance germa-
nique. Il vovait, comme Conring, un crime de lése-majesté
impériale dans la protestation d’Innocent X. Jaloux des droits
de I'état, il n’attachait qu'une importance secondaire & ce qu'il
appelait le droit positif des églises; le bien public était pour
lui la supréme loi.



616 A. PICHLER.

Le domaine qu’il désignait par le terme de droit positif des
églises ne comprenait que des éléments postérieurs a I'insti-
tution de I'église chrétienne; les actes des conciles, les disposi-
tions relatives aux fétes légales, les détails de la législation ma-
trimoniale, le mode d’élection des éveques et des prétres. S'il
respectait ce que la tradition avait établi sur ces points impor-
tants, il ne regardait nullement cette tradition comme immuable.

On ne s’attendra point & trouver dans ses écrits la théorie plus
ou moins récente de laséparation de 'église et de I’état. 1l partait
d’un principe diamétralement contraire : il voulait I'étai chré-
tien. De la son admiration pour Constantin et Charlemagne, qul
avaientnon-seulement compris cette grande idée, mais cherché
a la réaliser autant que le permettait 'esprit de leur temps. Les
vues de Leibniz sur ce sujet justifient plus ou moins les obser-
vations de M. Guhrauer sur sa lendance théocralique. Mais il ne
faut pas oublier dans quel esprit notre philosophe vonlait I'état
chrétien. Il y vovait une double garantie contre le despotisme
matérialiste dans les régions gouvernementales et contre I'am-
bition sacerdotale dans les régions ecclésiastiques, contre le cé-
sarisme paien et contre la théocratie jésuite. Sila théorie qul
réserve & I'état le gouvernement des corps seulement, a 'église
la discipline illimitée des Ames, lui déplaisait foncierement, ¢’était
parce (ue cette théorie, d’origine ultramontaine, était loin d’étre
un drapeau libéral au XVIIe siecle. En opposition a cette dis-
tinction tranchée des deux domaines, qui peut conduire & un
monopole de persécution, comme elle peut conduire & un
indifférentisme tolérant, suivant la maniere dont elle est in-
terprétée, Leibniz insistait sur la mission morale des vouver-
nements et sur le bien qu’ils peuvent faire quand ils la com-
prennent. Les idées religieuses "les pilus fondamentales lui
paraissaient en rapport si intime . avec la nature humaine qu’il
nadmettait pas ue létat pit en faire abstraction. Loin de se
douter qu’il ptit ouvrir ainsi la porte & un despotisme spivituel
exerce par Pétat, il voyait dans ces principes un gage de paix
et de bonheur social, ce domuaine religieux ou I'état n’est pas
incompétent étant limité & un ordre d’idées qui ne se confond
pas avec le terrain des controverses confessionnelles et dogma-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 617
tiques. Leibmz se rapprochait ici des théologiens ¢ui voient
dans le christiznisme moins une doctrine déterminée gu'un
levain moral et religieux desting & pénétrer la société tout en-
tiere et au développement duquel une politique élevée ne peut
rester indifférente,

Quant & la constitution de I'église, nous avons indiqué occa-
sionnellement quelques-unes des vues de Leibniz sur ce sujet
important. A la vérité, il n’avait pas une théorie toute faite et
préte a étre appliquée. i regardait la situation ecclésiastique
de I'Allemagne et des autres peuples chrétiens comme provi-
soire. L’union devait, & ses yeux, précéder 'organisation. Au
fond, il n’était pas le seul qui partit de cette supposition d’un
état transitoire et vicieux en théorie. Ceux de ses contempo-
rains qui entraient le moins dans ses espérances iréniques se
rapprochaient de lui sur ce point. (’est a titre de convention
passagere que des esprits élevés, tels que Thomasius, faisaient
usage du principe si peu spintualiste et si peu rationnel : Cujus
regio ejus religio. En face du despolisme ultramontain on trou-
vait 1a une garantie légale contre des envahissements qui me-
nacaient la liberté de conscience dans les états protestants. Ce
ne fut que beaucoup plus tard que l'on érigea le territoria-
lismae en théorie formulée.

Leibniz attribuait au gouvernement la surveillance du culte
sans ingérence dans les fonctions sacerdotales. Il lui reconnais-
sait un droit de conirole sur ladministration ecclésiastique,
mais & titre de préservatif contre les abus d’une discipline in-
tolérante. (Vest dans cet esprit qu’il écrivit a I'électrice Sophie
pour empécher la destitution du millénaire Petersen. D'un
autre c¢6té il repoussait les idées de Thomasius, qui, en haine
de Porthodoxie des clergés, préconisait 'omnipotence des con-
sistoires laiques. Leibniz voyait dans de tels corps des succur-
sales de chancelleries.

Nous avons déja parlé de ses idées sur la législation matri-
moniale. Partant de 1'élat chrétien, Leibniz réclamait non le
mariage civil moderne, mais le mariage religieux sous une
législation et une reglementation laissées a la compétence sou-
veraine de 'état et empreintes d’un esprit large. Le baptéme,



618 A. PICHLER.

trait d’'union entre toutes les confessions chrétiennes et toutes
les sectes qui le pratiquent, lui semblait la garantie suffisante
donnée a 1'église en ce qui la concernait. Sur cette base il cons-
truisait une théorie dont I’hétérodoxie ne lui causait pas de scru-
pules, et qu’il soutenait en s’appuyant sur Thomas d’Aquin.

Tout le droit canonique du moven-4ge luisemblait précaire.
Les papes lui apparaissaient comme des révolutionnaires et des
usurpateurs. Ce n’était pas que, par attachement & la souverai-
neté de l'empire, il tombat dans ces idées despotiques que
les ultramontains reprochent & ceux de leurs adversaires qui
insistent sur indépendance de ’état. S’il déniait & Iéglise le
droit d’insurrection, il lui reconnaissait celui d’encourager les
protestations morales contre les abus, et les résistances non
séditieuses.

Il ne sera pas étranger a notre sujet de dire un mot sur ses
vues comme théoricien politique. 1l n’était ni pour la démocra-
tie, ni pour 'absolutisme, et cependant il ne voyait, ni dans le
systéme constitutionnel britannique, ni dans le systeme aristo-
cratique des peuples scandinaves, le juste milieu entre ces
deux extrémes. Il reprochait au parlement britannique d’avoir
empéché ses rois d’arréter les empiétements de la France, aux
sénats de Danemarck et de Suede d’avoir tenu leurs souverains
en tutelle. Il voulait la monarchie tempérée par des pouvoirs
moins autonomes et cependant assez forts pour que leur exis-
tence et leur action fussent assurées. Parmi les effets désastreux
gu'avait eus 'omnipotence de Louis XIV, il comptait la néces-
sité oll s’étaient trouvés les princes allemands de se faire des-
potes & leur tour pour avoir la force de lui résister.

III. I’autorité dogmatique de 'église.

§ 1. Bible, inspiration, tradition.

L’Allemagne du XVIme siécle était revenue aux sources pri-
mitives de la vérité chrétienne. Leibniz le reconnaissait haute-
ment. Il regrettait néanmoins que les églises protestantes
n’eussent pas eu plus a cceur de rappeler que ce mouvement



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 619

de retour aux origines du christianisme n’était pas un fait sans
précédent dans son histoire. Les églises d'Orient avaient eu la
meéme aspiration dans les schismes divers qui avaient marqué
leur naissance respective, et particuliérement dans celui qui
les avait séparées de Rome. Le protestantisme et mieux évité
des apparences sectaires s'il se fat réclamé de cette parenté
spirituclle avec le christianisme grec, tout en affirmant son
mdeépendance et en s’honorant de ses souvenirs.

Leibniz reconnaissait trois sources de vérité religieuse: I'E-
criture sainte, le témoignage de 'antiquité chrétienne, la saine
raison. Il voulait qu’elles fussent employées simultanément et
parallelement, et non pas isolément, comme le faisaient les
protestants orthodoxes, les catholiques et les sociniens, qui,
dans leurs préférences étroites pour 'une d’elles, négligeaient
les deux autres.

Ecriture sainte. Leibniz croyait & 'inspiration de la Bible. Sa
foi dans l'autorité des saints livres reposait sur les grandes
preuves développées par I’apologétique de son époque, parti-
culierement sur ’accomplissement des prophéties messianiques
en la personne de Christ. Il comprenait que les récits de mira-
cles fussent guelquefois une épreuve pour la croyance plus
qu’un appui. Cependant il les admettait et les trouvait en ana-
logie avec la nature elle-méme, qui se révéle toujours plus
merveilleuse & mesure qu’on 'étudie.

Ce respect pour les livres absolument canoniques le rendait
fort récalcitrant des quil s’agissait des livres appelés apocry-
phes par les réformés, et deutéro-canoniques par les catho-
liques romains. (Vest & 'occasion de cette question controversee
qu’il vit Pinutilité de ses tentatives de rapprochement avec
Bossuet, et la hauteur du mur qui séparait les deux confessions.

Le sujet avait été pris au plus grand sérieux par Leibniz; la
maniére dont il posa le probleme en fit une question capitale.
En vain Bossuet avait-il déclaré que « ’admission de quelques
livres de I'Ecriture, ou méme celle de toute I’Ecriture » n’était
pas le point dont dépendait «la concorde dans la foi: » Leibniz
n’entendait pas qu’une question concernant les limites du canon
biblique fiit subordonnée a celles qui ont pour objet l'autorité



620 A. PICHLER.
de I'église. [l ne reconnaissait ni an pape, ni aux évéques le
droit de faire des dogmes. La décision prise par le concile de
Trenle sur les livres deutéro-canoniiues, loin de lui apparaitre
comme un visa divin leur donnant de autorité, ne lul montrait
qu'une chose: I'hétérodoxie de ce concile et l'impossibilité de
s’y soumettre en toute conscience.

Leibniz regrettait que Bossuet, duns son Kxposition de la foi
catholigue, Weit point défini ce qu'il entendait par un dogme
fondamental. Il lui soumit poliment ses observations sur cette
question préalable et sur celle des apocryphes, en se mettant
acouvert, par politesse, sous le nom d’un prince qui avait dé-
siré quelques éclaircissernents. Bossuet répondit avec des
formes également courtoises, surtout dans ses allusions a lau-
guste personnage. Il eut été encore plus poli s11 n’eQit pas
tourne la question la plus bralante, et s’il et présenté & un
lecteur de cette portée une étude plus approfondie. Malgré
vingt-quatre arguments bien alignés, Leibniz fut loin d’é¢tre
ébloui par ’habileté de son correspondant, et, «fiché ne pou-
voir lui donner gain de cause sans blesser sa conscience, » 1l
opposa aux vingt-quatre arguments cent vingt-deux objections
sérieuses. Le témoignage péremptoire de St. Jérome contre 'au-
torité des écrits deutéro-canoniques, celui de Grégoire le grand
ausujet des Macchabées, le sens large dans lequel le concile
de Carthage, Augustin et Gélase avaient pu parlerici d’inspira-
tion, I'opinion de Jean Damascene, de Rupert, de Pierre le
vénérable, d'Hugues de St. Victor, de Nicolas de Lyra, tout était
examiné sérieusement, pour aboulir & une conclusion aussi
modérée que ferme. Ce n’élait pas en effet le mérite religieux
de ces écrits contestés qui était pour Leibniz une occasion de
scrupules; il leur épargnait volontiers I'épithéte séveére d’apo-
cryphes pour la réserver, avec la tradition, & d’autres écrits.
Il leur attribuait une valeur respectable comme livres édifiants;
mais il voyait au fond de ce débat une question de principe
plus importante que celle de la canonicité d’un livre. L’autorité
d’un concile moderne s’était mise au-dessus de celle de lanti-
quité chrétienne, au-dessus de la Bible clle-méme. Le droit
d’innover, non seulement en fait de dogme, mais encore en:



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 621

fait de bases & donner au dogme, avait été implicitement ré-
clamé. Rome avait mis le mur de séparation entre ceux qui se
courbaient aveuglément sous son joug et ceux qui ne le confon-
daient pas avec 'Evangile de Christ. C’en était assez pour que
Leibniz protestat contre ces prétentions inouies et put dire aux
catholiques: « Ou est la fixité de vos doctrines? Cest nous qui
somines 1ci ies défenseurs de la tradition. »

Il ne croyait pas compromettre ses principes en accordant a
Bossuet que la connaissance de toute la Bible n’est pas une
condition indispensable de salut, que la tradition orale peut,
dans certaines occasions, suppléer la parole ¢écrite. Mais tout
cela, disait-il, n’empéche pas la tradition d’étre susceptible
d’altérations, comme le prouvent des faits manifestes. Si Pon
n’avait pas la Biole, il faudrait un miracle pour retrouver la
vérité chrétienne. Si les anathémes ont de I'éloquence, ceux
qu’elle prononce contre ceux crui ajou'znt quelque chose & ses
enseignerments doivent faire trembler les fideéles qui reconnais-
sent son autorité divine. Plus encore que les Grecs repoussant le
Filioque, les prolestants peuvent se regarder, dans la question
du canon biblique, comme les orthodoxes par excellence, et
renvoyer a adresse de 1'église latine Uaccusation de schisme.

Bossuet resta quinze mois sans répondre. Ge silence, sup-
porté avec plus ou moins de patience par Leibniz, fut enfin
rompu. Mis en demeurs de s’expliquer, Bossuet mit fin & la
discussion avec une hauteur qui dissimulait imparfaitement le
sentiment de la faiblesse de sa cause. Tout en reconnaissant
que le plus grand défaut de largumentation de Leibniz était
de trop prouver, il trancha la question en faisant appel a une
« tradition immémoriale. » (17 aotit 1701.) L’argument était so-
nore, mais il ett pu étre également invoqué a T'appui de la
donation de Constantin, des fausses décrétales, et de maintes
impostures dont le conservatisme ultramontain s’abstient de
faire usage lorsqu’il se montre intelligent. Leibniz, sans recom-
mencer un débat inutile, laissa voir & Bossuet qu'il n’atiribuait
pas a cette réponse plus de valeur qu’elle n’en avait. Prenant acte
des paroles de son illustre adversaire, il se félicita de n’avoir &
regretter pour ses preuves que l'exces de solidité, préférant ce

¢. K. 1870 40



622 A. PICHLER.

reproche & celul que lul eussent valu des assertions superfi-
clelles et tranchantes. Quant a la tradition immémoriale, quel-
que respectable qu’elle put étre, elle ne lui semblait pas ba-
lancer l'autorité de Jésus-Christ, qui n’avait jamais reconnu
quun seul canon biblique, celul que I'église avait jugé suffisant
avant les décisions arbitraires du concile de Trente.

Tradition. L'opinion de Leibniz sur les apocryphes est en
connexité intime avec ce qu’il pensait de la tradition. Ses vues
sur ce sujet portent le sceau d’un éclectisme conciliant : elles se
rapprochent de celles des théologiens russes représentant ’or-
thodoxie de leur église par ses cotés les plus larges.

Le concile de Trente avait lancé 'anathéme contre ceux qui
n’interpréteraient pas 'Ecriture conformément au sentiment
général des Péres; mais il n’avait point défini ce qu’il enten-
dait, soit par I'expression de sentiment gcnéral, soit par celle
de Peres. FFallait-1l comprendre Thomas d’Aquin parmi ces
derniers? Fallait-il s’arréter & Augustin? Fallait-il regarder
comme revétue d’autorité toute parole prononcée par un Pére
a une épocue quelconque, ou ne la prendre en considération
que lorsque d’autres Péres l'avaient appuyée? Etait-il néces-
saire de faire I'histoire de leurs opinions et de constater le mo-
ment ol le sentiment avait été général, comme on procede
lorsqu’il s’agit du sentiment général des peuples, qui attendent
souvent des si¢cles avant d’asseoir unanimement leur opinion
sur maint sujet donné ? Toutes ces questions restaient en sus-
pens. Ce qui était clair seulement, c’est que les Péres, plus
modestes en ceci que le concile, n’avaient jamais prétendu a
un don spécial d’inspiration. Que si la condition requise d’'une
tradition pour étre autorisée était d’étre immémoriale, ce mot
seul indiquait qu’il fallait renoncer & toute espece derecherche
sur le principe de son autorité.

Tout en recourant & cet ordre d’idées, Leibniz était respec-
tueux pour la tradition ; maisil voulait qu’elle fut judicieusement
interrogée.

Il attachait beaucoup d'importance & la tradition antérieure
au concile de Nicée. L’église des trois premiers siecles n’avait
pas été égarée par le désir de dominer; elle avait souffert, elle



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 623

avait été fidele a l'esprit de Christ. Ce qu’elle avait toléré peut
étre toléré sans scrupule, dés qu’il ne s’agit pas de choses en
désaccord avec |'Ecriture. Il est & regretter que les théologiens
protestants, surtout ceux de I’école de Daillé, aient été 4 cet
égard d’une sévérité outreée.

Leibniz recommandait le témoignage des Péres. Il reconnais-
sait toutefois qu’ils avaient été plus heureux en défendant le
christianisme qu’en 'exposant. Il ne les regardait pas comme
des guides bien strs en fait de dogmatique. Aussi n’était-ce
point pour compliquer les articles de foi, mais pour chercher
des points d’union sur un terrain plus pratique, qu’il encoura-
geait les églises chrétiennes 4 regarder aux siecles anciens. 1l
ne voulait pas (ue l'on érigedt en formules autoritaires les ex-
plications des Péres sur les questions que Jésus n’avait pas
catégoriquement tranchées. Quoique ses opinions sur la trinité
fussent orthodoxes, il ne voulait pas que ce terme devint un
symbole exclusif entouré d’anathémes. Il raisonnait d’'une ma-
ni¢re analogue sur le baptéme des enfants.

Il regrettait que 1'église elle-méme eut donné I'exemple du
mépris pour la tradition par le despotisme arbitraire avec lequel
elle avait subordonné a ses intéréts le respect pour le passe.
Il n’ignorait pas que la complaisance la plus servile pour Iréne
avait joué son role dans la cuerelle des images. On n’avait pas
toujours demandé a 'erreur son certificat d’origine immémoriale
pour lui octroyer la consécration canonique. Des innovations de
la veille avaient été mises au bénéfice des priviléges accordes
& ce qui était traditionnel. Le IX=e siecle avait été fécond en
prévarications de ce genre. L’église latine, malgré sa scolas-
tiue abstraite, laissa faire. Les Grecs, plus lettrés, furent moins
disposés & prendre le change sur des uestions dans lesquelles
Pérudition avait son mot a dire. Il fallut la Renaissance pour
lever bien des voiles.

§ 2. Infaillibilité de Véglise.

Leibniz croyait a linfaillibilité de 1'église, mais dans un sens
sl large que son opinion sur ce sujet revenait au fond a celle



624 A. PICHLER.

du juif Gamaliel. Il ne pensait pas que Dieu permit jamais 4 une
erreur décidément subversive de régner dans I'église. C’était
en vertu de ce principe providentialiste qu’il défendait le dogme
de la trinité. Si ce dogme, disait-il, était une idolatrie, comme
il I'est aux yeux de ceux qui le rejettent absolument, Dieu
n’aurait pas permis que son église en fit des les premiers sié-
cles, le point central de sa doctrine. Il n’adinettait pas, pour
cela, que I'église n’eut jamails cru que la vérité pure; mais il
pensait que les vérités capitales du christianisme avaient tou-
jours été maintenues, et que les erreurs introduites n’étaient
pas radicalement subversives.

Mais comment savoir quelles sont les vérités capitales pour
’'homme qui cherche son salut?

Ici 'ancien protestantisme nous renverra » UEcriture lue par
chaque individu et interprétée par son intelligence éclairée des
lumieres du Saint-Esprit.

L’ultramontanisme nous dira de nous adresser au pape
infaillible.

Entre ces deux extrémes, le catholicisme, dans 'acception la
plus large de ce mot, nous parlera de I’église universelle et des
conciles véritablement cecuméniques.

Cherchons maintenant & résumer les opinions de Leibniz sur
la valeur de ces trois réponses distinctes.

a) La Bible et Uillumination individuelle, ow le principe de Uan-
cten prolestaniisme.

Si 'on pouvait oublier qu’il s’agit de trouver un critere de
vérité simple et toujours stir, il en colterait peu de se prononcer
sans réserve en faveur de l'ancien protestantisme. Mais le cri-
tere qu’il nous propose présente-t-il absolument ces deux con-
ditions? L’exégese des livres saints est-elle & la portée de tous
les fideles ? Il faudrait cependant qu’elle le fat pour que la bi-
blicité ou la non-biblicité d’une doctrine pht étre toujours
constatée. Et qui peut méconnaitre les diversités d’interpréta-
tions qui divisent ceux qui ne veulent juger que d’apres la
Bible? Que si I'on parle du Saint-Esprit qui doit nous diriger
infailliblement, de quel droit le luthérien supposera-t-il que ce
guide céleste ne conduit pas le calviniste, I’anglican, le soci-



LA THEOLOGIE DE LFIBNIZ. 625

nien méme s’1l s’en réclame ? L’illumination individuelle est un
mot sacré que les protestants mettent en avant mais qui sert
plus & cacher une défaite qu’a réfuter victorieusement les atta-
ques auxquelles leur systeme donne prise. Allons au fond des
choses; ils reconnaitront que chez eux, comme & Rome, le guide
dogmatique du simple fidele, c’est,de fait, le pasteur. S'ils accep-
taient courageusement toutes les conséquences de leur principe,
ils seraient forcés de reconnaitre que ceux d’entre eux quile
représentent de la maniere la plus franche ne sont pas les or-
thodoxes, mais les anabaptistes et autres sectaires avancés. Le
fractionnement indéfini de I'église est légitimé deés que 'on fait
une part aussi grande & U'inspiration des individus. La providence
a permis que cet effet fat produit, pour que le protestantisme
arrivat a se juger lui-méme. Ce moment viendra, pensait Leib~
niz. Il est venu, ajoute M. Pichler, et le protestantisme mo=
derne, abandonnant d’anciennes positions sans renoncer aux
libertés qu’il a conquises, regarde & un principe historique et
chrétien négligé longtemps au profit d’un individualisme exa-
géré : il aspire a se régler sur la foi de I’église universelle.

En s’exprimant sévérement sur le role que 'on a fait jouer a
Pillumination individuelle dans les controverses des anciens
protestants, Leibniz ne mettait nullement en question la doc-
trine biblique du Saint-Esprit promis & tous les fideles ; mais il
pensait que cette doctrine devait étre considérée avant tout
dans ses rapports avec la vie intérieure. Il n’y découvrait point
la promesse d’un don de discernement infaillible accordé aux
individus en matiére de dogmatique. Ce qu’il pensait des indi-
dus en général, il le pensait, & plus forte raison, d’un individu
en particulier, fiit-il pontife romain. Aussi, comme nous allons
le voir, ce n’était point au papisme qu’il voulait ramener les
protestants par cette critique du point de vue étroit sous lequel
s ont souvent considéré le principe fondamental de leurs
églises.

b) Linfaillibilité du pape. — La censure et Uinquisition.

Quoique la proclamation officielle de Pinfaillibilité pontifi-
cale soit encore une question a l'ordre du jour!', ce dogme

* L'ouvrage de M, Pichler a paru en 1869,



626 A. PICHLER.

était admis de fait, au temps de Leibniz, par la majorité des
théologiens catholiques. Le concile de Trente siégeait encore,
qu'un de ses membres les plus distingués, Pierre Soto, domi-
nicain espagnol, recevant & son lit de mort la visite du pape,
lui faisait cette déclaration solennelle: « Prés de l'éternité,
mais ayant encore un souffle de vie, j'atteste que votre sain-
teté est au-dessus de tous les conciles: ils sont absolument
incompétents pour la juger. Il importe au plus haut point que
cela soit clairement établi dans V'église. S’abstenir ici de défi-
nitions ce serait glisser sur une pente qui mene visiblement
aux séditions, aux guerres et aux schismes. » Soto mourut et
la cloture du concile fut prononcée sans que son souhait fat
accompli; mais les jésuites restaient, et ils ne négligérent rien
de ce qui pouvait amener la réalisation de I'idéal papiste. S’ils
ne réussirent pas, ce fut grace aux gallicans. Nattribuons pas
cependant & ces derniers plus de puissance et d’indépendance
qu’ils n’en eurent. Depuis la défaite du jansénisme, 1ls se mon-
tréerent timorés, et l'ultramontanisme ne rencontra plus de
résistance sérieuse en France. La censure de la Sorbonne
n’empéchait pas ceux qui soutenaient linfaillibilité pontificale,
en dépit de ses arréts, de trouver des protecteurs puissants
quand ils en avaient besoin. Par contre, on encourait la cen-
sure pontificale pour peu que lon et le malheur de dire,
comme Serry, quavant d’édicter quelque chose d’infaillible,
le pape doit au moins consulter ses cardinaux. Le précepte
apostolique « examinez toutes choses » était regardé comme
sans portée dans la question. St. Paul n’avait permis d’exami-
ner que ce qui est douteux ; or les sentences des papes ne sont
pas douteuses; donc il n’a pas permis de les examiner.
Leibniz s’est souvent prononcé contre I'infaillibilité papale.
Il I'a fait surtout, d’'une maniére catégorique, dans son écrit
intitulé : Judicium in rebus fides (1702). Parmi les faits écrasants
qu’il allegue contre cette thése, nous nous bornerons a rap-
peler les suivants : les retraits et annulations de décrets ponti-
ficaux ; les suspensions dejugement dans des questions embar-
rassantes pour la politique du saint siége, telles que 'immaculée
conception ; I'occupation simultanée du trone pontifical par



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 627

des titulaires également légitimes devant la postérité ; ’'absur-
dité flagrante de maintes explications exégétiques données par
des papes (le fait a été reconnu par le cardinal Cajetan); le
silence de l'église pendant neuf siécles sur cette prétendue
infaillibilité ; la surprise et le mauvais accueil que rencontrérent
les prétentions de Nicolas, & qui peut revenir 'honneur de
cette innovation dogmatique.

Dans ses Annales de Uempire, Leibniz développe des idées
analogues, en insistant sur la nécessité des synodes. Il distingue
entre la théorie dogmatique de l'infaillibilité, remontant au
moyen-age seulement, et le ministére arbitral exercé par 'éveé-
que de Rome, dans I'antiquité chrétienne. Il n’était pas alors
question de cardinaux et de congrégations au service du pape
comme un ministére et des commissions autour d’'un roi:
il n’y avait qu’'un prélat éminent consulté par ses fréres dans
des cas difficiles et n’édictant rien sans leur concours. Les
convocations de synodes, renouvelées par Gerbert, n’auraient
pas étonné Baronius g’il elit compris que le papisme du moyen-
dge n’était pas le catholicisme des premiers siecles. Enfin, au-
dessus de tous ces faits, il en est un quitranchela question pour
ceux dont le bons sens n’est pas confisqué au profit d’'un dogma-
tisme arbitraire. Ce fait, c’est 'immoralité criante de pontifes
trop connus. Un Jean XXII et un Boniface VIII n’avaient pas
méme la probité qn’on réclame d’un gardien de bestiaux. Il est
moralement impossible que Dieu ait accordé le don d’infailli-
bilité & ces étres infames. Une telle supposition se réfute d’elle-
méme. Que Pon surprenne les 4mes humbles, en parlant a
leur conscience de soumission, il est des cas extrémes ol ce
devoir cesse parce que l'occasion de I'exercer est supprimeée.
Rien n’oblige d’obéir & un pilote ivre qui ordonne aux passa-
gers de se jeter dans la mer; on n’est pas tenu de prendre le
médecin le mieux diplomé s'il tue ses malades. La maniére dont
les papes ont tenu le youvernail de I'église et pansé les plaies
du corps spirituel de Christ prouve aux intelligences les plus
simples qu’il n’est intaillible, ni comme pilote, ni comme mé-
decin.

L’idée de linfaillibilité, que le X° siécle repoussait comme



628 PICHLER.

inouie, ne se propagea dans ’église ue lorsque la papauté eut
& ses ordres une milice de moines mendiants et d’inquisiteurs.

Elle séduisit plus tard les esprits par la simplicité apparente
avec laquelle elle tranche le nceud gordien dans des questions
difficiles ; mais ceux qui recourent & cette hypothése toute gra-
tuite rencontrent une difficulté nouvelle dans 'embarras ou ils
se trouvent dés qu’il s’agit de la prouver.

Il est faicheux que des hommes tels que Fénelon aient outre-
passé Bellarmin lui-méme en croyant la piété intéressée a pro-
clamer P'infaillibilité du pape, non-seulemenl en matiére de
doctrine, mais encore en matiére de faits (in factis dogmaticis).
C’est ébranler Pautorité de U'église que de la défendre de cette
maniére ; car on la compromet et 'on crée des maux peut-étre
incurables.

La doctrine de linfaillibilité a eu pour conséquences prati-
ques la censure, l'index et U'inquisition.

Comprenant la portée de la moindre découverte propre &
occasionner des doutes sur cette infaillibilité, Rome avait da
exercer la surveillance la plus rigoureuse sur la marche de la
pensée humaine. Ce n’était pas sans peine qu’elle avait pris ses
mesures. On connait les oppositions et les résistances que I'é-
tablissement de la censure et de linquisition rencontrérent
méme au sein des peuples catholiques. En France, selon la
remarcque de Sarpi, la censure de lindex était un gage de
succés pour un livre. Il n’en était pas de méme en Allemagne.
Des catholiques éminents, le chancelier de Boinebourg et le
landgrave de Hesse-Rheinfels, se plaignaient de ce régime.
L’un n’en reconnaissait pas la 1égitimité stricte; autre pouvait
en juger d’aprés le sort qu’avait subi son livre du Catholique
discret. Si le pape n’elit point mis d’obstacles & la publication
de cet écrit, il ent fait, disait Leibniz, un acte plus utile encore
a la cause de son église, qu’en donnant son transeat a I' Exposi-
tion de Bossuet. Mais on poussait 'aveuglement jusqu’a frapper
les défenseurs intelligents du catholicisme. Conseiller la sup-
pression d’un abus, méme par politique, ¢’était se rendre sus-
pect de trahison.

Ce m’était point dans Vintérét du protestantisme considére



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 629

comme religion rivale que Leibniz désirait ardemment la ces-
sation de ce régime oppressif. Comme Pascal, il vovait dans
Iinquisition et le jésuitisme des fléaux qui menacaient la cause
de la vérité. 1l haissait ce silence auquel on voulait réduire les
hommes consciencieux et auquel les saints ne s’étaient jamais
résignés.

Préoccupé de son projet d’union des églises, il insistait avec
une ardeur particuliére sur la nécessité d’un régime nouveau,
sous lequel la haute science ne serait plus tenue en suspicion.
Une génération & peine le séparait du temps de Galilés. Les
coperniciens n’étaient pas encore en parfaite stireté. Il s’était
va dans le cas de les recommander & son illustre ami Boine-
bourg, & l'occasion d’un voyage que ce diplomate fit & Rome.
Il avait & ceear qu’il n’existiat plus contre eux de menaces sus-
pendues. Il allait plus loin. Raisonnant dans ’hypothese d'une
union éventuelle de toutes les églises chrétiennes sous 'antique
présidence du saint-siége, il avait tracé le programme des li-
bertés qu’il désirait pour la science vivant en paix avec la foi.
Tout savant embrassant le catholicisme élargi, devait pouvoir
substituer aux réserves mentales les réserves franchement
avouées. Rome devait examiner les idées dans les limites ol
elles étaient émises, sans se préoccuper de corrélations suspectes
et de conséquences imaginaires. « Il faut, » disait-il, « étre fort
circonspect en matiére de rétractation, pour n’obliger personne
& agir contre sa conscience. Il n’v a point de fausseté qui ne
conduise & Pathéisme'. Cependant tout homme qui se trompe,
n’est pas athée pour cela. »

En plaidant pour la liberté de la science, Leibniz n’oubliait
pas que les intéréts de 'humanité, de la morale et de la reli-
gion, étaient également compromis sous le régime inquisitorial.
Il attira I'attention sur un écrit célébre qui faisait connaitre les
persécutions exercées a Goa contre les gallicans, et, se plagant
sur le terrain du catholicisme lui-méme, il ne cessa jamais de
flétrir un systeme qui devait inévitablement encourager I'hy-
pocrisie ou provoquer des schismes.

! Textuellement : qui ne prouve, si on la pose pour vraie, qu’il n’y a point de
Dieu



630 A. PICHLER.

Rome n’entra point dans ses vues. La haine pour le protes-
tantisme l'avait conduite & proscrire ce qu’elle tolérait avant
I'époque de Luther. On expurgeait les histoires cui disaient la
vérité sur les papes; on mettait & I'index des protestations
contre des impostures notoires; on se défiait des théologiens
consciencieux qui, comme Arnauld, servaient fidelement la
cayse de l'église en travaillant & supprimer les abus.

Leibniz sert lui-méme de témoignage & lappui de tout ce
qu’il avait pu dire sur larbitraire et l'inintelligence de la cen-
sure romaine. Son fragment sur la vie d’Alexandre VI fut mis
4 'index. Qu'y avait-il & reprocher a ce livre? L’inexactitude ?
Non : il s’agissait d'un écrivain consciencieux racontant des
crimes plus faciles & constater que la rotation de la terre. La
tendance schismatique ? Non plus : Leibniz n’avait cessé de
montrer aux protestants que le schisme était un mal réclamant
un remede, et ouvrage incriminé renfermait des passages cha-
leureux et presque adulatoires sur le contraste entre la Rome du
XVme sigcle et celle du XVIIme, Le tort de Leibniz était d’avoir
dit la vérité. La censure pontificale le sentit si bien qu’elle
resta six ans avant d’oser se prononcer contre un livre qu’elle
avait connu dés le moment de sa publication. Elle s’y décida
néanmoins, comprenant que si certaines verités lul importent ,
elle a d’antre part pour mission de veiller & certains intéréts qui
ne sont pas ceux de la religion de Jésus-Christ, et qui sont
compromis des que la vérité pleine et entiére est tolérée.

c) L'église universelle et les conriles ecuméniques.

Leibniz reconnaissait-il 'autorité des conciles cecuménicques ?
On pourrait répondre oui et non sans se contredire, car il
s’agit ici d’une question complexe posée dans des termes qui
ne sont pas rigoureusement définis. Au lieu de nous la pré-
senter d’emblée sous cette forme, examinons sommairement
la maniére dont notre philosophe abordait le sujet et arrivait
& une solution synthétique.

Avant de parler d’un concile cecuménique, il faut savoir quels
en sont les caractéres essentiels selon les principes du droit
canonique. Les théologiens catholiques nesont pas d’accord
entre eux sur ce sujet. Les uns contestent le caractere d’cecu-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 631
ménicité & un concile qui ne serait pas convoqué par le pape ;
d’autres sont forcés de reconnaitre que si cette condition était
absolue, le concile de Nicée serait singuliérement suspect. La
méme obscurité régne sur la question de la présidence, sur
celle des votations et d’autres points connexes. Faut-il compter
les suffrages ou les peser ? Celui d’'un évéque in parfibus ne re-
présentant que sa personne a-t-il la méme valeur que celui d'un
primat représentant une nation chrétienne ? On peut étre par-
tisan en principe des conciles cecuméniques, en réclamer
un, comme le faisait Leibniz , pour faire cesser les schismes
séculaires, et professer sur ces uestions préjudicielles des
idées qui conduisent & des conclusions négatives s’il s'agit de
la validité des décisions de tel concile donné. La conscience
du théologien n’est pas fortementengagée par son adhésion a ce
principe théorique, s’il maintient sa liberté d’appréciation sur
les points que nous venons d'indiquer, et s'il fait d’autre part
des réserves ultérieures sur la question des limites de com-
pétence.

Les luthériens du XVImegiécle ne ’étaient fait aucun scrupule
d’aller jusque-la. La confession d’Ausbourg avait reconnu éven-
tuellement l'autorité d’un concile présentant des garanties suf-
fisantes. Cette concession n’avait pas eu une grande valeur
pratique, vu les exigences exorbitantes du parti auquel elle
était faite. Elle subsistait toutefois et pouvait étre d’'une immense
utilité, et Leibniz, qui prenait au sérieux cetteidée, invitait les
protestants et les catholiques & se rappeler que, malgré leurs
divisions, un grand principe pouvait leur servir de terrain
commun.

Ce principe peut s’énoncer ainsi : « Jamais Dieu n’abandon-
nera I'église au point qu’une erreur préjudiciable au salut
puisse étre proclamée comme vérité par un concile réellement
eecuménique. » Les catholiques se déjugeraient s'ils contestaient
ce principe; les protestants seraient en contradiction flagrante
avec leurs propres idées sur la perpétuité de la foi et I'unité du
corps spirituel de Christ s’ils reculaient devant une concession
aussi modérée. D’ailleurs il n’ont jamais méconnu ce principe. Il
estfaux qu’ils nient, a proprement parler, l'infaillibilité de I'égliso



632 A. PICHLER.

universelle; ils croient que , selon ses promesses, Dieu la pré-
serve de 'envahissement des erreurs subversives; or c’est en
cela que consiste la véritable infaillibilité. Que leurs adversaires
n’objectent pas ici leur refus d’adhérer au concile de Trente :
ce scrait faire un cercle vicieux, car 'cecumeénicité de ce con-
cile est précisément le point en litige. Le mur de séparation
est dans cette question de fait, et non pas duns le principe de
Pinfaillibilite considéré abstraitement. Que l'on ait un con-
cile véritablement cecumeénique, les protestants s’y soumettront.

Mais quelle était 'opinion de Leibniz sur les conditions d’un
tel concile?

Quant & sa composition, ce ne doit pas étre un tribunal im-
provisé ou l'on voit siéger de plein droit comme juges ceux-l&
mémes dont les opinions sont contestées, et d’ott 'on écarte
comme condamnés a I'avance ceux qui méritent une position
différente : ce doit étre une assemblée représentant I'église uni-
verselle, et n’ayant sa raison d’étre que si ce caractéere repré-
sentatif est scrupuleusement maintenu. L'imagination n’a pas
besoin de se mettre en frais pour nous conduire & affirmer
qu'une assemblée telle que celle qui siége aujourd’hui & Rome
et été aux yeux de Leibniz un faux concile. Il s’est exprimé sur
labsence des grecs et des protestants 4 Trente d'une maniére
qui ne laisse aucun doute sur sa pensée.

Malgré son respect pour la prélature, il tenait & ce que ’'on en-
tendit, dans un concile, d’autres voix que celles des ¢véques et
des hauts dignitaires, vu le risque qu’ils couraient d’étre juges
et parties dans certains débats. Fidele au principe qui réclame
dans les matieres importantes les lumieéres les plus complétes
au risque de multiplier indéfiniment les consultations d’experts,
il voulait que 'on appelat les hommes qui sans étre évéques,
abbés, ou méme simples prétres, ¢taient compétents comme
théologiens. Les laiques ne Ueffrayaient pas; méme dans son
Systema, il placait Iéglise au-dessus du clergé. Toutefois, s’il
pensait que cent yeux voient mieux qn’un seul, il se rappelait
aussi qu'un bon cheval court plus vite que cent médiocres.
Equilibrant ces deux principes, il concluait que si le privilége
de voix consultative devait étre étendu, celui de voix délibe-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 633

rative devait étre restreint. Knfin, il n'admettait pas le principe
de la votation & la majorité des suffrages dans sa crudité démo-
cratique.

Un concile devant prononcer sur la foi de 1'église universelle,
’adoption de ses décisions suppose le consenlement des peuples
chrétiens. Ce consentement & son tour ne peut avoir lieu, si ’'on
ne fait une part équitable a la distinction des nationalités dans
la composition de 'assemblée. La prédominance de 1’é¢lément
italien n’est pas juste. L’influence des allemands et celle des
grecs doil se faire sentir. Ils le méritent, les uns comme repré-
sentants de la science, les autres coinme représentants de la
fidélité aux traditions ecclésiastiques les plus anciennes. On ne
pourra faire cette juste part a ’élément national sans que la
politique proprement dite n’ait son mot a dire. Il y a sans doute
une source de difficultés et une occasion d’objections théori-
ques présentées au nom du cosmopolitisme chrétien. Mais ces
difficultés ne sont pas insurmontables, et si I'idée de catholi-
cité se rattache a un dogme saint, celle de nationalité a I'im-
portance indéniable que lui donne un fait providentiel.

Les idées de Leibniz sur la composition d’un concile cecu-
meénigue sont en rapport étroit avec celles qu’ll avait sur son
but et sa compétence, et nous conduisent & parler de celle-ci.
Une décision conciliaire ne peut étre autre chose qu’une ex-
plication d’'un enseignement biblique donnée par les représen-
tants de I'église universelle. Le mandat de 'assemblée se limite
a un travail interprétatif. L’Esprit-Saint, promis & P'église pour
la guider dansla voie de la vérité, dirigera ses représentants. lls
peuvent compler sur ce secours s’ils sont fidéles a leur tiche
veritable. Inversément , s'ils aspirent a prononcer sur ce que
Jésus n’a point abordé dans son enseignement, s'ils ne se préoc-
cupent pas strictement de la vérité salutaire, ils ne sont plus en
droit de se réclamer des promesses et de compter sur une illu-
mination spéciale. Enfin il serait étrange qu’ils prétendissent a
des dons supérieurs , s'ils avaient négligé préalablement de
demander a la raison et a la science tout le secours qu’ils peu-
vent en attendre.

L’ceuvre ¢élaborée par un concile cecuménique ne sera donc



634 A. PICHLER.

point une révélation supplémentaire. En constatant I’enseigne-
ment de Christ, ses décisions auront pour effet de préciser les
articles de foi, non de les multiplier indéfiniment. L’église ne
doit pas oublier que ’homme n’estappelé & connaitre qu’en par-
tie. Une surcharge d’enseignements proposés & notre croyance
est contraire a la pensée de Jésus-Ghrist. Le protestantisme a
toujours admis ce principe. Il n’en a pas été ainsi de Rome, avec
sa réglementation détaillée des articles de foi, et sa codification
hérissée d’anathémes. L'indétermination laissée sur ce que Dieu
n’a pas révélé donne lieu a des libertés de pensée et & des di-
versités , séverement jugées par ceux ui font de 'erreur un
crime de Jese-majesté divine. Leibniz ne s’effrayait pas des con-
séquences de ce latitudinarisme. Il retrouvait tout son protes-
tantisme pour répondre A U'Histoire des variations, peunsant
d’ailleurs que le catholicisme n’avait pas le droit de se poser en
accusateur superbe. Les controverses entre les molinistes et
les jansénistes, celles entre les jésuites et ces derniers sur la
nécessité de 'amour de Dieu, attestaient des diversités bien
plus graves, puisqu’il ne s’agissait ici de rien moins que du
principe moral de la vie humaine, tandis que les dissentiments
des protestants entre eux se rapportaient & des questions
moins vitales et quelquefols purement spéculatives.

Un concile n’¢tant pas appelé & compléter la révélation , ses
innovations dogmatiques pourront étre tout au plus respectées
a titre d’idées pieuses, de philosophémes, d’hypotheses : elles ne
pourront étre regardées comme articles de foi. Leibniz s’est
exprimé sur ce point d’'une maniére catégorique : « A moins
qu’on ne veuille se fonder sur de nouvelles révélations, il sem-
ble que, pour faire qu'une doctrine soit un article de foi, il faut
que Dieu lait révélée comme telle, et que 1'église, dépositaire
de ses révélations, Pait toujours regue comine faisant partie de
sa foi, puisqu’on ne pourrait savoir (ue par révélation si une
doctrine est de foi ou non.... Il ne semble pas qqu’une opinion qui
a pass¢é pour philosophique auparavant, quelque regue qu’elle
ait €té, puisse étre légitimement présentée sous anathéme. Il
parail encore moins (u’une opinion ¢ui a passé longtémps pout
problématique puisse encore devenir un article de fol. »



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 635

(?était rompre en visiére, non-seulement avec l'ultramonta-
nisme, pour lequel l'idée du pouvoir révélateur donné d’en
haut aux conciles avait un charme mystique, mais avec Bossuet
lui-méme qui, tout en voilant tout ce qu’elle avait de repous-
sant pour certains esprits, I'avait habilement insinuée. Leibniz
allait encore plus loin : il croyait que les innovations conciliai-
res avaient fait un mal immense & 'église : Licet mos ille malus
w ecclesia invaluerit nova dogmata fider producende et alios con-
demnandi preter neccessitalem, non ideo minus improbari aliisque
abusibus qui 1rrepsere computar: debel.

Ce n’est pas la premiere fois (que nous voyons Leibniz s’ex-
primer séverement sur les anathemes. Il reconnaissait les rap-
ports Intimes qui existent entre la vérité et le salut; mais l'a-
nathéme en tant qu’épouvantail destiné & détourner de 'erreur
lui semblait aller & contre-fin. Il ne prouve rien & ceux qui ne
peuvent se convaincre d’une doctrine. La grande force d’'un
article de concile établi & propos consiste & rappeler I'opinion
de I’église universelle & titre de témoignage créant une grande
présomption en faveur d’une doctrine.

Leibniz regardait la défense de lire la Bible comme une mesure
dangereuse. La curiosité pieuse doit étre encouragée. Ce que
Iéglise veut, c’est une disposition raisonnable a se laisser ins-
truire, non une soumission aveugle.

Les abus ne peuvent que compromettre la cause de I'église
et celle de la verité. Le dogmatisme autoritaire est abusif. Il ne
faut pas y voir un signe de zéle pour la vérité. On n’aime réel-
lement la vérité que si Uon est disposé & examiner ses preuves.
Faire violence & son esprit pour croire sans preuves est un
parti désespéré que I'on ne prend jamais pour de bien bons
motifs. La doctrine de linfaillibilité ne doit pas nous fournir un
oreiller de paresse.

Par ces principes Leibniz se trouvait en dissentiment profond
avec des catholiques éminents et comparativement larges,
avec Arnauld, avec le landgrave de Hess-Rheinfels. Ge dernier
lui disait quil ne serait pas rassuré sur son salut tant qu’il
resterait protestant; il I'engageait & chercher, comme lui, la
Paix dans la soumission & lautorité de I'église. Mais ce cote par



636 A. PICHLER.

lequel tant d’esprits ont été attirés vers le catholicisme, était
précisement ce (ui en détournait Leibniz: « L’église, » écrivait-
il & M™e Brinon, « n’est pas assez autorisée de Dieu pour pré-
tendre A une obéissance absolue. On n’en voit pas des titres
assez clairs pour pouvoir avoir I'esprit en repos la-dessus, et
pour digérer tout ce qui alarme la conscience d'un homme de
bien. »

En résumé, toute la théologie de lLeibniz sur linfaillibilité
d’un concile cecuménique se réduit a4 ces deux principes: Le
don de l'infaillibilité se rapporte & la conservation des dogmes
enseignés par Jésus-Christ; il ne se rapporte pas a autre
chose.

Quels gages de quelque importance donnait-il par la au ca-
tholicisme ? Son adhésion éventuelle & un concile cecuménique
futur, assemblé dans des conditions acceptables, et son adhésion
actuelle avx décisions des conciles du méme genre, tenus dans
'antiquit¢ chrétienne. Il reconnaissait que leurs canons ne
renferiaient rien de contraire a la doctrine de Jésus-Christ.

Un moment il alla plus loin. S’aventurant dans la voie des
interprétations, il se vit pres de pouvoir accepter les canons de
Trente si cette Liberté d’interpréler largement lul était recon-
nue. En réfléchissant, il vit 'inutilité de ce tour de force. L’es-
prit dans lejuel les canons de Trente avaient été rédiges s’oppo-
sait &4 ce qu'ily et concordance entre leur teneur et su pensee,
quelque élasticité que 'on voulat chercher dans maintes ex-
pressions.

Quant aux symboles des nrotestanls, s’il s’y ralliait, c’était
en écartant la question d’cecuménicité et celle d’autorité infail-
lible, les principes de leurs rédacteurs ne leur ayant pas per-
mis de grandes prétentions a cet égard. Il adhérait toutefois sin-
cérement a la confession d’Augsbourg considérée dans son
ensemble et ses articles essentiels. Mais il désapprouvait les
serments prétés a ces symboles de maniére a engager la convic-
tion personnelle. Un homme peut répondre de ce gu’il ensei-
gnera, non de ce qu'il croira. Le fonctionnaire ne croyant plus
a la doctrine d’un symhole n’a pas de scrupules a se faire sur
ses opinions si elles sont consciencieuses. Par contre, il doit au



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 637

public un sacrifice : il doit se démettre de son emploi, en évi-
tant toutefois de faire éclat de sa retraite.

Les abus d’un régime disciplinaire tyrannique en matiére de
doctrine I’avaient souvent frappé ; il voulait cependant le main-
tien des confessions de foi comme garentie nécessaire contre
Pinvasion du scepticisme dans I'église. Il ya une grande analo-
gie entre ses vues sur ce sujet et celles de Schleiermacher, qui
tenait aussi aux livres symboliques. Leibniz croyait que lordre
n’est pas compatible avec le laisser aller. Les consc¢quences fa-
cheuses de la liberté illimitée le touchaient plus que les incon-
vénients d’'une confession de foi, celle-ci du reste étant suppo-
sée large.

§. 3. Jugemenl de Leibniz sur le concile de Trenle el les conciles
dits cecuménigques.

Nos lecteurs connaissent déja la nature du jugement porté
par Leibniz sur le concile de Trente. Il n’est pas sans intérét
toutefois de mettre en lumiere quelques faits propres & nous
montrer la valeur de cette prolestation.

Ce n’était pas un jugement partial. Placé jeune encore dans
un milieu diplomatique essentiellement catholigue, il avait exa-
miné les canons de Trente dans le desir de les trouver aussi
acceptables que possible, soit pour lui, soit pour ses compa-
triotes luthériens, et, ne trouvant d’abord que trois ou quatre
articles décidément choquants, il s'était laissé aller a l'espé-
rance que la difficulté pourrait étre levée par une interpretation
pontificale. Il avait été encouragé a cette espérance par Boi-
nebourg, qui désirait ardemment 'union, et & qui sa haule po-
sition donnait le privilége d’étre écouté & Rome. Mais Boine-
bourg mourut, et les explications du pape ne venaient pas.
L’intelligence de Leibniz travaillait de son cdté, et il ne pouvait
rester & son premier point de vue. En 1683, il était arrivé a
reconnaitre qu’il fallait plus que des explications pour faire ces-
ser le schisme. Il était évident pour lui que le concile n’était
Pas cecuménique, et que les circonstances en demandaient
un autre.

. R. 1870. M



638 A. PICHLER.

En voyant la persévérance de Rome & maintenir son despo-
tisme, et appui qu’elle trouvait dans les canons de Trente, il
ne vit bientot plus dans ce concile qu’'une ceuvre fonciérement
vicieuse et un obstacle & la paix. Nous avons rappelé ce qu’il
pensait de ses anathemes. Plus il était prompt & saisir les
points de rapprochement entre les deux églises 1a ou il en trou-
vait d’'importants et de trop peu remarcués, plus il en voulait
a cette ceuvre d’intolérance et de particularisme. Il ne la re-
gardait pas comme plus cecuménique que la confession d’Augs-
bourg, et, d’autre part, elle était loin de répondre aussi bien &
ses convictions personnelles.

Il ne pensait pas que ses appréciations pussent étre contes-
tées au point de vue d’un vrai catholicisme. S’il voulait que
toul fat remis en question, que les grecs et les protestants
fussent admis au nouveau concile qu il demandait, il rappelait
le précédent des calixtins appelés & se faire entendre a Béle,
quoique condamnés a Constance. De grandes nations chrétien-
nes ayant des institutions religieuses fondées sur la Parole de
Dieu et d’antiques traditions pouvaient réclamer ’honneur que
I’on fit & une poignée d’hommes qui devait son importance a un
Jean Zisca. Si on lui répondait que les calixtins avaient été défi-
nitivement malmenés a Béle, il ne niait pasla duperie dont ils
avaient été victimes; mais, s’élevant & la question générale,
il se bornait & considérer linvitation qu’ils avaient recue
et a4 faire observer que rien dans les principes avoués de
Rome ne s’opposait & ce qu'une invitation analogue fut
adressée a4 de nouveaux schismatiques et & ce qu’elle s’y tint
de bonne foi.

Il insistait sur le fait que le concile de Trente n’était pas défi-
nitivement recu dans toutes les nations catholiques ; il rappe-
lait les oppositions qu’il avait rencontrées en France, et qui
n’étaient pas encore levées; il montrait que quelque chose
d’analogue existait en Allemagne, et soutenait sa thése avec
connaissance de cause. L’archevéque-électeur de Mayence,
primat de ’Allemagne, lui avait dit que ce concile n’était pas
absolument reconnu dans son propre diocése et dans les dio-
céses voisins, parce qu’il aurait fallu pour cela, aux termes du



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 639

vieux droit canonique, la convocation des conciles provinciaux,
que 'on avait négligée.

Il citait enfin les letires de lespagnol Vargas, connues
plus tard en France, et les écrits de théologiens catholiques
proscrits par la censure, mais montrant avec évidence les intri-
gues, les puérilités, les mensonges qui avaient joué un si grand
role dans TIhistoire de ce concile, et dont le souvenir empé-
chera toujours les hommes sérieux de respecter profondément
ses décisions.

Une dévote célebre, correspondante de Leibniz, Mme de Bri-
non, épouvantée de la maniere dont le terrible philosophe trai-
tait une autorité sur laquelle reposait le paix de son 4me, con-
jura Bossuet de ne pas garder le silence. Confiant dans l'as-
cendant de son génie, l'illustre prélat pensa qu’'une réponse
faite & la hate par un homme tel que lui suffirait pour confon-
dre Leibniz. Par respect pour la science, le tact, et la modéra-
tion relative du théologien gallican, nous devons croire que s'il
eut eu affaire avec un antagoniste catholique et francais, il et
cru convenable de faire quelques concessions sérieuses sur la
valeur d’'un concile que les hommes de son école étaient loin
de regarder comme une émanation parfaite de 1’Esprit-Saint.
Vis-a-vis d’un luthérien, il ne crut pas devoir compromettre son
église par d’honnétes aveux et consentir & rabaisser un document
que la politique I'appelait & défendre. En homme d’esprit il
tourna les difficultés par un cercle vicieux. Aux objections
tirées de l'insuffisante composition de 'assemblée et de ’arbi-
traire de ses procédés, il opposait 'autorité du fait accompli.
Un accord ultérieur s’était établi tant bien que mal, n’importe
par quels moyens. Dés lors le concile était devenu cecuménique.
Quant aux anathémes, que Leibniz regardait comme inadmis-
sibles , ils étaient juxtaposés 4 I’exposition de la doctrine par
les péres de Trente: donc ils faisaient partie intégrante de la
doctrine elle-méme. On ne pouvait mieux poser en principe ce
qui était en question, mais un logicien tel que Leibnizne pouvait
étre dupe de ce sophisme. « Vous supposez toujours qu’on re-
connait que 'église a décidé, » répondait-il & Bossuet, « et apres
cela vous inférez qu’on ne doit point toucher a ses décisions. »



640 A. PICHLER.

En effet, Bossuetl ne se préoccupait nullement de la moralité
et de la légitimité des moyens par lesquels Rome avait réussi
a faire adopterles décisions du concile. Sans s’exprimer comme
le firent plus tard les jésuites a Trévoux, il partait du principe
dont nous trouvons la formule la plus naive dans ces paroles:
« Que les peres du concile se soient conduits par telles vues,
par tels motifs, par tels conseils que on voudra leur supposer,
leurs décisions n’en sont pas moins l'oracle du Saint-Esprit qui
sait se servir du mal méme pour procurer le bien. Sans ce prin-
cipe, point de sécurité, point d’unité dans la fol, et par consé-
quent point de catholicité. »

En fait de sécurité, d'unité dans la foi et de catholicité, Leib-
niz était aux antipodes d’'une telle doctrine. « On se flatte en
vain dans votre communion d’'un avantage en cela, comme s'il
était permis a une petite bande de petits évéques italiens, cour-
tisans et nourrissons de Rome, quwon croyait peu instruits et
peu soigneux du vrai christianisme, de fabriquer dans un
coin des Alpes, d'une maniére hautement désapprouvée par les
hommes les plus graves de leur temps, des décisions qui doivent
obliger toute 'église. Non, monseigneur, un tel concile ne pas-
sera jamais, sans que l'église chrétienne en regoive une bles-
sure insanable. Faut-1l que nous en soyons plus jaloux que
vous? »

Leibniz montrait ce qu’il y avait eu d’'insignifiant dans l'invi-
tation faite aux protestants, et prouvait que leur exclusion
n’avait aucune analogie avec l'insuffisante représentation des
chrétiens d’Occident au concile de Nicée, aux doctrines duquel
ces derniers adhéraient d’'une maniere notoire. Il s’exprimait
avec indignation sur la conservation intentionnelle d’abus dis-
ciplinaires dont Bossuet parlait avec plus d’habileté que de ve-
rité : « Pallier les erreurs, soutenir les superstitions, excuser
les grands désordres, chicaner sur des bagatelles et sur des
subtilités d’école pour entretenir le schisme, ce sont des choses
contre lesquelles le Seigneur a prononcé une malédiction plus
grande que celle du pape. »

Leibniz regrettait que la guerre entre ’Autriche et la France
et empéché ces deux grandes puissances d’exercer un controle



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 641

simultané sur la politique du concile. Cette division avait donné
la prépondérance a I'influence italienne et espagnole.

Les catholiques, remarquait-il, étaient intéressés & 'abroga-
tion d’une discipline dogmatique dont les anathémes les frap-
paient également si, voulant rester fideles a leur église comme
un Erasme ou un St. Augustin, ils se permettaient les mémes
libertés de pensée que ces hommes illustres. [ls savaient avec
queile rigueur la censure sévissait contre plusieurs d’entre eux
pour de simples interprétations qui ne concernaient pas, au
fond, la doctrine proprement dite.

Nous ne pouvons mieux résumer les conclusions de Leibniz
sur ce sujei, (qu’en citant ces paroles énergiques, ot I'indépen-
dance par rapport au protestantisme reparait a coté d’une aver-
sion prononcée pour 'exclusisme altramontain.

«Les protestants, anssi bien que toutes les personnes qui
alment véritablement Phonneur de Dieu et le bien de léglise,
sont obligés de rejeter élerneliement un tel concile. Mais c’est
Dien qui a confondu la fausse sagesse de ces fabricateurs d'un
concile cecuménique pour metire la postérité dans la néces-
sité de les abandonner. »

Les principes de Leibniz en matiere d’cecuménicité devaient
le conduire & désavouer bien dautres conciles que celui de
Trente. Quelle assemblée, en effet, avait jamais réalisé, par sa
constitution, sa composition, son réglement intérieur, sa dé-
térence pour I'église universelle appelée & se prononcer défini-
tivement, cet idéal parfait de légalité, de largeur, de catholi-
cité, de fidélité & Christ, hors duquel tout peut étre remis en
(question ? A peine pourrait-on nommer le concile de Nicée.
Aussi lorsque Bossuet demandait & Leibniz ott il voulait rame-
ner église, le penseur vigoureux ett-il été véritablement fidele a
son génie en répondant qu’il voulait que 'on en revinta ce chris-
lanisme des premiers siecles, qui n’avait eu d’autre symbole
(fue la parole de Jésus-Christ, et qui malgré cela pouvait pro-
duire ses souffrances et ses victoires comme gages suffisants de
catholicité. Leibniz reculait devant cette conséquence, {ui,
d’ailleurs, Petit appelé 3 laisser loin derriére lui Uesperance
d’une transaction et les éléments éventuels d’'un compromis. 11



642 A. PICHLER.

se bornait & rejeter avec les canonsde Trente ceux des conciles
purement occidentaux, & nier 'cecumeénicité des conciles de
I’époque carlovingienne, et & se rattacher, non sans quelques
explications, & ceux qui pouvaient conserver dans |’histoire
I'éepithete qu’elle leur avait donnée. Jetons avec lui un coup
d’ceil rétrospectif sur la plupart de ces divers conciles, pour
nous faire une idée sommaire de ses appréciations.

Il ne surfaisait pas en demandant aux catholiques, avec l'a-
bandon des canons de Trente, celui du cinquiéme concile de
Latran (19512), qui avait mis le pape au-dessus des conciles.
Bossuet ne pouvait lui demander d’étre papiste sur ce point,
car 1l se serait condamné lui-méme en souscrivant & des canons
contraires & toutes les libertés gallicanes.

Le concile de Florence paraissait plus cecuménique ; il ne
Pétait pas asser toutefois, puisqu’il avait excommunié les grecs.

D’utiles réformes avaient été décrétées i Constance et i Bale;
mais Leibniz ne pouvait oublier le blicher de Jean Huss et les
intrigues qui avaient fait échouer une ccuvre commencée sous
de favorables auspices.

Il reprochait au concile de Vienne (1511) I'anathéme pro-
noncé, sous prétexte de spiritualité, contre une these philoso-
phique qui, bien comprise, était & ses yeux l'expression de la
doctrine la plus exacte sur les rapports de I'dme avec le corps,
et avait bien moins de dangers que la négation substituée.

Le second concile de Lyon (1275) s’était mis en dehors des
traditions de antiquité chrétienne par ses innovations dogma-
tiques et par le fanatisme de son intolérance.

Le quatriéeme concile de Latran (1215) avait officiellement et
arbitrairement sanctionné l'identification entre le pouvoir des
clefs donné a St. Pierre et les pouvoirs usurpés du pape; il
avait matérialisé la doctrine de la vie future en enseignant « la
vraie résurrection de la chair que nous portons ; » 1l avait érigé
en dogme la transubstantiation et le purgatoire, hypotheses
théologiques, et affirmé I'efficacité de la messe pour les morts.
Autant d’innovations, autant sussi de signes de non-cecume-
nicite.

En rejetant ces conciles, Leibniz se plag ait sur le méme terrain



LA THEOLOGIE DE LEIBNI(Z. 643
que D'église grecque. Ce n’était pas faire de la polémique pro-
testante, mais du catholicisme large, que de s’exprimer si caté-
goriquement. Restaient maintenant les huit premiers conciles
cecumeéniques.

De ces huit conclles, il acceptait les six premiers, tous rela-
tifs & la personne de Jésus-Christ. Il le faisait de bonne foi,
quelques réserves qu’il exprimat sur la rédaction des formules.
Trimtaire modéré mais décidé, il ne croyait pas que l'introduc-
tion d’un terme extra-biblique, pour désigner un dogme mys-
térieux et attaqué, elit été une chose heureuse ; il ne pensait pas
que les Péres du IVe siecle, qui n’avaient pas des idées claires
sur les catégories métaphysiques de personne, sujet, accident, en
eussent fait le meilleur usage ; il croyait que les anciennes for-
mules avaient besoin de rectification ; maisil acceptait la doctrine
que l'église avait voulu sauvegarder, la grandeur infinie du
Christ, son caractére d’homme-dieu. A 'égard du sixieme concile
(deuxieme de Constantinople, contre le monothélisme), il fai-
sait une autre réserve encore. Tout en acceptant la doctrine
contenue dans ses canons, il regrettait la rigueur de son exclu-
sisme, le monothélisme n’étant pas une hérésie, mais une con-
ception imparfaite de la vérité. Si 'on et subtitué l'idée d’ac-
tivité & celle de volonté, il eut été facile de trouver la synthese
entre la théorie incriminée et la doctrine de I'église.

Le septieme concile (deuxiéme de Nicée, 887) avait consacré
et imposé le culte des images, obéissant & une pression despo-
tique exercée par Iréne. Leibniz n’éprouvait aucun scrupule en
le rejetant, car I’Occident ne P’avait pas recu, et il ne pensait
pas que ce qui n’avait point été cecuménique a l'origine put
jamais le devenir. Il rejetait & plus forte raison le huitiéme
concile (quatrieme de Constantinople, 869).

IV. Les sacrements.

Nous n’esquisserons que trés rapidement ce qui concerne le
sujet des sacrements, bien que Leibniz s’en soit occupé pen-
dant un demi siécle. Nous retrouvons ici son point de vue iré-
nique, et sa disposition & faire de larges concessions au catho=



644 A. PICHLER.
licisme, lorsjue les principes auxquels il tenait le plusn’étaient
pas compromis.

QQuoique le Systema soit ici une source de premiere importance,
il en est d’autres (u’il ne faut pas négliger et dont l'emploi
nous empechera de tirer des conclusions précipitées. Ainsi,
pour ce qui concerne la question fort controversée de la
définition et da nombre des sacrewments, nous pouvons consul-
ter le projet d’académie allemande mixte que Leibniz avait éla-
boré. Aprés avoir établi que les futurs académiciens feroni
profession de christianisme et participeront & des actes reli-
gieux communs, 1l exprime 'idée que les chrétiens des deux
confessions peuvent s’entendre, avec un peu de bonne volonté,
sur fes sacrements. Il n’est aucun théologien protestant qui ne
les regarde comme des pratiques d’institution divine en rap-
port avec des grices promises. Cela posé, le reste ressemble
fortement & une question de mots. Les deux confessions rivales
feront bien de s’entendre sur le terrain large que leur présente
Yencienne tradition et sur lequel église d’Orient est restée.

On retrouve le méme esprit de modération dans la maniere
dont le philosophe chrétien aborde la question célébre @ Est-il
necessaire pour Vefficacité d’'un sacrement que Pofficiant ait eu
I'intention positive de le célébrer? Au fond, remarcue Leibniz,
on ne peutrépondre que par affirmative, car en laissant planer
un doute, on arriverait a tenir compte d’un sacrement parodié.
Et cependant la solution affirmative, maintenue dans toute la
rigueur de son spiritualisme, fait surgir des difficultés nouvel-
les. Ou commence lintention sérieuse? Quand serons-nous
surs (ue la distraction ou lignorance d’un prélre n’ont pas
diminué la valeur morale de Pacte accoinpli par son ministére?
Iy ald des limites indéfinissables. Le mieux est d’écarter ces
questions casuistiques pour s'en tenir aune doctrine simple,
eégalement acceptable & la fol et au sens commun.

Leibniz résolvait duns le méme esprit la question de opus ope-
ratum, se gardant i la fois d’un formalisme grossier et d’un sub-
jectivisme sceptique qui, par fausse spiritualité, arrive & mecon-
naitre le coté mystérieux des sacrements et en supprime la
notion.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 645

Il maintenait, moyennant quelques adoucissements, la doc-
trine officielle du catholicisme sur la confirmation et 'ordina-
tion, ne crovant pas toutefois ¢qu’il fut permis d’anathématiser
ceux qui svutiennent que ces sacrements peuvent étre reéitérés.
Il fondait ce principe de tolérance sur le silence des Peres.

Il ne voulait pas non plus que 'on anathématisit les anabap-
tistes, leurs opinions 1’étant point anti-scripturaires. Pédobap-
tiste modeéreé, il ne croyait pas que le salut des petits enfants
dépendit de leur baptéme.

La controverse sur la confirmation lui paraissait oiseuse, les
luthériens avant conservé Uimmposition des imains, pratique
’institution divine dans lacuelle se trouve Yorigine de ce sa-
crement.

Il maintenait la confession auriculaire, et Pabsolution, qui luai
paraissait étre la ligne de démarcation la plus tranchée entreles
pouvoirs spirituels et les pouvoirs temporels. Muis il voulait que
la contession se restreignit aux péchés les plus saillants et les
plus graves, et qu’elle ne ftt pas inquisitoriale. fl pensait, comme
Erasme, qu’il n’est pas bon, dans U'intéréc de la morale, qu’elle
s’étende aux péchés secrets. Ses vues ne différaient pas essen-
tiellement de celles des anciens luthériens, qui avaient main-
tenu la confession privée et qui, bien qu’elle ne datit que du
IXme sjgcle, persisterent 4 la conserver comme usage faculta-
tif depuis (ue Pélecteur de Brandebourg lavail fait abolir offi-
ciellement comme pratique de 'église.

Il insistait sur la nécessité de la repentance, de la contrition
méme, d’accord avec Arnauld et les jansénistes, qui n’admet-
taient pas, commme les jésuites, la suffisance de atirition.

f'n maintenant ainsi le sacrement de la pénitence, il ne s’é-
cartait pas des principes posés dans ’Apologie de la confession
d’Augsbourg.

I’étude approfondie de ses idees sur la céne nous appellerait
non-seulement a traiter séparément les deux grandes questions
de la transubstantiation et du retranchement de la coupe, mais
encore a distinguer dans la premiére trois (uestions spéciales:
la définition de la présence réelle, son mode d’action, sa durée.
Sous ce triple chef il nous faudrait analyser une grande masse



646 A. PICHLER.

d’idées, séparer, selon l'usage constant de Leibniz, ce qui est
respectivement essentiel ou accessoire, biblique ou tradition-
nel, religieux ou scolastique. Il avait en effet étudi¢ de la ma-
niére la plus savante ces grands problemes, y apportant I'éru-
dition de I'historien, la sagacité du critique, la profondeur et
l'originalité du métaphysicien. Tout en se rattachant primitive-
ment et pour le fond a la doctrine du concile de Trente, il en
donnait une explication indépendante qui ne coincidait ni avec
celle du catholicisme populaire, ni avec aucune des formules
protestantes. Quoique les évolutions parcourues par sa pensée
aient présenté ici des variations qui nous empéchent d’exposer
exactement cette théorie dans un court apercu, nous en in-
diquerons sommairement le principe.

Le nceud de toutes les questions dogmatiques relatives a la
céne étant dans la doctrine de la présence réelle, c’est & I'idée
ontologique de corps qu’il faut remonter pour avoir la clef de
ces grands problémes. Leibniz trouvait ici, dans sa métaphysi-
que, un ¢lément précieux de synthese. Il ne pensait pas,
comme les cartésiens, que parmi les propriétés générales des
corps, ’étendue fat la plus essentielle. Derriere toutes ces
propriétés se trouvait la substance primitive, constitutive , in-
saisissable, ayant pour attribut inséparable entre tous, non pas
I’étendue, mais la mobilité. Partant de ce principe, Leibniz ne
trouvait pas irrationnel d’admettre que ce substratum essentiel
plit revétir momentanément, dans une circonstance donnée,
les propriétés inhérentes & un autre corps, ou, pour parler
avec les théologiens , ses especes. Une telle métaphysique le
conduisait en droite ligne non-seulement a la consubstantiation,
mais encore i la transubstantiation dans le sens le plus parfai-
tement étymologique de ce mot. Aussi bien est-ce sur ce terrain
que nous le voyons, en 1671, tendre une main de réconcilia-
tion & Arnauld, sans avoir besoin, comme ce dernier, d’impo-
ser silence & la'raison humaine. La transubstantiation ainsi com-
prise rentrait au nombre de ces idées qui, ne renfermant rien
de contradictoire, sont toujours adrissibles et passent au rang
de dogmes admis, quand le chrétien les a vues dans 1'Ecriture.
Heureux de cette découverte, Leibniz en fit une autre qui avait



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 647

pour lui le charme de I'imprévu (preeter spem). La confession
d’Augsbourg, relue attentivement, ne lui paraissait renfermer
rien de contraire & la doctrine catholique ainsi comprise ; les
églises pouvaient s’entendre, et I’on pouvait presque dire qu’el-
les avaient été d’accord sans le savoir. Un opuscule de Leibniz
mit bientot en relief ces points de rapprochement dont on ne
se doutait guere. Malheureusement pour ses intentions conci-
liantes, une étude plus approfondie de la question lui montra que
les divergences étaient toujours sérieuses, et que son applica-
tion synthétique n’était guére qu’une nouveauté intéressante,
un systeme de plus entre tant d’autres qui se heurtaient mu-
tuellement.

En effet, cette théorie ingénieuse ne s’accordait absolument
avec aucune de celles qu’il s’agissait de rapprocher. Si elle
empruntait au catholicisme le terme sacramentel de transubs-
tantiation, elle était incompatible avec le matérialisme de la
théologie romaine, qui admettait une transmutation réelle et
allait jusqu’a supposer que le corps de Christ pouvait étre ex-
posé aux outrages delanature. Le spiritualisme de I’explication
de Leibniz dépassait celui de la théorie luthérienne : il permettait
a ce dernier de se rapprocher des calvinistes sur la question de
la durée delaprésence réelle et de penser qu'ils pourraient bien
ne pas avoir tort en affirmant que les vrais communiants
étaient seuls & participer réellement au corps de Christ.
D’autre part, s'il avait trouvé que la confession d’Augsbourg
s'accordait avec ses idées, il repoussait la doctrine de I'impa-
nation que préconisaient les adhérents de ce symbole. Traduire
« ceci est mon corps, » par « ceci renferme mon corps, » comme
on dirait en voyanl un sac « ceci est de I'argent, » lui parais-
sait un tour d’esprit puéril et une exégeése irrespectueuse. En-
fin, s'il reconnaissait quelques coincidences entre sa théorie
et les opinions individuelles de Calvin, il ne se dissimulait pas
quelle devait trouver peu d’accueil dans les églises calvinistes,
restées en général, surla question de la céne, fidéles aux idées
de Zwingli, et il ne croyait pas devoir pousser I'esprit de con=-
cession jusqu’a transiger avec un symbolisme qui se rappro-
chait trop du point de vue socinien.



648 A. PICHLER.

Du reste, quoique Leibniz pit consciencicusement employer
le terme de transubstantiation , il cessa peu 4 peu d’en faire
usage dans Pexposition de ses vues personnelles. Dans une let-
tre écrite & Jablonsky en 1698, & occasion du projet d’union , il
insiste avant toul sur la formule de « présence vraie, réelle et
essentielle. » C’est autour de ce drapeau que, dans les moments
les plus caractéristiques de sa carricre de pacificateur confes-
sionnel, il invite les chrétiens & se rallier, laissant derriére eux
les anathemes de Trente, les subtilités inutiles des luthériens
sur I'impanation, et les négations par lesquelles les réformés
avalent transformé en commémoration pure ce que léglise
avait toujours véneéré comme mystere profond.

Il regrettait que on elt dogmalisé depuis longtemps sur ce
sujet an deld des limites scripturaires. Aussi les speéculations
de Ratram et de Raban-Maur lui pavaissaient-elles plus curieu-
ses qu'instructives. On n’y pouvait trouver beaucoup de lumieres
sur les problémes soulevés au XVIme siecle. Il était douteux
que les formules de Pascase Radbert présentassent exactement
la méme doctrine cue les canons de Trente.

La transubstantiation, telle que lavait définie ce concile,
¢tait, aux veux de Leibniz, une théorie plus ou moins sou-
tenable et que Von pouvait respecter a titre d’explication
specieuse d’un grand mystere, mais que Von ne saurait impo-
ser comme article de croyunce. Une fois la présence réelle
diiment affirmnée, église romaine pourrait laisser le champ
libre aux discussions ultérieures sar le sujet. Ce libéralisme ne
la comprormettrait pas et ne serait pas d’ailleurs sans précédents.
Il est des dogmes bien plus unportants au point de vue du ca-
tholicisme, que Rome elle-méme s’abstient de définiv.

Quant & Padoratlion de I'hostie, Leibniz la repoussait catégo-
riquement, soit en développant ses 1dees sur la durée de la
présence réelle; soit en faisant ressortiv la nécessité d’'un culte
spirituel.

Rien ne montre mieux son hnpartialité que la maniere dont
U s’exprime sur le retranchement de la coupe. Son alttache-
ment aux traditions les plus anciennes lul faisait préférer la
coutume des grecs reprise par les calixtins ¢t les prot. '+

/



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 649
mais il reconnaissait hautement la suffisance de la communion
sous une seule espéce et il la soutenait hibliquement en rappe-
lant le repas sacré d’Emmaiis. Le retranchement de la coupe
ne lul semblait ni un de ces abus d’autorité qui méritent d’étre
punis par le schisme, ni un de ces avantages u’une église a le
droit de sauvegarder par le sacrifice de la paix.

Il crovait que lextréme-onction pouarrait étre conservee
comme sacrement. Ge que nous avons vu de ses opinions sur
le sacerdoce nous fait comprendre qu’il n’ait pas eu de sérieux
scrupule & maintenir au meme litre lordination. Son projet
d’'union presente sur ce point quelgques passages plus ou
moins accentués dans le sens catholique.

Pour conserver au mariage le caractere de sacrement, il lm
avait fallu passablement élargir ce dernier terme, car ses idées
sur la législation matrimoniale étaient fortement empreintes de
laicisme. 1l se tirait de la difficulté en établissant la nécessité
de la bénédiction nuptiale, quitte & professer des principes fort
peu catholiques sur certains points, particulierement sur le
divorce. (était, du reste, dans un esprit trés sérieusement
chrétien qu’il eritiquait la sévérité peu intelligente de I'église.
[.’impossibilité ot un époux outragé se trouvait de contracter un
second mariage lul semblait & la fois une violation directe des
préceptes de Jésus-Christ et un scandale dont les conséquences
avaient tristement rejailli sur 'état des moeurs dans les nations
catholiques. Enfin, se prévalant a la fois des analogies fournies
par I’Ancien Testament et du silence relatif de 1'Evangile, il
croyait que les missionnaires devaient étre libres d’user d’une
certaine condescendance en annoncant le christianisme a4 des
peuples chez lesquels la polygamie n’était pas pres de dis-
paraitre.

V. Le culte chrétien.

Si Leibniz se rapprochait du catholicisme dans les questions
dogmautiques relatives aux sacrements, il se rapprochait du pu-
ritanisme des qu’il s’agissait de considérer, d’'une maniére géné-
rale el pratiqque, le sujet du culte. Il reprochait au romanisme
d’avoir oublié que Dieu veut étre adoré en esprit et en vérité et



650 A. PICHLER.

qu’il ne donne point sa gloire 4 un autre. Son irénisme, loin
de Pentretenir dans lillusion sur le danger des superstitions
papistes, le conduisait & les juger séverement, car elles avaient
compromis les vrais intéréts de I’église, donné raison au schisme,
et elles laisaient subsister un grand obstacle & une réconcilia-
tion confessionnelle.

Plus il respectait dans la messe une forme spéciale du sacre-
ment de la céne, plus il condamnait les abus occasionnés par
I’adoration de ’hostie. Il s’exprimait en vrai protestant quand
des théologiens catholiques posaient des formules stupides
comme cette définition enseignée & des séminaristes au XVe
siecle : « Un prétre est un homme de sexe masculin qui a recu
lordination et qui est chargé de confectionner le corps et le
sang de Christ. » Sa doctrine sur la présence réelle ne 'empé-
chait pas de rappeler que la messe est une représentation de
I’immolation de Christ, qu’elle n’en est pas la reproduction,
qu’il faut bien s’expliquer lorsqu’on l'appelle un sacrifice ex-
piatoire. Si, dans son projet d’académie, il parlait de faire assis-
ter des protestants & la messe, c¢’était dans la supposition qu’on
leur offrirait des garanties et que le culte serait célébré dans
leur langue maternelle.

Il sentait que le catholicisme devait faire ici beaucoup de
c oncessions. S’il n’allait pas jusqu’a demander 'abolition radi-
cale des messes privées, fort mal vues des luthériens, il enten-
dait qu’elles ne fussent maintenues que facultativement et &
titre d’usage toléré sous un régime de conciliation.

(est dans le méme esprit qu’il conservait la messe pour les
morts. Cette pratique n’était pas contraire & ses idées eschato-
1 ogiques; il tenait toutefois & ce qu’elle ne devint pas une occa-
sion d’abus.

Il s’exprimait trés sévérement sur les processions théophori-
ques et doutait qu’on plt permettre la conservation de cet usage
p ostérieur 4 I'époque carlovingienne. Vera religio offuciis tur-
pari non debet.

L’invocation des saints n’ayant été ni recommandée ni défen-
duedans I'Ecriture, Leibniz s’élevait également contre la supers-
Lition romaine qui en abuse et contre l'intolérance puritaine qui



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. b1

la regarde comme une véritable idolatrie. Les saints régnent
avec Christ; donc il n’est n1 déraisonnable ni impie de croire
qu’ils peuvent nous préter leur appui. Mais il faut se garder de
voir une médiation dans cette assistance que nous pouvons at-
tendre de ces anciens compagnons de service élevés dans la
gloire céleste. L’église devrait protester hautement contre cette
confusion superstitieuse ; elle est inexcusable lorsqu’elle I’en-
courage et ’exploite. Quand elle tomberait dans I’extréme con-
traire, elle ne courrait, aprées tout, aucun danger.

Celul qui a dit aux ames travaillées: « Venez & moi, » leur
donne tout ce qu’elles se flattent de trouver dans la compassion
des samts, aussi bien que les graces plus étendues dont les
saints ne peuvent étre les dispensateurs.

Leibniz était encore plus sévere quant au culte des images
Admettant qu’on pouvait les conserver comme moyen de réveil-
ler de pieux souvenirs, il ne voulait pas que 'on se prosternit
devant elles dans une attitude d’adoration, le scandale restant
évident, quelque plausibles que fussent les explications admi-
ses en théorie. Il attribuait & ce scandale I'antipathie persévé-
rante des musulmans pour le christianisme et leurs triomphes
sur I'église grecque ; il aimait & rappeler I’énergique protes-
tation du concile de Francfort.

Sa modération 'aurait conduit & s’exprimer avec beaucoup
de ménagements sur les hommages d’hyperdulie réservés & la
meére du Sauveur, sile nom de Marie n’eut été, depuis le moyen-
age, le mot d’ordre d’un obscurantisme persécuteur, et si les
jésuites n’eussent poussé la vénération jusqu’a I'idolatrie. C’é-
tait I'époque ol venait de se former la congrégation du sacré
ceeur de Marie. Ces honneurs étendus & 'humble personnage
du charpentier Joseph, dont l'antiquité chrétienne avait tou-
jours respecté 'obscurité, révoltaient le spiritualisme et la
science de Leibniz. Il protestait contre les abus dont ils étaient
I'occasion, s’appuyant sur ’exemple de St. Epiphane, qui « n’a-
dorant pas les anges adorait encore moins la fille d’Anne, » et
sur les malédictions dénoncées dans I’Ancien Testament & ceux
qui mettent leur confiance en ’homme. Convaincu que « beau-
coup de gens » quoi qu’ils en disent, aiment la vierge plus



652 A. PICHLER.

que Dieu, il insistait pour que les catholiques voulussent bien
s’en tenir, sinon a la Parole de Dieu, dont ils ne reconnais-
saient pas la suffisance, du moins a la tradition de antiquité
chrétienne.

I ne repoussait pas le dogme de la virginité perpétuelle
de Marie, admettant qu’il pouvait avoir un fondeinent histo-
rique; il ne niait pas 'immaculée conception, hypothese com-
patible avec ses idées sur la création, mais 1l trouvail exorbi-
tant qu'on érigeat en article de fol ce qui n’était nullement
prouve, et que le pape autorisat une féte en I'honneur d’une
idée religieuse sur laquelle il n’osait pas formuler une opinion
définitive.

En désirant la rentrée des protestants dans 'église, Leibniz
ne cachait point que 'un de ses motifs était puisé dans I'es-
pérance quil concevait au sujet de linfluence réformatrice
qui leur était réservée relativement & ces abus. 1l souhaitait
que P'on s’arrétit dans la voie des innovations superstitieuses ;
il ne doutait pas de cet heureux résultat si le catholicisme,
renoncant a étre exclusivement italien, reconnaissait entin
I'existence de grandes églises nationales et surtout d’une église
allemande.

VI. Eschatologie.

Nos lecteurs se rappelleront que Leibniz, rompant simultané-
ment en visiere au scepticisme et & 'orthodoxie, attribuait au
dogme de 'immortalité une espéce d’évidence. Il voyait dans
la mort le passage naturel 4 une nouvelle existence, et n’ad-
mettail pas la séparation absolue de I'dme et du corps. Il existe,
pensait-il, un germe indestructible du corps (flos substantie®), qui,
par sa subtilité et son excellence, échappe a4 toute action dis-
solvante. Ce germe doit se développer et devenir le corps glo-
rieux. Par 12 Leibniz rentrait dans la doctrine biblique de la
résurrection et s’écartait de 'interprétation matérialiste qui en
avalt été donnée par la théologie catholique et par quelques
protestants.

La doctrine du purgatoire, pensait-il, ne doit pas étre un
obstacle & I'union des églises. Il faut seulement que V'église



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 653
rormaine ne la matérialise pas, guw’elle ne 'exploite pas dans
un but autoritaire, et qu’elle ne mette pas a I'index les explica.-
tions de ceux qui voient dans le feu purificateur autre chose
que des flammes scintillantes, crépitantes ¢l pétillantes. L’idée
d’une purification des dmes au dela de cetle vie est fort an-
cienne dans I'église. Qui peut dire qu’'on ne la retrouve pas Ju
tout dans les allusions bibliques & la dernicre obole quiil faut
payer, au feu que traverse ouvrier fidele mais imprudent, au
baptéme administré pour les morts? Les pratestants ont été
trop loin on prenant sur eux dalfirmer qu'il n’existe au deli
du tombeuu que bonheur absolu ou chatiment iviévocable. Los
catholiques sont tomhés dans des exces plus dangereux en fai-
sant de leur purgatoire une maison de délention, et en fuisant
itervenir le ministere des prétres ici-has pour la réduction di
temps de réclusion. S'ils avaient eu plus de spirvitualité | ils
eussent compris que la liberté de 'dime pieuse peul jouer son
role dans cette épreuve que la repentance imparfaite rencontre
encore apres la mort; dautre part, le protestantisme n'aurait
pas élé conduit & repousser le purgatoire comimne un amnoir-
drissement des doctrines de la grice, et comme une ombre
jetée sur leurs horizons lumineux. Si Rome n’avait pas fait un
trafic scanduleux de messes et d’'indulgences, il 0’y aurait rien
que de respectable dans l'usage antique de la priere pour les
morts. (’est par des innovations absurdes et des anathemes
injustes que 'on a compromis cette doctrine du purgatoire, re-
poussée par les protestants el les grecs, mais donl l'idee-mere
peut étre acceptée et conserveée par des chrétiens bibliques,
pourvu que I'on reconnaisse la liberté de divergence sur un
sujet aussi mystérieux.

N’oublions point, rappelait encore Leibniz, que ce quiest ici en
question, ce n'est point 'autorité de St. Augustin, dont les affir-
mations sur ce sujet n’ont rien de bien tranchant, mais I'usage
déplorable que Rome a fait de celte doclrine pour asseoir sa
domination spirituelle. A cet égavd les observalions de Leibniz
sont marquées au sceau d’un protestantisme decidé.

On retrouve la méme sagesse dans sa doctrine sur les peines
éternelles, fort légerement jugée par des hommes célebres, et

¢. R. 1870. 42



654 A. PICHLER.

mise gratuitement sur le compte d’un esprit de condescen-
dance hypocrite. La possibilité d’un malheur sans fin sera tou-
jours une conséquence de la liberté humaine. Tel était le prin-
cipe de Leibniz, et l'on ne peut l'accuser d’avoir été en contra-
diction avec sa philosophie, car il n’était nullement spinosiste.
Du reste, une fois cette possibilité proclamée, il s’est peu avance
en fait d’affirmations ultérieures ; surtout il s’est toujours gardé
de poser I'éternité absolue des peines comme un article indis-
pensable de fol. Il rappelait qu’Origéne n’y avait pas cru, que
St. Jérome et Grégoire de Nysse en avaient douté et que les
opinions de tels docteurs, fussent-elles erronées, ne sauraient
étre frappées d’anatheme. Si, dans son Sysiema, il a exposé
sur le dogme de 'enfer une théorie catholicisante, il 'a fait &
un point de vue spiritualiste,, qui n’était pas celul du moyen-
age. Il a vu dans la damnation, bien moins le résultat objectif
d’un jugement que 'effet subjectif et prolongé de 'inimitié con-
tre Dieu. Il pensait que la volonté humaine y a sa large part,
et cque méme dans la supposition d’une peine littéralement éter-
nelle, la doctrine d’un Dieu toujours prét a faire miséricorde
autant qu’il est en lui, subsiste pour nous préserver de tout
blaspheme contre sa bonté.

Les peines n’étant éternelles que dans leur corrélation avec
un endurcissement indéfini, les répugnances du sentiment na-
turel et les objections présentées au nom de la compassion
n’ont pas de fondement. L’étre qui est dominé par la haine pour
Dieu est placé en dehors des conditions qui peuvent intéresser
notre sympathie dans ce monde. C’est déplacer la question que
de raisonner sur les réprouvés d’outre-tombe comme nous le
faisons sur les pécheurs d’ici-bas.

La légende sur le salut de Trajan prouve que l'antiquité chré-
tienne croyait qu’un réprouvé peut sortir de Uenfer ; Gottschalk
croyait & une efficacité relative de la priére pour les damnés;
Augustin admettait la possibilité d’une diminution indéfinie des
peines. La Bible enfin, tout en nous révélant ce qui nous est
necessaire pour nous communiquer un saint tremblement,
alsse le champ libre & plus d’une interprétation propre & miti-
ger la doctrine de la réprobation, & un point de vue spéculatif.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 655

§’il est des hommes qui ne voient la vérité que dans des
extréemes, nous ne sommes pas forcés de croire que Dieu ait
réglé toutes choses selon leurs principes. (Systema).

Leibniz était disposé & admettre la doctrine du limbe des en-
tants; il repoussait, en tout cas, celle de leur damnation.

La spiritualiié avec laquelle il traite le sujet des peines éter-
nelles se retrouve dans sa maniére de parler des récompenses
celestes. Il s’exprime avec élévation et profondeur sur la vision
béatifique de la divinité.

Quoiqu’il ait proclamé plusieurs des principes sur lesquels
repose 'idée d’un rétablissement final, on ne peut affirmer, avec
quelques auteurs, qu’il I'ait réellement admise. Elle devait se
retrouver dans un poéme intitulé Urania, dont il a laissé le plan;
mais, de son propre aveu, cette fiction n’avait pas un but dog-
matique.

Il repoussait les opinions millénaires, les trouvant en opposi-
tion avec 'idée toute céleste que I’Apocalypse nous donne de la
nouvelle Jérusalem. Enfin il n’hésitait pas & reconnaitre des an-
thropomorphismes dans quelques passages scripturaires dont
la valeur parénétique est immense, mais dont l'intention n’est
pas dogmatique. Le jugement dernier était & ses yeux la con-
naissance ¢que 'homme recoit de son sort final au moment de
la résurrection. Les dialogues entre le Fils de ’homme, les élus
et les réprouvés, lui paraissaient avoir quelque chose de fictit
dans leurs péripéties et leurs effets de surprise.

VII. Tentatives de rapprochement entre les églises.

§ 1. Mobiles et but de Leibniz dans ses travaus iréniques.
Correspondance avec Bossuet.

Quelques auteurs n’ont pas cru devoir prendre au sérieux
I’ceuvre de conciliation poursuivie nar I'illustre métaphysicien.
IIs n’y ont vu que prudence diplomatique, curiosité savante,
neutralité de philosophe. Nous regardons cette appréciation
comme erronée. Leibniz était mu par un patriotisme ardent et
par une piété aussi sérieuse qu'intelligente. Il crovait au grand



®56 A. PICHLER.
role de fa vérite veligieuse dans Uhistoire du monde ; il saffli-
geait en voyant que de fausses notions sur I'église et le chris-
tianisme avaient divisé I'Europe et affaibli I'Allemagne; il ne
désespérait pas de tout remede. Il sentait qu’il v avait la une
grande ceuvre, o le concours de tous était nécessaire ; il y ap-
portail le sentiment de sa responsabilité personnelle, sa bonne
volonté et ses talents.

CGeux qui ont contesté la sinceérité et la religiosité de ses mo-
tifs se sont demandé comment les picuses dispositions que nous
lul prétons sans arriére-pensée peuvent se concilier avec la
négligence notoire qu’il apportait dans la pratique des devoirs
dits de dévotion. L’objection est plus spécieuse que profonde.
Quandunhommed’élitene trouve paslasatisfaction de sesbesoins
spirituels dans les églises qui sont a coté de lui, quand d’autre
part il fail loyalement profession d’indépendance confession-
nelle, son absence dans les lieux de culte peut étre attribuée a
un sentiment qui est précisément le contraire de I'impiété. 1l
n’est pus besoin d’étre un Leibniz pour trouver plus d’édifica-
tion dans la retraite du cabinet qu’a des prédications de con-
iroverse telles que celles qui ¢laient &la mode,au XVIIme siecle,
dans les églises luthériennes. — Mais, dit-on, il allait jusqu’a
s'abstenir de la céne. — Soit; on devrait cependant se rvappeler
gl y avait la-dessous un motif de conscience qu’il dérobait
au public et (qu’avaient respecté des ecclésiastiques auxquels il
s’était ouvert. Bien que la tombe garde ce secret, il ne nous
semble pas entierement impénétrable. La participation & la
cene, dans toute église, est un gage trés avanceé de sympathie
pour ses principes. Leibniz, qui s’était prononce trées hautement
sur les déficits qu’il reprochait au luthéranisme , ne pouvait
communier dans une église luthérienne sans paraitre en quel-
que sorte faire de la dévotion a la légere. L’attitude expectante
gu’il prenait & huis ouverts Pappelait trés consciencieusement &
se tenir al’écart des deux cultes qu’il voulait rapprocher. Dans
I'ignorance olt nous sommes sur ce qui concerne le dernier
mot de la question, cette explication vaut certainement mieux
qu'une imputation vulgaire d’'impiété ou de neutralité égoiste.

Un seul trait suffit d’ailleurs pour montrer sa sincérité. Il n’a



LA THEOLOGIE D& LEIBNIZ, 657
pas abjuré, quoique Pintérét lul tracdt ce parti comme le plus
vaturel de tous dans sa position, et (ue son systéme religieux
fut tel qu’il le fallait pour que Pabjuration lui fut possible sans
deéshonneur et sans scandale. Il n’a pas abjuré, quoiqu’il et
ait son entrée dans le monde au milieu de protecteurs catho-
liques, et que les circonstances ultérieures de sa vie eussent
prolongé la teniation sous toutes les formes. Ni Pamitié d'un Boi-
nebourg, ni finfluence d’'un Valembourg, ni la faveur souveraine
d’un Ikrnest de Hesse, ni 'ascendant austere d’'un Arnauld, ni
fes flatteries d’un Pellisson, ni le prestige {'un Bossuet, ni l'ar-
deur de prosélytisme déplovée par Mme Brinon, ni les séduc-
tions brillantes de la France, ni les intéréts politiques qui le
rattachaient & UAutriche ne purent lui faire déposer son atti-
tude de neutralité ferme et de protestation indépendante, alors
meéme que la tendance de ses études et la préoccupation cons-
tante d’'un grand but lappelait & porter ses regards sur les
impertfections du svstéme confessionnel auquel il était rattaché
par ia naissance, et sur les moyens de se rallier consciencieu-
sement avec tous ses compatriotes & I'église que ses ancétres
avalent (uittée. L'homme dont ’histoire présente un phéno-
mene aussi exceptionnel ne peut mériter le reproche d’avoir
manqué de sérieux dans sa carriére religieuse.

Il n’abjura pas, parce que derriére toutes les (uestions de
compromis avec Rome se posait Pancien dilemme du protes-
tantisme : parole de 'homme ou Parole de Dieu. Il fut fidéle &
sa conscience en gardant indéfiniment une position expectante,
qu’il etit joyeusement quittée si le catholicisme et franchement
reconnu ue la Parole de Dieu est au-dessus des canons de
Trente.

Rien ne nous montre mieux sa droiture et sa pénétration
que Pimpossibilité ot il se vit toujours de s’entendre avec Bos-
suet. De I'Exposition au Systema theologicum , il semblait qu’il
n’y et quun pas. Si Leibniz ne put jamais le franchir, c’est
qu’il v voyait un abime.

Il navait pu méconnaitre dans Papparente modération de
I'svéque de Meaux, et généralement dans le gallicanisme, une
tactique se rapportant non pas & Punion de Véglise de Christ,



658 A. PICHLER.

mais aux ntéréts d’'un despotisme sacerdotal toujours le meéme.
La publication de I'Exposition avait préludé aux dragonnades ;
celle des Variations 2 la révocation de I'édit de Nantes. Le libé-
ralisme de la déclaration du clergé était plus apparent que réel;
la vraie pensée de ce manifeste était despotique, il s’agissait seu-
lernent d’un partage d’autorité entre Louis XIV et Innocent XI.
C'était pour les intéréts de la politique frangaise, non pouar
ceux de I'épiscopat chrétien, encore moins pour les libertés des
évlises, que les gallicans avaient travaillé. Leibniz ne voyait pas
plus de largeur dans ce parti que dans Pautre. Les jansénistes
cux-mémes ctaient aussi intolérants que les jésuites des qu’il
s'agissait d’accuelllir des chrétiens résistant a4 'arbitraire. Ar-
nauld avait justifié les atrocités de la persécution des Cévennes
par des sophismes dignes d’an inquisiteur. Les seuls catholiques
francais dans lesquels on et trouvé quelque justice envers leurs
adversaires, les Poiret, les Richard Simmon n’étaient pas con-
sultés dans les grandes questions ecclésiastiques.

La correspondance de Leibniz et de Bossuet dura vingt-quatre
ans, en comprenant dans ce laps de temps de longues phases
d’interruption. Ces deux hommes n’avaient pas tardé a se dé-
plaire mutuellement. Leibniz avait vu dés l'origine qu’il avait
affaire moins avec le théologien qu’avec le prétre. Bossuet, de
son coOteé, était visiblement résolu & ne rien apprendre d’un pro-
testant, fat-il le génie le plus universel de son siécle. Il elit trouvé
sans doute quelque satisfaction de vanité & le regarder comme
son catéchuméne et & 'employer ensuite comme instrument
pour ramener I’Allemagne protestante dans le giron de 1'église.
Leibniz ne se prétant pas a ce role, il n’y avait rien a faire de
lui.

Bossuet lui avait envové I'Exposition de la fot catholique, en
y joignant le bref pontifical qui en déclarait le contenu suffi-
sant. Leibniz s’était réjoui de cette derniére concession, dont il
pouvait tirer un grand parti si elle était sincére. Une corres-
pondance ultérieure lui prouva qu’iln’y avait 14 qu’une amorce.
Les doctrines de I’Exposition étant admises comme suffisantes,
Iéquité voulait que la discussion fit permise sur les abus ec-
clésiastiques que ce livre s’abstenait de justifier. Bossuet évitait



LA THEOLOGIE DE iEIBNIZ. 659

tout aveu sar ces sujets. La se trouvait la différence capitale
entre I'Exposition et un écrit célebre de la méme époque, des-
tiné aussi A réconcilier avec Rome des protestants retenus par
des scrupules sérieux ; nous voulons parler du Catholique dis-
cret, ouvrage du landgrave Ernest. Le prince allemand n’avait
rien dissimulé des plaies de son église, croyant que la cause
du catholicisme n’avait rien a4 gagner & s’allier 4 celle de I'im-
moralité et du mensonge. Le prélat francais semblait penser
autrement, et estimer avoir assez fait en jetant de la poudre
aux yeux pour donner au catholicisme de son temps toutes les
apparences possibles de largeur et dg spiritualité.

Leibniz avait démasqué le grand sophisme caché dans I'Ex-
position. Comme apologie du catholicisme officiel devant les
scrupules de la piété puritaine, ce manifeste renfermait des
idées qui concordaient avec celles du Systema. Mais défendre
une église contre des accusations exagérées et imposer son
autorité comme infaillible et absolue, sont deux choses dis-
tinctes. Bossuet se plaisait & les confondre pour extorquer la
soumission de ceux qu’il avait convaincus d’exagération dans
leurs scrupules et d’injustice dans leurs attaques. Ce piége, qu
avait surpris la conscience de bien des protestants, penseurs
médiocres, n’était pas assez bien caché pour échapper & la
clairvoyance de Leibniz. « Tout ce qui est tolérable, » répon-
dait-il, «n’est pas véritable, et tout ce qui est véritable n’est
pas toujours nécessaire. On n’est point obligé de suivre toute
doctrine qu’on peut excuser. »

Bossuet laissait des années entieres s’écouler avant de ré-
pondre aux lettres les plus importantes de Leibniz, et ne pre-
nait la plume que lorsqu’il était mis en demeure de s’expliquer.
Il en usait de méme pour toutes les communications analogues.
Il n’ouvrait pas les mémoires présentés par les théologiens du
Hanovre & Spinola, et les laissait dans la poussiere de sa biblio-
theéque ; il ne daignait pas lire la savante histoire du protestan-
tisme allemand de Seckendorff, pensant apparemment que si
elle était bonne, elle était superflue depuis qu’il avait écrit les
Variations, et que si elle était en contradiction avec ce livre
fameux, elle ne méritait pas d’étre consultée.



Bl A. PICHLER.

[I curait indéfiniment conservé cette attitude dédaigneuse,
~ans l'ardeur dévorante qui poussait Mm¢ cle Brinon & le stimu-
ter. Cetie dévote célébre se croyait appelée du ciel a faire ren-
trer dans le bercail les luthériens égarés, et vovait dans Leibniz
1as prémices futures de cette moisson désirce. Elle invitait one-
tiecusement & se jeter dans les bras du pape, comme l'enfant
prodigue. Letbniz se mettait en frais d’érudition pour luti ré-
pondre, non (u’il oublidt que sa forte théologie passait par-
Jdessus la téte de sa correspondante ; mais il savait que tou! ce
(Uil écrivalt arrivait sous les yeux de Bossuet. Grices a celte
persévérance, il recut en 1699, au bout d’un silence de cing
aus, une lettre de Uillustre évéque. Toutefols Bossuet n’eut pas
a se féliciter d’avoir renouvelé le débat interrompu.

En effet, Leibniz Pavait mis sur le terrain bralant de la poli-
tique, et les récentes injustices de Louis XIV ne pouvaient étre
palliées par le plus éloquent avocat. Bossuet dut abandonner
a discussion et s’en tenir a ses allures autoritaires et tran-
chantes. S’en remettant au Dieu qui touche les cceurs, il se
lavait les mains de son insuccés aupreés d’un prosélyte récalci-
trant.

L’ceuvre (que Bossuet abandonnait fut reprise par des hommes
anxcquels la bonne volonté ne manquait pas. Pleins de recon-
naissance pour celui qui les avait si bien féfendus dans leurs
aifaires de Chine, les jésuites voulaient le payer de retour en le
conduisant au salut. Ils lui exprimaient leur affliction aun sujet
de son obstination & rester hors de I'église qui seule peut sau~
ver; ils lui counseillaienl de chercher la vérité. Sans s’'impa-
tienter de leurs obsessions, Leibniz les assurait ¢u’il avait sutvi
leur recommandation bienveillante, avant d’avoir ea 'occasion
de les en remercier.

Tout cela ne s’accorde guére avec le jugement des écrivains
gui voient dans Leibniz un de ces hommes médiocrement reli-
oieux, et disposés a acheter 'union extérieurc de U'église au prix
de convictions profondes. Dans toute sa correspondance avec les
catholiques éminents, nous trouvons en lul un chrétien sérieux
demandant comme préliminaire indispensable de paix (ue
le dogme biblique soit proclamé critére souverain de toute



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 601

doctrine, de toute institution, de toute pratique autorisée
dans I'église. En conséquence de ces principes, ou le vit tou-
jours considérer Luther comme un bienfaiteur du genre hu-
main et se rallier & ses doctrines, tout en faisant des réserves
sur appréciation de ses actes. 11 applaudissait aux abjurations
de catholiques quand il y vovait la seule issue ménagée & des
convictions sérieuses geénées par le despotisme sacerdotal.

Lorsque l'on invite unr homme & se convertir, il est naturel
de supposer que sa vie religieuse et morale laisse beaucoup o
désirer. Chose remavquable, les correspondants catholiques de
Leibniz, tous hommes sérieux, 'engageaient & se convertir, sans
qu'un mot échappé de leur plume donndt & penser que sa piété
personnelle ne fiit pas au titre. Tel qu’il était, ils Pacceptaient
et ne lui demandaient (ue de changer de drapeau. Cet éloge
mdirect n’a pas frappé tout le monde. Il semble méme qu’il
soit convenu de n’y pas faire attention. Dévots et libres
penseurs sont d’accord pour parler de son indifférentisme
comme d’une chose reconnue. Et cependant ses paroles et ses
actes témoignent contre cette inculpation. Parmi les premiéres,
nous pourrions citer bien des révélations de sa pensée intime
sur le mépris qu’il éprouvait pour une morale sans fondement
religieux, sur le sentiment qu’il avait de sa responsabilité de-
vant Dieu, sur son indépendance par rapport aux jugements
des hommes. Quant a ses actes, il n’ont pas démenti, dansleur
ensemble, ces sentiments élevés.

§ 2. Espérances de transaction en Allemagne. — Faits ultérieurs.

Ce n’était point en utopiste que Leibniz participait a des ten-
tatives d’union que des hommes politiques prenaient eux-memes
au sérieux. Il ne se dissimulait pas'improbabilité d’un résultat
heureux, mais tant qu’il ne le croyait pas absolument chimé-
rique, il estimait qu’il était de son devoir de travailler & 'ame-
ner. « Celui qui ne veut commencer que lorscque tout est fait,
disait-il, risque le plus souvent de ne rien faire. »

On ne s’étonnera donc point ¢u’il ait suivi avec le plus grand
mtérét 'ceuvre de réconciliation tentée du coté du catholicisme



662 A. PICHLER.

par le cardinal Spinola dans sa mission aupres des cours pro-
testantes de PAllemagne, et qu’il ait cherché & mettre en avant
un programme plus acceptable que celul du négoclateur ultra-
montain. Les circonstances, sans étre réjouissantes, pouvalent
autoriser quelque espoir.

Ce gqu’il avait vu & la cour de Mayence lui avait montrée que
le catholicisme souffrait intérieurement d’un affaiblissement
mcurable. Si lesthéologiens y parlaient d’infaillibilité, d’autorité
salutaire, les diplomates sentaient que 'ére des guerres de re-
ligion était close, el leur persuasion était partagée & Rome.
I’Allemagne entiere éprouvait le besoin de paix et ne pouvait
le satisfaire qu’en oOtant tout prétextc a Yintervention de la
France. Pour cela il fallait une sage réglementation des inté-
réts confessionriels et beaucoup de concessions réciproques.

En fait d’états protestants, le Hanovre avait inauguré une
politique religieuse conforme aux idées de Leibniz. Les états
catholiques ne regimbaient pas contre toute pensée conciliante.
Le mot de synode avait été prononcé. La cour de Vienne, sans
avoir osé s’en emparer, avait consenti 4 des conférences préli-
minaires.

Ces conférences, tenues surtout en Hanovre, commencérent
en 1683, & loccasion de la mission de Spinola. Leibniz s’était
d’abord tenu & I'écart. Le cardinal ne lui ingpirait pas beaucoup
de confiance. D’autre part, 1l déplorait cette tendance systé-
matique qui portait les catholiques & commencer par les points
de divergence, en évitant de constater I'existence d’un terrain
commun. Il pensait que si toutes ces tentatives de conciliation
devaient aboutir & quelque chose d’heureux, ce ne serait que
grace ala sagesse des princes.

L’attitude de Rome était inquiétante. Elle ne tenait compte
des concessions des protestants que pour s’en prévaloir contre
eux. La révocation de 1’édit de Nantes et les persécutions exer-
cées en Hongrie avaient été sa réponse aux gages de tolérance
donnés par le Hanovre et le Brandebourg. Des catholiques
loyaux tels que le landgrave Lrnest en étaient indignés, mais
on les forcait de parler bas.

(est dans 'année 1687, ou dans le commencement de la sui-



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 663

vante, que nous croyons devoir placer la composition du Sys-
lema, projet de compromis destiné vraisemblablement & étre
connu a la cour de Vienne. A cette époque Leibniz multipliait
les démarches dont il pouvait attendre quelque chose. Mais ses
esperances g’évanoulissaient & mesure qu’il apprenait a con-
naiire Rome. Il pouvait se décourager, car, si conciliant qu’il
fut, des catholiques modérés repoussaient vivement ses idées.
Son auguste ami, le méme landgrave Ernest que nous avons
souvent cité dans cette étude, craignait que son syncrétisme ne
fut fatal & la partie de la chrétienté qui n’avait pas fait naufrage
avec Luther; il ne crovait I'union possible que siles protes-
tants se rendaient au Vatican la hart au col.

Si Leibniz avait attendu quelque chose de Uintelligence d’In-
nocent XI, il eut lien de déplorer l'indifférence de ses trois
successeurs pour les grands intéréts de I'Allemagne. Que pou-
vait-il espérer d’eux? Les intéréts de leur despotisme leur
étaient plus précieux que ceux des ames, au point de vue le
plus catholique. Pour se donner la satisfaction de déplaire aux
gallicans, ils laissaient des dioceses sans conducteurs spiri-
tuels.

L’empereur Léopold désirait 'union. Dans cette pensée, il
ent voulu voir a la téte de la chrétienté un pape fort. Louis XIV
voulait un pape faible. Peu lui importait que les abus s'invété-
rassent, pourvu (ue sa politique ne fiut pas contrecarrée. Il
était intéressé au maintien du schisme en Allemagne ; Leibniz
ne l'ignorait pas. Aussi pensons-nous que le vrai but de sa cor-
respondance avec Bossuet était de vaincre 'obstacle que I'u-
nion rencontrait dans la politique francaise.

Pendant les dix années écoulées entre la rédaction du Sys-
tema et celle du projet d’union (1688-1698), T'horizon s’¢tait
singulicrement obscurei pour les protestants d’Allemagne. I.7é-
lecteur de Saxe avait abjuré ; la paix de Ryswick avait porté
atteinte aux droits qui leur étaient reconnus par celle de West-
phalie. Des catholiques souffraient de cette humiliation qui les
froissaient dans leurs sentiments patriotiques. Leibniz pouvait
espérer que ces derniers seraient favorables & son projet. Il ne
se trompait pas. Ses idées furent, un moment, bien accueillies



DG4 A. PICHLER.

3 Vienne. i,’évéque de Neustadt Vencourageait, et grace a appul
dunonce Davia, cette piéce célébre parvint a la connaissance
du pape. Toutefois il ne recut pas de réponse de ce dernier.

L’électeur de Hanovre le remercia sincerement. L’empereur
Léopold écrivit & Rome le 16 [évrier 1701, que le moment ne
devait pas étre négligé, gue les protestants n’avaient jamais été
plus rapprochés du catholicisme, et il demanda des conférences
tenues dans le plus grand secret. 1l esl probable gue Leibniz
ne fut pas étranger & la rédaction de cette letire. Cette recom-
mandation de secret rentrait particuliéerement dans ses vues,
{l avait peur que des protestants, préts & se servir du pape
contre Louis XIV, ne se refroidissent a la pensée d’an rappro-
chement religieux ; la plus grande prudence était nécessaire.

La guerre de succession vint bientot diriger d'un autre coté
I'attention de la cour de Vienne.

Le projet d’union eut également & souffriv du revirerent qui
se produisit dans la politique de la maison de Hanovre, en ma-
tiere confessionnelle, depuis que la dignité électorale lui fut
assurée sans contestation, et surtout depuis qu’elle eut & don-
ner des rois a U'Angleterre. Leibniz n’abandonna point pour
cela son projet. il se tourna du coté de la maison de Brunswick,
(qui penchaitl fortement pour I'Autriche et le catholicisme et
donna des preuves de ses svmpathies par des abjurations cé-
lébres. Leibniz avait encouragé celle de la princesse Elisabeth,
plus tard impératrice d’Allemagne. Il Pavait fait dans la pensée
de travailler & Vunion et en posant des réserves dont nous
avons parlé plus haut. Il ne tarda pas & voir que Rome seule
avait profité de cette condescendance politique. Quant & V'ab-
juration du vieux duc et des deux autres princesses, son in-
fluence n’y fut pour rien, et il déplora les manifestations de
fanatisme dont ces événements furent 'occasion.

La bulle Unigenitus et le langage tenu par le clergé francais
4 la mort de Louis XIV, lui montrérent que l'ultramontanisme
etaii irréconciliable. I’Allemagne cutholique n’avait plus qu’a
porter le joug. Ainsi que le remarguait le prince Eugéne, la
religion, qui doit unir les homrmes, semblait réservée a4 une
destination contraire sur le sol germain.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 665
Et cependant Leibniz ne se décourageait pas. Ses idées sur
Péglise universelle, repoussées en Italie, en France et en Alle-
magne, avaient pénétré jusqu’en Russie. elles répondaient #
Pune des pensées les plus hautes de Pierre le Grand. Le tsar,
(i voulail aussi un veéritable concile cecumenique, comptait
sur Leibniz pour préparer cette ceuvie grandiose. La bonne
volonté ne manyuait pas au vétéran de cette cause. Mas il ex-
prima des doutes sur la question d’opportunité et sur les
moyens pratigues. (Vétait d’'un concile cecuménigue il s’a-
gissail. Or, pour (u’une assemblée méritit ce titre, il et fallu
la présence des évéques de Turquie et d’Asie mineure, et Pon
ne pouavait esperer, en ce moment, ague la Porte leur laissat
toute liberté d’action. La guerre vint justifier les hésitations de
Leibpiz et retarder indéfiniment laccomplissement de son desir
le plus intime.

§ 3. Travaux relatifs a Vunion des éqlises protestantes enlre elles.

Un protestant qui portait I’esprit de paix jusqu’a projeter la
réconciliation de toutes les églises ne pouvait étre etranger a
une espérance moins vaste et plus abordable, celle de voir les
enfants de la réformation se rapprocher les uns des aulres.
Aussi devons-nous associer le nom de Leibniz & celui de Pufen-
dorff, de Thomasius, de Conring et d’autres hommes éminents,
que le patriotisme et la piété conduisaient a unir leurs efforts
pour effacer toute ligne de démarcation entre les luthériens et
les calvinistes. Il voyait avec peine que les stipulations du traite
de Westphalie en faveur de ces derniers n’élaient pas respec-
tées. La France, en particulier, n’avait rien négligé pour faire
prévaloir sa politique de division et pour rendre les réformés
allemands odieux a leurs compatriotes. Leibniz travailla & ré-
concilier le luthéranisnie et le calvinisme, dans le méme esprit
quil avait déplové sur un plus vaste terrain. Théologien, 1l
chercha la synthése des doctrines respectives, et composa,
dans ce but, son Traité sur la prédestination (1671). Diplomate,
il ne négligea aucune occasion de montrer que l'union des
protestants était réclamée par leurs intéréts et par ceux de
I'empire.



666 A. PICHLER.

Cette (question n’était pas nouvelle pour les princes protes-
tants. Elle avait souvenl ému leur sollicitude. Mais, au com-
mencement du siécle dernier, le Hanovre se croyait intéresse
a la laisser de coté pour ne pas réveiller les susceptibilités de la
France, et, quoique la Prusse eut fait un grand pas depuis
quelle avait un souverain calviniste, son activité dans les re-
formes iréniques n’était pas a la hauteur de ses principes en
matiere de tolérance. Leibniz aurait voulu voir une entente s’¢-
tablir entre les puissances protestantes de 'Europe sur les
moyens d’obtenir une fusion; mais il tenait compte des obs-
tacles et, pour se borner aux mesures praticables, il écartait
I'idée d’une conférence trop géncrale. L’on pouvait et 'on de-
vait, pensait-il, réunir les grandes sommités théologiques du
Hanovre, du Brunswick, du Brandebourg et de I’Angleterre,
mais il fallait étre prudent & l'endroit des IHollandais et des
Suisses, trop prononceés contre le luthéranisme, et difficilement
traitables.

Il fallait également certains ménagements avec les Saxons,
sujets d’un roi catholique intéressé & exploiter leurs préven-
tions théologiques et a diviser les protestants. En attendant
une conférence modele, Leibniz eut la satisfaction de voir se
former le colleguwm irenicum, commission préliminaire et mixte,
composée de cing membres, dont deux réformes. Néanmoins
Peeuvre n'avancait pas. Le dogmatisme luthérien et le purita-
nisme calviniste ne pouvaient trouver le vrai terrain de transac-
tion, et I'épiscopat, dont on voulait faire un trait d’union, était
une pierre d’achoppement. Le mariage du prince héritier de
Prusse avec une princesse hanovrienne vint renouveler des
pensées de rapprochement, mais un siecle devait s’écouler
avant que l'union évangélique fut autre chose qu'une espé-
rance. Ce succes tardif, et tellement posthume qu’il nous fait
presque oublier Leibniz, sert & proclamer une grande lecon,
c’est que dans une ceuvre telle que celle qu’il avail entreprise,
labonne volonte, la science, 'impartialite, les efforts individuels
les plus admirables ne peuvent rien contre les circonstances. Il
faut 'action providentielle pour les conduire et pour faire muarir
avec elles les fruits dont elles s’obstinent & retarder la venue.



LA THEOLOGIE DE LEIBNIZ. 667

La réflexion toute naturelle ¢ui se présente 4 nous a la fin
d’'un chapitre important de I'histoire de Leibniz, est au fond
celle qqui sert de conclusion & nos études sur sa théologie. Il
avait faite lui-méme, en remarquant (u’il travaillait pour la
postérité. Une telle pensée est mélancolique pour ceux qui re-
gardent an moment présent, encourageante pour ceux qui
croient & l'avenir. A ce double titre, elle retrouve son oppor-
tunité dans notre siecle. Nous ne sommes pas de ceux qui re-
crettent (que Leibniz ait cherché dans 'union religieuse le gage
de la vraie paix politique. [esprit public a pour condition 'ac-
cord des hommes sur ce qu’il y a de plus important dans la vie.
S1 le vent populaire ne souffle pas du coté de la religion, nous
ne traiterons pas pour cela la religion de chimere: nous nous en
prendrons a ceux qui, ayant pour mission de la faire aimer,
Pont compromise. Les temps que nous traversons justifient les
principales prévisions de Leibniz. Il n’y a rien & espérer de I'ul-
tramontanisme. Sa tutelle, insupportable jadis & un Boinebourg,
I’est encore plus aux hommes d’état de notre siécle. Si les cir-
constances lul ont permis de se rmontrer toujours plus intolé-
rant dans le domaine spirituel, ol 3a compétence devait né-
cessairement se circonscrire, la méme sa tyrannie pése a4 ceux
qui s’obstinent & Paccepter. 11 a réussi dans bien des réactions,
il a si bien discipliné le clergé¢ catholique qu'un Wessemberg
et un Sailer sont impossibles. L’ivresse du triomphe lul a fait
proclamer par un de ses principaux organes que les peuples
latins sont aujourd’hui Jes seuls dépositaires de la civilisation
et de la foi. Il est permis & des Allemands de penser d'une ma-
niere différente, et de rappeler les espérances que litalien
Sarpi rattuchait & U'influence de leur pays pour le jour ou la
cause du catholicisme ne serait plus identifiée & celle d’un sa-
cerdoce subalpin.

Tous les catholiques sont loin de souscrire aux 431 anathemes
du concile de Trente. En vain Rome veut-elle perfectionner cette
ceuvre d'intolérance et de fanatisme ; plusieurs de ceux que 'on
méne s’associeront 4 cette pensée d'un prélat contemporain :
« En tant que chrétiens, les protestants sont nos fréres, en tant
(que protestants, ils sont pour nous une pierre a aiguiser. »



663 A. PICHLEL.

Les proiestants, de leur coté, ne penvent oublier que Leib-
niz n'a pas été le seul de leurs théologiens qui ait reconnu au
catholicisme sa raison d’étre. Cette pensée a été proclamée par
Schletermacher. Il ne s’agit pas plus de renverser le catholi-
cisme comme une idolitrie, que de se courber sous le joun des
anathemes : il faut rapprocher les églises sur un fondement in-
destructible.

La personne du Christ, cest li ce fondement. Voila le
dogme que la théologie contemporaine est appelée a affirmer
et & defendre.

St Pon a demandé récemment & la philosophie francaise de
se souvenir de Descartes pour ne pas sombrer contre les
¢cucils du positivisime, nous demanderons o la philosophie
allemande, pour des raisons semblables, de ne pas oublier
Leibniz.

Quant au concile, nous le laisserons de coteé, nous rappelant,
avec 'auteur du Systema, que donner pour vrai ce qui ne 'est
pas ¢’est servir la cause de U'athéisme, et nous nous résigne-
rons a nous voir contester le litre de chrétien, s'il faut éfre
ultramontain pour avour le droit de le porter

J. J. Durour, pasteur.




	La théologie de Leibniz. Partie 2
	Des deux volumes qui forment l'ouvrage de M. Pichler [...]
	L'église en général
	L'église et l'état
	L'autorité dogmatique de l'église
	Les sacrements
	Le culte chrétien
	Eschatologie
	Tentatives de rapprochement entre les églises


