
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: L'éthique de Rothe [suite]

Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉTHIQUE DE EOTHE

II. LA THÉOLOGIE SPECULATIVE (suite)

2. Cosmologie spéculative.

A. IDÉE DE LA CRÉATION ET NOTIONS QUI S'Y RAPPORTENT

1. MOBILE DE L'ACTIVITÉ CRÉATRICE.

Après avoir construit Dieu, nous allons construire le monde.

Il est de toute impossibilité d'affirmer une chose, sans nier
par cela même son contraire. L'affirmation et la négation sont
des corrélatifs inséparables. Toute affirmation n'est ce qu'elle
est, que par la pensée de son contraire et par la négation de ce

contraire. Que signifie cette formule A=A? Tout simplement
que je ne puis me représenter A comme étant un non — A.
Que veut dire cette affirmation: je suis moi? Simplement je
ne puis me penser moi comme étant un non-rnoi, je suis moi

peut se traduire dans cette formule : je ne suis pas mon non-moi.
Voilà pourquoi le principe de contradiction (Principium con-
tradictionis) et le principe d'identité (Principium identitatis)
sont inséparables l'un de l'autre : ils se trouvent ensemble à la

tête de la logique.
Cette nécessité logique, que nous venons de formuler d'une

' Theologische. Ethik, von Dr Richard Rothe. Zweite, völlig neu ausgearbeitete

Aullage. Wittenberg, Ziuimernianu'sche Buchhandlung, 1867.

Voyez, pour le premier article, la livraison de juin 1869, pag. 161.

c. R. 1870. 33



510 R. ROTHE.

manière abstraite, s'applique également à Dieu, en tant que
personne. Dieu, en se pensant et en se posant comme personnalité

absolue, réalise l'idée de son être. Mais en la réalisant,
il est logiquement tenu de réaliser aussi nécessairement l'idée
de ce qui n'est pas lui, l'idée d'un non-moi, l'idée d'un être qui
n'est pas tout ce que Dieu est. C'est ainsi que l'axiome logique
en vertu duquel une idée n'est complète qu'à condition d'être
exprimée sous forme négative et sous forme affirmative, trouve
aussi en Dieu son application.

Voici cependant une réserve importante. Dieu, nous venons
de le voir, en pensant son moi ne peut s'empêcher de penser
son non-moi ; mais cela ne veut pas dire qu'il soit obligé de

poser, de réaliser ce non-moi, car la pensée, comme nous
l'avons vu ailleurs, ne fait pas la loi à la volonté : Dieu est libre
de réaliser ou de ne pas réaliser l'idée de son non-moi.

Quel parti prendra-t-il Il a le pouvoir physique nécessaire

pour la réaliser ou pour s'abstenir de le faire ; mais il doit

prendre une décision qui ne soit pas arbitraire. En effet, il n'y a

pas de hazard, d'arbitraire en Dieu. Quel que soit le parti qu'il
prenne, il faut qu'il soit dirigé par des raisons, par une loi
morale. Celle-ci rend du même coup une des alternatives
irréalisable et l'autre nécessaire. Bien que Dieu puisse
physiquement réaliser ou ne pas réaliser l'idée de son non-moi, il
est moralement tenu de prendre un parti plutôt qu'un autre.
Cette loi morale, qui l'oblige à se déterminer dans un sens

plutôt que dans l'autre, ne lui est pas étrangère, imposée du

dehors: elle n'est autre que lui-même, sa propre perfection.
En d'autres termes, c'est la perfection même de Dieu qui décidera

s'il doit réaliser ou ne pas réaliser son non-moi. Il prendra
le parti qui sera le mieux d'accord avec sa perfection.

Dans quel sens se prononcera la perfection divine deman-

dera-t-elle la réalisation ou la non-réalisation du non-moi de

Dieu

Supposons que Dieu réalisât l'idée de son non-moi. Que

ferait-il? Quel serait le résultat de son œuvre? Avant de

répondre, il convient de faire plus ample connaissance avec cette

idée du non-moi divin, de nous demander quel est son con-



L'ÉTHIQUE. 511

tenu. Ce non-moi est le contraire de Dieu, non pas au sens
positif, de telle façon qu'il possédât des qualités positives opposées

à celles de Dieu, mais simplement son contraire négatif ou

privatif. Le non-moi divin n'est que l'absence, la négation
corrélative de chaque détermination ou perfection divine. Ainsi
Dieu étant l'être absolu, son non-moi, en qualité de négation
de ce qu'est Dieu, sera le non-être absolu, le pur néant.

Admettons que Dieu ait réalisé ce non-moi, tel que nous
venons de le définir. Qu'en résultera-t-il? Dieu se trouvera en
l'ace d'un être qui, bien qu'existant, sera la négation de toute
détermination, de toute perfection positive ; il se trouvera en

présence du néant réalisé.

Il n'est évidemment pas possible de s'arrêter là. En effet un
rapport, conforme à la notion de Dieu et de son non-moi, ne peut
manquer de s'établir. Le non-moi doit devenir objet de l'activité
divine, et comme Dieu est personnel, cette activité doit être
rationnelle et libre, en d'autres termes, une activité qui pense
et qui pose. D'autre part, comme l'objet de cette activité (le
non-moi de Dieu), est la négation absolue, l'activité divine devra
consister à nier cette négation. Or, comment Dieu pourra-t-il,
par son activité, nier ce qui n'est pas lui, son non-moi?
Simplement, en posant dans ce dernier ce qu'il (Dieu) est lui-même.

L'activité de Dieu sur son non-moi consistera à supprimer, à

détruire toute la négation qui constitue ce non-moi, en lui
substituant les perfections qui constituent Dieu lui-même. En
un mot, l'activité de Dieu sur son non-moi consistera à remplir
le vide du second de toute la plénitude du premier.

Quel sera le résultat de cette transformation? Toute différence
entre Dieu et son non-moi aura-t-elle donc disparu? Nullement!

Le non-moi de Dieu demeurera toujours distinct de lui,
il ne cessera pas d'être autre que lui, sa négation. Seulement
sans pour cela se confondre avec Dieu, il cessera de lui être

opposé ; il se trouvera en harmonie avec lui : Il sera ce que Dieu

esl, autant que peut l'être quelque chose qui cependant n'est pas Dieu.

1 C'est la différence entre contradictoire (contraire exclusivement négatif) et

contraire (contraire positif, possédant des qualités positives opposées à celles de

son corrélatif).



512 It. HOTHE.

Il y aura homogénéité entre Dieu et son ci-devant contraire. En
d'autres termes, le non-moi divin sera, en tant qu'existence
relative et dérivée, exactement ce qu'est Dieu comme existence
absolue.

Par suite de cette harmonie et de cette homogénéité l'attitude
de Dieu en face de son non-moi, doit nécessairement changer.
Le rapport deviendra éminemment positif et affirmalif : Dieu se

sentira en harmonie de pensée et de volonté avec son non-
moi : il régnera entre eux une union parfaite qui n'exclura

pas la distinction et la différence, condition indispensable de sa

propre existence. Dieu se retrouvera pleinement lui-même en

son non-moi: il habitera et vivra en lui comme dans un autre
lui-même, il aura en lui un tu qui possédera les mêmes droits

que le moi divin : ils seront parfaitement un, sans être identiques.
Voilà ce qui arriverait si Dieu prenait le parti de réaliser l'idée

de son non-moi.
Voici maintenant ce qui se passerait si Dieu se décidait à ne

pas la réaliser. Il renoncerait par cela même à réaliser une
possibilité qui corresponde pleinement à sa notion. Or, renoncer

à réaliser une possibilité rationnelle, c'est de l'imperfection.
De plus, la pensée qu'il s'agit ici de réaliser est en même temps
le but le plus élevé que l'intelligence et la volonté divine puissent

se proposer. Mais la perfection absolue d'une personne
consiste dans la faculté de penser le but le plus élevé et deréaliser
cette pensée. Qu'arriverait-il si Dieu renonçait à réaliser son
non-moi? Il se bornerait à se penser et à se poser lui-même. Il
se renfermerait, dans un égoïsme paresseux ou jaloux. Or, se

renfermer en soi, ne pas se communiquer aux autres est, dans

tous les cas, une imperfection. Ce n'est pas encore tout. La
notion de la perfection implique que celui qui la possède puisse
entrer en rapport avec d'autres, avec tout être imaginable, sans

qu'il soit pour cela restreint ot limité dans son propre être.
Le cas contraire implique de l'imperfection chez celui qui doit

s'abstenir de tels rapports. La notion de perfection implique
également que celui qui la possède entre avec les autres dans

tous les rapports, dans lesquels il peut entrer. En renonçant à

réaliser l'idée de son non-moi, Dieu renoncerait donc à effec-



l'éthique. 513

tuer une réalité qui se trouve en lui physiquement et moralement

possible ; il resterait au-dessous de sa notion d'être absolu,

qui implique une activité absolue comme corrélatif d'une
causalité absolue.

On le voit donc, les raisons abondent en faveur de la
première alternative : la perfection de Dieu demande impérieusement

qu'il pose, qu'il réalise l'idée de son non-moi. Dieu est

obligé de le faire. Entendons-nous bien cependant. Toute idée

de nécessité physique doit être soigneusement écartée. Dieu
n'obéit qu'à une nécessité morale, résidant en lui, nécessité

inviolable, tout aussi impérieuse que celle des mathématiques
et de la logique en général. Il va sans dire, que cette nécessité

n'implique aucune violence, puisque c'est Dieu qui se l'impose
à lui-même, en vertu de sa liberté absolue. Bien loin d'exclure
la liberté, la nécessité l'affirme d'une manière absolue. Qu'est-
ce qui fait de la liberté une vérité? Justement la circonstance

que la détermination de l'être libre n'est jamais prise arbitrairement,

que tout mobile accidentel se trouve exclu. L'activité de

Dieu dont il est ici question est un acte de liberté, précisément
parce qu'elle est un acte nécessaire. De même que Dieu est lui-
même (c'est-à-dire, Dieu, personne spirituelle, absolue, en

vertu de sa causalité absolue, il devient à son tour, — en tant
que personne, en vertu d'une nécessité intérieure et par suite
d'une libre détermination — la cause d'un autre être qui, tout
en étant hors de lui, lui demeure uni d'une manière
indissoluble.

Désirez-vous voir la même idée rendue sous des expressions
plus concrètes? Nous dirons alors que cette activité divine, qui
vient d'être décrite, n'est autre que l'activité créatrice; le non-
moi qu'il pose en face de lui, c'est la création. Cette création
sortie de son premier état d'indétermination et devenue objet
de l'activité divine, qui se l'est assimilée en une certaine mesure
et l'a mise partiellement en harmonie avec elle, la création
considérée comme ordonnée d'après un certain plan nous
donne le monde, c'est-à-dire la totalité des choses créées,
organisées en vue de certaines fins.

L'analyse qui précède vient de nous faire connaître en Dieu



514 R. ROTHE.

une détermination nouvelle qui demande aussi à être rendue

par une expression concrète ; cette disposition de sa personnalité

qui le décide à se donner, à se communiquer à autrui,
c'est l'amour. Elle implique personnalité, et chez celui qui aime
et chez celui qui est aimé ; cet amour, fruit d'une détermination

absolue, doit être absolu lui-même. C'est en Dieu seulement,

qu'il nous apparaît dans toute sa vérité, et dans sa
précision. Il est chez lui exclusivement communicalif: il se borne
à donner sans jamais recevoir. Elevé au-dessus de tout besoin,
se suffisant entièrement à lui-même, parfaitement heureux dans

sa gloire, Dieu, quand il aime, ne saurait avoir en vue son
intérêt propre. Il ne songe qu'à se communiquer aux autres, à

ne pas garder pour lui seul sa félicité et ses richesses, mais à

les communiquer, afin de vivre non pas pour lui-même, mais

pour un autre. Cet amour éminemment désintéressé et libre
est par cela même absolument pur et parfait.

Ici se pose une question. Placerons-nous cet amour parmi les

attributs de Dieu? En tout cas ce ne saurait être un attribut
immanent, car il est manifeste qu'il y a dans l'amour quelque
chose de relatif, puisqu'il a autrui pour objet. D'autre part, il
ne saurait être rangé parmi les attributs relatifs, car ceux-ci
impliquent l'existence préalable d'un objet avec lequel il y a

relation, rapport. Or, l'amour se trouve en Dieu, avant qu'il existe

pour Dieu autre chose avec quoi il puisse être en rapport. Que
fait donc l'amour divin? Il demande et amène un pareil rapport.
L'amour est en Dieu plus qu'un attribut, c'est une perfection
immédiate de sa personnalité, un lien entre les attributs immanents

et les attributs relatifs. L'amour domine et inspire toute
l'activité extérieure de Dieu.

Nous comprenons maintenant pourquoi Dieu est à la fois

libre et moralement contraint en créant. Du moment où il crée

par amour, il est obligé de créer. Rien, en effet, ne nous montre
mieux que l'amour, l'union indissoluble de la nécessité et delà
liberté. Rien à la fois de plus nécessaire et de plus libre que
l'amour. Celui qui se demande s'il doit aimer, ignore ce qu'est
l'amour : l'homme qui connaît l'amour n'a pas le choix de s'y
livrer ou de s'en défendre : il est obligé d'aimer, force lui est



l'éthique. 515

de laisser son amour déployer son activité. Dieu donc n'a pu
tenir conseil avec lui-même, pour se demander s'il créerait et
quel monde il réaliserait parmi tous les mondes possibles. De
telles suppositions impliquent quelque lacune dans l'intelligence
ou dans la volonté de Dieu. Cette conception d'une délibération
en Dieu, imaginée dans le but excellent d'échapper au
panthéisme, risque, au contraire, de le favoriser. On s'imagine
volontiers qu'il est essentiel à la notion du théisme de considérer
la création comme un fait accidentel, comme un acte arbitraire
en Dieu. Rien n'a plus contribué que ce préjugé à donner au

panthéisme un air de raison et de vérité. Admettre en Dieu
quelque chose d'accidentel et d'arbitraire, n'est-ce pas le
soumettre à un aveugle fatum, bien que d'une façon contraire à

celle du panthéisme qui ne voit partout que nécessité naturelle?
Du reste, en admettant une création moralement nécessaire

nous ne tombons nullement dans le panthéisme. Pour le
panthéiste la création du monde n'est que l'épanouissement de

Dieu lui-même encore en train de se faire, de se développer.
Pour nous, ce n'est qu'après s'être déjà fait lui-même et être
arrivé à la personnalité que le Dieu parfait qui se suffit entièrement

à lui-même, crée le monde par amour. Dieu n'a donc pas
besoin du monde pour arriver à la conscience de lui-même;
c'est au moyen de sa propre nature qu'il arrive à la personnalité.
A la vérité Dieu n'est jamais sans le monde, mais à aucun
égard, Dieu n'existe au moyen du monde, et le monde n'est, sous

aucun rapport, en dehors de Dieu. Dieu se suffit à tous égards
à lui-même; c'est là un élément de son absoluité que nous ne

sacrifions nullement. Sans contredit la notion de Dieu postule
le monde, mais c'est un monde qu'il crée par sa propre
détermination: il est lui-même une causalité absolumenl suffisante

pour le produire.

2. MODE DE L'ACTIVITÉ CRÉATRICE.

Nous venons de voir par quel mobile Dieu crée : il reste à

examiner comment il le fait.
Quand il crée, sa personnalité agit par le moyen de son or-



516 R. rothe.

gane, la nature divine : l'intelligence de Dieu pense le monde ;

sa volonté le pose, réalise cette pensée.
Mais comment a lieu le déploiement de cette activité

créatrice? Il va sans dire qu'une causalité absolue se déployant
activement dans sa totalité doit produire des effets absolus. Si donc

Dieu, quand il s'agit de créer le monde, le pensait et le posait
avec la même intensité avec laquelle il s'est pensé et posé lui-même,

il produirait un monde absolu, c'est-à-dire un second absolu,
un second Dieu. Non-seulement cette hypothèse est absurde,
mais Dieu en la réalisant manquerait son but. Qu'a-t-il en effet

en vue lorsqu'il crée? Il veut se retrouver, se voir lui-même
clans un autre qui doit par conséquent être distinct et différent
de lui. Or, pour que le non-moi de Dieu demeure différent de

lui, il faut qu'il possède non pas l'existence absolue mais l'existence

relative ; qu'il soit un résultat du devenir. Dieu donc, quand
il crée, ne saurait agir d'une manière absolue; il faut qu'ilpro-
¦portionne son activité au but qu'il veut atteindre. En d'autres

termes, voulant produire quelque chose de relatif, il est tenu
de ne déployer qu'une puissance et une activité relatives. Qu'est-
ce à dire? Quoique relative, l'activité créatrice de Dieu est

toujours celle d'une causalité, absolue; elle ne peut donc être
exclusivement relative ; elle doit être relativement absolue : la relativité

et l'absoluité se combinent dans l'action créatrice sans
s'exclure.

Comme Dieu est libre, ainsi que nous l'avons déjà vu, il
demeure maitre de son activité; bien qu'absolu, il n'est pas obligé

d'agir toujours d'une manière absolue ; il peut donc brider et

contenir sa puissance quand il s'agit de créer le monde.
Au lieu de se déployer en sa totalité, la force créatrice en se

contenant se morcelle et se divise : Dieu ne crée pas le monde
en une seule fois : il ne le produit pas parfait du premier coup,
d'une manière immédiate : il crée un monde inférieur afin qu'il
puisse devenir peu à peu ce qu'il doit être. La création est donc
aussi successive et progressive.

Ordinairement, les théologiens eux-mêmes ne sont pas au
clair sur le point de savoir si la création est un acte absolu ou
relatif. Le sentiment religieux porte à croire qu'il faut admettre



L'ÉTHIQUE. 517

un acte absolu : on aime à se représenter le monde sortant
tout à coup du néant, en une seule fois, obéissant à la parole
toute-puissante du Créateur et faisant son apparition parfait,
complet, parachevé.

Toutefois la Bible parle d'une cosmogonie successive ; les
sciences naturelles enseignent la même chose au sujet du
monde en général et de notre terre en particulier. Il faut pourtant

se décider. Or on ne réussira à s'orienter dans le monde

empirique qu'en reconnaissant que l'acte créateur n'a pas été
exclusivement absolu. C'est aussi l'unique moyen d'arriver à

justifier Dieu. Soutenir que le monde terrestre dans son état
actuet est bien l'ouvrage définitif que Dieu avait en vue de
produire quand il a créé, c'est renoncer à toute théodicée. Si Dieu
ne pouvait et ne voulait faire rien de mieux que ce que nous
voyons, il n'aurait certes pas commencé à créer.

Pour régler les rapports qui doivent régner entre le Créateur
et ce monde incomplet, il convient de se rappeler les deux

modes, les deux phases en Dieu. En créant son non-moi, Dieu
le créa à son image le pénétra, se l'assimila, travailla à se le

rendre semblable. Mais c'est seulement Dieu en tant qu'actuel,

Dieu en tant qu'Esprit personnel, Dieu dans son second
mode d'existence qui peut faire tout cela. Car Dieu, dans son

premier mode d'existence en tant qu'absolu pur est complètement

indéterminé : par conséquent hors d'état de créer un
monde à son image.

De là un double rapport entre Dieu et le monde. En tant
qu'absolu pur, dans son premier mode, Dieu est absolument
en dehors du monde ; en tant que personne spirituelle il pénètre

toujours plus dans le monde à mesure que celui-ci se perfectionne,

s'achève, sans cependant se perdre en lui et se confondre

avec lui. En effet, pour que Dieu et le monde puissent être un,
il faut qu'ils demeurent différents. C'est ainsi que se concilient
la transcendance et l'immanence que tout le monde sent
aujourd'hui le besoin de maintenir. Dieu demeure toujours en
dehors du monde, tout en lui devenant chaque jour plus immanent.



518 H. ROTHE.

3. CARACTÈRE COMPLEXE DU MONDE.

Faisons maintenant plus ample connaissance avec le monde,
en analysant les éléments qui le constituent.

Le monde, en qualité de non-moi de Dieu, est d'une part,
autre que l'absolu, c'est-à-dire relatif non-être à quelques
égards, mélangé de non-être), et par conséquent fini, limité, si

nous le considérons en rapport avec un autre être. Ce sont-là
des caractères essentiels et fondamentaux du monde, il ne saurait

donc les perdre, quels que soient les changements qu'il soit

appelé à subir.
D'autre part, tout fini qu'il est, ce mondo doit être conçu

comme semblable à Dieu qui est l'absolu. Par conséquent il
devra posséder une qualité qui chez lui, être relatif, corresponde
à l'absoluité de Dieu et en soit l'analogue : il sera illimité, ce qui
lui conférera une absoluité relalive. L'illimilation l'infinité sont
donc un second caractère indispensable du monde.

Mais comment peut-il être à la fois fini et infini, limité et
illimité? C'est bien simple ; il suffit qu'il ait des limites, non pas
en dehors de lui, mais en lui, c'est-à-dire qu'il soit morcelé lui-
même en une pluralité d'êtres finis et particuliers. Toute créature

du monde est un être particulier (à cet égard il est fini ou

limité), mais le monde pris dans son ensemble dans sa totalité,

est une pluralité infinie d'êtres particuliers (sous ce rapport
il est illimité et infini). En tant que composé d'êtres finis et

particuliers, le monde est autre que Dieu, il diffère de lui : en

tant que somme illimitée, infinie d'êtres particuliers et finis, le

monde est semblable à Dieu ; il peut contenir la plénitude de

l'être divin actuel ou spirituel. Devenu parfait, parachevé,
ayant parfaitement réalisé son idée, le monde serait, sous la

forme de la pluralité, ce qu'est Dieu sous la forme de l'unité.
Caractérisons ces existences finies et particulières dont la

somme constitue le monde. Que fait Dieu en posant le monde?
Il veul créer un monde qui lui soit semblable, c'est-à-dire, qui
soit esprit. Aussi tout ce qui dans le monde n'est pas esprit ne

saurait être ; éel, c'est-à-dire définitif; c'est une forme transitoire



L'ÉTHIQUE. 519

de l'existence, comme un échafaudage appelé à disparaître
après avoir rendu les services auxquels il était destiné.

C'est uniquement dans les esprits que Dieu peut habiter,
c'est-à-dire être actif. Les esprits possèdent en effet la
faculté de se pénétrer mutuellement ; ils peuvent être et habiter
réellement l'un dans l'autre, sans se confondre, se mélanger
tout en demeurant distincts.

Il est temps que cette idée de la pénétrabilité des esprits
familière à tout le monde dans le domaine du sentiment, soit
également reconnue dans celui de la science. Au fait qu'est-ce que
l'esprit? La pénétration réciproque, l'union intime, la synthèse
de l'idéel et du réel, de la pensée et de l'existence objective.
L'esprit est donc éminemment penetrable, personnel.

Voici une autre considération qui fera mieux comprendre
cette pénétrabilité des esprits. Dieu, en tant qu'esprit, esprit
personnel, est l'intime union d'une personnalité spirituelle et

d'une nature spirituelle, c'est-à-dire personne spirituelle. En

posant le monde comme esprit, il le pose comme esprit personnel,

comme personne spirituelle. Dans le monde définitif, il
n'y a pas de nature qui ne soit partie intégrante d'une personne.
La personnalité est la forme essentielle de l'esprit. Dieu en
posant le monde, en réalisant son idée, le crée comme une
pluralité infinie de personnes spirituelles.

Nous comprenons maintenant que Dieu puisse habiter dans

le monde et comment la chose peut avoir heu. La notion même

d'esprit implique que les personnes peuvent se pénétrer, habiter

les unes dans les autres sans se confondre.
Voici comment la chose a lieu.
Tout être personnel, en qualité d'esprit, possède deux faces:

il est quelque chose d'objectif, de réel, par conséquent il offre
aux autres esprits matière à exercer leur activité. Mais, et c'est
la seconde face, cette existence est celle d'un esprit, c'est une

pensée, quelque chose d'idéel, d'intelligible par conséquent
pour un autre esprit qui pourra pénétrer jusqu'aux profondeurs
de son être, pourvu que celui-ci possède la faculté de

connaître.

Mais cette dernière faculté ne saurait manquer à un être spi-



520 R. ROTHE.

rituel. Car par le fait qu'il est personnel, il possède l'intelligence

et l'activité (la volonté). Tout esprit personnel possède
ainsi ce qu'il faut et pour êlre connu et pour connaître.

Qu'arrivera-t-il donc quand deux esprits entreront en

rapport l'un avec l'autre? Premièrement ils se penseront mutuellement

; chacun dans sa conscience individuelle se formera une

image intellectuelle de l'autre, c'est-à-dire ils se connaîtront
l'un l'autre, et arriveront à s'entendre et à ne plus former

qu'une seule conscience spirituelle. Secondement chacun de

ces esprits pourra faire de l'idée qu'il s'est formée de l'autre,
l'objet de son activité; chacun pourra poser, reproduire, imiter
l'idée qu'il se sera faite de l'autre ; chacun pourra reproduire en

lui-même tout l'état spirituel de l'autre (avec lequel il est en

harmonie de pensée et de volonté). Ainsi se consommera une
unité parfaite, une unité qui ne sera pas seulement idéelle mais

réelle, et tout cela sans que l'existence indépendante de

chacune des parties soit en rien compromise.
Voilà tout ce qui est impliqué dans la notion de l'amour mutuel

qui unit deux ou plusieurs êtres personnels. L'amour
repose sur une assimilation réciproque et son intensité est proportionnée

à cette assimilation. Aimer, c'est se doubler, se multiplier

soi-même au moyen des autres. L'essence de l'amour
c'est de constituer entre ceux qui s'aiment une communion
mutuelle, qui atteint son apogée dans une unité réelle
n'excluant pas la distinction mais l'impliquant constamment.

Faisons l'application de cette pénétrabilité des esprits aux
rapports de Dieu et du monde. Dieu, l'esprit absolu, peut vivre
et agir dans une multitude infinie d'esprits particuliers. C'est
Jà l'incarnation, l'existence cosmique de Dieu dans le monde
spirituel. C'est à tort que Novalis prétend que si Dieu peut devenir

homme il peut aussi bien devenir pierre, plante, animal.
La totalité des esprits particuliers infinis, constitue seule cet

autre, ce non-moi devenu semblable à Dieu.
Il reste toutefois une autre condition indispensable à remplir.

Le monde des esprits ne peut être entièrement semblable à

Dieu que s'il s'est fait lui-même ce qu'il est (savoir esprit),
comme Dieu s'est constitué ce qu'il est, en passant de l'être



L'ÉTHIQUE. 521

pur à l'existence actuelle. C'est à cette seule condition que l'esprit

individuel peut être objet de l'amour de Dieu. Pour que
Dieu puisse aimer un être, il ne suffit pas qu'il en soit la cause;
cet être doit s'être fait par lui-même, par sa propre détermination,

c'est-à-dire moralement, ce qu'il est. En dehors de cette
condition l'homme ne serait qu'un moyen, un instrument : par
conséquent il ne saurait être digne d'amour. Un esprit fabriqué
par Dieu, pour si admirable qu'il fût, demeurerait un automate
qui ne saurait être aimé du Créateur parce qu'il serait sans
valeur morale, faute de s'être fait lui-même. Pour qu'une créature
puisse être aimée de Dieu il faut que ce qu'il y a en elle
d'aimable soit un produit de sa propre activité, et possède par
conséquent une valeur morale. Dieu en effet, ne peut aimer que ce

qui possède une qualité morale.
Tout ceci n'est pas en contradiction avec la notion de créature.

Celle-ci, en effet, ne se donne pas son existence; elle se

borne à la déterminer d'une façon ou d'une autre. La créature
spirituelle existe par le fait de Dieu, mais elle s'est donné à

elle-même sa personnalité. En d'autres termes Dieu crée l'esprit
non pas immédiatement mais mediatemene Dieu ne crée immédiatement

qu'un être matériel pourvu de toutes les conditions
voulues pour s'élever jusqu'à la spiritualité. Il lui donne la

disposition à la spiritualité, mais il laisse à cet être mixte le soin
de devenir actuellement ce qu'il est virtuellement, c'est-à-dire
esprit.

Cette idée d'une genèse de l'esprit est en directe opposition
avec les opinions reçues. Mais celles-ci ne se maintiennent
encore qu'à la suite d'une espèce de prescription et à la faveur
de l'obscurité inouïe qui entoure la notion d'esprit. Les sciences

naturelles ont renversé la spiritualité ordinaire qui, du reste,
n'a pu triompher du matérialisme. Il suffit d'un instant de

réflexion pour se convaincre que la notion vulgaire est
insoutenable, absurde. L'esprit ne saurait être un produit
manufacturé ; se le représenter ainsi, c'est le supposer semblable à

la matière. Dieu fournit immédiatement en quelque sorte les

ingrédients, un élément idéel et un élément réel, c'est-à-dire
une existence qui est en même temps pensée ; mais c'est à la



522 R. ROTHE.

créature qu'il appartient d'effectuer l'assimiliation réciproque et
la fusion intime de ces éléments, en se pensant et en se posant.
On ne peut être réellement esprit qu'en se constituant soi-même

comme unité de l'idée et de la réalité. En dehors de ces
conditions il y a juxtaposition, par suite d'un simple lien extérieur,
mais non unité effective. Ce qui achève de montrer combien il
est impossible de maintenir l'idée d'une création immédiate de

l'espril c'est le penchant, à l'émanatisme cjui se trouve chez ses

partisans. On voit poindre de tous côtés dans la théologie
moderne, fort différente en cela de l'ancienne, la tendance à faire

procéder l'esprit créé de l'essence propre de Dieu. Prétendre

que l'homme est actuellement, de fait, un être formé à l'image
de Dieu, son congénère, par un effet immédiat de sa création,
c'est au fond déclarer qu'il n'est pas semblable à Dieu. Car,

enfin, on n'est semblable à Dieu que si, comme lui, on s'est

fait soi-même ce qu'on est.

Que faut-il donc entendre par la création? C'est tout le

travail, le procès au moyen duquel Dieu (esprit) s'incarne dans le

monde, ou plus exactement, l'incarnation de Dieu dans les
créatures spirituelles. Considérons-nous le monde dans ss. parfaite
union avec Dieu, devenu tel qu'il doit être, le monde comme
demeure, habitation de Dieu? Nous avons le monde tics
personnalités spirituelles parfaites, le monde des anges, le ciel.

Les anges sont de purs esprits, mais des personnes. Ils sont
l'union d'un moi ou d'une personnalité et d'un organisme naturel,

d'un corps animé, correspondant; seulement celui-ci est

spirituel. A titre de créatures, d'êtres finis, les anges sont dans

le temps et dans l'espace; mais en qualité d'esprits, ils ne sont

pas bornés par le temps et pur l'espace, cantonnés dans un

coin déterminé ; l'univers entier leur est ouvert pour servir de

théâtre à Jeur activité. Aussi n'est-ce pas arbitrairement qu'on
leur prête des ailes. Notre monde terrestre, encore inachevé,

ne leur est pas fermé; nous devons admettre qu'ils y font
spécialement sentir leur action sur les créatures personnelles. Mais

ils font tout cela, non pas, dans une certaine indépendance de

Dieu, mais au contraire en demeurant parfaitement unis à lui

par suite de leur perfection, par conséquent à titre de simples



L'ÉTHIQUE. 523

instruments. En qualité de créatures déjà parfaites, les anges
sont supérieurs à l'homme dans la phase actuelle de son
développement ; mais pris en lui-même l'homme est supérieur aux
anges, il représente une phase postérieure du développement
qui les a pour présupposition. Quant au ciel, à titre de créature,

il est fini, il occupe une place clans l'espace ; voilà pourquoi

il est complexe : il y a un ensemble de cieux. Le ciel est ce

lieu où Dieu a élu domicile, ce monde voulu de lui et par
conséquent permanent et définitif; tout le reste n'est qu'un
échafaudage provisoire.

Reste à savoir seulement si le monde peut jamais être achevé,

arriver à un état permanent et définitif Encore ici il y a en
présence deux intérêts contradictioires en apparence qu'il s'agit
cependant de sauvegarder. Avons-nous Dieu en vue? Il est
alors évident que la création doit être achevée un jour.
L'intelligence et la volonté absolue ne sauraient manquer d'atteindre

un but qu'elles se sont assigné conformément à leur propre
notion. Considérons-nous au contraire le but de la création?
Alors nous devons la concevoir comme ne devant jamais
s'achever, comme infinie et cela dans l'intérêt même de l'absoluité
de Dieu. Que se propose-t-il en effet? De s'assimiler le monde,
de sele rendre semblable. Or la création étant nécessairement
finie, ne saurait jamais devenir égale, absolument semblable

au Créateur. Jamais elle ne saurait être son expression
parfaitement adéquate. Et puis, ne savons-nous pas que le monde
est constitué par une pluralité infinie d'êtres particuliers :

jamais donc il ne sera terminé.
La notion de création semble ainsi contradictoire. Voici la

solution de l'antinomie. Dieu, dirons-nous, n'achève pas sa

création, c'est-à-dire il n'achève jamais de créer, mais il achève

ses créatures, c'est-à-dire ce qu'il fait. Il amène à la perfection
l'ensemble des créatures, qui, il est vrai, ne forme jamais
qu'une totalité relative. Il faut considérer l'univers comme une
série infinie mais organique de mondes particuliers, de cieux,
qui, par l'activité créatrice de Dieu, s'engendrent les uns les

autres, et s'enchaînent les uns aux autres. Prenez-vous un des

anneaux de cette chaîne infinie, un monde spécial, un ciel f



524 R. HOTHE.

Vous voyez qu'il est parfait, qu'il réalise pleinement son idée,
à sa manière, il est vrai, et autant que la chose est possible
dans ses circonstances. En d'autres termes, tout parfait qu'il
est, il ne l'est jamais que relativement. Dieu a beau le remplir
absolument, aucun monde particulier et concret ne saurait

jamais être l'expression parfaitement adéquate de Dieu. Elle
a beau aller croissant à l'infini, l'existence cosmique de Dieu,
son habitation dans l'univers, ne devient jamais égale, pleinement

adéquate à son existence absolue ou transcendante.
Et voilà pourquoi Dieu no cesse jamais de créer; aucun monde

ne le contente, parce qu'aucun ne saurait le contenir d'une
manière complète : le meilleur demeure toujours son exposant
inadéquat; aussi chaque création parachevée lui suggère-t-elle
l'idée d'une création qui sera plus magnifique encore, et ainsi à

l'infini. Car les mondes ont beau devenir toujours plus magnifiques,

il n'y en aura jamais aucun qui soit dépourvu de tout
élément irrationnel, au point d'être l'expression parfaitement
adéquate de Dieu. L'équation ne cessera de s'approcher du point de

coïncidence parfaite sans jamais l'atteindre.
Qu'on ne crie pas à l'imperfection; il est au contraire fort

heureux que les choses se passent ainsi : ce mode implique la

perfection et de Dieu et du monde. Qu'arriverait-il en effet, si

un monde particulier devenait semblable à Dieu, au point d'être,
à tous égards, son exposant pleinement adéquat? D'abord le

rapport entre le Créateur et la créature serait rompu: ce monde

particulier ne serait plus sous la dépendance de Dieu, comme sa

notion l'exige. En second lieu, un Dieu qui aurait terminé son

oeuvre, qui aurait cessé de créer, n'aurait pas seulement subi un

profond changement dans sun être, il se trouverait privé de

toute activité extérieure, ad-exlra. Considéré, dans ses rapports
avec le monde, il serait condamné à l'inactivité, à l'ennui. Pour

que la création demeure parfaite, il faut donc deux conditions :

le monde doit demeurer imparfait ; la puissance créatrice ne doit
jamais s'épuiser.

La série des divers cieux forme d'abord une hiérarchie infinie
de mondes d'auges, qui constituent une unité, mais dans laquelle
le dernier venu dépasse toujours le précédent. Or comme les



L'ETHIQUE. 525

divers anneaux de la chaîne ne sont que la réalisation d'une
seule et même idée, dans des circonstances, dans des milieux
divers; comme tous ces mondes sont formés sur le même type,
le même plan, comme des cercles concentriques, la

conséquence est évidente. Les résultats généraux de la spéculation
sont, pour l'essentiel, valables dans l'univers entier. C'est la

théologie spéculative de tous les êtres intelligents que nous
construisons et non pas uniquement celle des hommes. Ajoutons,

toutefois, que ce seul et unique motif admet une grande
richesse de variations. L'uniformité de la vie n'exclut pas le

libre jeu de l'intelligence et de l'activité, soit, chez le Créateur,
soit chez les créatures.

Toutes ces sphères, tous ces mondes, sont autant, d'anneaux
d'une chaîne continue, qui constitue un grand univers organique,

le grand organisme des mondes, des anges ou des cieux.
Cette continuité est aisée à comprendre. Chaque monde nouveau

est créé avec le concours des esprits parfaits appartenant
aux sphères antérieures, c'est-à-dire des anges.

De là résulte une autre conséquence. Comme chaque monde

achevé se trouve en union parfaite avec Dieu, il est également,
enharmonie non moins parfaite avec les mondes antérieurs. Or

chaque ciel particulier, chaque monde forme une famille spéciale

d'esprits. Que faudra-t-il donc pour que tous les mondesforment

un seul monde, tous les cieux un seul ciel, tous les anneaux

une seule chaîne? Les individualités correspondantes des divers
cieux devront s'adapter, s'agglomérer, s'agglutiner de façon à

former des individualités collectives. Il doit y avoir de pareilles
agglutinations puisque, malgré leurs différences personnelles,
toutes ces personnalités sont formées sur le môme type. La

personnalité collective d'êtres appartenant à divers mondes, forme

une unité réelle, il est vrai, mais non pas numérique, parce que
la personnalité individuelle n'est pas sacrifiée, les diverses
individualités s'unissant sans se confondre, ou s'absorber. Plus

l'univers va s'achevant, plus il se forme de ces personnalités
toujours plus complexes et toujours supérieures, dont les lignes
se poursuivent à travers les profondeurs des cieux déjà parachevés.

De là, les anges gardiens.
C. R. 1870. :<*



526 R, ROTHE.

Après avoir considéré la chaîne entière, d'un bout à l'autre,
occupons-nous d'un anneau, d'un monde particulier. Comme
chacun constitue un tout organique, un système, il doit renfermer

une personne qui en forme le centre. Alors les personnes
centrales des différents mondes pourront également s'agglomérer,

s'adapter les unes aux autres, de façon à former une
immense personnalité centrale, collective. Cette personnalité
traversera l'univers entier ; elle sera le grand axe spirituel du

monde des esprits unis à Dieu. Cette personnalité centrale
collective correspondrait à l'expression de St. Paul : (Col. 1,15,16.)
Premier né de toute créature, c'est-à-dire, le prince (le premier
né) de chaque espèce, et de chaque hiérarchie de créatures.

4. LE TEMPS ET LA CRÉATION.

Nous savons déjà que la création ne s'achève jamais : elle est

donc sans fin. Elle doit également n'avoir jamais commencé ;

elle est sans commencement. Dieu n'a pas de commencement ;

renfermé dans sa vie immanente,il est de toute éternité parfait;
d'autre part cette vie immanente et éternelle de Dieu implique
nécessairement son activité créatrice. Il en résulte que la création

(dont le temps et la possibilité d'une création n'est d'ailleurs

qu'un effet) doit être sans commencement comme lui. Si

Dieu n'a pas commencé de créer, la créature, produit de la

création, ne peut jamais avoir commencé.
Il s'agit ici de bien s'entendre. Quand nous disons que la

créature est éternelle, nous avons en vue la créature primitive,
le pur et simple non-moi de Dieu, qu'il a posé en face de lui
antérieurement à tout temps. Pour ce qui est du monde, déjà
plus ou moins semblable à Dieu, et déjà modifié par l'activité
divine en vue d'un certain plan, ila commencé dans le temps:
il a l'autre pour présupposition dans le temps.

La création n'est donc pas le monde et l'absence de commencement

n'est pas précisément l'éternité. Dieu seul est éternel,
c'est-à-dire existe par lui-même : le monde et la création ne
sauraient être éternels dans ce sens-là. Mais la création, elle,
est sans commencement, ce qui est fort différent.



L'ÉTHIQUE. 527

Aujourd'hui il n'est plus permis de douter que la création
ne soit sans commencement. L'idée contraire, insoutenable en
soi, ne paraît sauvegarder certains intérêts que par suite d'un
malentendu.

D'abord elle est insoutenable. En effet, quand on se représente

Dieu commençant de créer dans le temps, ce langage
implique déjà l'existence préalable du temps. Or, si le temps est

là avant que Dieu commence de créer, il faut donc qu'il ait été

créé par un autre que par lui ; cette hypothèse renverse la
notion même de création. Dès l'instant où Dieu n'a pas créé le

temps, il s'est borné à organiser des données lui venant
d'ailleurs; il n'a pas créé ex nihilo; il cesse d'être Créateur pour
descendre au rang de demiurge.

On ne peut se représenter que Dieu ait précédé chronologiquement

la créature. En effet, d'une part il ne saurait exister de

temps avant qu'il y ait une créature ; et d'autre part le temps
n'existant absolument pas pour Dieu, il ne peut y avoir eu un
temps avant qu'il créât.

La thèse que nous combattons part toujours de la supposition

qu'il y avait un temps avant que Dieu eût créé, avant qu'il
existât des créatures. Ce prétendu temps (un temps avant le

temps) on l'appelle éternité et on s'imagine ainsi que l'éternité
a existé avant le temps. En raisonnant de cette manière, on

place l'éternité dans le temps, de sorte qu'elle ne lui est plus
antérieure ; on se la représente comme soumise au temps,
tandis que sa notion est exclusive de toute représentation de

temps.
Pour éloigner atout prix l'idée que la création divine n'a pas

eu de commencement, on part tacitement de l'hypothèse que
le temps est lui-même sans commencement. C'est au moyen de

cette hypothèse qu'on cherche à montrer que Dieu a dû
commencer de créer dans un moment déterminé de la durée. Il y
a eu un temps durant lequel aucune créature humaine n'existait.

Résultat bizarre! Le temps n'aurait pas de commencement,

la créature au contraire en aurait un Mais comment

peut-il exister un temps sans qu'il existe par cela même une
créature'? Ou bien le temps lui-même ne serait-il pas une créa-



52.S R. ROTHE.

ture? Mais alors que sera-t-il? Si on veut éviter le dualisme, il
faudra voir en lui une propriété, un attribut de l'être divin.
Dieu alors descendrait au rang des choses temporelles et finies,
exactement comme les créatures ; il n'y aurait plus de

différence entre lui et elles. On le voit, il n'est pas possible d'intercaler

en quelque sorte une durée entre Dieu et la création ;

quelle que soit la nature du temps, il ne peut être qu'au moyen
de Dieu, il est donc une créature. Si on veut conserver la
notion de création ex nihilo, il faut maintenir que rien ne peut
avoir existé indépendamment de Dieu, pas plus le temps
qu'autre chose.

Et cependant la ténacité avec laquelle on maintient qu'il y a

eu un temps avant la création est très explicable. Il y a là-
dessous une portion de vérité qui a de la peine à se traduire en

idée claire. Cela tient à ce qu'on ne sait pas distinguer entre
deux notions, celle de création el celle de monde. Le monde,

lui, a pour présupposition indispensable le temps aussi bien

que l'espace ; Dieu l'a créé dans le temps et dans l'espace ;

ceux-ci existaient avant que le monde existât ; ils ont été les

moules, les cadres, dans lesquels il l'a formé. Mais t'espace et

lu temps étaient eux-mêmes là en vertu de la création divine,
comme ses créatures. Le monde n'est donc pas l'unique création

de Dieu, il faut aussi ranger parmi les créatures ce qui est

la condition préalable de la formation du monde, le temps et

l'espace, en d'autres termes la matière.
Est-ce à dire que le temps et l'espace aient commencé dans

le temps? Nullement! La notion môme de temps exclut une

pareille représentation. Le temps et l'espace ne peuvent avoir
existé en vertu d'un acte créateur qui aurait commencé dans

le temps ; ils sont là en vertu d'une création divine qui n'a
jamais commencé. Ainsi, bien qu'elle n'existe que par le fait de

Dieu, quoiqu'elle soit une créature, la matière n'a pas de

commencement. En effet, pour qu'il y ait commencement de quelque
chose dans le temps, il faut que le temps soit déjà là. Dès que
le temps n'existe pas rien ne peut commencer. Le temps existe-

t-il au contraire dans la création Alors il y a, par le fait même,
des créatures qui ont un commencement, et il ne peut être



l'éthique- 529

créé d'autre commencement. Car ce qui a été créé dans le

temps a tout naturellement un commencement, mais d'autre
part ce qui a été créé sans qu'il y eût de temps ne peut avoir
de commencement. En effet, il ne peut y avoir de commencement

que là où le temps existe. Le temps ne saurait donc avoir
de commencement, avoir commencé car il est ce qui a été créé

sans qu'il y eût de temps.
Le monde a donc commencé : il n'est rien dans le monde qui

n'ait commencé. Mais la matière pure (l'espace et le temps) n'a

pas commencé : elle est là sans commencement, quoique en

vertu d'un acte créateur. Sans doute, il y a eu un temps avant
le monde, mais il n'y a pas eu de temps avant le temps, avant
la création.

Elles ne sont donc pas déplacées et absurdes les questions
suivantes : Qu'y avait-il avant le monde, abstraction faite de

Dieu Que faisait Dieu avant le monde Tandis qu'il est
absurde de demander : Qui avait-il avant la création, abstraction
faite de Dieu? Que faisait Dieu avant de créer? En effet, avant
le monde il y avait déjà le temps et l'espace, et avant de créer
le monde, Dieu créa autre chose, savoir la matière pure,
l'espace et le temps.

On le voit, de quelque bout qu'on la prenne, elle est
insoutenable cette idée qui veut que Dieu ait commencé de créer
dans le temps. La création n'a pas de commencement.

Cette idée du commencement de la création dans le temps
serait aussi soutenable qu'elle l'est peu, elle entrerait encore
en conflit avec la notion de Dieu. Si Dieu n'a pas toujours créé,
sans commencement, il n'a donc été créateur qu'à partir d'un
certain moment, l'attribut de créateur ne lui est plus essentiel,
mais accidentel. En outre, Dieu n'est plus immuable, il s'est

accompli un changement en lui, à partir du moment où il s'est
mis à créer; on le voit, par ce côté encore, l'idée d'un
commencement de la création se montre inadmissible.

Mais la théorie de nos adversaires sauvegarde-t-elle au moins
les intérêts qu'elle a en vue C'est le second point qu'il nous
l'esté à examiner.

Si on rejette l'idée d'une création sans commencement, c'est



530 R. ROTHE.

pour exclure toute pensée de nécessité naturelle ; on ne veut
pas que Dieu ait subi en créant une simple nécessité naturelle :

il doit avoir trouvé dans une décision libre, le motif de réaliser
la pensée de la création, pensée qui d'ailleurs se présentait
nécessairement à lui. L'intérêt qu'on se propose de sauvegarder
est sans contredit respectable. Reste à savoir si le but est
atteint. Voyons un peu. Finalement il ne peut s'être écoulé

aucun intervalle de temps chez Dieu, ni entre la pensée de la création

et la résolution de la réaliser, ni entre cette résolution et sa

réalisation effective. Car enfin de tels intervalles de temps
impliqueraient déjà l'existence du temps, qui aurait dû lui-même
être créé par Dieu si vous voulez lui maintenir sérieusement
son titre de Créateur, et cette production du temps par Dieu
serait déjà une création. On le voit, bien loin d'exclure l'idée
d'une nécessité de nature en Dieu, l'hypothèse d'un
commencement de la création ne sert qu'à obscurcir l'idée de la

liberté divine.
Ce n'est pas tout. D'après l'opinion générale, le sentiment

religieux doit être profondément blessé par la pensée d'une
création sans commencement. L'idée même de création paraît
détruite : il semble que le monde cesse d'être sous la dépendance

absolue de Dieu. L'idée que l'être de la créature a eu

un commencement paraît généralement constituer le contenu,
le fond même de la notion de création.

Mais c'est là une profonde illusion. En réalité, le trait
fondamental et spécialement caractéristique de la notion de création,
c'est l'idée que la créature a la source de son être exclusivement

en Dieu ; qu'il est seul la causalité absolue de la créature. On

comprend sans peine qu'aux yeux des esprits non philosophiques,

en niant l'antériorité chronologique de Dieu, on paraisse
nier sa priorité logique comme cause. Mais les hommes
scientifiques doivent être à l'abri de pareilles illusions. Il n'est pas

nécessaire que Dieu précède la créature dans l'ordre des temps

pour la précéder à titre de cause. Sans doute, la matière pure
(le temps et l'espace) est là à côté de Dieu sans avoir jamais
commencé. Mais elle y est, expressément et uniquement comme

produite par Dieu lui-même et non pas comme existant par



L'ÉTHIQUE. 531

elle-même et en vertu d'une autre cause que la causalité divine.
Et puis qu'est-ce donc qui a toujours été là, sans avoir jamais
commencé d'être? C'est la matière pure, la créature primitive,
dont Dieu se sert pour former le monde. Le monde, lui, n'est

donc pas sans commencement, ni dans sa totalité, ni dans
aucune de ses parties. Toutes les créatures qui se trouvent en

deçà de la matière pure, c'est-à-dire de l'espace et du temps,
ont un commencement dans l'espace et dans le temps ; la
matière pure, elle, n'a pas de commencement.

Au fait — et c'est ici un nouvel argument en faveur de notre
thèse, — l'espace et le temps ne sauraient pas plus avoir de

commencement que de fin. Leur notion même exclut ces

représentations. Pour avoir un commencement et une fin, une
limite, il faut être limité, former un tout, possédant un degré
d'individualité. Une limite, c'est une négation, elle ne peut
donc s'attacher qu'à quelque chose de positif. Or, le temps et
l'espace sont négatifs et illimités : la fluidité absolue, le vide
absolu.

Pour bien comprendre tout ceci, il est indispensable de se

rappeler la distinction entre la création en général, et celle du

monde en particulier. En ce moment, nous avons uniquement
en vue l'activité créatrice de Dieu, et nous maintenons qu'elle
ne peut avoir de commencement. Sans doute, c'est là un fait
que nous sommes hors d'état de nous représenter, précisément
parce que le représentation n'est de mise que dans la sphère
du temps et de l'espace. Et ici il s'agirait de se représenter un
acte créateur antérieur à l'espace et au temps, puisqu'il a pour
effet de les produire! Mais si nous ne pouvons nous représenter
cette création sans commencement, nous pouvons la penser,
ainsi que nous pensons la vie de Dieu, comme un devenir sans

commencement et sans fin.
A première vue on sera tenté de dire qu'en établissant de

pareils rapports entre Dieu et le monde, nous les confondons

pour tomber dans le panthéisme. Si on veut bien y regarder de

P'us près on reconnaîtra qu'il en est autrement. Toute
notre conception repose sur une réelle dualité du monde et de

Dieu compatible avec leur unité (et non identité confusion)



532 R, ROTHE.

tout aussi réelle. Quand nous disons que Dieu devient monde,

nous entendons son habitation dans le monde, son non-moi,
dans un autre dans quel |ue chose qui n'esl pas Dieu '. Sans

nous rapprocher en rien du panthéisme, nous admettons d'une

part une immanence progressive de la personnalité divine dans

l'univers (que la création continue a pour mission d'effectuer)
sans exclure en rien la transcendance l'existence de Dieu en

dehors du monde. Ces deux vérités sont réclamées et par la

notion de Dieu et par celle de la création. En effet, Dieu, en

tant qu'essence pure dans sa première phase est éminemment

transcendant, extra-mondain, et d'autre part Dieu en

tant que personne, ne se confondra jamais avec le monde, car
la création qui doit effectuer cette immanence est infinie ; bien

que le Dieu personnel soit appelé à pénétrer toujours plus le

monde, il n'arrivera jamais à y habiter d'une manière absolue ;

l'habitation demeurera toujours relative, jamais la coïncidence

(qui pourrait faire craindre la confusion et l'identité) ne sera

parfaite. Au surplus, rappelons-nous bien qu'il ne s'agit en tout
ceci d'une immanence du Dieu personnel que dans les esprits et

non dans le monde matériel.

Enfin il ne peut être question d'un changement en Dieu. Pendant

tout le cours de la création permanente, Dieu demeure

l'être absolu toujours identique à lui-même ; ce qui change c'est

l'autre, le monde, dans lequel Dieu habite de plus en plus.

ö. ATTRIBUTS DE DIEU RELATIFS AU MONDE.

Le monde étant maintenant en formation, nous voyons
apparaître une nouvelle classe d'attributs : Les attributs transitifs et

relatifs, qui naissent clés rapports de Dieu avec le monde. Voici
l'idée la plus générale, commune à tous ces attributs.
Conformément à son absoluité, Dieu ne peut prendre à l'égard du

monde qu'une attitude exclusivement active, réceptive et spon-
1 C'est bien ainsi que St. Paul paraît entendre la chose quand il dit : ha. -ci o

8eoç fà Trcivza. sv Tzâcriv. Dans cette formule les 7râvr« dans lesquelles Dieu est

rà nccna., sont expressément distingués de Dieu qui estràîrovr«. U est vrai que

pour saisir des expressions de ce genre, il faut être en état de comprendre que
les esprits (et eux seulement) peuvent être les uns dans les autres.



l'éthique. 533

tanée, et non passive. L'idée de l'absolu exclut toute passivité,
mais non la réceptivité qui est une perfection positive et une
forme de l'activité elle-même. En d'autres termes, bien que
Dieu soit éminemment actif, le monde peut aussi agir sur lui à

certains égards.
En considérant successivement les deux termes du rapport

(Dieu, le monde), nous obtiendrons les aspects divers que ces

attributs rendent, expriment.
1° Dieu, en tant qu'il est en rapport avec le monde, peut

être envisagé : a) dans la totalité de son être ; ce qui nous donne
les attributs essentiels ; b) dans chacune des déterminations
immanentes qui le constituent ; nous avons alors les attributs
hyposlatiques ceux qui relèvent de chacune des déterminations
immanentes.

2° Le monde en tant qu'il est en rapport avec Dieu, peut
être considéré: ft) abstraction faite de son état moral, cela nous
donne les attributs non-moraux ; b) il peut être considéré dans

son état moral, en tant qu'être moral (savoir les esprits) ; nous
obtenons alors les attributs moraux.

Au point de notre construction que nous avons atteint, il ne

peut être question que des attributs non-moraux.
Si nous considérons le rapport de Dieu au monde de la

manière la plus générale, nous ne découvrons qu'un seul attribut
essentiel et négatif, savoir l'infinité. Le monde, lui, est
éminemment fini. Toutefois Dieu n'est nullement affecté par ce
trait caractéristique du fini avec lequel il entre en rapport.
C'est là ce que nous exprimons en disant que Dieu est infini,
qu'il possède l'attribut de l'infinité, c'est-à-dire qu'il ne tombe

pas sous la catégorie de la quantité.
L'espace et le temps étant les deux formes universelles de

l'existence finie, quand nous attribuons à Dieu l'infinité, nous
entendons dire qu'il est au-dessus et en dehors de l'espace et
du temps. Bien qu'il agisse et se manifeste dans l'espace, Dieu
n'est pas limité par l'espace.

En vertu de son infinité, Dieu ne peut être représenté
devenir objet de représentation, ni pour ce qui est de son essence

absolue, ni pour ce qui est de sa personne divine.



534 r. rothe.

L'expression d'infinité est loin de rendre l'idée de Dieu d'une
manière adéquate, comme on se l'imagine trop aisément. C'est
la plus pauvre de toutes les désignations de Dieu (même quand
on n'a en vue que sa première phase d'existence) ; l'absolu

pur, divin et infini sont des expressions qui se rapportent
exclusivement à des relations de temps. Sans doute, Dieu, comme
infini, ne saurait être objet de notre représentation ; mais ce

n'est pas à dire que l'impossibilité de nous le représenter nous
empêche de le connaître; d'ailleurs, quand le mathématicien
veut former la notion de ligne, peu lui importe qu'il la
conçoive comme limitée ou illimitée d'une certaine longueur ou
infinie. De même la circonstance que Dieu, à titre d'infini, ne
saurait être objet de représentation, ne nous fait rien perdre
de la notion, de la connaissance que nous en avons, par quelque

autre moyen. Ce qui importe ici, c'est la qualité de l'objet
à connaître ; sa quantité, qui est d'ailleurs négative, n'a qu'une
valeur subordonnée.

Les attributs relatifs hypostatiques se divisent en deux classes,

suivant qu'ils appartiennent à la personnalité ou à la nature
divines.

i" Nous considérons d'abord la personnalité divine : a) dans

sa totalité, sans prendre séparément les deux éléments (intelligence

et volonté) dont elle se compose. Le trait caractéristique
et fondamental de la personnalité divine, dans ses rapports
avec le monde, c'est l'amour, et un amour éminemment actif,

qui est le principe de l'existence du monde. Pris en lui-même
l'amour n'est pas un attribut, mais dès qu'il porte sur un objet
déjà existant, il prend le caractère d'un attribut ; il est alors

appelé bonté. Dieu agit constamment sur le monde pour se

l'assimiler : par bonté il se donne et se communique dans la

mesure où le monde peut le recevoir.
Considérons maintenant d'une manière spéciale b) chacun des

éléments de la personnalité divine, l'intelligence et la volonté.
En tant que conscience intelligente, personnalité intelligente,

Dieu connaît le monde d'une manière absolue : il possède la

toute-science. Tout ce qui se passe dans le monde à un moment
quelconque de la durée et de l'espace a son retentissement dans



l'éthique. 535

ia conscience de Dieu, qui obtient ainsi conscience de tout ce

qui se passe, qui sait tout ce qui se passe.
Mais ce qui se reflète ainsi dans la conscience de Dieu, le

fait sous un angle particulier. Dieu ne voit pas chaque événement

isolément, d'une manière exclusive, en lui-même et dans

ses détails, mais aussi dans son rapport avec le but qu'il a lui-
même marqué à l'univers. En considérant ainsi les faits sous le

point de vue téléologique, il choisit les moyens les plus propres
à atteindre le but qu'il a assigné au monde. C'est en cela que
consiste la souveraine sagesse de Dieu, qui est le complément
de sa toute-puissance. Dans sa toute-science Dieu est réceptif:
la souveraine sagesse désigne le côté spontané de la science
divine.

Nous passons maintenant de la toute-science de Dieu à sa

toute-puissance, la souveraine sagesse servant de transition.
La toute-puissance relève de la volonté. C'est l'activité absolue

de la volonté divine dans ses rapports avec le monde. En chacun
de ses points, et à chaque instant, le monde est soumis à la

volonté divine qui le gouverne et le dirige de façon à ce qu'il se

rapproche constamment de son but. En un mot, la volonté
divine embrasse et pénètre le monde.

2° Il est aussi un attribut se rapportant à la naiure divine et

exprimant son activité absolue dans ses rapports avec le monde.

L'organisme divin absolu, conçu comme absolument agissant
sur le monde, à chaque, moment et sur chaque point, nous
donne la toute-présence (omnis praesentia operativa). Cette toute-
présence étant éminemment active et effective, un organe de

la personnalité divine n'est au fond que la toute-science et la

toute-puissance devenues concrètes. Enfin, la toute-science
(la souveraine sagesse), la toute-puissance et la toute-présence
de Dieu sont des manifestations générales i'e la bonté. Dieu

manifeste et exerce sa bonté en prêtant une attention
sympathique à tout ce qui se passe clans le monde et en agissant

sur lui. Voilà comment il se communique au monde et se

l'assimile.



536 r. rothe.

6. gouvernement divin ou providence.

L'activité créatrice portant sur le monde déjà existant, mais
inachevé, s'appelle le gouvernement divin ou la Providence. Dieu

gouverne le monde au moyen des attributs que nous venons
de signaler dans ce moment même. La Providence est purement

et simplement, ni plus ni moins, leur mise en œuvre. Dès

que le monde existe, il se conserve, en se développant sans

cesse par le simple déploiement de ce qu'il contient. Seulement

Dieu, par suite même de ses rapports constants avec le

monde, règle et détermine sans cesse son développement, de

manière à ce qu'il réalise le but qu'il lui a assigné.
On le voit, le gouvernement du monde n'est qu'une forme

spéciale de l'activité créatrice. Ce n'est pas ainsi qu'on entend
ordinairement la chose. On a l'habitude d'intercaler le dogme
de la conservation des créatures entre la doctrine de la création
et celle du gouvernement du monde. Ce chapitre doit disparaître

de la dogmatique.
Il est impossible de concilier cette idée de la conservation

du monde et des créatures avec celle de la création et du

gouvernement divin.
Ainsi, dès que, contraint par la raison, on admet que la création

n'a pas commencé, on voit qu'elle se confond avec la
conservation. Il est également impossible de concilier la conservation

avec le gouvernement clu monde. On ne peut, tracer des

limites précises entre les deux. Le monde, en effet, ne se

conserve pas en persistant dans le même état ; son existence
consiste à se développer et à changer continuellement. Or, en

quoi consiste ce développement? A. être développé par Dieu,
c'est-à-dire gouverné par lui.

Et puis, quel est le rapport entre Dieu et le monde qui est

impliqué par cette doctrine de la conservation Dès qu'on voit

en elle une activité positive par laquelle Dieu soutiendrait les

créatures, qui sans cela rentreraient dans le néant, cela

suppose que la créature est privée de toute subsistance propre,
qu'elle n'a en elle aucun principe lui permettant de persévérer



l'éthique. 537

dans l'être. On risque donc de ne considérer le monde que
comme une simple apparence, un phénomène passager, un
mode de la substance ou de la volonté de l'être absolu. Et c'est
bien ce qui a lieu lorsque la conservation est présentée comme
une « création continuelle. » Pourquoi le monde a-t-il besoin
d'être créé sans cesse? C'est évidemment parce que Dieu n'a

pas créé de véritables êtres consistants, mais de pures ombres

chinoises, des fantômes. -Alors il n'y a plus aucune connexitê

entre l'existence actuelle du monde et son existence passée ou
future : à chaque instant de ta durée, le monde est de nouveau
créé par Dieu. Il n'y a par conséquent aucun vrai rapport de

causalité entre les diverses parties du monde. On comprend que
les sciences naturelles protestent de toute leur force contre une
pareille conception.

Toutefois, il y a quelque chose de vrai dans cette doctrine.
En présentant la conservation du monde comme une création

continuelle, on avoue implicitement que le monde, déjà créé,
doit être encore l'objet de l'activité divine et que cette activité
est éminemment créatrice. Remarquons néanmoins que cette
activité portant sur le monde déjà créé, n'est pas une conserva-

lion, mais un gouvernement du monde. Le sentiment religieux
n'exige nullement que nous concevions les rapports de Dieu et

du monde, de façon à enlever à celui-ci toute substantialité,
comme le font les théologiens, qui nous parlent d'une conservation,

d'une création continue. L'absolue dépendance du

monde à l'égard de Dieu n'exclut pas une indépendance relative

des choses créées. Pour que la dépendance absolue soit

sauvegardée, il suffit que Dieu, dans chaque moment de la

durée, ait en son pouvoir chaque partie de ce monde qui existe
d'ailleurs pour lui-même. Et la chose a lieu en effet au moyen
de sa toute-science et de sa toute-puissance.

Le monde possède donc à nos yeux une existence réelle ; ce

qui ne l'empêche pas d'être relativement périssable, en tant que
matériel, non encore spirituel. La créature n'est pas périssable
et soumise à la vérité par le seul fait qu'elle est finie, mais

uniquement en tant que matérielle. Une fois complète, c'est-à-
dire devenue réellement spirituelle, la créature est impéris-



538 R. ROTHE.

sable; elle possède la vie en elle-même, quoiqu'elle doive
toujours demeurer finie. Dès l'instant où elle devient spirituelle;
elle reçoit une partie de l'être de Dieu et par conséquent elle
n'a plus besoin d'être spécialement conservée par lui.

Il y a plus encore. Même en la considérant comme matérielle,
la créature n'est que relativement périssable. Sans doute, l'œil
le plus distrait remarquera la vanité de tout ce qui est matériel.

En effet, le monde matériel, dans sa totalité, ne se

conserve que par la naissance et par la mort des êtres particuliers.
Mais la production et la destruction de ces êtres particuliers
constitue la vie même du monde matériel. Les êtres particuliers
et l'ensemble se soutiennent réciproquement comme clans tout
organisme. La création a fait du monde matériel une nature,
c'est-à-dire, un être qui renaît continuellement de lui-même,
un organisme vivant comprenant la totalité des créatures
matérielles. Le monde est un organisme dynamico-mécanique
qui se maintient lui-même. Il n'est donc pas nécessaire que
Dieu intervienne comme cause pour le maintenir en existence.

D'autre part, considérée comme totalité, la nature matérielle
n'est que relativement impérissable : n'existant que comme moyen

pour concourir à la formation du monde spirituel, elfe doit
durer aussi longtemps qu'elle concourt à cette fin et s'anéantir
ensuite d'elle-même. Or, comme Dieu ne se propose rien d'autre

que cette destruction de ce monde matériel, qui doit être élevé
à une plus haute puissance, il n'y a pas lieu pour lui à l'empêcher.

En outre, il n'est nullement nécessaire que Dieu
intervienne pour maintenir le monde dans cette persistance relative

jusqu'à ce qu'il ait servi au but en vue duquel il a été créé, car
une telle idée impliquerait que la nature matérielle est une

œuvre manquée, sortie des mains du Créateur, dépourvue de ce

qui était nécessaire pour réaliser les fins auxquelles il la destinait.

Quand nous prenons ainsi le monde dans sa totalité, il n'y a

pas lieu à parler d'une activité conservatrice de Dieu. Mais cela

ne veut pas dire qu'il ait abandonné i'univers à lui-même après
l'avoir créé. Seulement son activité s'exerce, non pas pour
conserver, mais pour gouverner. Nous nous élevons donc contre
la doctrine traditionnelle de la conservation du monde par



l'éthique. 539

Dieu, mais non pas contre toute idée de conservation. L'homme
religieux se sent forcé d'expliquer sa propre continuité, sa

persistance par la causalité divine directe. Le prolongement de

notre existence matérielle dépend uniquement de la libre volonté
de Dieu.

Toutefois cela ne s'applique qu'à l'existence physique. Car en

tant qu'immortel, l'homme n'a pas besoin d'une intervention
de Dieu pour lui prolonger l'existence. Dieu n'aurait pas même
le pouvoir de le détruire. Ensuite, cette conservation ne porte
que sur les êtres individuels, et non sur la totalité de la nature.
De plus, ce n'est qu'en tant que matériels encore, non spirituels,
que les individus sont conservés par Dieu. A chaque moment
de la durée, Dieu est parfaitement libre de prolonger ou de

supprimer l'existence des individus, sans exception aucune, en

tant que matériels encore.
On dira sans doute que les lois de la nature fixent à l'existence

matérielle des êtres individuels des limites déterminées

et infranchissables. Il semble donc que l'homme religieux ait
tort d'attribuer le prolongement ou la cessation de son existence
matérielle à la causalité divine directe et toujours libre. Il suffit
de se rappeler que ces lois de la nature ne sont jamais
abandonnées à elles-mêmes ; Dieu ne cesse de les tenir en sa puissance

; elles sont ainsi simples et élastiques : Dieu peut s'en servir

pour amener, à chaque moment et d'une manière infaillible, la

mort de tel individu en tant que matériel. Pour achever

d'expliquer notre pensée, ajoutons qu'aucun être matériel particulier

n'est indispensable à Dieu pour la réalisation de ses fins. Il
est parfaitement légitime le sentiment que notre existence, en

tant qu'être matériel, dépend exclusivement de Dieu. C'est bien
lui qui fait mourir et qui fait vivre. Dieu conserve ses créatures
aussi longtemps qu'elles sont matérielles, en ce qu'il leur laisse,

par un effet de sa bonté et de sa miséricorde, la vie qu'il pourrait

leur ôter à chaque instant. Pour ce qui est de l'ensemble du

monde, Dieu est loin de l'abandonner à lui-même : il est partout

et toujours présent par son activité. Toutefois, cette activité

ne consiste pas à conserver le monde, mais à le gouverner.



540 R. ROTHE.

/. PLAN DU MONDE.

Mais, pour gouverner le monde, Dieu doit avoir un plan en

vue duquel il le dirige. Par la pensée, Dieu voit donc le monde
d'abord tel qu'il doil être, c'est-à-dire dans son état définitif,
et ensuite le chemin qu'en vertu d'une nécessité intérieure il
doit parcourir pour atteindre ce terme; enfin, comme ce plan
est logiquement antérieur à l'existence du monde, Dieu le forme
a priori: c'est une construction spéculative ayant Dieu pour
auteur.

Remarquons ici que la spéculation divine ne porte pas sur
les détails des choses particulières, contingentes, accidentelles.
Elle ne nous donne qu'une conception générale et abstraite ;
non pas un tableau achevé, mais une simple esquisse. Le plan du

monde, tel que Dieu le pense, est abstrait et vide, une simple
formule algébrique, qu'il se réserve de rendre concrète et de

remplir au moyen de son gouvernement. Néanmoins, ce sont
les créatures qui, par leur libre développement, fournissent à

Dieu les matériaux dont il se sert pour remplir sa formule et

rendre concret son plan général et abstrait: la mise en œuvre
est seule réservée au gouvernement divin. Le gouvernement
de l'univers n'est tout simplement que l'exercice de ses attributs
relatifs. Grâce à eux, il dirige le jeu des activités relativement
indépendantes, particulièrement des personnes, de telle façon

qu'elles servent à la réalisation de son plan éternel, que sa

conception du monde aille se réalisant toujours mieux, et cela

d'une manière infaillible.
Le plan de l'univers est donc arrêté d'une manière immuable.

Comment en serait-il autrement, puisqu'il repose sur une
nécessité logique, qu'il n'est que l'épanouissement concret de

l'idée même du monde? Tout ce qui est contenu dans le plan
éternel de l'univers est donc absolument prédéterminé. Rappelons

toutefois que le plan de l'univers est éminemment abstrait
et vide. Or il n'y a de prédéterminé que ce qui rentre dans cette

esquisse tout à fait générale. Ainsi le but, le terme est définitivement

arrêté et doit être infailliblement atteint : les phases



L'ETHIQUE, 541

diverses, les degrés nécessaires que ce développement doit
parcourir sont aussi définitivement arrêtés, mais c'est là tout.
Les résolutions des êtres libres et raisonnables ne sont pas prédéterminées

; c'est par leur développement moral, libre par conséquent,

qu'elles doivent concourir àréaliser les desseins de Dieu
en achevant la création. Toute la liberté nécessaire est laissée aux
créatures, sans que son usage puisse contrarier la réalisation
du plan de l'univers. C'est le gouvernement du monde qui se

charge de prévenir tout échec. Pour si arbitraire que soit la

détermination des diverses créatures libres, Dieu ne cesse cependant

de dominer le désordre et la confusion qui peuvent en résulter

; de sorte que pour lui il ne peut arriver rien d'inattendu, de

surprenant. Grâce à sa toute-science, il voit à chaque instant
parfaitement clair dans ce dédale ; au moyen de sa souveraine

sagesse, il sait ce qu'il faut faire, et par sa toute-puissance il
prend les mesures nécessaires pour que, quoi qu'il arrive, le

but assigné au monde soit infailliblement atteint. Malgré sa

liberté relative incontestable, la créature intelligente ne cesse

pas un instant d'être au pouvoir de Dieu. La résultante du jeu
de toutes les personnalités libres, l'ensemble est voulu par lui,
prévu; c'est son œuvre. En effet, si tel événement particulier
dépend de telle ou telle personnalité libre, l'ensemble des

événements, le cours des affaires du monde, dans chaque moment
donné, dépend de la connexion de tous ces faits particuliers. Or
cette rencontre, cette connexion, qui nous apparaît comme un
hasard, n'est au fond que l'œuvre de Dieu, la résultante de son

gouvernement. En vertu de sa souveraine sagesse, Dieu a

éternellement arrêté le plan du monde de telle façon qu'il se réalise
infailliblement sans porter atteinte ni à sa propre liberté, ni à

celle des êtres moraux.

8. LA PORTÉE DE LA PRESCIENCE DIVINE.

Cette manière de concevoir le gouvernement divin ne peut
soulever qu'une seule objection. Elle porte surtout sur les
actions des êtres personnels qui doivent, en tout état de cause,
être morales, libres. Dès l'instant où le gouvernement du monde

C R. 1870. 35



542 R. ROTHE.

se propose la réalisation d'un plan arrêté, impliquant à son

tour que Dieu a prédéterminé le cours du développement du

monde, il semble qu'il n'y a plus de place pour la libre
détermination des êtres personnels. Il y a plus encore. Cette
prédétermination divine exclut également la possibilité de toute
détermination libre effective chez les êtres raisonnables. Et dès

l'instant où on a connaissance du fait de cette prédétermination,
il devient psychologiquement impossible de prendre aucune
détermination libre. Car enfin qui est-ce qui voudra faire des

efforts pour rien, se battre les flancs en se disant clairement

que la chose est inutile tout étant définitivement arrêté
d'avance?

Voici comment on prétend échapper ordinairement à ce
fatalisme. Dieu, dit-on, a prévu les actions des créatures, mais
ii les a prévues comme libres et il a arrêté son plan en

conséquence. — Mais la difficulté ne fait qu'augmenter. D'abord le

terme lui-même de prescience est défectueux. La pensée a

priori, la spéculation peut seule devancer, prévoir la réalité, el
elle ne porte que sur le nécessaire et non sur le contingent qui
dépend du libre arbitre. Ensuite on ne sacrifie pas seulement
la liberté de l'homme, mais encore celle de Dieu ; on le place
sous la dépendance absolue de ses créatures. Dieu ne saurait

¦prévoir les actions d'un agent moral en voie de développement sans

que la liberté de celui-ci soit sacrifiée. En effet, sa liberté est

une liberté de choix ; elle implique un certain degré d'arbitraire,

comme l'indique le mot libre arbitre. C'est seulement

lorsque l'homme est parvenu au terme de son développement
moral que chez lui la liberté se confond avec la nécessité. Les
actions d'un saint pourraient être prévues infailliblement, mais

non celles d'un pécheur qui n'a pas encore atteint le but. Un
homme (encore pécheur) n'est libre qu'à condition de pouvoir
se dire; dans tel cas donné j'aurais pu agir autrement que je
n'ai fait. Or, dès l'instant où Dieu connaît à l'avance d'une
manière infaillible les actions d'un homme, il faut qu'elles soient
absolument certaines. Mais elles ne peuvent être certaines qu'à
condition d'être déterminées par Dieu qui devient ainsi l'auteur
du mal et enlève toute liberté à la créature. Dès l'instant où une



L'ETHIQUE. 543

chose est certaine pour Dieu, sa réalisation ne saurait plus dépendre

du libre choix de l'individu. Dieu ne saurait prévoir
infailliblement les actions des créatures libres et les prédéterminer
par cela même.

Ici on se récrie en disant : Dieu prévoit les actes libres comme
libres. Mais il s'agit précisément de savoir si les actes libres
d'un être moralement imparfait peuvent être prévus d'une
manière infaillible sans cesser par le fait même d'être libres. On se

borne à poser la question qu'on prétend résoudre. Cette
formule se contredit elle-même. Ce qui est libre ce qui dépend
des décisions d'une créature faillible ne saurait être objet d'aucune

prévision infaillible, pas même de celle de Dieu. C'est là ce que
Julius Müller reconnaît en partie. « J'aurais beau, dit-il,
connaître exactement tous les éléments de la situation dans

laquelle mon semblable va se trouver, je ne pourrais jamais
prévoir avec certitude la conduite qu'il tiendra. Il est libre en effet ;

il pourra puiser des résolutions inattendues à la source
toujours ouverte de la liberté. » C'est fort bien ; la notion du libre
arbitre prise au sérieux n'implique pas moins que cela. Mais

pourquoi s'arrêter à moitié chemin Pourquoi ne pas appliquer
à la science divine ce qui est dit ici de la connaissance humaine,
supposée parfaite

Est-ce à dire que les actions des hommes ne puissent être

l'objet d'aucune prévision, conjecture, soit de la part de leurs
semblables, soit de la part de Dieu Nullement La présomption,

la conjecture pourra être d'autant plus forte qu'on
connaîtra mieux les circonstances de l'agent et que son caractère
sera plus formé. Mais on ne pourra jamais s'élever qu'à des

présomptions : ce que nous contestons uniquement, c'est que
des actions d'agents moraux puissent être prévues d'une
manière infaillible et cependant demeurer libres.

Vous arrivez à un étrange résultat, reprend Müller. Comme

l'homme prévoit les actions de ses semblables avec une
vraisemblance plus ou moins grande, Dieu ne saurait faire moins,

il sera donc, faute de prescience absolue, réduit à conjecturer,
il fera des conjectures et pourra par fois se tromper. — Et

pourquoi Dieu ne ferait-il nas des conjectures sur l'usage que



544 R. HOTtlE.

ses créatures feront de leur liberté La conjecture n'implique
pas nécessairement imperfection. Dieu peut donc conjecturer
sans être exposé à se tromper. D'abord ses conjectures, à lui,
sont fondées sur une connaissance exacte de tous les motifs qui,
dans un cas donné, peuvent agir sur un être moral ; ensuite il
leur attribue, ni plus ni moms sans exagération aucune, le

degré de vraisemblance qui leur appartient. En ne tenant le

vraisemblable que pour vraisemblable, il ne saurait s'exposer
à l'erreur et se préparer des déceptions. Bien loin d'être en
elle-même défectueuse, la conjecture devient la forme véritable
et parfaite de la connaissance lorsqu'elle porte sur des objets
qui, par suite de leur nature même, ne sauraient être connus
autrement. Dieu sait à merveille qu'il ne peut connaître à

l'avance les actions des créatures libres parce que cela serait
contradictoire. Et c'est là justement ce qui constitue la perfection

de sa connaissance. Il y a place dans l'intelligence divine

pour une savante ignorance sans laquelle sa science ne serait pas
absolue.

Mais à ce compte-là, objecte encore Müller, U faudra admettre

que la connaissance de Dieu s'accroît avec le temps, par
suite des libres déterminations de fa créature — Certainement
C'est ainsi que l'entendent Weisse, Dorner, Martensen, Cha-

lybeus et la plupart des écrivains qui ont traité le sujet sans

tomber dans le déterminisme.
On insiste cependant. On prétend montrer que Dieu peut prévoir

infailliblement les actions des êtres moraux sans les

prédéterminer par cela même. A proprement parler, dit-on, il ne

prévoit pas, il voit les actions de ses créatures. Pour lui il n'y a

ni passé ni avenir ; tous les temps sont devant ses yeux comme

un présent éternel et immuable. Mais ce n'est pas là lever la

difficulté. En effet : 1° On ne voit pas comment Dieu peut se

soustraire à la loi du temps, dans ce cas-si, car dès l'instant où

il crée le temps, et où il crée dans le temps, il faut bien que le

temps existe pour lui. 11 a beau être en dehors du temps et de

l'espace, il doit agir dans l'espace et connaître dans le temps.
En d'autres termes il faut bien qu'il connaisse les choses

temporelles temporellement. Ce qui est passé est passé pour lui, il ne



L'ETHIQUE. 545

peut pas faire que cela n'ait pas été ; ce qui est futur est futur
aussi pour lui. Dire que le temps n'existe pas pour Dieu, c'est
dire qu'il n'est qu'une apparence. 2° Mais supposons que Dieu
puisse se soustraire à la loi du temps ; supposons qu'il voie les
choses de toute éternité. Cette intuition éternelle ne pourra
s'effectuer qu'au moyen de la pensée pure, de la pensée spéculative,

car autrement elle ne serait qu'un vain mot. Et il
demeure toujours certain que les actions libres des agents
moraux ne sauraient être prévues d'une manière infaillible.

Arrivons maintenant à l'objection favorite des défenseurs de

la prescience absolue. Ils répètent tous depuis Augustin, que
Dieu n'est pas Dieu, s'il ne prévoit pas toutes les choses futures.

Mais la toute-science de Dieu consiste à connaître ce qui
peut être connu, comme sa puissance absolue consiste à pouvoir
ce qui est possible, et non ce qui est impossible d'après la nature
des choses. Si la puissance de Dieu n'est pas limitée par le fait

qu'elle ne peut supprimer le passé, sa toute-science n'est pas
limitée quand on lui refuse la faculté de savoir ce qui par sa

nature même ne saurait être su. Or les actions des créatures
sont justement dans ce cas. Etant par leur nature indéterminées,
elles ne sauraient être l'objet d'une connaissance infaillible,
déterminée. En un mot on ne porte aucune atteinte à la toute-
puissance et à la souveraine science lorsqu'on dit, que Dieu ne

peut ni ne sait les choses qui ne sauraient être objets de sa

toute-puissance et de sa science absolue.
Au fait cette prescience absolue qu'on réclame pour Dieu,

introduirait un élément d'erreur dans sa connaissance. La vérité
ne consiste-t-elle pas dans la conformité delà pensée avec son

objet? Dès l'instant donc où Dieu connaîtrait comme certain

ee qui n'est en soi que possible ou probable (les actions futures

d'êtres libres), sa connaissance ne serait plus d'une vérité
objective irréprochable.

Il y a plus. En essayant de résoudre la difficulté par un appel
à la toute-science de Dieu, on arrive immanquablement à nier
sa liberté. La chose a lieu de deux manières. D'abord, si de

toute éternité Dieu voit tout comme absolument déterminé, il
en résulte que de toute éternité, tout est absolument déter-



546 R. ROTHE.

miné, nécessaire. On ne manquera pas de répliquer que c'est
justement par Dieu, que tout a été déterminé de toute éternité.
Mais sa liberté n'est pas sauvée. Il se trouve, en dernière analyse

que Dieu a de toute éternité abdiqué en faveur de la nécessité

absolue, qu'il courbe la tête devant le destin qu'il a lui-
même placé sur le trône de l'univers. En second lieu, du
moment où par liberté on entend la faculté de choisir entre des

déterminations opposées, et du moment où on prétend que Dieu
a prévu le résultat de ce choix pour en tenir compte dans son

plan de l'univers, la pensée et la volonté de Dieu se trouvent.
dépendre de l'arbitraire des créatures-libres. C'est l'homme qui
est libre et non plus Dieu Comme chaque libre détermination
de chaque agent moral devait produire toute une. suite d'actions

et de réactions, et influer ainsi sur le cours général des

événements, Dieu a dû modifier et retoucher son plan en mille
façons diverses afin de s'accommoder aux caprices futurs de ses

créatures. Qui n'a entendu à satiété exprimer cette formule
dans le langage populaire : ce n'est pas parce que Dieu a prévu
ton action que tu l'as commise; mais c'est parce que Dieu a

prévu que ta liberté se prononcerait dans tel ou tel sens, qu'il a

fait entrer ton action dans son plan divin. Voilà comment les

défenseurs de la prescience absolue, en s'efforçant de protéger

le caractère absolu de Dieu contre un danger imaginaire,
arrivent à le sacrifier.

Toute cette conception prête à Dieu l'attitude d'un contemplateur

ennuie, en face du développement du monde et de son

histoire. Au fait, Dieu n'intervient plus dans l'histoire. Tout le

cours des événements de ce monde, n'est plus que la reproduction

nécessaire de la volonté divine. Dieu a échangé son rôle de

gouverneur de l'univers, dirigeant le grand drame de la liberté,
contre celui de spectateur passif de tous les événements qu'il a

de toute éternité prévus et prédéterminés.
Nous l'avons suffisamment fait voir, il est impossible de

mettre d'accord la prescience absolue de Dieu avec la liberté de

l'homme. Il faut donc faire fléchir la liberté humaine ou avouer

que le plan divin ne saurait être arrêté aussi infailliblement et

définitivement que le prétendent nos contradicteurs. On ne peut



L'ETHIQUE. 547

rien enlever à la première, sans la sacrifier entièrement, tandis
qu'il est très permis d'admettre au sujet de la prescience les
réserves déjà indiquées. Le sentiment religieux immédiat nous
impose à son tour cette solution. En dehors d'elle, en effet, la

prière devient absurde et religieusement inexcusable. L'homme
pieux pleinement et immédiatement convaincu que la prière,

proprement dite est une réalité, repoussera et devra repousser
avec une sainte hardiesse, quand bien même il serait hors d'état

de réfuter les arguments des savants toute conception du

gouvernement de l'univers qui ne lui fait pas de place, c'est-à-
dire qui exclut la possibilité pour l'homme d'exercer une
influence effective sur la volonté de Dieu et la direction qu'il
imprime aux événements.

Dès l'instant où Dieu gouverne l'univers, il n'y a place ni

pour la fatalité, ni pour le hasard. Nous leur substituons la

raison et la liberté absolues qui, dans leur parfaite unité,
constituent le principe dirigeant tout le cours des choses humaines.
Qu'appelons-nous hasard? Les faits pour lesquels nous sommes
hors d'état de trouver une cause intelligente dans les limites de

notre monde. Mais par cela même nous sommes obligés de les

rapporter exclusivement et immédiatement à la causalité divine.
C'est donc dans les événements attribués au hasard que le
gouvernement divin se manifeste de la façon la plus immédiate.

B- CONSTRUCTION Dû MONDE.

1° POINT DE DÉPART OU CRÉATION PRIMITIVE : MATIÈRE.

(Temps et espace.)

La création primitive n'est autre que ce non-moi de Dieu,
duquel Dieu, par cela seul qu'il se pense et se pose comme moi,
conçoit l'idée et la possibilité et qu'il pose ensuite et réalise en

vue de le rendre semblable à lui-même. Quelle sera l'essence
de ce non-moi de Dieu? Elle ne peut être qu'exclusivement négative

ou privative, puisque ce non-moi est la négation même de

tout ce qu'est Dieu. En un point cependant il diffère du néant,



548 R. ROTHE.

par le fait d'être pensé et posé par Dieu. Or Dieu, dans sa
seconde phase d'existence, le Dieu actuel étant esprit, le non-moi
de Dieu doit être le contraire de l'esprit, c'est-à-dire exclusivement

matière, matière pure.
La matière n'est donc ni saisissable ni représenlable. Ce n'est

point une substance qui remplirait l'espace et qui posséderait
certains attributs comme la pesanteur, la solidité, mais
exclusivement le vide, le néant conçu et posé, en un mot le non-moi
de Dieu la négation des attributs divers qui constituent
l'absoluité divine.

Comme la matière n'est le non-moi de Dieu qu'au sens négatif

et privatif, elle n'est pas mauvaise en soi. Elle est cependant,

l'occasion et la possibilité du mal qui se réalise dès que le

non-moi de Dieu, ce qui n'est pas Dieu, s'affirme dans une création

personnelle et devient ainsi le contraire positif de Dieu1.
Néanmoins c'est bien par la création de la matière que Dieu

doit commencer son œuvre. En effet, pour que la créature
demeure à tout jamais distincte de Dieu, même quand elle sera
semblable à lui, il faut bien qu'elle soit formée d'un élément
différent de Dieu. Qu'on ne crie pas au dualisme, car ce serait
oublier que la matière n'est qu'une créature (primitive, àia
vérité, puisqu'elle n'a pas de commencement), produite par un
acte de l'absolue liberté divine.

Deux raisons nous obligent à concevoir la matière comme
infinie. D'abord pour que Dieu pensât et posât son non-moi,
comme limité d'une façon quelconque, il faudrait que son propre

être à lui, indépendamment de tout rapport avec les

créatures, renfermât l'infinité, rentrât dans la catégorie de la quantité.

En second lieu, pour concevoir la matière pure comme
finie, il faudrait la mettre en contradiction avec sa propre
notion. Pour être fini il faut en effet êlre, en tout premier lieu ; or
la matière est le non-être, le néant pur. De plus, la matière
étant ie non-être, toute limitation serait une limitation du néant,
c'est-à-dire donc une affirmation relative à l'être, ce qui encore

1 L'expression contraire de Dieu désigne le contraire positif, tandis que le

contraire exclusivement négatif est appelé le contradictoire de Dieu. La matière
n'est que le non-moi de Dieu, son contradictoire et non son contraire (positif).



L'ÉTHIQUE. 549

renverserait sa notion. Du reste, un néant ou non-être qui ne
le serait que relativement ne pourrait être l'antitype pur et

simple de l'être absolu. Une raison logique nous a déjà obligés
de reconnaître que la création divine est infinie ; nous trouvons

maintenant la cause réelle de ce même fait dans l'infinité
de la matière.

Au fait pour avoir une idée claire de la matière, il faut bien
fixer le regard sur son contraire l'esprit. Celui-ci n'est-il pas
la synthèse l'union intime de l'idéel et du réel, de la pensée
et de l'existence La matière sera donc la synthèse (pensée et
posée) de la négation absolue de l'idée et de la négation du
réel.

Examinons séparément ces deux ingrédients qui la
constituent. Nous avons d'abord la notion d'une chose qui n'est
absolument pas idéelle ou intelligible, si bien que pour la penser,

il faut écarter tout concept de chose, pensée et déterminée,
tout concept de chose, et ne plus garder que la forme vide de

tout contenu, le cadre abstrait et vide de l'existence déterminée,

en un mot l'espace, absolument vide, le fe« de toutes
choses qui n'est pas lui-même une chose, mais la figure, la

figure primitive, le point mathématique, la figure sans étendue,
et par conséquent, l'indifférence même à l'égard des dimensions
de l'espace.

Passons au second ingrédient. La matière est enfin une
existence qui, bien que pensée et posée, est la négation du réel; une
existence nulle se détruisant et se niant elle-même, tout en
s'affirmant ; une existence dépourvue de toute réalité, la forme
abstraite et vide de l'existence réelle; un être qui n'est pas, en
un mot le temps, dont toute l'existence consiste à se détruire
constamment lui-même.

L'espace et le temps, éléments constitutifs de la matière,
ne sauraient être des objets de réprésentation ; mais ils sont

l'unique moyen de nous représenter les choses, le cadre dans

lequel elles doivent nécessairement nous apparaître, de là le
caractère àprioristique de ces notions d'espace et de temps et
des sciences qui s'en occupent, la géométrie (science des figures

et de l'espace), et l'arithmétique (science des nombres).



550 R. ROTHE.

Il faut concevoir l'espace et le temps, infinis, comme la
matière qu'ils constituent. Comme elle, enfin, ils sont divisés:
dans l'espace, les parties coexistent les unes à côté des autres ;

dans le temps, elles se succèdent les unes aux autres.
Toutefois l'espace infini et le temps infini sont réunis dans la

matière pure, qui est leur synthèse. Seulement cette unité est

immédiate, leur indifférence ; par conséquent l'unité n'est pas

encore vraie, absolue, le procès dialectique qui doit amener
leur pénétration réciproque (après les avoir séparées et
distinguées), leur Vermiltelnng) médiatisation n'ayant pas encore eu

lieu.
Pour tout résumer, la créature primitive, c'est-à-dire la

matière pure, l'indifférence du temps infini et de l'espace infini
constitue les émis dont il est dit : « Par la foi, nous savons que
les éons ont été rangés par la parole de Dieu; de sorte que les
choses qui se voient n'ont pas été faites des choses qui
apparaissent. » (Héb. XI, 3 et 1,2.) Le temps et l'espace ne sont
absolument pas des choses qui se voient, représentables, et c'est
d'eux cependant qu'ont été faites toutes les choses qui
apparaissent, le monde phénoménal, il ne saurait être question
d'un monde d'éons, puisque les éons (espace et temps) ne sont

pas encore des mondes. Par les éons il faut entendre, non pas
une sphère spéciale du monde, mais l'espace et le temps absolus,
cadre dans lequel se meut le monde, infini des choses finies.

2. SÉRIE ASCENDANTE DES CRÉATURES.

La matière pure, immédiatement posée par l'acte absolu de

Dieu, ne saurait encore nous donner une nature. Mais, à partir

de la création de l'espace et du temps, Dieu n'agit plus d'une
manière absolue et inconditionnelle : il doit compter avec cette
créature primitive qu'il a créée. Son activité créatrice portera
donc à l'avenir sur un objet déjà donné qu'elle modifiera et

déterminera de manière à en faire provenir ce qui n'existe pas

encore.
De là un double caractère de cette évolution créatrice. Comme

c'est en dirigeant sa pensée et son activité sur les créatures



L'ETHIQUE. 551

déjà existantes que Dieu en crée de nouvelles, il y a un
enchaînement continu entre les créatures qui se succèdent. Nous nous
élevons par une série non interrompue de degrés, qui s'engendrent

les uns les autres depuis la matière pure (temps et
espace) jusqu'à la créature semblable à Dieu. Voilà pourquoi il est

permis de parler d'un organisme, d'une nature, soit dans la
totalité de l'univers, soit dans une sphère particulière. L'univers
est un immense organisme qui comprend celui de toutes les

sphères spéciales.
Il va sans dire que c'est dans les cadres de l'espace et du

temps que cette évolution créatrice s'accomplit. L'acte créateur

primitif est en dehors du temps et de l'espace, puisqu'il a

pour effet de produire le temps et l'espace. Mais dès que ceux-
ci (la matière primitive) existent, Dieu ne peut faire autrement
qu'en tenir compte. Tout en demeurant lui-même en dehors du

temps et de l'espace, il crée dorénavant dans le temps et dans

l'espace. Car comment l'espace et le temps pourraient-ils exister

réellement et être pour Dieu nuls et non avenus?
Assistons maintenant aux opérations psychologiques qui

s'accomplissent en Dieu chaque fois qu'il produit une créature
nouvelle. Son intelligence et sa volonté entrent enjeu.

C'est d'abord la première qui fonctionne. Dieu, pour créer
une nouvelle créature au moyen de celle qui lui est immédiatement

antérieure, commence par penser celle-ci. Cela ne veut
pas dire qu'il en cherche la notion (puisqu'il l'a déjà réalisée),
mais il en fait l'objet de sa réflexion. Voici ce qui arrive.

a) L'intelligence divine analyse cette notion ; c'est-à-dire
Dieu distingue clairement les éléments intellectuels que cette
notion renferme à l'état d'unité immédiate ou de simple indifférence.

Ge n'est encore là que le côté négatif de la réflexion, il
faut une fonction positive :

b) L'intelligence divine rapproche les notions qu'elle a isolées

par l'analyse : elle les combine en les modifiant et en déterminant
les unes par les autres. De là des notions nouvelles exprimant
les déterminations possibles de la créature. Elles seront
nécessairement plus riches que les précédentes, et par conséquent
d'un ordre supérieur.



552 R. ROTHE.

c) Les nouvelles déterminations possibles de la créature dont
Dieu vient de concevoir la notion ne sauraient demeurer isolées

dans son entendement. Penser en effet c'est comprendre.
Dieu donc dans le moment même où il conçoit les notions les

réunit dans la pensée d'une manière immédiate. C'est ainsi

qu'il forme la notion d'une créature nouvelle, supérieure à

celles qui existent, puisqu'elle serait douée de propriétés plus
riches. Cette notion supérieure est la réunion la synthèse des

éléments intellectuels que l'intelligence divine avait d'abord
isolés, et ensuite rapprochés et combinés.

Assistons maintenant au fonctionnement de la volonté divine.
Ce que l'intelligence divine conçoit, sa volonté l'exécute. Dieu

ne pense pas seulement, il pose, il réalise. Au travail théorique
que nous venons de décrire, s'associe une fonction pratique,
relevant de la volonté divine. Chez Dieu l'analyse et la
synthèse coïncident absolument et ne se succèdent pas. Ce qui est

distinct, au point de vue logique (les fonctions b) et c) ne l'est

pas dans la réalité. Dieu ne commence pas par créer des

déterminations ou propriétés nouvelles, pour leur donner ensuite un

corps dans une créature nouvelle qui en est la synthèse. C'est
dans la créature nouvelle elle-même que ces propriétés se

manifestent pour la première fois. Au moment donc où Dieu,

par son intelligence, analyse la notion d'une créature, au

moyen de sa volonté, il dissout cette créature en ses éléments,
il la différencie; au moment où rapprochant et combinant les

éléments qu'il vient de distinguer, il conçoit des déterminations
possibles de la créature, il réalise cette notion en communiquant

l'être à cette créature, qui au point de vue logique, n'est
encore conçue que comme possible.

Cette formule créatrice, ce programme que nous venons de

décrire s'applique à chaque nouvel acte créateur. Nous avons
une série de thèses, d'antithèses et de synthèses qui s'engendrent

mutuellement en laissant comme résidu, précipité, les

créatures successives qui forment la série non interrompue de

la chaîne des êtres.
Les sciences expérimentales confirment la théorie spéculative

sur le développement de la création. Chaque nouvel an-



L'ETHIQUE. 553

neau de la chaîne des êtres a pour condition ia dissolution de
la créature immédiatement inférieure d'une part, et pour cause
effective, d'autre part, la volonté et l'action de Dieu. Le minéral
procède de la décomposition des éléments chimiques, la plante
de l'efflorescence du minéral, l'animal de la putréfaction de la
plante. C'est enfin sous les ruines de l'homme matériel que
s'élèvent l'homme spirituel et le monde de l'esprit.

Mais quand cette évolution créatrice, procédant ainsi par
thèse, antithèse et synthèse, se terminera-l-elle Jamais car
nous savons que l'activité créatrice de Dieu est inépuisable.
Seulement, dans chaque synthèse particulière cette évolution
créatrice atteint son point culminant quand elle arrive à

produire une créature capable d'opérer en elle-même et par elle-

même l'intime et mutuelle combinaison des éléments qui la

constituent, sans une nouvelle intervention de la puissance
créatrice.

Il est bien entendu qu'en tout ceci il ne s'agit pas d'un
développement spontané do la créature abandonnée à elle-même.
Il y a bien développement de la créature mais par le Créateur.
Si chaque degré immédiatement inférieur de l'être est bien la

base, la condition sine quâ non du degré supérieur, il n'en est

nullement la cause. Celle-ci doit être cherchée en Dieu seul qui
demeure la cause immédiate et efficiente de chaque nouvelle

création, tandis que les créations antérieures ne sont que des

instruments, des matériaux. Pour faire la synthèse des deux

points de vue disons que, la matière une fois donnée, la création
est un développement créateur de la créature par son auteur.

Nous comprenons maintenant ce qu'il faut entendre par la

création du monde, ou création seconde. S'agit-il de la création

première ou primitive, de la création de la matière pure?
L'action de Dieu est exclusivement absolue. S'agit-il de la création

seconde ou de la création du monde L'activité de Dieu

n'est que partiellement absolue. D'une part, en vertu de la
notion même de création, chaque nouvel acte créateur se

rattache intimement aux créations précédentes qu'il suppose et

par cela même il est relatif. D'autre part chaque nouvel acte

créateur produit un développement nouveau qui n'était nulle-



554 R. ROTHE.

ment contenu dans les développements antérieurs, une série
absolument nouvelle; par ce côté il est absolu1.

Le monde étant le produit non pas d'un acte créateur pur
absolument, accompli en une seule fois, mais d'une activité
créatrice successive et continue, chaque sphère, prise à part,
ne doit pas seulement renfermer bien des imperfections : elle
est de plus imparfaite, prise dans sa totalité. Mais cette imperfection

est en train de disparaître, éminemment provisoire,
grâce à l'activité constante de Dieu occupé à achever son
œuvre. Elle est donc compatible avec une perfection relative du

moms dans chacun de ses détails. C'est à ce point de vue-là
seulement qu'on peut obtenir la vraie théodicée, seule
satisfaisante. Il ne peut être question de nier les imperfections de

notre monde terrestre. Mais aussi comment une œuvre non
encore achevée pourrait-elle être parfaite, à l'abri de toute
lacune? On ne saurait trop insister là-dessus; nous sommes
pleinement engagés dans l'évolution créatrice de notre monde

terrestre encore occupé à se faire.
La matière pure ou la créature primitive est donc le

substratum, la base générale, l'élément commun, la matrice
universelle, d'où sortent tous les objets du monde sous l'action
créatrice de Dieu. lien résulte que toutes les créatures portent
nécessairement le sceau de leur origine. Il est bien vrai que Dieu

tend sans cesse à élever la matière à une plus haute puissance,
afin que l'esprit subsiste seul. Malgré cela, comme la créature,
même accomplie, n'en a pas moins été conçue dans la matière
dont elle est née, la matérialité demeure toujours sous le point
de vue de la forme, le caractère fondamental de tous les êtres

créés. En d'autres termes tout être créé est nécessairement fini.
Pour se dépouiller de ce caractère il devrait perdre son identité.

L'être accompli, achevé, possède, il esl vrai, une existence

éternelle, mais ce n'est qu'à parte post et nullement à parte ante

qu'il a eu son commencement.
Maintenant nous savons déjà que l'espace et le temps sont les

' La théorie des générations spontanées peut être considérée comme
abandonnée définitivement parles sciences naturelles.



L'ÉTHIQUE. 555

déterminations concrètes de la matière pure. Le proprede toute
créature finie est donc d'être limitée, d'occuper une place
déterminée dans le temps et dans l'espace. C'est là le caractère
indélébile de toute créature.

La créature spirituelle elle-même n'échappe pas à la loi du
temps et de l'espace, bien qu'elle ne leur soit pas asservie. L'espace

et le temps demeurent pour elle des limites, mais ils ont
cessé d'être des bornes infranchissables. Pour l'esprit pur
l'espace est devenu absolument penetrable, le temps a perdu sa fluidité

pour devenir constant. Bien qu'ils soient des traits
caractéristiques de la matière, l'espace et le temps n'en sont pas
moins compatibles avec l'esprit, parce qu'ils n'expriment que
des déterminations exclusivement formelles et vides delà
matière, sans couleur déterminée.

A titre de fini, l'être créé est divisé. La totalité de l'être se

morcelle, s'épanouit en une foule de parties, en une multiplicité

d'êtres particuliers, qui coexistent dans l'espace et se

succèdent dans le temps.
Il n'en est pas ainsi seulement pour le monde, pris dans sa

totalité, mais pour chaque sphère particulière de la création,
pour le résultat de chaque acte Créateur, pour chaque espèce
de créatures. L'espèce n'est pas produite par le Créateur dans

une unité simple, mais dans une pluralité d'êtres particuliers,
qui coexistent dans l'espace et se succèdent dans le temps.

Chaque individu de l'espèce est limité dans l'espace et dans
le temps. Or comme l'espace est la négation de l'idée, il en
résulte que chaque individu est limité quant à son idée, c'est-à-

dire, un simple exemplaire imparfait et défectueux de son espèce.
Comme d'autre part, le temps est la négation de l'existence
objective de ia réalité, chaque individu d'une espèce est limité
quant à la réalité de son être : il ne possède qu'une existence

partiellement réelle et permanente, c'est-à-dire variable. Maintenant

dans chaque individu de l'espèce la défectuosité est
différente. Et cela se conçoit : chaque individu prenant naissance dans

des milieux différents de temps et d'espace, doit être affecté

d'une défectuosité spéciale. Bien qu'étant tous des exemplaires
défectueux de l'espèce, les individus diffèrent par leur genre de



556 R. ROTHE.

défectuosité : il n'en est pas deux qui soient exactement les
mêmes. C'est là ce que Leibnitz appelait (principium indiscer-
nabilium), le principe des indiscernables.

Grâce à ce caractère fini de la créature et du monde en général,

un des attributs transitifs, relatifs de Dieu, l'infinité peut
être exprimée d'une manière plus spéciale et plus concrète.
Nous avons l'immensité (Unermesslichkeit) et l'immutabilité.

Ces attributs affirment que, tout en entrant en rapport avec
le monde dans lequel il habite, Dieu n'en est nullement altéré
ni affecté: qu'il n'est pas soumis aux lois de l'espace, il ne rentre

ni dans la catégorie de la quantité (immensité) ni dans celle
du temps (immutabilité).

Toutefois, l'immutabilité de Dieu n'implique nullement que
Dieu n'est pas affecté par les circonstances du monde. Ce serait
là une imperfection, de l'insensibilité, de l'indolence: Dieu ne
maintiendrait aucun rapport vivant avec le monde ; celui-ci à

son tour se trouverait avec le Créateur dans un rapport
irreligieux. Il serait alors absurde de demander quelque chose à

Dieu ou de lui rendre grâces. L'immutabilité divine signifie
seulement que, tout en étant affecté, par les circonstances du

monde, Dieu ne change pas d'état. Et voici pourquoi. D'abord il
voit le monde, non pas tel qu'il est dans un moment donné,
mais tel qu'il doit être un jour ; ensuite, grâce à sa toute-puissance

et à sa toute-science, il le tient en son pouvoir dans

chacune de ses parties ; par conséquent, quelles que soient les
circonstances qui puissent se présenter, il est sûr de lui faire
atteindre le but qu'il lui a assigné. Enfin Dieu est toujours
affecté par la totalité des circonstances du monde : les circonstances

particulières de chaque créature, qui ne sauraient le

laisser indifférent, ne sont pas vues isolément, mais saisies dans

leur étroite union avec la marche générale du monde.
L'ensemble des impressions venant du monde qui affectent Dieu à

chaque moment de la durée, retentissent en lui comme en

parfaite harmonie avec son but, bien que, à chaque instant,
cette harmonie résulte de tons différents.

La notion de changement est essentiellement différente,
suivant qu'elle porte sur les elements qui constituent un être ou



L'ÉTHIQUE. 557

sur les rapports de ces éléments entre eux. Ce n'est que dans
le premier sens qu'on peut dire que Dieu est immuable. Dieu
en lui-même ne peut devenir autre qu'il est. Pour le faire, il
faudrait qu'il ne fût pas l'absolu ou qu'il pût cesser de l'être. Il
est au contraire immuable en ce que son être, en dépit de

toutes les modifications qu'il subit, ne cesse de demeurer
constamment adéquat à sa notion. Il en est comme d'un caractère

bien formé qui demeure toujours semblable à lui-même
dans les diverses positions de la vie. Et au milieu de ces
changements, Dieu demeure toujours semblable à lui-même, parce
que si son état change, c'est lui qui le change.

Passons maintenant à la construction des diverses sphères de

Vêlre par l'application de la formule créatrice (thèse, antithèse
et synthèse), déjà analysée et qui est comme le moule de tout
ce qui existe.

1° La nature générale. —Dieu commence par résoudre la
matière pure en ses divers éléments, savoir le temps et l'espace,
qu'il met ensuite en rapport l'un avec l'autre pour les déterminer

l'un par l'autre. Combiné avec le temps, ou déterminé

par le temps, l'espace devient étendue, ou multitude infinie
d'atomes. Combiné avec l'espace, déterminé par l'espace, le

temps se transforme en mouvement. La synthèse immédis te

des deux (étendue et mouvement) nous donne l'éther, qui est

la seconde créature de Dieu.
2° Le mécanisme céleste. — Prenons les éléments constitutifs

de l'éther (l'étendue et le mouvement), distingnons-les ;

dégageons-les ; pour que rapprochés et combinés, ils se pénètrent en

réagissant l'un sur l'autre. L'étendue, c'est-à-dire la multitude
infinie des atomes, modifiée par le mouvement, nous donne la

répulsion el l'attraction. Déterminé par l'étendue, c'est-à-dire par
les atomes, le mouvement devient la pesanteur. Combinons-nous
l'attraction et la répulsion d'une part, la pesanteur de l'autre?
La synthèse nous donne le système des mondes, c'est-à-dire
l'ensemble des lois mécaniques et astronomiques.

3° Le chimisme. — Dieu va déterminer encore et modifier
l'un par l'autre les deux éléments constitutifs du système des

mondes, savoir l'attraction et la répulsion d'une part, la pesan-
C. R. 1870. 36



558 R. ROTHE.

teur de l'autre. L'attraction et la répulsion, en d'autres termes,
les atomes qui s'attirent et se repoussent, déterminés et modifiés

par la pesanteur, donnent l'étoffe, la matière chimique ; la

pesanteur modifiée par l'attraction et la répulsion devient la

force. La synthèse immédiate des deux (étoffe et force), nous
donne les éléments, la nature élémentaire, c'est-à-dire le règne
des actions et des réactions chimiques. C'est seulement ici que
vont commencer les différents mondes ou les différentes sphères.
Ils ont tous pour base commune et nécessaire les éons (l'espace

et le temps), l'éther, le système des lois astronomiques ou
mécanisme céleste.

4° Minéralogie. — Les deux éléments constitutifs de l'atome
chimique (l'étoffe et la force), sont déterminés et modifiés l'un
par l'autre. L'étoffe déterminée et modifiée parla force devient
le corps. Déterminée et modifiée par l'étoffe, la force devient
force plastique ou formatrice qui produit l'existence particulière

et distincte, l'individuile. La synthèse immédiate des deux
(corps et forme) produit le minéral.

5° Le monde végétal. — Les deux éléments constitutifs du
minéral (corps et force plastique) sont à leur tour modifiés et

déterminés l'un par l'autre. Quand le corps est déterminé et
modifié par la force plastique ou l'individuité, nous obtenons
l'organisme. La force plastique, l'individuité déterminée et
modifiée par le corps nous donne la force vitale, la vie La
synthèse immédiate de l'organisme et de la vie n'est autre que la

plante.
6° Le monde animal. — Les deux éléments constitutifs de la

vie (l'organisme, la vie) sont modifiés ou déterminés l'un par
l'autre. L'organisme déterminé par la vie, nous donne le corps
animé. La vie déterminée par l'organisme, c'est-à-dire organisée,

nous donne l'âme, qui est en même temps conscience et

activité. La synthèse immédiate des deux (corps et âme), nous
donne l'animal.

Avec l'animal nous voyons apparaître un degré supérieur
d'existence particulière ou d'individuile. Tandis que la plante est

attachée à la terre, l'animal est libre de tout lien de ce genre,
grâce au mouvement spontané qui le caractérise. Supérieur à



L'ETHIQUE. 559

la plante, l'animal est inférieur à l'homme : hors d'état de sortir
de lui-même, il ne saurait aimer. Bien qu'il ne recherche que
lui-même, l'animal n'est pas égoïste. Il est en effet privé du
véritable moi.

7° Sens, force, instinct. — Ce n'est que dans ia première phase
de son existence, durant la période embryonnaire, que l'animal
est la synthèse immédiate de l'âme et du corps. Le développement

dans lequel il s'engage en qualité d'être organisé, fen-
richit d'attributs nouveaux et le fait monter dans l'échelle des
êtres. De l'action réciproque du corps et de l'âme, nous voyons
surgir les sens et les forces (modifications du corps), et les
sensations et les impulsions (modifications de l'âme). Arrivé là,
l'animal n'est plus exclusivement (comme dans l'état embryonnaire)

la synthèse immédiate du corps et de l'âme : il en est
devenu l'unité réelle.

Toutefois chez l'animal de l'ordre le plus élevé, il y a unité
immédiate, simple indifférence entre la conscience et l'activité,
éléments constitutifs de l'âme. Voilà pourquoi l'animal ne saurait

agir en vertu de certains motifs. C'est qu'il y a coïncidence

complète entre les sens et les forces d'une part (ce qui nous
donne Y instinct), et entre les impulsions et les sensations
d'autre part (ce qui nous donne l'appétit).

L'animal abandonné à lui-même ne saurait aller au delà.

Remarquons cependant qu'il s'est élevé à ce degré supérieur par
suite de son propre développement spontané, sans l'intervention

d'un nouvel acte créateur de Dieu. C'est pour la première
fois qu'un développement de ce genre se présente à nous;
indice certain que nous touchons aux rivages de la liberté.

8° Personnalité. Liberté de choix. Objection du déterminisme. —
Nous n'avons pas encore l'animal parfait, répondant à la notion
d'âme, de vie organisée ou déterminée par l'organisme. Pour

franchir ce dernier degré, il faudrait réduire à l'unité la dualité
de la conscience et de l'activité. Quand donc s'accomplira cette

dernière réduction? L'animal ne saurait s'en charger dans la
suite de son développement, car il faudrait qu'il débutât par
dégager, démêler la conscience et l'activité (condition préalable

pour les réduire plus tard à l'unité), ce qu'il ne saurait faire



560 R. ROTHE.

puisque son essence même consiste à être l'unité immédiate, la

simple indifférence de l'activité et de la conscience. L'intervention

de Dieu est donc indispensable pour produire l'animal de

l'ordre le plus élevé, répondant entièrement à sa notion. Le

Créateur introduit dans l'âme de l'animal une modification
fondamentale qui l'élève au-dessus de la simple animalité. Dieu

sépare l'organe qui, chez l'animal, produit l'activité de celui

qui produit la conscience. Ces deux organes, rendus indépendants

l'un de l'autre, nous donnent le corps humain.

L'âme alors, en se distinguant de ces deux fonctions (la
conscience et l'activité), se pense et s'affirme elle-même comme
l'unité de ces deux fonctions. En d'autres termes, l'âme se pense
et se pose comme moi, comme personne. La personnalité est

en effet l'unité consciente et active de la conscience active et
de l'activité consciente. Un pareil animal peut dire moi, car
s'étant lui-même fait ce qu'il est, il s'appartient ; il est au

sens le plus profond et le plus intime cause de sa propre unité.
L'âme ne se distingue pas seulement d'elle-même, elle peut
également se distinguer de son corps. L'âme animale devient
ainsi personnelle, c'est-à-dire âme humaine.

Nous venons enfin de franchir un pas décisif. Nous nous
trouvons en face d'un être qui n'est pas seulement pensé et

posé, mais qui se pense et se pose lui-même, qui possède la

conscience et l'activité personnelles. Nous allons quitter le

domaine de la nature pour entrer dans celui de la morale. Nous

venons, en effet, de construire la créature libre et morale dont
Dieu se sert pour donner à son œuvre ce degré d'achèvement

compatible avec la nature des choses.

En produisant la personnalité, la matière s'est dépassée elle-

même; elle a produit quelque chose qui lui est supérieur,
aiguillonnée par l'activité créatrice de Dieu. La puissance de la
matière est donc brisée sans retour, puisqu'elle a dû engendrer
de son propre sein la personnalité, dont l'essence et la loi sont
diamétralement l'opposé de ce qu'elle est elle-même.

Voyons comment le Créateur a atteint ce résultat éminemment

anti-matériel, la personnalité ou le moi. C'est en rabaissant,

en tempérant d'une manière tout à fait particulière la vie



L'ÉTHIQUE. 561

animale, matérielle, savoir les impressions et les penchants
sensibles. C'est àtei point que la vie même de l'organisme
matériel et animal n'a plus autant de puissance. Le moi, quoique
produit par la vie animale, peut, chez l'homme, s'affirmer en
face d'elle ; il y a plus, il peut suffisamment se soustraire à son
influence pour ne la laisser pénétrer jusqu'au centre de la
personnalité qu'en tant qu'il le veut bien lui-même. Pour tout
dire, en un mot, l'autonomie de la vie matérielle et animale
est brisée ; le moi s'est emparé du sceptre pour régner
conformément à son essence et à ses propres lois. La personnalité a

justement sa cause dans cet affaiblissement, dans ce tempérament

de la vie matérielle et animale.
La notion de personnalité implique immédiatement le pouvoir

de détermination propre. En premier lieu, il est surgi
clans la vie animale un moi, un sujet, qui est devenu le point
central de tous les éléments qui constituent l'animal, s'en est

distingué, s'est opposé à eux et s'est appuyé sur lui-même. Ce

ne sont là que les conditions préliminaires de la détermination

propre. En second lieu, le moi prend une attitude indépendante,

en face de la nature tant corporelle que psychique. Sans

contredit, la personnalité reçoit et de son organisme naturel et

par le moyen de celui-ci, du monde extérieur, d'inévitables
impressions qui la sollicitent à l'action. Mais elle a le pouvoir de

leur céder ou de leur résister, et cela sans exception aucune.
Cette faculté de la personnalité qui n'est autre que. la liberté de

choix, est impliquée d'une façon immédiate dans sa notion
même. Le moi est soustrait à la puissance de sa vie naturelle.
Il peut non-seulement dominer activement son «corps, mais

tourner son âme contre elle-même, justement parce qu'il n'est
pas l'âme, mais que celle-ci est à lui. Le moi et l'organisme
naturel se tiennent en équilibre. Sans cette condition préalable
la faculté de détermination serait impossible. Toutefois nous
n'avons encore que sa condition négative. Il faut de plus, en

troisième lieu, que le moi soit en mesure de devenir cause, en

s'appuyant sur lui-même, de lui-même. Cette faculté nouvelle
est évidemment impliquée dans la notion de créature personnelle.

Car le moi, en tant que raison consciente peut avoir la



562 R. ROTHE.

pensée d'un effet partant de lui, et d'autre part, en tant que
volonté active, il peut la réaliser, en un mot il peut réaliser un
but qu'il se propose. 11 possède d'ailleurs, d-ans son organisme
naturel, les moyens de réaliser le but. L'organisme devient
l'instrument du moi, instrument qui peut même, grâce à

l'intelligence et à la volonté de la personne, être tourné, employé
contre lui-même.

Par suite de cette faculté de se déterminer soi-même, la
nature matérielle ou animale de la créature personnelle tombe au

pouvoir de la personnalité. Les sollicitations venant de toute la

partie matérielle doivent, avant.de se traduire en actions,
comparaître devant le tribunal de la personnalité qui, à la suite
d'une délibération et d'une décision expresse, accorde ou
refuse son autorisation. La personnalité peut repousser toutes
ces prétentions de la nature animale, et qui plus est les enrôler
à son service, en se déterminant elle-même et d'après elle-
même.

Mais le cas contraire est également possible. La personnalité
peut sympathiser avec les sollicitations de sa nature animale,
leur céder, se laisser déterminer par elles. Dans ce cas l'autonomie

de la nature matérielle cesse d'être une simple virtualité
enchaînée et continue pour s'actualiser.

La faculté de se déterminer soi-même implique nécessairement

la possibilité psychique de se déterminer en sens

contraire, et cela dans chaque cas particulier, c'est-à-dire la
possibilité d'un choix. C'est là la condition sine qud non de toute

détermination par soi-même; aussi cette faculté du choix, de

l'arbitre ne peut-elle jamais se perdre à la suite d'un development,

d'un perfectionnement du pouvoir de se déterminer dont

elle constitue justement une partie intégrante.
Mais cette possibilité psychique et par conséquent physique

de se déterminer dans un sens contraire, implique-t-elle qu'il
soit indifférent à la personnalité de se décider capricieusement
dans un sens plutôt que dans l'autre? Nullement! L'usage

qu'elle doit faire de cette possibilité est impliqué de la façon

la plus catégorique dans la notion de personnalité. Elle doit se

décider d'une façon qui corresponde à sa propre notion ; c'est



l'éthique. 563

là la norme inviolable à laquelle elle doit se conformer en se

déterminant. Pourquoi donc ia possibilité de se déterminer en
sens contraire demeure-t-elle ouverte devant la personnalité?
Uniquement pour qu'il lui soit possible de se déterminer
réellement elle-même, conformément à sa notion. L'idée même de

personnalité, ou, si l'on veut, la place qu'elle occupe dans la
création, tout lui indique d'une façon aussi claire qu'absolue
le sens dans lequel elle doit se déterminer. Mais elle ne peut
se déterminer réellement d'une manière conforme à sa notion,
qu'à condition qu'il lui soit aussi possible de se déterminer
autrement, c'est-à-dire dans un sens opposé à sa notion. La
notion de détermination propre implique donc la possibilité de se

déterminer contrairement à sa propre notion, par conséquent
d'une façon anormale.

Nous voici donc arrivés à ce qu'on appelle généralement la
liberté de la volonté, la liberté ou aussi, par suite d'une
confusion très inconvenante, la volonté. Confondre ainsi toutes les
idées c'est se mettre hors d'état de rien comprendre au
problème.

Il est du reste fort aisé de voir comment on en est venu à

confondre la volonté et la faculté de se déterminer soi-même.
C'est que l'acte de sa propre détermination aboutit à une

excitation, à une volition, à un mouvement de volonté dans

lequel la détermination s'accomplit et s'achève. Il suffit
cependant de se rappeler qu'on peut vouloir vouloir pour se

convaincre que la volonté et ia faculté de se déterminer ne
sont pas une seule et même chose. Dans le fait, je puis me
déterminer à vouloir comme je puis me déterminer à penser.
Je me distingue de ma volonté comme je me distingue de mon
intelligence, dans les deux cas, il est vrai, d'une manière
seulement relative.

Qu'est-ce qui chez moi se détermine ce n'est pas la volonté,
mais le moi, la personnalité. Ce qu'on appelle généralement la
liberté est une manière d'être, un attribut, non pas de la
volonté, mais du moi, de la personnalité. Le moi commande à

la volonté et la met en mouvement ; la volonté ne se meut pas
elle-même, elle est l'instrument du moi. Voilà pourquoi nous



564 r. rothe.
disons fort bien je veux, et non ma volonté veut. Qu'est-ce
qui agit en nous c'est le moi, et il le fait au moyen de son

intelligence et de sa volonté.
Cette identification de la détermination propre et de la

volonté a donné lieu à une assertion assez commune do nos jours,
en vertu de laquelle la volonté serait la forme primitive de la

vie spirituelle personnelle. Quand on s'exprime ainsi, on a en

vue non pas la volonté, mais la faculté de se déterminer soi-

même, et ainsi comprise, la prétention est fondée. On Deut dire,
toujours dans le môme sens, que la volonté (savoir la faculté
de se déterminer soi-même) est le premier principe, le principe

fondamental, ce qui seul donne de la valeur à la créature
en soi et par conséquent devant Dieu.

C'est avec intention que nous nous sommes abstenus

d'employer en tout ceci le mot liberté. La faculté de se déterminer
soi-même ne saurait être confondue avec fa liberté effective ou

réelle, qui est identique avec la nécessité (morale), et dont il
sera question plus tard. La liberté ne saurait être que le produit
du développement moral de la personne. Le libre arbitre, dans

le sens le plus étendu du mot (la faculté actuelle, complète

de se déterminer soi-même), d'après sa notion même, ne

peut être donné d'une manière immédiate : l'individu est
appelé à en faire la conquête, il ne peut y avoir de vraie faculté
de se déterminer soi-même que celle qui s'est déterminée elle-
même. Toute autre ne serait pas une faculté de se déterminer

par soi-même. Or la créature qui doit avoir un jour celte
faculté en partage ne peut être créée la possédant déjà, mais

uniquement avec la possibilité de se la donner, avec la disposition

qu'elle doit réaliser.
Ici il n'est encore question que de ce qu'on appelle la simple

liberté formelle, labberte de choix, la simple faculté psychique
de l'arbitre, c'est-à-dire la possibilité pour le moi humain de

prendre une attitude affirmative ou négative en face de toute

sollicitation à l'action, qu'elle vienne du dehors ou du dedans.

Ce n'est pas à dire que le moi puisse se prononcer avec une

égale facilité pour l'une ou pour l'autre de ces deux alternatives

(cette représentation de parfait équilibre n'est nulle"



L'ETHIQUE. 565

lement impliquée dans la notion de liberté de choix), mais
uniquement qu'il peut se prononcer clans un sens ou dans l'autre
avec plus ou moins de facilité ou de difficulté. Cette liberté
d'indifférence ou d'équilibre n'est qu'une pure fiction qui ne se

réalise jamais dans le monde concret de l'expérience. Elle ne
pourrait trouver sa place que dans le tout premier début du
développement moral. Ceci est même une pure hypothèse
parce qu'en ces matières, tout s'accomplit à travers des transitions

inappréciables. Le choix dont il est ici question n'implique
pas non plus une hésitation chez celui qui est appelé à l'accomplir.

Nous n'examinerons pas si l'acte de la détermination
intérieure possède le pouvoir de se réaliser clans le monde
extérieur. Nous n'en parlons que comme d'un acte intérieur.
Cette liberté de choix est la condition absolue de la liberté
réelle et vraie. Elle persiste même quand l'homme a atteint à

son développement normal. A la vérité, cet état de perfection
morale exclut de fait la possibilité de toute détermination anormale

ou simplement arbitraire. Mais c'est uniquement la
possibilité morale du mal qui se trouve exclue. Il demeure
psychologiquement aussi bien que physiquement possible. La

possibilité physique du mal est déjà moralement exclue par
suite de la détermination absolue pour la norme morale, par le

simple fait que la détermination libre est entièrement mise au
service du bien. Et qu'on ne dise pas que cette impossibilité
psychologique ou morale de faire le mal implique quelque chose
de défectueux dans la détermination propre. Chaque détermination

propre anormale n'implique-t-elle pas, en effet, une
défectuosité relative dans la détermination réelle, une contradiction

avec soi-même chez l'être moral?
La faculté de se déterminer soi-même bien comprise résiste

victorieusement à toutes les attaques du déterminisme. Ainsi,
quelles que soient les objections venant du point de vue
psychologique, c'est pour chaque homme un fait d'expérience
inébranlable qu'il aurait fort bien pu s'abstenir de tout acte

réellement moral qu'il a accompli clans le courant de sa vie.
C'est là un fait psychologique incontestable que, lorsque nous
agissons, nous ne pouvons nous empêcher de nous considérer



566 r. rothe.

comme nous déterminant nous-mêmes. Ce fait est inexplicable

au point de vue du déterminisme; et lorsqu'il s'avise de

nier l'imputation morale, il provoque les protestations irrésistibles

de notre conscience, qui nous déclare responsables. Dans

notre expérience, nous ne rencontrons jamais l'obligation de

vouloir. Aucun être raisonnable ne peut être contraint, mais

simplement engagé, déterminé à se contraindre lui-même.
Sans contredit à chaque instant, le moi reçoit, et de sa propre

nature et du monde extérieur, des sollicitations à l'action. Mais

ce ne sont là que de simples impulsions qui, pour si fortes
qu'elles soient, ne le contraignent jamais : il lui appartient de

décider si elles auront oui ou non leur effet. Il est simplement
mis en demeure de faire un choix entre plusieurs actions
possibles. Il est d'autant plus indispensable que le moi décide, qu'il
se trouve à chaque instant en face d'impulsions diverses qui se

contredisent et s'excluent. En leur présence, le moi n'est pas
une simple résultante des impulsions venant de la nature et du

monde extérieur, le point statique ; il possède la faculté de réagir.

Il calme ces impulsions, il interrompt leur action pour en

faire l'objet de son jugement et de sa décision : il les traite en

simples possibilités qu'il a le pouvoir de laisser telles ou de

transformer en réalités. Il peut augmenter, diminuer ou même

détruire la force psychologique de chacune d'elles, de façon à

céder à la plus faible, tout en résistant à la plus forte.
Rappelons-nous bien, en effet, que le moi est, non pas la somme, la

résultante des phénomènes psychologiques dont l'homme est le

théâtre, mais un être distinct et indépendant. Voilà aussi pourquoi

il peut agir comme cause sur les phénomènes psychologiques

et leur imprimer à son gré une direction toute
nouvelle.

Cette réaction n'est nullement, comme le prétend le

déterminisme, un effet sans cause. Sa cause doit être cherchée dans

le moi, qui, en face de toute impulsion, s'affirme et se maintient

comme une causalité existant pour soi, distincte et
spontanée.

Aussi la faculté de se déterminer soi-même, n'est-elle ni
inexplicable, ni mystérieuse. Elle ne porte ce caractère que pour



l'éthique. 567

ceux qui ne comprennent ni la notion du moi, ni celle de

personne en général. Pour le déterminisme le moi n'existe pas; il
ne se distingue pas de la nature de l'homme. Il identifie (et la

psychologie traditionnelle a favorisé cette confusion) l'homme
avec la somme, la résultante de toute son histoire passée. Le
fait de la repentance suffit à lui seul pour montrer tout ce qu'il
y a de faux dans cette identification. Le moi cherche en effet
dans le repentir à se délivrer, à se débarrasser de sa propre
action, et dans des circonstances qui sont un produit de toute
son histoire extérieure. Pour le déterminisme, la repentance
n'est qu'un pur fait naturel, et à ce titre elle serait sans portée
morale.

Le déterministe prétend que son point de vue est une
conséquence inévitable de la loi de causalité, en partant de la supposition

tacite qu'il ne peut y avoir d'autre causalité que la
causalité naturelle. C'est là le point de vue d'un philosophe
moderne, Schopenhauer. Il parle d'une loi particulière àia volonté

humaine, et qu'il appelle la loi de la motivation, la loi qui
motive, et dans laquelle il voit une modification particulière, une
forme de la loi de causalité, qui ici comme toujours agit avec

nécessité. D'après lui la lutte établie entre des motifs divers se

termine conformément aux lois de la mécanique.
Mais ce n'est pas ainsi que les choses se passent, précisément

parce qu'il se trouve en l'homme un moi qui a les motifs pour
objet. Il règne en maître sur toutes les impulsions psychiques

qui prétendent se faire valoir à titre de motifs. Le moi se forme,
se fait lui-même ses motifs ; il peut changer ensuite ceux qu'il
s'est formés, simplement en évoquant pour les faire entrer en

ligne d'autres motifs qui n'ont pas moins que les premiers leur
raison d'être dans sa nature corporelle et psychique. L'individu
se raidit donc contre l'action des impressions qui lui livrent
assaut. Il est vrai qu'il peut également négliger de le faire soit

par paresse, soit par impureté. Mais même dans ce cas, le moi

pourrait fort bien réagir de lui-même contre cette paresse ou

cette impureté du sujet.
L'erreur de Schopenhauer consiste à ne pas reconnaître que

l'homme peut changer son caractère moral ; que celui-ci peut



568 R. ROTHE.

être l'objet de son activité propre; que l'homme a un certain

pouvoir sur lui-même, qu'il peut se déterminer lui-même. Tout
cela vient de ce que ce philosophe ne sait pas distinguer chez

l'homme entre le moi (la personnalité) et la nature.
En face du déterminisme psychologique, les défenseurs de la

liberté n'ont le droit de maintenir qu'une seule thèse : tout
individu en présence de chaque acte moral particulier de sa vie,
a la possibilité de ne pas l'accomplir. — Qu'on n'objecte pas que
tout ce qui a sa raison suffisante est nécessaire en morale comme
en tout le reste. En effet la loi purement logique de la raison
suffisante doit si peu être confondue avec celle de causalité
coercitive (mit einem nothigenden Kausalzusammenhange) que la

première s'applique à tout ce qui est, même à l'accidentel, au

résultat du hasard.
Ce déterminisme no réussit à se donner l'air d'être irréfutable,

qu'en déplaçant la question. Ses champions raisonnent

toujours comme si les défenseurs de l'opinion contraire
réclamaient pour l'homme une faculté absolue et permanente de se

déterminer lui-même dans tous les cas. Tandis qu'il n'y a en

réalité que fort peu de gens qui soutiennent cette thèse. De fait

nous sommes tous empiriquement plus ou moins prédéterminés,

toutefois d'une manière seulement relative et non absolue.
Les conséquences des actions antérieures ne manquent jamais
de se faire seulir. Partant de l'indétermination morale tout
individu se détermine réellement lui-même au moyen de chaque

acte, de façon à se donner à la longue une certaine manière
d'être morale qui se manifeste clairement dans la puissance des

habitudes morales. Toutefois bien que cette détermination
acquise exerce une influence inévitable sur chaque acte
subséquent, elle ne fait qu'y concourir; elle n'est pas le seul et

unique facteur. Aussi son influence est relative et non pas absolue;

ce n'est pas elle qui décide; le dernier mot appartient toujours
au moi. Si celui-ci n'est pas absolument indépendant, il n'est pas

non plus absolument dépendant. C'est là ce que l'expérience
confirme tousles jours. liest vrai que la liberté de choix diminue

à proportion qu'on se détermine pour le mal, au point de

disparaître en entier quand le développement anormal a atteint



L'ETHIQUE. 569

son apogée. Mais la liberté de choix persiste aussi longtemps
qu'il reste encore le moindre degré à franchir. Le libre arbitre
tel que nous le comprenons est compatible avec l'incapacité de
faire le bien. Car jusqu'au dernier moment, chez cet individu
vendu au péché on constate, à tout instant, dans chaque cas

concret, la faculté de choisir entre le bien et le mal, et la lutte,
sans résultat, il est vrai, qui en est la conséquence.

Passons maintenant au déterminisme religieux. Il contesse,
lui aussi, à l'homme, la faculté de se déterminer lui-même,
mais pour d'autres raisons. Il tient pour inconciliable avec
l'absoluité de Dieu de reconnaître à l'homme la faculté de se

déterminer lui-même. — Ces' déclarer la notion de créature
personnelle impossible. Cette objection provient d'une manière
erronée de comprendre l'absoluité el spécialement la toute-
puissance de Dieu qui a déjà été signalée. Dieu possède sans

contredit un pouvoir physique absolu sur la créature personnelle,

mais justement, d'après sa notion même, la détermination

propre ne dépend pas d'une force physique, soit relative,
soit absolue. Il va de soi que Dieu ne déploie à l'égard de la

créature que le degré et le mode de puissance compatible
avec la notion de celle-ci, sans lui enlever la faculté de se

déterminer elle-même. C'est là une chose qui devrait s'entendre
de soi, car cn tout ceci Dieu se borne à agir raisonnablement.

Cette manière d'agir implique si peu une limitation de

l'absoluité de Dieu que ce serait plutôt la conduite opposée qui
le ferait. Il est de l'essence de son absoluité de demeurer
vraiment maître de son absolue causalité, et de ne pas agir partout

et toujours d'une manière absolue. S'il faut à tout prix se

servir de ce mot peu heureux de limitation, il se comprend
sans peine si nous nous rappelons qu'en créant, Dieu a renoncé

une fois pour toutes à déployer son activité absolue. On ne
saurait porter un jugement différent du point de vue de la
conscience chrétienne. Comme Julius Müller l'a maintes fois fait

remarquer, pour que Dieu ne soit pas l'auteur du mal et pour
expliquer chez nous le sentiment de la culpabilité il faut bien

que la volonté humaine possède une indépendance, réelle même
à l'égard de Dieu. Ajoutons encore le mot aussi beau que vrai



570 R. ROTHE.

du même théologien: La puissance de Dieu s'accommode de

toute limite que la volonté sainte de son amour impose à son

activité.
Par suite delà faculté de se déterminer lui-môme que l'homme

possède essentiellement, tous ses actes portent le caractère de

déterminations propres : il se trouve inévitablement dans

l'obligation de se décider. Il ne saurait être passif, il faut qu'il
devienne actif; il est mis en demeure de déployer la faculté de

se déterminer lui-même et de la faire porter, en tout premier
lieu sur sa vie. Appelé à se prendre comme objet de sa propre
détermination, pour but à lui-même, il faut qu'il fasse de lui
quelque chose qui réponde expressément à son but. Telle est

la mission morale de l'homme. C'est ainsi que nous arrivons à

une notion essentiellement nouvelle de l'existence de la créature;

à la notion d'une existence qui resuite de la détermination

propre de la créature personnelle, et qui est produite par
elle, en un mot à la notion de moralité.

Cette définition implique que chacun est responsable de son

état moral, qu'il en aie mérite ou le démérite. Or, le trait propre

et caractéristique, le trait éminemment sérieux, c'est que
chez l'homme la vie animale prend inévitablement un caractère

moral; il ne peut faire autrement que vivre moralement

(ou immoralement) sa vie animale.
Voilà donc un fait tout nouveau dans l'évolution créatrice.

Du sein même de la créature surgit une mission qu'elle est

appelée à remplir. Dieu prend la créature personnelle pour
collaborateur, pour cause efficiente et lui confie l'achèvement de

l'œuvre. A partir de ce moment décisif le procès créateur se

poursuivra essentiellement au moyen de la détermination propre

delà créature personnelle, de l'homme. La création se

poursuit moralement ou au moyen du procès moral.
La notion que nous venons de donner de la moralité, remplit

une condition aLsolue, sans laquelle il ne saurait y avoir
de science ; elle est générique, c'est-à-dire assez large pour
comprendre le bien moral et le mal moral. Si la science
morale est restée tellement en arrière des autres disciplines
philosophiques ou théologiques, cela tient à ce qu'on lui a assigné



L'ETHIQUE. 571

pour objet la volonté et l'action, comme opposées à la pensée
et à la connaissance, à la raison. Avec un pareil point de

départ tout apparaît sous un faux jour. La raison est en effet

quelque chose de moral autant que la volonté ; la pensée et la
connaissance sont une action (comme nous le verrons plus
tard), un acte relevant de la norme et de l'appréciation
morale. La pensée dépend de la détermination propre de la
personne tout autant que la volonté, et c'est la détermination propre

qui constitue la moralité et non la volonté.
L'opposition entre la sphère intellectuelle et la sphère

morale, repose sur des notions confuses, quoique l'antithèse entre
le domaine intellectuel et celui de la volonté, celui de la théorie

et celui de la pratique soit parfaitement fondée. Mais
justement la morale n'est pas la science s'occupant de la volonté
à l'exclusion de l'intelligence, de la pratique, à l'exclusion de

la théorie. La morale est la science de la détermination propre et

de tout ce qui est fondé sur elle. Or, les fonctions intellectuelles
et théoriques relèvent de la détermination propre tout autant
que les fonctions volontaires et pratiques.

Cette confusion vient d'une erreur déjà signalée ; on n'a pas
distingué la faculté de se déterminer soi-même de la volonté.
L'objet de la morale ne saurait, il est vrai, être autre que ce qui
est moral, mais on s'est égaré en confondant naïvement l'élément

moral, ce qui est moral, avec ce qui est moralement bon.
La science morale ne saurait avoir un objet aussi restreint. Elle
comprend le mal comme le bien moral, le vice non moins que
la vertu. Il importe avant tout de partir de la notion de genre,
sans cela tout effort pour arriver à une détermination claire et
précise serait inutile. Comment saurait-on ce qu'il faut entendre

par la couleur verte, si on ignorait ce qu'est la couleur en
général? Le moyen de savoir ce qu'est une ligne droite et
une ligne courbe aussi longtemps qu'on ne sait pas ce qu'est
une ligne en général '

On remarquera que nous avons obtenu la notion de moralité
1 Pour comprendre avec une parfaite clarté la notion de la moralité, nous

distinguerons plus tard la morale de l'éthique (die Begriffe des Moralischen und
des Sittlichen



572 R. ROTHE.

indépendamment de l'idée de Dieu; no is l'avons déduite simplement

des rapports de l'homme avec lui-même, abstraction faite
des relations religieuses de la créature. A moins, en effet, qu'on
ne veuille confondre entièrement l'élément religieux et
l'élément moral, il faut que la pensée de celui-ci découle
immédiatement d'un autre rapport que celui de l'homme avec Dieu.
Nous sommes donc obligés de reconnaître à la morale une
indépendance relative dans ses rapports avec la religion II va
bien sans dire que cotte indépendance est toute relative. D'une

part, en effet, la notion de moralité implique nécessairement
celle de religion. C'esl à tel point qu'on ne peut se représenter
une moralité pleinement au clair sur elle-même, qui ne serait pas
en même temps de la piété consciente, positive ou négative;
toutes choses égales, la moralité en elle-même sera d'autant
plus complète et achevée qu'elle aura un concours plus décidé
de la piété. D'autre part, la morale, comme le monde et tout
ce qu'il renferme, ne saurait être comprise sans l'idée de

Dieu : elle doit même paraître absurde à l'esprit réfléchi et

logique.
Tout cela dit, nous ne nous mettrions pas moins en flagrante

contradiction avec nos expériences journalières, si nous
prétendions nous en prévaloir pour soutenir que la moralité, du

moins la bonne, n'est subjectivement possible que sur la base de

la piété. A la honte de bien des personnes religieuses, pourparler

avec Hagenbach, il est une moralité de bon aloi, supérieure
àia légalité, un respect et une domination de soi-même, qu'on
doit estimer, admirer môme, bien qu'elle soit entièrement privée

de la consécration religieuse. Nous n'avons pas besoin, pour
trouver des preuves, de ce fait, de remonter jusqu'au stoïcisme
des anciens, il suffit de renvoyer à l'impératif catégorique de

Kant et à la morale beaucoup plus répandue encore des hommes

cultivés de notre temps.
La théologie traditionnelle part au contraire de l'hypothèse

à ses yeux pleinement évidente, que l'homme même avant la

chute, en dépit de la sapienlia maxima qui lui était innée, ne

pouvait pas savoir par lui-même ce que Dieu réclamait de lui,
et qu'il lui fallait une révélation pour lui faire connaître cette



l'éthique. 573

règle. Ce point de vue a encore été défendu de nos jours par
Auberlen.

Le sentiment de l'indépendance de la morale est une des

conquêtes les moins contestables de la civilisation actuelle. Un
des grands mérites de la philosophie de Kant, c'est d'avoir fait
admettre que la loi morale conserve toute sa valeur
indépendamment de l'idée de Dieu. Un homme peut régler toute sa vie
conformément à l'idée morale, à l'idée du bien moral, de la
dignité humaine et de l'humanité, sans être en rien déterminé

par l'idée de Dieu, du moins par l'idée juste. Il possède directement

l'idée morale et la vraie, celle de l'honnête et de la
dignité humaine, il ne la dérive pas de celle de Dieu.

Ajoutons que ce sentiment de la conscience contemporaine
n'est que relativement vrai ; on ne peut concéder qu'une
indépendance relative de la morale, aussi longtemps qu'il s'agit
exclusivement de l'individu et même alors d'une manière
hypothétique. En effet, on a beau accorder sans 'marchander que
l'idée vraie du bien moral découle, sans le concours de la
notion de Dieu, de l'idée juste de l'homme; il se pose toujours
une grosse question : Comment peut-on arriver à cette notion
juste de l'homme, qu'on suppose toujours comme donnée au
point de départ Peut-elle être obtenue indépendamment de

lajuste notion de Dieu, en dehors même de toute idée de Dieu?
Aussi longtemps que cette question se pose ainsi d'une manière
générale et indéterminée, on ne doit pas hésiter un instant à

répondre négativement. L'expérience et la nature des choses

déposent dans le même sens. Mais dès qu'on détermine plus
exactement le problème en disant : l'individu, sans posséder
d'ailleurs pour lui-même la vraie idée de Dieu, peut-il avoir la
vraie notion de l'homme, et se conduire en conséquence? Il
faut répondre affirmativement, avec cette seule réserve, si

dans le milieu auquel il appartient, la vraie notion de Dieu
est connue, si elle domine. Le témoignage du monde païen
tout entier est là pour prouver que dans ce cas seulement il
peut être question d'une morale indépendante.

Le pouvoir de se déterminer soi-même que possède la créature

personnelle implique la possibilité de se déterminer d'une

C R. 1870. 37



574 R. ROTHE.

manière anormale, contraire à sa notion, comme créature, et

àia notion de détermination propre: celle-ci, à son tour, peut
être plus ou moins étendue et intense, suivant son plus ou
moins d'énergie. Dans le sein donc de la notion générique de

moralité (non moins que dans les fonctions morales et dans

leurs produits), il y a des différences de quantité et de qualité.
La différence quantitative est celle entre la moralité proprement

dite et effective, et la simple non-moralité; la différence

qualitative est celle entre la moralité normale (le bien moral),
et la moralité anormale (le mal moral, anti-moral).

Toutefois, ces deux groupes de différences ne s'excluent
nullement. Bien au contraire, le développement anormal (différence

qualitative) entraîne nécessairement, comme nous le

verrons plus tard, une anomalie quantitative. Le cas contraire
peut se présenter également, de sorte que les différences de

degré et de qualité peuvent se trouver chez le même individu,
toutefois avec prépondérance de l'une ou de l'autre. La moralité

proprement dite, et le bien moral coïncident-ils ot

atteignent-ils chacun leur maximum? Nous avons le plus haut

degré de la perfection morale. La moralité proprement dite, et

le mal moral se rencontrent-ils chacun au plus haut degré?
Nous avons le maximum de l'anomalie morale (moralischen
AbnormitEet). Entre ces deux extrêmes, nous rencontrons
divers degrés intermédiaires. Du côté de la perfection, et venant
immédiatement après elle, le maximum du bien moral avec le

minimum de non-moralité, et ensuite le minimum de mal moral

avec le maximum de non-moralité ; du côté de l'anomalie,
et venant immédiatement après, le maximum de mal moral

avec le minimum de non-moralité, et ensuite le minimum de

bien moral avec le maximum de non-moralité.
D'après tout ce qui précède, nous ne serons pas étonnés

qu'arrivés à ce degré de l'échelle de la création, où l'homme
fait son apparition, celui-ci s'impose de nouveau une tâche en

vue de la création. Au point où nous en sommes, la création
n'est pas encore achevée. Le type parfait de la créature
terrestre (l'homme), déjà réalisé dans le monde matériel, doit aussi

se réaliser dans la sphère de l'esprit. C'est là une étape essen-



l'éthique. 575

bellement nouvelle du procòs créateur, de l'évolution créatrice,
qui se transforme en évolution morale. Nous en avons fini ici
avec la création de la nature, nous abordons la création
morale, le domaine de l'histoire. La liberté est le principe d'une
nouvelle création dans la création '.

' C'est ici que se termine la physique spéculative, première partie de la

cosmologie, qui n'est elle-même que la seconde partie de la théologie spéculative,
dont la théologie proprement dite est la première. L'éthique n'est à son tour

que la seconde partie de la cosmologie spéculative. Cela soit dit pour rappeler
la grande conception générale de Rothe. Jusqu'à présent, nous ne nous sommes

occupés que de l'introduction à l'éthique, que nous exposerons plus tard d'une

manière indépendante.

J.-F. ASTIÉ.


	L'éthique de Rothe [suite]

