Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: L'éthique de Rothe [suite]

Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379107

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ETHIQUE DE ROTHE

1I. LA THEOLOGIE SPECULATIVE (suiTE)

2. Cosmologie speculative.

A. IDEE DE LA CREATION ET NOTIONS QUI 'Y RAPPORTENT
1. MOBILE DE L’ACTIVITE CREATRICE.

Apres avoir construit Dieu, nous allons construire le monde.

Il est de toute impossibilité d’affirmer une chose, sans nier
par cela méme son contraire. L’affirmation et la négation sont
des corrélalifs inséparables. Toute affirmation n’est ce qu’elle
est, que par la pensée de son contraire et par la négation de ce
contraire. Que signifie cette formule A=A ? Tout simplement
que je ne puis me représenter A comme étant un non — A,
Que veut dire cette affirmation : je suis moi? Simplement je
ne puis me penser moi comme étant un non-moi, je suis moi
peut se traduire dans cette formule : je ne suis pas mon non-moi.
Voild pourquoi le principe de contradiction (Principium con-
tradictionis) et le principe d’identité (Principium identitatis)
sont inséparables I’an de Pautre: ils se trouvent ensemble a Ja
téte de la logique.

Cette nécessité logique, que nous venons de formuler d’une

' Theologische Ethik, von Dr Richard Rothe. Zweite, véllig neu ausgear-
beitete Auflage. Wittenberg, Zimmermann’sche Buchhandlung, 1867.
Voyez, pour le premier article, la livraison de juin 1869, pag. 161.
C. R. 1870. 23



510 R. ROTHE.

maniere abstraite, s’applique également a Dieu, en tant que
personne. Dieu, en se pensant et en se posant comme person-
nalité absolue, réalise I'idée de son étre. Mais en la réalisant,
il est logiquement tenu de réaliser aussi nécessairement 'idée
de ce qui n’est pas lui, I'idée d'un non-moi, l'idée d'un étre qui
n’est pas tout ce que Dieu est. (’est ainsi que 'axiome logique
en vertu duquel une 1dée n’est compléete qu’a condition d’étre
exprimée sous forme négative et sous forme affirmative, trouve
aussi en Dieu son application.

Voicl cependant une réserve importante. Dieu, nous venons
de le voir, en pensant son mol ne peut s’empécher de penser
son non-moi,; mais cela ne veut pas dire qu’il soit obligé de
poser, de réaliser ce non-mol, car la pensée, comme nous !'a-
vons vu ailleurs, ne fait pas la loi a la volonté : Dieu est libre
de réaliser ou de ne pas réaliser I'idée de son non-moi.

Quel parti prendra-t-il? Il a le pouvoir physique nécessaire
pour la réaliser ou pour s’abstenir de le faire; mais il doit
prendre une décision qui ne soit pas arbilraire. En effet, il n’y a
pas de hazard, d’arbitraire en Dieu. Quel que soit le parti qu’il
prenne, il faut qu’il soit dirigé par des raisons, par une loi
morale. Celle-ci rend du méme coup une des alternatives
irréalisable et l'autre nécessaire. Bien que Dieu puisse physi-
quement réaliser ou ne pas reéaliser I'idée de son non-moi, il
est moralement lenu de prendre un parti plutot quun autre.
Cette loi morale, qui l'oblige & se déterminer dans un sens
plutot que dans lautre, ne luil est pas étrangére, imposée du
dehors : elle n’est autre que lui-méme, sa propre perfection.
En d’autres termes, c’est la perfection méme de Dieu qui déci-
dera s’il doit réaliser ou ne pas réaliser son non-moi. Il prendra
le parti qui sera le mieux d’accord avec sa perfection.

Dans quel sens se prononcera la perfection divine? deman-
dera-t-elle la réalisation ou la non-réalisation du non-moi de
Dieu?

Supposons que Dieu réalisit I'idée de son non-moi. Que
ferait-il? Quel serait le résultat de son ceuvre? Avant de ré-
pondre, il convient de faire plus ainple connaissance avec cette
idée du non-moi divin, de nous demander quel est son con-



L ETHIQUE. oi1

tenn. Ce non-moi est le contraire de Dieu, non pas au sens
positif, de telle facon qu'il possédat des qualités positives oppo-
sées & celles de Dieu, mais simplement son contraire négatif ou
privatif. Le non-moi divin n'est que [absence, la négation
corrélatire de chaque détermination ou perfection divine. Ainsi
Dieu étant U'étre absolu, son non-moi, en qualité de négatibn
de ce qu’est Dieu, sera le non-étre absolu, le pur néant.

Admettons que Dieu ait réalisé ce non-moi, tel que nous
venons de le définir. Qu’en résultera-t-il 7 Dieu se trouvera en
face d’un étre gui, bien qu’existant, sera la négation de toute
détermination, de toute perfection positive ; il se trouvera en
présence du néanl réalisé.

Il n’est évidemment pas possible de s’arréter 1a. En effet un
rapport, conforme & lanotion de Dieu et de son non-moi, ne peut
manquer de s’établir. Le non-moi doit devenir objet de lactivité
divine, et comme Dieu est personnel, cette activité doit étre
rationnelle et libre, en d’autres termes, une activité qui pense
et qui pose. D’autre part, comme I'objet de cette activité (le
non-moi de Dieu), est la négation absolue, Pactivité divine devra
consister a nier cefle négation. Or, comment Dieu pourra-t-il,
par son activité, nier ce qui n’est pas lui, son non-moi? Sim-
plement, en posant dans ce dernier ce qu’il (Diew) est lui-méme.
L’activité de Dieu sur son mon-moi consislera & supprimer, i
détruire toute la négation qui counstitue ce non-moi, en lui
substituant les perfections qui constituent Dieu lui-méme. En
un mot, activité de Dieu sur son non-moi consistera a remplir
le vide du second de toute la plénitude du premier.

Quel sera le résultat de cette transformation ? Toute différence
entre Dieu et son non-moi aura-t-elle donc disparu? Nulle-
ment! Le non-moi de Dieu demeurera toujours distinet de lu,
il ne cessera pas d’étre autre que lui, sa négation. Seulement
sans pour cela se confondre avec Dieu, il cessera de lui étre
Opposé ; il se trouvera en harmonie avee lui: Il sera ce que Dieu
est, qutant que peut Uélre quelque chose qui cependant W est pas Dieu.

" C’est la différence entre contradictoire (contraire exclusivement négatif) et

contraire (contraive positif, possédant des qualités positives opposées a celles de
son corrélatif).



512 R. KOTHE.

Il y aura homogénéité entre Dieu et son ci-devant contraire. kn
d’autres termes, le non-moi divin sera, en tant qu’existence
relative et dérivée, exactement ce qu’est Dieu comme existence
absolue.

Par suite de cette harmonie et de cette homogénéité l'attitude
de Dieu en face de son non-moi, doit nécessairement changer.
Le rapport deviendra éminemment posilif et affirmatif : Dieu se
sentira en harmonie de pensée et de volonté avec son non-
moi: il régnera entre eux une union parfaite qui n’exclura
pas la distinction et la différence, condition indispensable de sa
propre existence. Dieu se retrouvera pleinement lui-méme en
son non-moi: il habitera et vivra en lui comme dans un autre
lui-méme, il aura en luiun fw qui possedera les mémes droits
que le moz divin : ils seront parfaitement un, sans étre identiques.

Voila ce qui arriverait si Dieu prenait le partide réaliser I'idée
de son non-mot.

Voici maintenant ce qui se passerait si Dieu se décidait a ne
pas la réaliser. Il renoncerait par cela méme & réaliser une
possibilité qui corresponde pleinement & sa notion. Or, renon-
cer a réaliser une possibilité rationnelle, c’est de I'imperfection.
De plus, la pensée qu’il s’agit ici de réaliser est en méme temps
le but le plus ¢levé que lintelligence et la volonté divine puis-
sent se proposer. Mais la perfection absolue d’une personne con-
siste dans la faculté de penser le but le plus élevé et de réaliser
cette pensée. Qu’arriverait-il si Dieu renoncait & réaliser son
non-moi? Il se bornerail & se penser et & se poser lui-méme, Il
se renfermeraif dans un égoisme paresseux ou jaloux. Or, se
renfermer en soi, ne pas se communiquer aux autres est, dans
tous les cas, une imperfection. Ce n’est pas encore tout. La no-
tion de la perfection implicque que celui qui la posséde puisse
entrer en rapport avec d’autres, avec tout étre imaginable, sans
qu’il soit pour cela restreint et limité dans son propre étre.

Le cas contraire implique del'imperfection chez celui qui doit
s’abslenir de tels rapports. La nolion de perfection implique
eégalement que celuil qul la posséde enlre avec les autres dans
tous les rapports, dans lesquels il peut entrer. En renoncant
réaliser I'idée de son non-moi, Dieu venoncerait donc a effec-



L’ETHIQUE. 513

tuer une réalité qui se trouve en lui physiquement et morale-
ment possible ; il resterait au-dessous de sa notion d’étre absolu,
qui implique une activité absolue comme corrélatif d’une cau-
salité absolue.

On le voit donc, les raisons abondent en faveur de la pre-
miére alternative: la perfection de Dieu demande impérieuse-
ment qu’il pose, quil réalise I'ildée de son non-moi. Dieu est
obligé de le faire. Entendons-nous bien cependant. Toute 1dée
de nécessité physique doit étre soigneusement écartée. Dieu
n’obéit qu’a une nécessité morale, résidant en lui, nécessité
inviolable, tout aussi impérieuse que celle des mathématiques
et de la logique en général. 1l va sans dire, (ue cette nécessiteé
n’implique aucune vinlence, puisque c’est Dieu qui se 'impose
a lui-méme, en vertu de sa liberté absolue. Bien loin d’exclure
la liberté, la nécessité Uaffirme d’'une maniere absolue. Qu’est-
ce qui fait de la liberté une vérité ? Justement la circonstance
que la détermination de I’étre libre n’est jamais prise arbitraire-
ment, que tout mobile accidentel se trouve exclu. L’activité de
Dieu dont il est ici question est un acte de liberté, précisément
parce qu’elle est un acte nécessaire. De méme que Dieu est lui-
meéme (c’est-a-dire, Dieu, personne spirituelle, absolue, ) en
vertu de sa causalité absolue, il devient & son tour, — en tant
que personne, en vertu dune nécessité intérieure et par suite
d’une libre détermination — la cause d’un autre étre qui, tout
en étant hors de lui, lui demeure uni d’une maniere indis-
soluble.

Désirez-vous voir la méme idée rendue sous des expressions
plus concrétes? Nous dirons alors que cette activité divine, qui
vient d’étre décrite, n’est autre que Pactivité créairice ; le non-
moi qu’il pose en face de lui, c’estla création. Cette création
sortie de son premier état d’indétermination et devenue objet
de Pactivité divine, qui sel’est assimilée en une certaine mesure
et I'a mise partiellement en harmonie avec elle, la création
considérée comme ordonnée , d’aprés un certain plan, nous
donne le monde, c’est-a-dire la totalité des choses créées, or-
ganisées en vue de certaines fins.

L’analyse qui précéde vient de nous faire connaitre en Dieu



514 R. ROTHE.

une détermination nouvelle qui demande aussi a étre rendue
par une expression concrete ; cette disposition de sa person-
nalité qui le décide 3 se donner, a se communiquer a autrui,
c’est Vamour. Elle implique personnalité, et chez celui qui aime
et chez celui qui est aimé ; cet amour, fruit d’'une détermina -
tion absolue, doit étre absolu lui-méme. C’est en Dieu seule-
ment, qu’il nous apparait dans toute sa vérité, et dans sa pre-
cision. Il est chez lui exclusivement communicatif: 1l se borne
a donner sans jamais recevoir. Elevé au-dessus de tout hesoin,
se suffisant entierement & lui-méme, parfaitement heureux dans
sa gloire, Dieu, quand il aime, ne saurait avoir en vue son in-
térét propre. Il ne songe qu'a se communiquer aux autres, a
ne pas garder pour lui seul sa {élicité et ses richesses, mais i
les communiquer, afin de vivre non pas pour lui-méme, mais
pour un autre. Cet amour éminemment désintéressé et libre
est par cela méme absolument pur et parfait.

Ici se pose une question. Placerons-nous cet amour parmi les
attributs de Dieu? En tout cas ce ne saurait étre un attribut
immanent, car il est manifeste qu’il v a dans l'amour quelque
chose de relatif, puisqu’il a autrui pour objet. D’autre part, il
ne saurait étre rangé parmi les attributs relatifs, car ceux-ci
impliquent 'existence préalable d’un objet avec lequel il v a re-
lation, rapport. Or, amour se trouve en Dieu, avant qu’il existe
pour Dieu autre chose avec quoi il puisse étre en rapport. Que
tait donc 'amour divin? 1l demande et améne un pareil rapport.
L’amour est en Dieu plus qu'un attribut, c¢’est une perfection
immeédiate de sa personnalité, un lien entre les attributs imma-
nents et les attributs relatifs. I’amour domine et insmre toute
Pactivité extérieure de Dieu.

Nous comprenons maintenant pourquol Dieu est a la fois
libre et moralement contraint en créant. Du moment ou il crée
par amour, il est obligé de créer. Rien, en effet, ne nous montre
mieux que 'amour, Yunion indissoluble de la nécessité et de la
liberté. Rien a la fois de plus nécessaire et de plus libre que l'a-
mour. Celui qui se demande g’il doit aimer, ignore ce qu’est
Pamour : 'homme qui connait 'amour n’a pas le choix de s’V
livrer ou de s’en défendre ; il est obligé d’aimer, force lui est



L’ETHIQUE. 515

de laisser son amour déployer son activité. Dieu donc n’a pu
lemir conserl avec lui-méme, pour se demander sl créerait et
quel monde il réaliserait parmi tous les mondes possibles. De
telles suppositions impliquent quelque lacune dans Vintelligence
ou dans la volonté de Dieu. Cette conception d'une délibération
en Dieu, imaginée dans le but excellent d’échapper au pan-
théisme, risque, au contraire, de le favoriser. On s’imagine vo-
lontiers (u’il est essentiel & la notion du théisme de considérer
la création comme un fait accidentel, comme un acte arbitraire
en Dieu. Rien n’a plus contribué que ce préjugé & donner au
panthéisme un air de raison et de vérité. Admettre en Dieu
quelque chose d’accidentel et d’arbitraire, n’est-ce pas le sou-
mettre & un aveugle fatum, bien que d’une fagon contraire a
celle du panthéisme qui ne voit partout que nécessité naturelle?

Du reste, en admettant une création moralement nécessaire
nous ne tombons nullement dans le panthéisme. Pour le pan-
théiste, la création du monde n’est que V'épanonissement de
Dieu lui-méme encore en train de se faire, de se développer.
Pour nous, ce n’est quapreés s’étre déja fait lui-méme et étre
arrivé a la personnalilé que le Dieu parfait qui se suffit entiere-
ment & lui-méme, crée le monde par amour. Dieu n’a donc pas
besoin du monde pour arriver & la conscience de lui-méme;
c’est au moyen de sa propre nature ¢u’il arrive a la personnalité.
A la vérité Dieu n’est jamais sans le monde, mais & aucun
egard, Dieu n’existe au moyen du monde, et le monde n’est, sous
aucun rapport, en dehors de Dieu. Dieu se suffit 4 tous égards
a lui-méme; c’est 12 un élément de son absoluité que nous ne
sacrifions nullement. Sans contredit la notion de Dieu postule
le monde, mais ¢’est un monde qu’il crée par sa propre déler-
mination : il est lui-méme une causalité absolument suffisante
pour le produire.

2. MODE DE L’ACTIVITE CREATRICE.

Nous venons de voir par quel mobile Dieu crée : il reste a
examiner comment il le fait.
Quand il crée, sa personnalité agit par le moyen de son or-



516 R. ROTHE.

gane, la nature divine : I'intelligence de Dieu pense le monde ;
sa, volonté le pose, réalise cette pensée.

Mais comment a lieu le déploiement de cette activité créa-
trice? Il va sans dire qu’'une causalité absolue se déployant ac-
tivement dans sa fotalité doit produire des effets absolus. Si donc
Dieu, quand il s’agit de créer le monde, le pensait et le posait
avec la méme inlensilé avec laquelle il s’est pensé et posé lui-méme,
il produirait un monde absolu, c¢’est-a-dire un second absolu,
un second Dieu. Non-seulement cette hypothése est absurde,
mais Dieu en la réalisant manquerait son but. Qu’a-t-il en effet
en vue lorsqu’il crée? Il veut se retrouver, se voir lui-méme
dans un autre qui doit par conséquent étre distinct et différent
de lui. Or, pour que le non-moi de Dieu demeure différent de
lui, il faut qu’il posséde non pas 'existence absolue mais I’exis-
tence relative ; qu’il soit un résultat du devenir. Dieu donc, quand
il crée, ne saurait agir d’une maniére absolue; il faut qu’il pro-
portionne son activité au but qu’il veut atteindre. En d’autres
termes, voulant produire quelque chose de relatif, il est tenu
de ne déployer qu'une puissance et une activité relatives. Qu’est-
ce a dire? Quoique relative, 'activité créatrice de Dieu est tou-
jours celle d’une causalité absolue ; elle ne peul donc étre exclu-
swement relative; elle doit étre relativement absolue: la relati-
viteé et Uabsoluité se combinent dans Paction créalrice sans sex-
clure.

Comme Dieu est libre, ainsi que nous l'avors déja vu, il de-
meure mailre de son activité; bien qu’absolu, il n’est pas obligé
d’agir toujours d’'une maniére absolue; il peut donc brider et
conlenir sa puissance quand il s’agit de créer le monde.

Au lieu de se déployer en sa totalité, la force créatrice en se
contenant se morcelle et se divise : Dieu ne crée pas le monde
en une seule fois : il ne le produit pas parfait du premier coup,
d’une maniére smmédiate : il crée un monde tnférieur afin qu’il
puisse devenir peu a peu ce qu’il doit étre. La création est donc
aussi successive et progressive.

Ordinairement, les théologiens eux-mémes ne sont pas au
clair sur le point de savoir si la création est un acte absolu ou
relatif. Le sentiment religieux porte & croire qu’il faut admettre



L'ETHIQUE. 517
un acte absolu : on aime a se représenter le monde sortant
tout a coup du néant, en une seule fois, obéissant a la parole
toute-puissante du Créateur et faisant son apparition parfait,
complet, parachevé.

Toutefois la Bible parle d’une cosmogonie successive ; les
sciences naturelles enseignent la méme chose au sujet du
monde en général et de notre terre en particulier. Il faut pour-
tant se décider. Or on ne réussira a s’orienter dans le monde
empirique qu’en reconnaissant que l'acte créateur n’a pas été
exclusivement absolu. C’est aussi I'unique moyen d’arriver a
Justifier Dieu. Soutenir que le monde terrestre dans son état
actuel est bien 'ouvrage définitif que Dieu avait en vue de pro-
duire quand il a créé, c’est renoncer 4 toute théodicée. Si Dieu
ne pouvail et ne voulail faire rien de mieux que ce que nous
voyons, il n’aurait certes pas commenceé a créer.

Pour régler les rapports qui doivent régner entre le Gréateur
et ce monde incomplet, il convient de se rappeler les deux
modes , les deux phases en Dieu. En créant son non-moi, Dieu
le créa & son image , le pénétra, se l'assimila, travailla & se le
rendre semblable. Mais c’est seulement Dieu en tant qu’ac-
tuel, Dieu en tant qu’Esprit personnel , Dieu dans son second
mode d’existence qui peut faire tout cela. Car Dieu, dans son
premier mode d’existence en tant qu’absolu pur est compléte-
ment indéterminé : par conséquent hors d’état de créer un
monde a son image.

De 14 un double rapport entre Dieu et le monde. En tant
qu’absolu pur, dans son premier mode , Dieu est absolument
en dehors du monde ; en tant que personne spirituelle il pénétre
toyjours plus dans le monde & mesure que celui-ci se perfec-
tionne, s’achéve, sans cependant se perdre en lui et se confondre
avec lui. En effet, pour que Dieu et le monde puissent étre un,
11 faut qu’ils demeurent différents. C’est ainsi que se concilient
la transcendance et 'immanence que tout le monde sent au-
Jourd’hui le besoin de maintenir. Diew demeure loujours en de-
hors du monde, tout en lui devenant chaque jour plus immanent.



918 K. ROTHE.

3. CARACTERE COMPLEXE DU MONDE.

Faisons maintenant plus ample connaissance avec le monde,
en analysant les éléments qui le constituent.

Le monde, en qualité de nor-mot de Dieu, est d’'une part,
autre que Pabsolu, c’est-a-dire relatif (non-étre & quelques
égards, meélangé de non-étre), et par conséquent fine, limité, si
nous le considérons en rapport avec un autre étre. Ce sont-la
des caracteres essentiels et fondamentaux du monde, 1l ne sau-
rait donc les perdre, quels que soient les changements qu’il soit
appelé a subir.

Iautre part, tout fini qu’il est, ce monde doit étre concu
comme semblable & Dieu qui est 'absolu. Par conséquent il de-
vra posséder une qualité qui chez lui, étre relatif, corresponde
a I'absoluité de Dieu et en soit 'analogue : 1l sera tllimté, ce qui
lui conférera une absoluité relative. L'illimitalion , Uinfinité sont
donc un second caractére indispensable du monde.

Mais comment peut-il étre a la fois fini et infini, limité et illi-
mité ? (’est bien simple ; il suffit qu’il ait des limites, non pas
en dehors de lui, mais en lui, c’est-a-dire qu’il soit morcelé lua-
méne en une pluralité d’étres finis et particuliers. Toute créa-
ture du monde est un étre particulier (a4 cet égard il est fini ou
limité), mais le monde , pris dans son ensemble , dans sa tota-
lité, est une pluralité infinie d’étres particuliers (sous ce rapport
il est illimité et infini). En tant que composé d’étres finis et
particuliers, le monde est aulre que Dieu, il differe de lui : en
tant que somme illimitée , infinie d’étres particuliers et finis, le
monde est semblable & Dieu; il peut contenir la plénitude de
Pétre divin actuel ou spirituel. Devenu parfait, paracheve,
ayant parfaitement réalisé son idée, le monde serait, sous la
forme de la pluralité, ce qu’est Dieu sous la forme de 'unité.

Caractérisons ces existences finies et particuliéres dont la
somme constitue le monde. Que fait Dieu en posant le monde?
[l veut créer un monde cui lui soit semblable, c’est-a-dire, qui
soit esprit. Aussi tout ce qui dans le monde n’est pas esprit ne
saurait étre réel, c’est-a-dire définilif, c’est une forme transitoire



L’ETHIQUE. 519

de lexistence, comme un échafaudage appelé a disparaitre
apres avolr rendu les services auxquels il était destiné.

(Pest uniquement dans les esprits que Dieu peut habiter,
c’est-a-dire étre actif. Les esprits possedent en effet la fa-
culté de se pénétrer mutuellement ; ils peuvent étre et habiter
réellement 'un dans Pautre, sans se confondre, se mélanger
tout en demeurant distincts.

Il est temps que cette idée de la pénétrabilité des esprits fa-
miliére & tout le monde dans le domaine du sentiment, soit éga-
lement reconnue dans celui de la science. Au fait qu’est-ce que
Pesprit? La pénétration réciproque, 'union intime, la synthese
de I'idéel et du reéel, de la pensée et de l'existence objective.
L’esprit est donc éminemment pénétrable, personnel.

Voict une autre considération qui fera wieux comprendre
cette pénétrabilité des esprits. Dieu, en tant gu’esprit, esprit
personnel, est I'intime union d’une personnaliteé spirituelle et
d’une nature spirituelle, c’est-a-dire personne spirituelle. En
posant le monde comme esprit, il le pose comme esprit person-
nel, comme personne spirituelle. Dans le monde définitif, il
n'y a pas de nature qui ne soit partie iniégrante d’une personne.
La personnalité est la forme essentielle de esprit. Dieu en po-
sant le monde, en réalisant son idée, le crée comme une plu-
ralité infinie de personnes spirituelles.

Nous comprenons maintenant que Dieu puisse habiter dans
le monde et comment la chose peut avoir lieu. La notion méme
d’esprit implique que les personnes peuvent se pénétrer, habi-
ter les unes dans les autres sans se confondre.

Voici comment la chose a lieu.

Tout étre personnel, en (ualité d’esprit, posséde deux faces:
il est quelque chose d’objectif, de réel, par conséquent il offre
aux autres esprits matiére & exercer leur activité. Mais, et c’est
la seconde face, cette existence est celle d’un esprit, c’est une
pensée, quelque chose d’idéel, d’intelligible par conséquent
pour un autre esprit qui pourra pénétrer jusqu’aux profondeurs
de son étre, pourva que celui-ci posséde la faculté de con-
naitre.

Mais cette derniére faculté ne saurait manquer a un étre spi-



520 R. ROTHE.

rduel. Car par le fait qu’il est personnel, il posséde TI'intelli-
gence et l'activité (la volonté). Tout esprit personnel possede
ainsi ce qu’il faut et pour élre connu et pour connaitre.

Qu’arrivera-t-il donc quand deux esprits entreront en rap-
port I'un avec l'autre? Premierement ils se penseront mutuelle-
ment ; chacun dans sa conscience individuelle se formera une
unage intellectuelle de lautre, c’est-a-dire ils se connaitront
I'un Vautre, et arriveront & s’entendre et & ne plus former
qu’une seule conscience spirituelle. Secondement chacun de
ces esprits pourra faire de 'idée qu’il s’est formée de Pautre,
l'objet de son activité; chacun pourra poser, reproduire, imiter
l'idée qu’il se sera faite de 'autre ; chacun pouarra reproduire en
lui-méme tout 'état spirituel de 1'autre (avec lequel il est en
harmonie de pensée et de volonté). Ainsi se consommera une
unité parfaite, une unité qui ne sera pas seulement idéelle mais
réelle, et tout cela sans que lexistence indépendante de cha-
cune des parties soit en rien compromise.

Voila tout ce qui est impliqué dans la notion de U'amour mu-
tuel gqui unit deux ou plusieurs étres personnels. L’amour re-
pose sur une assimilation réciproque et son intensité est propor-
tionnée a cette assimilation. Aimer, c¢’est se doubler, se multi-
plier soi-méme au moyen des autres. L’essence de 'amour
cest de constituer entre ceux qui s’aiment une communion
mutuelle, qui atteint son apogée dans une unité réelle n’ex-
cluant pas la distinction mais 'impliquant constamment.

Faisons l'application de cette pénétrabilité des esprits aux
rapports de Dieu et du monde. Dieu, 'esprit absolu, peut vivre
et agir dans une multitude infinie d’esprits particuliers. C’est
la I'incarnation, Pexistence cosmique de Dieu dans le monde spi-
rituel. (Cest & tort que Novalis prétend que si Dieu peut deve-
nir homme 1l peut aussi bien devenir pierre, plante, animal.
La totalité des esprits particuliers infinis, constitue seule cet
autre, ce non-moi devenu semblable & Dieu.

Il reste toutefois une autre condition indispensable & remplir.
Le monde des esprits ne peut étre entiérement semblable &
Dieu que s’il s’est fait lui-méme ce qu’il est (savoir esprit),
comme Dieu s’est constitué ce qu’il est, en passant de I'étre



L'ETBIQUE. 521

pur a Uexistence actuelle. C’est a cette seule condition que Pes-
prit individuel peut étre objet de 'amour de Dieu. Pour que
Dieu puisse aimer un étre, il ne suffit pas qu’il en soit la cause;
cet étre doit s'élre fail par lui-méme, par sa propre détermina-
tion, c¢’est-a-dire moralement, ce qu’il est. En dehors de cette
condition I’hormme ne serait qu'un moven, un instrument : par
conséquent il ne saurait étre digne d’amour. Un esprit fabriqué
par Dieu, pour si admirable qu’il fiit, demeurerait un automate
qul ne saurait étre aimé du Créateur parce qu’il serait sans va-
leur morale, faule de s’étre fait lui-méme. Pour qu'une créature
puisse étre aimée de Dieu il faut que ce qu’il y a en elle d’ai-
mable soit un produit de sa propre activité, et possede par con-
séquent une valeur morale. Dieu en effet, ne peut aimer que ce
qui possede une (ualité morale.

Tout ceci n’est pas en contradiction avec la notion de créa-
ture. Celle-ci, en effet, ne se donne pas son existence; elle se
borne & la déterminer d’une facon ou d’une autre. La créature
spirituelle exisie par le fait de Dieu, mais elle s’est donné a
elle-méme sa personnalité. En d’autres termes Dieu crée 'esprit
non pas unmédialement mais médialement. Dieu ne crée immeédia-
tement qu’un étre matériel pourvu de toutes les conditions
voulues pour sélever jusqu’a la spiritualité. 1l lui donne la
dispositionr & la spiritualité, mais il laisse & cet étre mixte le soin
de devenir actuellement ce qu’il est virtuellement, c’est-a-dire
esprit.

Cette idée d’une genése de l'esprit est en directe opposition
avec les opinions recues. Mais celles-ci ne se maintiennent
encore qu’a la suite d’une espéce de prescription et & la faveur
de obscurité inouie qui entoure la notion d’esprit. Les scien-
ces naturelles ont renversé la spiritualité ordinaire qui, du reste,
n'a pu triompher du matérialisme. Il suffit d’'un instant de
réflexion pour se convaincre que la notion vulgaire est insou-
tenable, absurde. L’esprit ne saurait étre un produit manu-
facturé ; se le représenter ainsi, ¢’est le supposer semblable &
la matiere, Dieu fournit immédiatement en quelque sorte les
ingrédients, un élément idéel et un élément réel, c’est-a-dire
une existence qui est en méme temps pensée; mais c’est a la



522 R. ROTHE.
créature (qu’il appartient d'effectuer Uassimiliation réciproque et
la fusion intime de ces ¢léments, en s¢ pensant et en se posant.
On ne peut étre réellement esprit qu’en se constituant soi-méme
comme unit¢ de 'idée et de la réalité. En dehors de ces con-
ditions il v a juxtaposition, par suite d’un simple lien extérieur,
mais non unité effective. Ce qui achéve de montrer combien il
est impossible de maintenir 'idée d'une création immédinle de
Pesprit ¢’est le penchant & I'émanatisme qui se trouve chez ses
partisans. On voit poindre de tous cotés dans la théologie mo-
derne, fort différente en cela de 'ancienne, la tendance a faire
procéder 'esprit créé de ['essence propre de Dieu. Prétendre
(que I'’homme est actuellement, de fait, un étre formé a l'image
de Dieu, son congénére, par un effet immédiat de sa création,
c’est au fond déclarer qu’il n'est pas semblable & Dieu. Car,
enfin, on n’est semblable & Dieu que si, comme lul, on sest
fait soi-méme ce qu’on est.

Que faut-il donc entendre par la création? (Vest tout le tra-
vail, le procés au moyen duquel Dieu (esprit) s’incarne dans le
monde, ou plus exactement, 'incarnation de Dieu dans les créa-
tures spirituelles. Considérons-nous le monde dans sa parfaite
union avec Dieu, devenu tel qu’il doit étre, le monde comme
demeure, habitation de Dieu? Nous avons le monde des per-
sonnalités spirituelles parfaites, le monde des anges, le ciel.
Les anges sont de purs esprits, mais des personnes. Ils sont
'union d’un moi ou d’une personnalité et d’'un organisme naltu-
rel, d’un corps animé, correspondant; seulement celui-ci est
spirituel. A titre de créatures, d’étres finis, les anges sont dans
le temps et dans Pespace; mais en qualité d’esprits, ils ne sont
pas bornés par le temps et par I'espace, cantonnés dans un
coin déterminé; 'univers entier leur est ouvert pour servir de
thédtre & leur activité. Aussi n’est-ce pas arbitrairement qu’on
leur préte des ailes. Notre monde terrestre, encore inacheve,
ne leur est pas fermé; nous devons admettre (qu’ils y font spe-
cialement sentir leur action sur les créatures personnelles. Mais
ils font tout cela, non pas, dans une certaine ndépendance de
Diew, mais au contraire en demeurant parfaitement unis & lul
piar suite de leur perfection, par conséquent & titre de simples



L’ETHIQUE. 523

instruments. En qualité de créatures déja parfaites, les anges
sont supérieurs & ’homme dans la phase actuelle de son déve-
loppement ; mais pris en lui-méme ’homme est supérieur aux
anges, 1l représente une phase postéricure du développement
(qui les a pour présupposition. Quant au ciel, a titre de créa-
ture, 1l est fini, il occupe une place dans 'espace; voila pour-
quoi il est complexe : il y a un ensemble de cieux. Le ciel est ce
lieu out Dieu a élu domicile, ce monde voulu de lui et par con-
sequent permanent et definitif; tout le reste n’est qu'un écha-
fandage provisoire.

Reste & savoir seulement si le monde peut jamais étre achevé,
arriver a un état permanent et défimitif ? Encove iciil y a en pré-
sence deux intéréts contradictioires en apparence qu’il s’agit
cependant de sauvegarder. Avons-nous Diew en vue? Il est
alors évident que la création doit étre achevée un jour. L'in-
telligence et la volonté absolue ne sauraient manquer d’attein-
dre un but qu’elles se sont assigné conformément & leur propre
notion. Considérons-nous au contraire le but de la création?
Alors nous devons la concevoir comme ne devant jamais s’a-
chever, comme infinie et cela dans I'intérét méme de I'absoluité
de Dieu. Que se propose-t-il en effet? De s’assimiler le monde,
de se le rendre semblable. Or la création étant nécessairement
finie, ne saurait jamais devenir égale, absolument semblable
au Créateur. Jamais elle ne saurait étre son expression par-
faitement adéquate. Et puis, ne savons-nous pas que le monde
est constitué par une pluralité infinie d’étres particuliers : ja-
mais donc il ne sera terminé.

La notion de création semble ainsi contradictoire. Voici la
solution de l'antinomie. Dieu, dirons-nous, n’achéve pas sa
création, c’est-a-dire il n’achéve jamais de créer, mais il acheve
ses créatures, c’est-a-dire ce qu'il fait. Il ameéne & la perfection
Pensemble des créatures, qui, il est vrai, ne forme jamais
qu’une totalité relative. I1 faut considérer 'univers comme une
série infinie mais organique de mondes particuliers, de cieuw,
qui, par 'activité créatrice de Dieu, s’engendrent les uns les
autres, et s’enchainent les uns aux autres. Prenez-vous un des
anneaux de cette chaine infinie, un monde spécial, un ciel ?



524 K. ROTHE.

Vous voyez qu’il est parfait, qu’il réalise pleinement son idée,
a sa maniére, il est vrai, et autant que la chose est possible
dans ses circonstances. En d’autres termes, tout parfait qu’il
est, 1l ne U'est jamais que relativement. Dieu a beau le remplir
absolument, aucun monde particulier et concret ne saurait
jamais etre P'expression parfaitement adéquate de Dieu. Elle
a beau aller croissant a 'infini, Pexistence cosmique de Dieu,
son habitation dans 'univers, ne devient jamais égale, pleine-
ment adéquate & son existence absolue ou transcendante.

[it voild pourquol Dieune cesse jamais de créer ; aucun monde
ne le contente, parce qu’aucun ne saurait le contenir d’'une
maniére complete : le meilleur demeure toujours son exposant
inadéquat ; aussi chaque création parachevée lui suggere-t-elle
I'idée d’une création qui sera plus magnifique encore, et ainsi a
Pinfini. Car les mondes ont beau devenir toujours plus magni-
fiques, il n’y en aura jamais aucun quisoit dépourvu de tout élé-
ment irrationnel, au point d’étre 'expression parfaitement adé-
quate de Dieu. L’équation ne cessera de s’approcher du point de
coincidence parfaite sans jamais Ualleindre.

Quon ne crie pas & l'imperfection; il est au contraire fort
heureux que les choses se passent ainsi : ce mode implique la
perfection et de Dien et du monde. Qu’arriverait-il en effet, si
un monde particulier devenait semblable & Dieu, au point d’étre,
a tous ¢égards, son exposant pleinement adéquat? D’abord le
rapport entre le Créateur et la créature serait rompu: ce monde
particulier ne serait plus sous la dépendance de Dieu, comme sa
notion I'exige. En second lieu, un Dieu qui aurait terminé son
ceuvre, qui aurait cessé de créer, n’aurait pas seulement subi un
profond changement dans sun étre, il se trouverait privé de
toute activité exlérieure, ad-extra. Considéré, dans ses rapports
avec le monde, il serait condamné i Uinactivité, a'ennui. Pour
que la création demeure parfaite, il faut donc deux conditions :
le monde doit demeurer emparfait ; lapuissance créatrice ne doit
jamais s’épuiser.

La série des divers cieux forme d’abord une hiérarchie infinie
de mondes d’anges, qui constituent une unité, mais dans laquelle
le dernier venu dépasse toujours le précédent. Or comme les



i1}

L'ETHIQUE. 25
divers anneaux de la chaine ne sont que la réalisation d’une
seule et méme 1dée, dans des circonstances, dans des milieux
divers; comme tous ces mondes sont formés sur le méme type,
le méme plan, comme des cercles concentriques, la consé-
quence est évidente. Les résultats généraux de la spéculation
sont, pour U'essentiel, valables dans Uunivers entier. (est la
théologie spéculative de tous les élres intelligenis que nous
construisons et non pas uniquement celle des hommes. Ajou-
tons, toutefois, que ce seul et unique motif admet une grande
richesse de variations. L’uniformité de la vie n’exclut pas le
libre jeu de l'intelligence et de 'activité, soit chezle Créateur,
soit chez les créatures.

Toutes ces spheéres, tous ces mondes, sont autant d’anneaux
d’une chaine continue, qui constitue un grand univers organi-
que, le grand organisme des mondes, des anges ou des cieux.
Cette continuité est aisée & comprendre. Chaque monde nou -
veau est créé avec le concours des esprits parfaits appartenant
aux spheéres antérieures, c’est-a-dire des anges.

De la résulte une autre conséquence. Comme chagque monde
achevé se trouve en union parfaite avec Dieu, il est également
en harmonie non moins parfaite avec les mondes antérieurs. Or
chaque ciel particulier, chaque monde forme une famille spéciale
d’esprits. Que taudra-t-il donc pour que tous les mondes forment
un seul monde, tous les cieux un seul ciel, tous les anneaux
une seule chaine ? Les individualités correspondantes des divers
cieux devront s’adapter, s’agglomérer, s’agglutiner de facon &
former des individualités collectives. Il doit v avoir de pareilles
agglutinations puisque, malgreé leurs différences personnelles,
toutes ces personnalités sont formées sur le méme type. La per-
sonnalité collective d’étres appartenant a divers mondes, forme
une unité réelle, il est vrai, mais non pas numérigue, parce que
la personnalité individuelle n’est pas sacrifiée, les diverses indi-
vidualités s’unissant sans se confondre, ou s’absorber. Plus
Punivers va s’achevant, plus il se forme de ces personnalités
toujours plus complexes et toujours supérieures, dont les lignes
se poursuivent & traversles profondeurs des cieux déja parache-
vés. De 14, les anges gardiens.

L. R. 18%4. 14



526 R. ROTHE.

Apreés avoir considéré la chaine entiére, d’'un bout a l'autre,
occupons-nous d’un anneau, d’'un monde particulier. Comme
chacun constitue un tout organique, un systéme, il doit renfer-
mer une personne qui en forme le centre. Alors les personnes
centrales des différents mondes pourront également s’agglome-
rer, s’adapter les unes aux autres, de facon & former une
immense personnalité centrale, colleclive. Cette personnalité tra-
versera l'univers entier; elle sera le grand axe spirituel du
monde des esprits unis i Dieu. Cette personnalité centrale col-
lective correspondrait & 'expression de St. Paul @ (Col. 1,15, 16.)
Premier né de toute créature, c’est-a-dire, le prince (le premier
né) de chaque espéce, et de chaque hiérarchie de créatures.

4. LE TEMPS ET LA CREATION,

Nous savons déja que la création ne s’acheve jamais: elle est
donc sans fin. Elle doit également n’avoir jamais commenceé ;
elle est sans commencement. Dieu n’a pas de commencement;
renfermé dans sa vie immanente, il est de toute éternité parfait;
d’autre part cette vie immanente et éternelle de Dieu implique
nécessairement son activité créatrice. Il en résulte que la créa-
tion (dont le temps et la possibilité d’une création n’est d’ail-
leurs qu’un effet) doit étre sans commencement comme lui. Si
Dieu nm’a pas commencé de créer, la créature, produit de la
création, ne peut jamais avoir commenceé.

[l s’agit ici de bien s’entendre. Quand nous disons que la
créature est éternelle, nous avons en vue la créature primitive,
le pur et simple non-moi de Dieu, qu’il a posé en face de lui
antérieurement & tout temps. Pour ce qui est du monde, déja
plus ou moins semblable & Dieu, et déja modifié par Pactivité
divine en vue d’un certain plan, ila commencé dans le temps:
il a autre pour présupposition dans le temps.

La création n’est donc pas le monde et 'absence de commen-
cement n’est pas précisément I’éternité. Dieu seul est éternel,
c’est-a-dire existe par lui-méme : le monde et la création ne
sauralent étre éternels dans ce sens-la. Mais la création, elle,
est sans commencement, ce qui est fort différent.



L’ETHIQUE. 527

Ayjourd’hui 1l n’est plus permis de douter que la création
ne soit sans commencement. L’idée contraire, insoutenable en
501, ne parait sauvegarder certains intéréts que par suite d’un
malentendu.

D’abord elle est insoutenable. En effet, quand on se repre-
sente Dieu commencant de créer dans le temps, ce langage im-
plique déja l'existence préalable du temps. Or, si le temps est
la avant que Dieu commence de créer, il faut donc qu’il ait été
creé par un autre que par lui; cette hypothése renverse la no-
tion méme de création. Des Pinstant ol Dieu n’a pas créé le
temps, il s’est borné & organiser des données lui venant d’ail-
lears; il n’a pas créé ex nihilo; il cesse d’étre Créateur pour
descendre au rang de demiurge.

On ne peut se représenter que Dieu ait précédé chronologi-
quement la créature. En effet, d’'une part il ne saurait exister de
temps avant qu’il y ait une créature ; et d’autre part le temps
n’existant absolument pas pour Dieu, il ne peut y avoir eu un
temps avant qu’il credt.

La theése que nous combattons part toujours de la supposi-
tion qu’il y avait un temps avant que Dieu eut créé, avant qu’il
existat des créatures. Ce prétendu temps (un temps avant le
temps) on I'appelle éternité et on s'imagine ainsi que 1’éternité
a existé avant le temps. En raisonnant de cette maniére, on
place I'éternité dans le temps, de sorte qu’elle ne lui est plus
antérieure; on se la représente comme soumise au temps,
tandis que sa notion est exclusive de toute représentation de
temps.

Pour éloigner a tout prix I'idée que la création divine n’a pas
eu de commencement, on part tacitement de 'hypothése que
le temps est lui-méme sans commencement. C’est au moyen de
cette hypothése qu’on cherche & montrer que Dieu a di com-
mencer de créer dans un moment déterminé de la durée. Il y
& eu un temps durant lequel aucune créature humaine n’exis-
tait. Résultat bizarre! Le temps n’aurait pas de commence-
ment, la créature au contraire en aurait un! Mais comment
peut-il exister un temps sans qu’il existe par cela méme une
créature ? Ou bien le temps lui-méme ne serait-il pas une créa-



528 K. ROTHE.

ture ? Mais alors (ue sera-t-il? Si on veut éviter le dualisme, il
faudra voir en lui une propriété, un afiribut de I'étre divin.
Dicu alors descendrait au rang des choses temporelles et finies,
exactement comme les créatures; il n’v aurait plus de diffé-
rence entre lui et elles. On le voit, il n’est pas possible d’inter-
caler en quelque sorte une durée entre Dieu et la création ;
(quelle que soit la nature du temps, il ne peut étre qu’au moyen
de Dieu, il est donc une créature. Si on veut conserver la no-
tion de création ex nihilo, il faut maintenir que rien ne peut
avoir existé indépendamment de Dieu, pas plus le temps
gu’autre chose.

Et cependant la ténacité avec laquelle on maintient qu’il y a
eu un temps avant la création est trés explicable. Il v a la-
dessous une portion de vérité qui a de la peine a se traduire en
idée claire. Cela tient & ce qu'on ne sait pas distinguer entre
deux notions, celle de création et celle de monde. Le monde,
lui, a pour présupposition indispensable le temps aussi bien
(que l'espace; Dieu la créé dans le temps et dans I'espace :
ceux-ci existaient avant que le monde existat; ils ont été les
moules, les cadres, dans lescpuels il I'a formé. Mais espace et
le temps étaient eux-mémes la en vertu de la création divine,
comme ses créatures. Le monde n’est donc pas 'unique créa-
tion de Dieu. II faut aussi ranger parmi les créatures ce cuiest
la condition préalable de la formation du monde, le temps et
I'espace, en d’autres termes la matiére.

Est-ce a dire que le temps et 'espace aient commencé dans
le temps? Nullement! La notion méme de temps exclut une
pareille représentation. Le temps et Pespace ne peuvent avoir
existé en vertu d’'un acte créateur qui aurait commencé dans
le temps ; ils sont 14 en vertu d’une création divine qui n’a ja-
mais commencé. Ainsi, bien qu’elle n’existe que par le fait de
Dieu, (uoiqu’elle soil une créature, la matiére n’a pas de com-
mencement. En effet, pour qu’ily ait commencement de quelque
chose dans le temps, il faut que le temps soit déja la. Dés que
le temps n’existe pas rien ne peut commencer. Le temps existe-
t-il au contraire dans la création? Alors il v a, par le fait méme,
des créutures (qui ont un commencement, et il ne peut étre



L’ETHIQUE. 929
créeé d’autre commencement. Car ce qui a été créé dans le
temps a toul naturellement un commencement, mais d’autre
part ce qui a été créé sans qu’il y eut de temps ne peut avoir
de commencement. En effet, il ne peut y avoir de commence-
ment que 1a ol le temps existe. Le temps ne saurait donc avoir
de commencement, avoir commencé car il est ce qui a été créé
sans qu’il y el de temps.

Le monde a donc commence : il n’est rien dans le monde qui
n’ait commencé. Mais la matiére pure (I'espace et le temps) n’a
pas commencé : elle est 1a sans commencement, quolque en
vertu d'un acte créateur. Sans doute, 1l y a eu un temps avant
le monde, mais il n’y a pas eu de temps avant le temps, avant
la création.

Elles ne sont donc pas déplacées et absurdes les uestions
suivantes : Qu’y avait-il avant le monde, abstraction faite de
Dieu? Que faisait Dieu avant le monde ? Tandis qu’il est ab-
surde de demander : Qui avait-il avant la création, abstraction
faite de Dieu? Que faisait Dieu avant de créer ? En effet, avant
le monde il y avait déjh le temps et 'espace, et avant de créer
le monde, Dieu créa autre chose, savoir la matiere pure, 'es-
pace et le temps.

On le voit, de quelque bout gu’on la prenne, elle est insou-
tenable cette idée qui veut que Dieu ait commencé de créer
dans le temps. La création w'a pas de commencement.

Cette idée du commencement de la création dans le temps
serait aussi soutenable qu’elle l'est peu, elle entrerait encore
en conflit avec la notion de Dieu. Si Dieu n’a pas toujours creée,
sans commencement, il n’a donc été créateur ¢i’a partir d'un
certain moment, lattribut de créateur ne lui est plus essentiel,
mais accidentel. En outre, Dieu n’est plus immuable, il s’est
accompli un changement en lui, & partir du moment ol il s’est
mis & créer; on le voit, par ce coté encore, 'idée d’un com-
mencement de la création se montre inadmissible.

Mais la théorie de nos adversaires sauvegarde-t-elle au moins
les intéréts (qu’elle a en vue ? C’est le second point qu’il nous
reste & examiner,

Si on rejette idée d’une création sans commencement, ¢’est



530 R. ROTHE.

pour exclure toute pensée de nécessité naturelle ; on ne veut
pas que Dieu ait subi en créant une simple nécessité naturelle :
il doit avoir trouvé dans une décision libre, le motif de réaliser
la pensée de la création, pensée qui d’ailleurs se présentait
nécessairement a lul. L’intérét qu’on se propose de sauvegarder
est sans contredit respectable. Reste & savoir si le but est
atteint. Voyons un peu. Finalement il ne peut s’étre écoulé
aucun inlervalle de temps chez Dieu, ni entre la pensée de la créa-
tion et la résolution de la réaliser, ni entre cette résolution et sa
réalisation effective. Car enfin de tels intervalles de temps
impliqueraient déja Uexistence du temps, qui aurait dia lui-méme
étre créé par Dieu si vous voulez lui maintenir sérieusement
son titre de Créateur, et cette production du temps par Dieu
serait déja une création. On le voit, bien loin d’exclure l'idée
d’'une nécessité de nature en Dieu, I’hypothése d’'un com-
mencement de la création ne sert qu’a obscurcir I'idée de la
liberté divine.

Ce n’est pas tout. D’apres 'opinion générale, le sentiment
religieux doit étre profondément blessé par la pensée d’une
création sans commencement. L'idée méme de création parait
détruite : il semble que le monde cesse d’étre sous la dépen-
dance absolue de Dieu. L’idée que lélre de la créalure a eu
un commencement parait généralement constituer le contenu,
le fond méme de la notion de création.

Mais c’est 14 une profonde illusion. En réalité, le trait fonda-
mental et spécialement caractéristique de la notion de création,
c’est I'idée que la créature a la source de son étre exclusivement
en Dieu; quil est seul la causalité absolue de la créature. On
comprend sans peine qu'aux yeux des esprits non philosophi-
ques, en niant lantériorité chronologique de Dieu, on paraisse
nier sa priorité logique comme cause. Mais les hommes scien-
tifiques doivent étre 4 l’abri de pareilles illusions. Il n’est pas
nécessaire que Dieu précéde la créature dans Jordre des temps
pour la précéder a titre de cause. Sans doute, la matiére pure
(le temps et l'espace) est la a coté de Dieu sans avoir jamats
commencé. Mais elle y est, expressément et uniquement comme
produite par Dieu lui-méme et non pas comme existant par



L'ETHIQUE. 531

elle-méme et en vertu d’une aulre cause que la causalité divine.
Et puis qu’est-ce donc qui a toujours été la, sans avoir jamais
commenceé d’étre? C’est la matiére pure, la créature primitive,
dont Dieu se sert pour former le monde. Le monde, lui, n’est
donc pas sans commencement, ni dans sa totalité, ni dans au-
cune de ses parties. Toutes les créatures (ui se trouvent en
decd de la matiére pure, c’est-a-dire de I'espace et du temps,
ont un commencement dans I'espace et dans le temps; la ma-
tiere pure, elle, n’a pas de commencement.

Au fait — et c’est ici un nouvel argument en faveur de notre
thése, — l'espace et le temps ne sauraient pas plus avoir de
commencement que de fin. Leur notion méme exclut ces re-
presentations. Pour avoir un commencement et une fin, une
limite, il faut étre limité, former un fout, possédant un degré
d’individualité. Une limite, c’est une négation, elle ne peut
donc s’attacher qu'a quelque chose de positif. Or, le temps et
'espace sont négatifs et illimités: la fluidité absolue, le vide
absolu.

Pour bien comprendre tout ceci, il est indispensable de se
rappeler la distinction entre la création en général, et celle du
monde en particulier. En ce moment, nous avons uniquement
en vue l'activité créatrice de Dieu, et nous maintenons qu’elle
ne peut avoir de commencement. Sans doute, c’est la un fait
que nous sommes hors d’état de nous représenter, précisément
parce que le représentation n’est de mise que dans la sphere
du temps et de I'espace. Et ici il s’agirait de se représenter un
acte créateur antérieur a 1'espace et au temps, puisqu’il a pour
effet de les produire! Mais si nous ne pouvons nous représenter
cefte création sans commencement, nous pouvons la penser,
ainsi que nous pensons la vie de Dien, comme un devenir sans
commencement et sans fin.

A premiére vue, on sera tenté de dire qu’en établissant de
pareils rapports entre Dieu et le monde, nous les confondons
pour tomber dans le panthéisme. Si on veut bien y regarder de
plus pres, on reconnaitra qu’il en est autrement. Toute
notre conception repose sur une réelle dualité du monde et de
Dieu , compatible avec leur unité (et non identité , confusion)



532 R. ROTHE.

tout aussi réelle. Quand nous disons que Dieu devient monde,
nous entendons son habitation dans le monde, son non-moi,
dans un autre, dans quelijue chose qui n’est pas Dieu'. Sans
nous rapprocher en rien du panthéisme, nous admettons d’une
part une immanence progressive de la personnalité divine dans
I'univers (que la création continue a pour mission d’effectuer)
sans exclure en rien la transcendance, l'existence de Dieu en
dehors du monde. Ces deux vérités sont réclamées et par la
notion de Dieu et par celle de la création. En effet, Dieu, en
tant (u’essence pure ( dans sa premiére phase ), est éminem-
ment transcendant , extra-mondain , et d’autre part Dieu, en
tant que personne, ne se confondra jamais avec le monde, car
la création qui doit effectuer cette immanence est infinie ; bien
que le Dieu personnel soit appelé & pénétrer toujours plus le
monde, il n’arrivera jamais a y habiter d’une maniére absolue ;
Phabitation demeurera toujours relative, jamais la coincidence
(qui pourrait faire craindre la confusion et I'identité) ne sera
parfaite. Au surplus, rappelons-nous bien qu’il ne s’agit en tout
ceci d’'une immanence du Dieu personnel que dans les esprils et
non dans le monde matériel.

Enfin il ne peut étre question d’un changement en Dieu. Pen-
dant tout le cours de la création permanente, Dieu demeure
’étre absolu toujours identicue a lui-méme ; ce qui change c’est
I'autre, le monde, dans lequel Dieu habite de plus en plus.

D. ATTRIBUTS DE DIEU RELATIFS AU MONDE.

Le monde étant maintenant en formation, nous voyvons appa-
raitre une nouvelle classe d’attributs : Les attributs transitifs et
relalifs, qui naissent des rapports de Dieu avec le monde. Voici
I'idée la plus générale, commune & tous ces attributs. Confor-
mément & son absoluité, Dieu ne peut prendre a 'égard du
monde qu'une attitude exclusivement active, réceptive et spon-

' (est bien ainsi que St. Paul parait entendre la chose quand il dit : fva 7 0
fe0s Ta mavta év waaw. Dans cette formule les wavree dans lesquelles Dieu est
T& TavTe, sont expressément distingués de Dieu qui est 7% wavtx. 11 est vrai que

pour saisir des expressions de ce genre, il faut étre en état de comprendre que
les esprits (et eux seulement) peuvent étre les uns dans les autres.



L’ETHIQUE. 533

tanée, et non passwe. L’idée de P'absolu exclut toute passivité,
mais non la réceplivité qui est une perfection positive et une
forme de lactivité elle-méme. En d’autres termes, bien que
Dieu soit éminemment actif, le monde peut aussi agir sur lui a
certains égards.

Iin considérant successivement les deux termes du rapport
(Dieu, le monde), nous obtiendrons les aspects divers que ces
attributs rendent, expriment.

1° Dieu, en tant qu’il est en rapport avec le monde, peut
etre envisagé : a) dans la fotalité de son étre ; ce qui nous donne
les attributs essentiels ; b) dans chacune des déterminations
immanentes qui le constituent ; nous avons alors les attributs
hypostatiques , ceux qui relévent de chacune des déterminations
immanentes.

2° Le monde, en tant qu’il est en rapport avec Dieu, peut
etre considéré : a) abstraction faite de son état moral, cela nous
donne les attributs non-moraux ; b) il peut étre considéré dans
son état moral, en tant qu’étre moral (savoir les esprits) ; nous
obtenons alors les attributs moraux.

Au point de notre construction que nous avons atteint, il ne
peut étre question que des attributs non-morauz.

Si nous considérons le rapport de Dieu au monde de la ma-
niere la plus générale, nous ne découvrons qu'un seul attribut
essentiel et négatif, savoir I'infinité. Le monde, lui, est émi-
nemment fini. Toutefois Dien n’est nullement affecté par ce
trait caractéristique du fini avec lequel il entre en rapport.
(’est 1a ce que nous exprimons en disant que Dieu est infini,
quil posséde l'attribut de Pinfinité, c¢’est-a-dire gu’¢l ne tombe
pas sous la catégorie de la quantité.

L’espace et le temps étant les deux formes universelles de
Pexistence finie, quand nous attribuons & Dieu V'infinité, nous
entendons dire qu’il est au-dessus et en dehors de 'espace et
du temps. Bien quil agisse et se manifeste dans I'espace, Dieu
n’est pas limité par I’espace.

En vertu de son infinité, Dieu ne peut étre représenté, de-
venir objet de représentation, ni pour ce qui est de son essence
absolue, ni pour ce qui est de sa personne divine.



534 R. ROTHE.

L’expression d'infinité est loin de rendre I'idée de Dieu d’une
maniere adéquate, comme on se 'imagine trop aisément. Cest
la plus pauvre de toutes les désignations de Dieu (méme quand
on n’a en vue que sa premieére phase d’existence); 'absolu
pur, divin et infini sont des expressions qui se rapportent ex-
cluswement & des relations de temps. Sans doute, Dieu, comme
infini, ne saurait étre objet de notre représentation; mais ce
n’est pas & dire que 'impossibilité de nous le représenter nous
empéche de le connaitre; d’ailleurs, quand le mathématicien
veut former la notion de ligne, peu lui importe qu’il la con-
coive comme limitée ou illimitée , d’une certaine longueur ou
infinie. De méme la circonstance que Dieu, & titre d’infini, ne
saurait étre objet de représentation, ne nous fait rien perdre
de la notion, de la connaissance que nous en avons, par quel-
que autre moyen. Ce qui importe ici, c’est la qualité de 'objet
a connaitre; sa uantité, qui est d’ailleurs négative, n’a qu’'une
valeur subordonnée.

Les attributs relatifs hypostatiques se divisent en deux classes,
suivant qu’ils appartiennent & la personnalité ou & la nature
divines.

10 Nous considérons d’abord la personnalité divine : a) dans
sa totalité, sans prendre séparément les deux éléments (intelli-
gence et volonté) dont elle se compose. Le trait caractéristique
et fondamental de la personnalité divine, dans ses rapports
avec le monde, c’est Pamour, et un amour éminemment aciif,
qui est le principe de l'existence du monde. Pris en lui-méme
Pamour n’est pas un attribut, mais dés qu’il porte sur un objet
déja existant, il prend le caractére d’un attribut; il est alors
appelé bonté. Dieu agit constamment sur le monde pour se
I’assimiler : par bonté il se donne et se communique dans la
mesure ou le monde peut le recevoir.

Considérons maintenant d’'une maniére spéciale b) chacun des
éléments de la personnalité divine, l'intelligence et la volonté.

En tant que conscience intelligente, personnalité intelligente,
Dieu connait le monde d’une maniére absolue : il posséde la
loute-science. Tout ce qui se passe dans le monde & un moment
quelconque de la durée et de I’espace a son retentissement dans



L’ETHIQUE. 535
la conscience de Dieu, qui obtient ainsi conscience de tout ce
qul se passe, qul sait tout ce ui se passe.

Mais ce qui se refléte ainsi dans la conscience de Dieu, le
fait sous un angle particulier. Dieu ne voit pas chaque événe-
ment isolément, d’'une maniere exclusive, en lui-méme et dans
ses détails, mais aussi dans son rapport avec le bul qu’il a lui-
méme marqué a 'univers. En considérant ainsi les faits sous le
point de vue téléologique, il choisit les moyens les plus propres
a atteindre le but qu’il a assigné au monde. (’est en cela que
consiste la souveraine sagesse de Dieu, qui est le complément
de sa toute-puissance. Dans sa toute-science Dieu est réceptif :
la souveraine sagesse désigne le coté spontané de la science
divine,

Nous passons maintenant de la toute-science de Dieu & sa
toute-puissance, la souveraine sagesse servant de transition.

La toute-puissance releve de la volonté. (Vest I'activité absolue
de la volonté divine dans ses rapports avec le monde. En chacun
de ses points, et & chaque instant, le monde est soumis & la
volonté divine qui le gouverne et le dirige de facon & ce (u’il se
rapproche constamment de son but. En un mot, la volonté
divine embrasse et pénétre le monde.

20 [1 est aussi un attribut se rapportant a la nalure divine et
exprimant son activité absolue dansses rapports avec le monde.
L’organisme divin absolu, concu comme absolument agissant
sur le monde, & chaque moment et sur chaque point, nous
donne la toute-présence (omnis preesentia operativa). Cette toute-
présence étant éminemment active et effective, un organe de
la personnalité divine n’est au fond (ue la toute-science et la
toute-puissance devenues concrétes. Enfin, la toute-science
(la souveraine sagesse), la toute-puissance et la toute-présence
de Dieu sont des manifestations générales e la bonté. Dieu
manifeste et exerce sa bonté en prétant une attention sym-
pathique & tout ce qui se passe dans le monde et en agis-
sant sur lui. Voild comment il se communigue au monde et se
lassimile.



536 K. ROTHE.

6. GOUVERNEMENT DIVIN OU PROVIDENCLE.

L’activité créatrice portant sur le monde déja existant, mais
machevé, s’appelle le gouvernement divin ouw la Providence. Dieu
gouverne le monde au moyen des attributs que nous venons
de signaler dans ce moment meéme. La Providence est pure-
ment et simplement, ni plus ni moins, leur mise en @uvre. Dés
que le monde existe, il se conserve, en se développant sans
cesse par le simple déploiement de ce qu’il contient. Seule-
ment Dieu, par suite méme de ses rapports constants avec le
monde, régle et détermine sans cesse son développement, de
maniere a ce (il réalise le but qu’il lui a assigné.

On le voit, le gouvernement du monde n’cst qu’une forme
spéciale de Tactivité créatrice. Ce n’est pas ainsi qu'on entend
ordinairement la chose. On a I’habitude d’intercaler le dogme
de la conservation des créatures entre la doctrine de la création
et celle du gouvernement du monde. Ce chapitre doit dispa-
raitre de la dogmatique.

Il est impossible de concilier cette 1dée de la conservation
du monde et des créatures avec celle de la création et du gou-
vernement divin.

Ainsi, dés que, contraint pav la raison, on admet que la crea-
tion n’a pas commencé, on voit (qu’elle se confond avec la con-
servation. Il est également impossible de concilier la conserva-
tion avec le gouvernement du monde. On ne peul tracer des
limites précises entre les deux. Le monde, en eflet, ne se con-
serve pas en persistant dans le meéme état; son existence
consiste & se développer et & changer continuellement. Or, en
quoi consiste ce développement? A eétre développé par Dieu,
c’est-a-dire gouverné par lui.

Et puis, quel est le rapport entre Dieu et le monde qui est
impliqué par cette doctrine de la conservation ? Deés qu’on voit
en elle une activité positive par laquelle Dieu soutiendrait les
créatures, (ui sans cela rentreraient dans le néant, cela sup-
pose que la créature est privée de toute subsistance propre,
qu’elle n’a en elle aucun principe lui permettant de persevérer



L’ETHIQUE. 537
dans I'étre. On risque donc de ne considérer le monde que
corame une simple apparence, un phénomeéne passager, un
mode de la substance ou de la volonté de I’étre absolu. Et c’est
bien ce qui a lieu lorsque la conservation est présentée comme
une « créafton continuelle.» Pourquoi le monde a-t-il besoin
d’étre créé sans cesse? (lest évidemment parce (ue Dieu n’a
pas créé de véritables éilres consistants, mais de pures ombres
chinoises, des fantomes. -Alors 1l n’y a plus aucune connexité
entre 'existence actuelle du monde et son existence passée ou
future: & chaque instant de la durée, le monde est de nouveau
créé par Dieu. Il n’y a par conséquent aucun vrai rapport de
causalité entre les diverses parties du monde. On comprend que
les sciences naturelles protestent de toute leur force contre une
pareille conception.

Toutefois, il y a quelque chose de vrai dans cette doctrine.
En présentant la conservation du monde comme une création
continuelle, on avoue implicitement que le monde, déja créé,
doit étre encore 'objet de l'activité divine et que cette activité
est eminemment créalrice. Remarquons néanmoins que cette
activité portant sur le monde déja créé, n’est pas une conserva-
lton, mais un gouvernement du monde. Le sentiment religieux
n’exige nullement que nous concevions les rapports de Dieu et
du monde, de facon & enlever a celui~ci toute substantialité,
comme le font les théologiens, qui nous parlent d'une conser-
vation, d'une création continue. I’absolue dépendance du
monde a Pégard de Dieu n’exclut pas une indépendance rela-
tive des choses créées. Pour que la dépendance absolue soit
sauvegardée, il suffit que Dieu, dans chaque moment de la
durée, ait en son pouvoir chaque partie de ce monde qui existe
d’ailleurs pour lui-méme. Et la chose a lieu en effet au moyen
de sa toute-science et de sa toute-puissance.

Le monde posséde donc & nos yeux une existence réelle; ce
qui ne 'empéche pas d’étre relativement périssable, en tant que
matériel, non encore spirituel. La créature n’est pas périssable
et soumise & la vérité par le seul fait qu’elle est finie, mais
uniquement en tant que matérielle. Une fois compléle, ¢’est-a-
dire devenue réellement spirituelle, la créature est impéris-



538 K. ROTHE.

sable ; elle posséde la vie en elle-méme, quoiqu’elle doive tou-
jours demeurer finie. Dés I'instant ou elle devient spirituelles
elle recoit une partie de 'étre de Dieu et par conséquent elle
n’a plus besoin d’étre spéctalement conservée par lui.

Il v a plus encore. Méme en la considérant comme matérielle,
la créature n’est que relativement périssable. Sans doute, 'ceil
le plus distrait remarcuera la vanité de tout ce qui est maté-
riel. En effet, le monde matériel, dans sa totalité, ne se con-
serve cue par la naissance et par la mortdes étres particuliers.
Mais la production et la destruction de ces étres particuliers
constitue la vie méme du monde matériel. Les étres particuliers
et 'ensemble se soutiennent réciproguement comme dans tout
organisme. La création a fait du monde matériel une nature,
c¢’est-a-dire, un étre qui renait continuellement de lui-méme,
un organisme vivant comprenant la totalité des créatures ma-
térielles. Le monde est un organisme dynamico-mécanique
qui se maintient lui-méme. Il n’est done pas nécessaire que
Dieu intervienne comme cause pour le maintenir en existence.

D’autre part, considérée comme totalité, la nature matérielle
n’est que relativement impérissable : n’existant (que comme moyen
pour concourir a la formation du monde spirituel, elle doit
durer aussi longtemps qu’elle concourt & cette fin et s’ancantir
ensuite d’elle-méme. Or, comme Dieu ne se propose rien d’autre
que cette destruction de ce monde matériel, qui doit étre élevé
a une plus baute puissance, il n’y a pas lieu pour lui a 'empé-
cher. En outre, il n’est nullement nécessaire que Dieu nler-
vienne pour maintenir le monde dans cette persistance relative
jusqu’a ce qu’il ait servi au but en vue duquel il a été créé, car
une telle idée mmpliquerait que la nature mateérielle est une
ceuvre manquée, sortie des mains du Créateur, dépourvue de ce
(qui était nécessaire pour réaliser lesfins auxquelles il la destinait.

Quand nous prenons ainsi le monde dans sa totalité, il n’y a
pas lieu & parler d’une activité conservatrice de Dieu. Mais cela
ne veut pas dire qu’il ait abandonné 'univers a lui-méme aprés
Pavoir créé, Seulement son activité s’exerce, non pas pour
conserver, mais pour gouverner. Nous nous élevons donc contre
la doctrine traditionnelle de la conservation du monde par



LETHIQUE. 539

Dieu, mais non pas contre toule idée de conservation. L’homme
religieux se sent forcé d’expliquer sa propre continuité, sa
persistance par la causalité divine directe. Le prolongement de
notre existence matérielle dépend uniquement de la libre volonté
de Dieu.

Toutefols cela ne s’applique qu'a Pexistence physique. Car en
tant cqu’immortel, 'homme n’a pas besoin d’une intervention
de Dieu pour lul prolonger I'existence. Dieu n’aurait pas méme
le pouvoir de le délruire. Ensuite, cette conservation ne porte
que sur les étres individuels, et non sur la totalité de la nature.
De plus, ce n’est qu’en tant que matériels encore, non spirituels,
que les individus sont conservés par Dieu. A chaque moment
de la durée, Dieu est parfaitement libre de prolonger ou de sup-
primer l'existence des individus, sans exception aucune, en
tant que matériels encore.

On dira sans doute cue les lois de la nature fixent a I'exis-
tence matérielle des étres individuels des limites déterminées
et infranchissables. 1l semble donc que 'homme religieux ait
tort d’attribuer le prolongement ou la cessation de son existence
matérielle & la causalité divine directe et toujours libre. Il suffit
de se rappeler que ces lois de la nature ne sont jamais aban-
données a elles-mémes ; Dieu ne cesse de les tenir en sa puis-
sance ; elles sont ainsi simples et élastiques : Dieu peut s’en servir
pour amener, & chaque moment et d’'une maniére infaillible, la
mort de tel individu en tant que matériel. Pour achever d’ex-
pliquer no'lre pensée, ajoutons gu’aucun étre matériel particu-
lier west indispensable a4 Dieu pour la réalisation de ses fins. II
est parfaitement léoitime le sentiment que notre existence, en
tant qu’étre matériel, dépend exclusivement de Dieu. G'est bien
lui qui fait mourir et ui fait vivre. Dieu conserve ses créatures
aussi longtemps qu’elles sont matérielles, en ce qu’il leur laisse,
par un effet de sa bonté et de sa miséricorde, la vie qu’il pour-
rait leur oter & chaque instant. Pour ce qui est de 'ensemble du
monde, Dieu est loin de abandonner & lui-méme : il est par-
tout et toujours présent par son activité. Toutefols, cette acti-
Vité ne consiste pas a conserver le monde, mais & le gouverner.



540 R. ROTHE.

7. PLAN DU MONDE.

Mais, pour gouverner le monde, Dieu doit avoir un plan en
vue duquel il le dirige. Par la pensée, Dieu voit donc le monde
d’abord tel qu’il doit étre, c’est-a-dire dans son état définitif,
et ensuite le chemin qu’en vertu d’une nécessité intérieure il
doit parcourir pour atteindre ce terme; enfin, comme ce plan
est logiquement antérieur a I’existence du monde, Dieu le forme
a priori: c’est une construction spéculative ayant Dieu pour
auteur.

Remarquons ict que la spéculation divine ne porte pas sur
les détarls des choses particulieres, contingentes, accidentelles.
Elle ne nous donne qu’une conception générale et abstraite ;
aon pas un tableau acheré, mais une simple esquisse. Le plan du
monde, tel que Dieu le pense, est abstrait et vide, une simple
formule algébrique, qu’il se réserve de rendre concrete et de
remplir au moyen de son gouvernement. Néanmoins, ce sont
les créatures qui, par leur libre développement, fournissent i
Dieu les matériaux dont il se sert pour remplir sa formule et
rendre concret son plan général et abstrait: la mise en ccuvre
est seule réservée au gouvernement divin. Le gouvernement.
de 'univers n’est tout simplement que ’exercice de ses attributs
relatifs. Grace & eux, il dirige le jeu des activités relativement
indépendantes, particuliecrement des personnes, de telle fagon
qu’elles servent & la réalisation de son plan éternel, que sa con-
ception du monde aille se réalisant toujours mieux, et cela
d’une maniére infaillible.

Le plan de V'univers est donc arrété d’'une maniére immuable.
Comment en serait-il autrement, puisqu’il repose sur une né-
cessité logique, qu’il n’est que I’épanouissement concret de
I'idée méme du monde? Tout ce qui est contenu dans le plan
éternel de I'univers est donc absolument prédéterminé. Rappe-
lons toutefois que le plan de 'univers est éminemment abstrait
et vide. Or il n’y a de prédéterminé qque ce qui rentre dans cette
esquisse tout a fait générale. Ainsi le but, le terme est définiti-
vement arrété et doit étre infailliblement atteint: les phases



L'ETHIQUE, o041
diverses, les degrés nécessaires que ce développement doit
parcourir sont aussi définitivement arrétés, mais ¢’est 1a tout.
Les résolutions des étres libres el raisonnables ne sont pas prédéter-
minées ; c’est par leur développement moral, libre par consé-
quent, qu’elles doivent concourir a-réaliser les desseins de Dieu
en achevant la création. Toute la liberté nécessaire est laissée aux
créatures, sans que son usage puisse conirarier la réalisation
du plan de l'univers. C’est le gouvernement du monde qui se
charge de prévenir tout échec. Pour si arbitraire que soit la
détermination des diverses créatures libres, Dieu ne cesse cepen-
dant de dominer le désordre et la confusion qui peuvent en résul-
ter; de sorte que pour lui il ne peut arriver rien d’inattendu, de
surprenant. Grice & sa toute-science, il voit & chaque instant
parfaitement clair dans ce dédale ; au moyen de sa souveraine
sagesse, il sail ce qu’il faut faire, et par sa toute-puissance il
prend les mesures nécessaires pour que, quoi qu’il arrive, le
but assigné au monde soit infailliblement atteint. Malgré sa
liberté relative incontestable, la créature intelligente ne cesse
pas un instant d’étre au pouvoir de Dieu. La résultante du jeu
de toutes les personnalités libres, 'ensemble est voulu par lui,
prévu ; c’est son ceuvre, En effet, si tel événement particulier
dépend de telle nu telle personnalité libre, 'ensemble des évé-
nements, le cours des affaires du monde, dans chaque moment
donné, dépend de la connexion de tous ces faits particuliers. Or
cette rencontre, cette connexion, qui nous apparait comme un
hasard, n’est au fond que I'ceuvre de Dieu, la résultante de son
gouvernement. En vertu de sa souveraine sagesse, Dieu a éter-
nellement arrété le plan du monde de telle fagon qu'’il se réalise
infailliblement sans porter atteinte ni & sa propre liberté, ni &
celle des étres moraux.

8. LA PORTEE DE LA PRESCIENCE DIVINE.

Cette maniere de concevoir le gouvernement divin ne peut
soulever qqu’une seule objection. Elle porte surtout sur les ac-
tions des étres personnels qui doivent, en tout état de cause,
étre morales, libres. Dés I'instant ol le gouvernement du monde

€. R. 1870. 33



542 R. ROTHE.
se propose la réalisation d’un plan arrété, impliquant & son
tour que Dieu a prédéterminé le cours du développement du
monde, il semble qu’il n’y a plus de place pour la libre déter-
mination des ¢tres personnels. Il y a plus encore. Cette prédeé-
termination divine exclut également la possibilité de toute dé-
termination libre effective chez les étres raisonnables. Et des
Pinstant olt on a connaissance du fait de cette prédétermination,
il devient psychologiquement impossible de prendre aucune
détermination libre. Car enfin qui est-ce qui voudra faire des
efforts pour rien, se battre les flancs en se disant clairement
que la chose est inutile, tout étant définitiverment arrété d’a-
vance

Voicl comment on prétend échapper ordinairement & ce fa-
talisme. Dieu, dit-on, a prévu.les actions des créatures, mais
il les a prévues comme libres et il a arrété son plan en consé-
(quence. — Mais la difficulté ne fait qu’augmenter. D’abord le
terme lui-méme de prescience est défectueux. La pensée a
priori, la spéculation peut seule devancer, prévoir la réalité, et
elle ne porte que sur le nécessaire et non sur le contingent qui
dépend du libre arbitre. Ensuite on ne sacrifie pas seulement
la liberté de 'homme, mais encore celle de Dieu; on le place
sous la dépendance absolue de ses créatures. Dieu ne saurait
prévoir les actions d’un agent moral en voie de développement sans
que la liberté de celui-ci soit sacrifiée. En effet, sa liberté est
une liberté de choix ; elle implique un certain degré d’arbi-
traire, comme l'indique le mot libre arbitre. (Cest seulement
lorsque 'homme est parvenu au terme de son développement
moral que chez lui la liberté se confond avec la nécessité. Les
actions d’un saint pourraient étre prévues infailliblement, mais
non celles d’un pécheur qui n’a pas encore atteint le but. Un
homme (encore pécheur) n’est libre qqu'a condition de pouvoir
se dire; dans tel cas donné j'aurais pu agir autrement que je
n’ai fait. Or, dés l'instant ot Dieu connait & avance d’une ma-
niére infaillible les actions d’un homme, il faut qu’elles soient
absolument certaines. Mais elles ne peuvent étre certaines qu’a
condition d’étre déterminées par Dieu qui devient ainsi auteur
du mal et enléve toute liberté & la créature. Dés instant ot une



L’ETHIQUE. o043
chose est certwme powr Diew, sa réalisation ne saurai plus dépen-
dre du libre choix de Uindwidu. Dieu ne saurait prévoir infailli-
blement les actions des créatures libres et les prédéterminer
par cela meme.

Ici on se récrie en disant: Dieu prévoit les actes libres comme
ibres. Mais 1l s’agit précisément de savoir si les actes libres
d’un étre moralement imparfait peuvent étre prévus d’une
maniere infaillible sans cesser par le fait méme d’étre libres. On se
borne a poser la question qu’on prétend résoudre. Cette for-
mule se contredit elle-méme. Ce qui est libre, ce qui dépend
des décisions d’une créature faillible ne saurait étre objet d’aucune
prévision wnfaillible, pas méme de celle de Dieu. C’est 1a ce que
Julius Miiller reconnait en partie. « JJaurais beaun, dit-il, con-
naitre exactement tous les éléments de la situation dans la-
quelle mon sewmblable va se trouver, je ne pourrais jamais pré-
voir avec certilude la conduite qu’il tiendra. Il est libre en effet ;
il pourra puiser des résolutions nattendues & la source tou-
jours ouverie de laliberté. » C’est fort bien ; la notion du libre
arbitre prise au sérieux n’implique pas moins que cela. Mais
pourquoi s'arréter & moitié chemin ? Pourquoi ne pas appliquer
a la science dwine ce qui est dit ici de la connaissance humaine,
supposée parfaite ?

Est-ce a dire que les actions des hommes ne puissent étre
Iobjet d’aucune prévision, conjecture, soit de la part de leurs
semblables, soit de la part de Dieu? Nullement! La présomp-
tion, la conjecture pourra étre d’autant plus forte qu’'on con-
naitra mieux les circonstances de 'agent et que son caractére
sera plus formé. Mais on ne pourra jamais s’élever qu’a des
présomptions : ce que nous contestons uniquement, c’est que
des actions d’agents moraux puissent étre prévues d’'une ma-
niere infaullible et cependant demeurer libres.

Vous arrivez & un étrange résulitat, reprend Muller. Comme
'homme prévoit les actions de ses semblables avec une vrai-
semblance plus ou moins grande, Dieu ne saurait faire moins.
LI sera donc, taute de prescience absolue, réduit & conjecturer.
ll fera des conjectures et pourra par fois se tromper. — Kt
pourqguoi Dieu ne ferait-il nas des conjectures sur 'usage que



544 K. ROTHE.

ses créatures feront de leur liberté ? La conjecture n’implique
pas nécessairement imperfection. Dieu peut donc conjecturer
sans étre exposé a se tromper. D’abord ses conjectures, a lui,
sont fondées sur une connaissance exacte de tous les motifs qui,
dans un cas donné, peuvent agir sur un étre moral ; ensuite il
leur attribue, ni plus ni moins sans exagération aucune, le
degré de vraisemblance qui leur appartient. En ne tenant le
vraisembiable que pour wvraisemblable, il ne saurait s’exposer
a 'erreur et se préparer des déceptions. Bien loin d’étre en
elle-méme défectueuse, la conjecture devient la forme véritable
et parfaite de la connaissance lorsqu’elle porte sur des objets
(fui, par suite de leur nature méme, ne sauraient étre connus
awirement. Dieu sait & merveille qu’il ne peut connaitre a l'a-
vance les actions des créatures libres parce que cela serait
contradictoire. Et ¢’est la justement ce qui constitue la perfec-
Lion de sa connaissance. 1l y a place dans l'intelligence divine
pour une savante ignorance sans laquelle sa science ne serait pas
absolue.

Mais & ce compte-la, objecte encore Milller, il faudra admet-
ire que la connaissance de Dieu s'accroit avec le temps, par
suite des libres déterminations de la créature ? — Gertainement !
(Vest ainsi que Uentendent Weisse, Dorner, Martensen, Cha-
lybeus et la plupart des écrivains qui ont traité le sujet sans
tomber dans le déterminisme.

On insiste cependant. On prétend montrer que Dieu peut pré-
voir infailliblement les actions des étres moraux sans les predeé-
terminer par cela méme. A proprement parler, dit-on, il ne
prévoit pas, il voit les actions de ses créatures. Pour lui il n’y 4
ni passé ni avenir ; tous les temps sont devant ses yeux comme
un présent éternel et immuable. Mais ce n’est pas la lever la
difficulté. En effet: 1° On ne voit pas comment Dieu peut se
soustraire a la loi du temps, dans ce cas-si, car des I'instant ou
il crée le temps, et ot il crée dans le temps, 1l faut bien que ie
temps existe pour lui. Il a beau étre en dehors du temps et de
I'espace, il doit agir dans I'espace et connaitre dans le temps.
En d’autres termes il faut bien qu’il connaisse les choses tem-
porelles temporellement. Ce qui est passé est passé pour lui, il ne



L’ETHIQUE. 545

peut pas faire que cela n’ait pas été; ce qui est futur est futur
aussi pour lui. Dire que le temps n’existe pas pour Dieu, c’est
dire qu’ll n’est qu'une apparence. 2° Mais supposons que Dieu
puisse se soustraire & la loi du temps ; supposons qu’il voie les
choses de toute éternité. Cette intuition éternelle ne pourra
s’effectuer qu’au moyen de la pensée pure, de la pensée spécu-
lative, car autrement elle ne serait qu’'un vain mot. Et il de-
meure toujours certain que les actions libres des agents mo-
raux ne sauraient étre prévues d’'une maniére infaillible.

Arrivons maintenant & ’objection favorite des défenseurs de
la prescience absolue. Ils répetent tous depuis Augustin, que
Dieu n’est pas Dieu, s’il ne prévoit pas toutes les choses futu-
res. Mais la toute-science de Dieu consiste & connaitre ce quz
peut élre connu, comme sa puissance absolue consiste & pouvoir
ce qui est possible, et non ce cpui est impossible d’aprés la nature
des choses. Si la puissance de Dieun’est pas limitée par le fait
qu’elle ne peut supprimer le passé, sa toute-science n’est pas
limitée quand on lui refuse la faculté de savoir ce qui par sa
nature méme , ne saurait étre su. Or les actions des créatures
sont justement dans ce cas. Etant par leur nature indéterminées,
elles ne sauraient étre 'objet d’'une connaissance infaillible, dé-
lerminée. En un mot on ne porte aucune atteinte & la toute-
puissance et a la souveraine science lorsqu’on dit, que Dieu ne
peut ni ne sait les choses qui ne sauraient étre objets de sa
toute-puissance et de sa science absolue.

Aufait cette prescience absolue qu’on réclame pour Dieu, in-
troduirait un élément d’erreur dans sa connaissance. La vérité
ne consiste-t-elle pas dans la conformité de la pensée avec son
objet? Deés l'instant donc ol Dieu connaitrait comme certain
ce qui n’est en soi que possible ou probable (les actions futu-
res d’étres libres), sa connaissance ne serait plus d’une vérité
objective irréprochable.

[l ya plus. En essayant de résoudre la difficulté par un appel
a la toute-science de Dieu, on arrive immanquablement & nier
sa liberté. La chose a lieu de deux manieres. D’abord, si de
toute éternité Dieu voit tout comme absolument déterminé, il
en résulte que de toute éternité, tout est absolument déter-



546 R. ROTHE.

miné, nécessaire. On ne manquera pas de répliquer que c’est
justement par Dieu, que tout a été déterminé de toute éterniteé,
Mais sa liberté n’est pas sauvée. Il se trouve, en derniére ana-
lyse que Dieu a de toute éternité abdiqué enfavenr de la néces-
sité absolue, qu’il courbe la téte devant le destin qu’il a lui-
méme placé sur le trone de 'univers. En second lieu, du mo-
ment ol par liberté on entend la faculté de choisir entre des
déterminations opposées, 2t du moment ot on prétend que Dieu
aprevu le résultat de ce choix pour en tenir compte dans son
plan de l'univers, la pensée et la volonté de Dieu se trouvent
dépendre de Varbitraire des créatures-libres. C’est ’homme qui
est libre et non plus Dieu! Comme chacue libre détermination
de chaque agent moral devait produire toute une suite d’ac-
tions et de réactions, et influer ainsi sur le cours général des
événements, Dieu a dit modifier et retoucher son plan en mille
facons diverses afin de s’accommoder aux caprices futurs de ses
créatures, Qui n’a entendu a satiété exprimer cette formule
dans le langage populaire : ce n’est pas parce que Dieu a prévu
ton action que tu as commise; mais c’est parce que Dieu a
prévu que ta liberté se prononcerait dans tel ou tel sens, qu’il a
fait entrer ton action dans son plan divin. Voila comment les
défenseurs de la prescience absolue, en sefforcant de prote-
ger le caractere absolu de Dieu contre un danger imaginaire,
arrivent a le sacrifier.

Toute cette conception préte & Dieu 'attitude d’un contem-
plateur ennuié, en face du développement du monde et de son
histoire. Au fait, Dieu n’intervient plus dans Uhistoire. Tout le
cours des événements de ce monde, n’est plus que la reproduc-
tion nécessaire de la volonté divine. Dieu a échangé son role de
gouverneur de l'univers, dirigeant le grand drame de la liberté,
contre celui de spectateur passif de tous les événements qu’il @
de toute éternité prévus et prédéterminés.

Nous l'avons suffisamment fait voir, il est impossible de
mettre d’accord la prescience absolue de Dieu avec la liberté de
'homme. Il faut done taire fléchir la liberté humaine ou avouer
que le plan divin ne saurait étre arrété aussi infailliblement et
définitivement ue le prétendent nos contradicteurs. On ne peut



L’ETHIQUE. 547

rien enlever a la premiére, sans la sacrifier entierement, tandis
qu’il est trés permis d’admettire au sujet de la prescience les
réserves déja indiquées. Le sentiment religieux immédiat nous
impose & son tour cette solution. En dehors d’elle, en effet, la
priere devient absurde et religieusement inexcusable. L’homme
pieux pleinement et immeédiatement convaincu que la priére
proprement dite est une réalité, repoussera et devra repousser
avec une sainte hardiesse, quand bien méme il serait hors d’é -
tat de réfuter les arguments des savants, toute conception du
gouvernement de 'univers qui ne lui fait pas de place, c’est-a-
dire qui exclut la possibilité pour ’homme d’exercer une in-
fluence effective sur la volonté de Dieu et la direction qu’il im-
prime aux événements.

Dés linstant ot Dieu gouverne l'univers, il n’y a place ni
pour la fatalité, ni pour le hasard. Nous leur substituons la
raison et la liberté absolues qui, dans leur parfaite unité, cons-
tituent le principe dirigeant tout le cours des choses humaines.
Qu’appelons-nous hasard? Les faits pour lesquels nous sommes
hors d’état de trouver une cause intelligente dans les limites de
notre monde. Mais par cela méme nous sommes obligés de les
rapporter exclusivement et immédiatement & la causalité divine.
C’est donc dans les événements attribués au hasard que le gou-
vernement divin se manifeste de la facon la plus immédiate.

B. CONSTRUCTION DU MONDE.

1° POINT DE DEPART OU CREATION PRIMITIVE : MATIERE.

(Temps et espace.)

La création primitive n’est autre que ce non-mot de Dieu,
duquel Dieu, par cela seul qu’il se pense et se pose comme moi,
concoit I'idée et la possibilité et qu’il pose ensuite et réalise en
vue de le rendre semblable & lui-méme. Quelle sera I’essence
de ce non-moi de Dieu? Elle ne peut étre qu’exclusivement néga-
tive ou privative, puisque ce non-moi est la négation méme de
tout ce qu’est Dieu. En un point cependant il différe du néant,



548 R. ROTHE.

par le fait d’étre pensé et posé par Dieu. Or Dieu, dans sa se-
conde phase d’existence, le Dieu actuel étant esprit, le non-moi
de Dieu doit étre le contraire de I'esprit, c’est-d-dire exclusive-
menl matiére, matiére pure.

La matiere n’est donc ni saisissable , ni représentable. Ce n’est
point une substance qui remplirait ’'espace et qui posséderait
certains attributs comme la pesanteur, la solidité, mais exclu-
sivement le vide, le néant congu et posé, en un mot le non-moi
de Dieu, la négation des attributs divers qui constituent I’ab-
soluité divine.

Comme la matiére n’est le non-moi de Dieu qu’au sens néga-
1if et privaiif, elle n’est pas mauvaise en soi. Elle est cepen-
dant, l'occasion et la possibilité du mal qui se réalise dés que le
non-mot de Dieu, ce qui n’est pas Dieu, s’affirme dans une créa-
tion personnelle et devient ainsi le contraire positif de Dieu’.

Néanmoins c’est bien par la création de la matiere que Dieu
doit commencer son ceuvre. En effet, pour que la créature de-
meure a tout jamais distincle de Dieu, méme quand elle sera
semblable a lui, il faut bien qu’elle soit formeée d’'un élément
différent de Dieu. Qu’on ne crie pas au dualisme, car ce serait
oublier que la matiére n’est qu'une créature (primitive, a la
verité, puisqu’elle n’a pas de commencement), produite par un
acte de I’absolue liberté divine.

Deux raisons nous obligent & concevoir la matiere comme
imfinte. D’abord pour que Dieu pensit et posit son non-mot,
comme [imité d’une fagon quelconque, il faudrait que son pro-
pre étre a lui, indépendamment de tout rapport avec les créa-
tures, renfermét I'infinité, rentrat dans la catégorie de la quan-
tité. En second lieu, pour concevoir la matiére pure comme
finie, il faudrait la mettre en contradiction avec sa propre no-
tion. Pour étre fini il faut en effet éire, en tout premier lieu; or
la matiére est le non-étre, le néant pur. De plus, la matiére
étant le non-étre, toute limitation serait une limitation du néant,
c’est-a-dire donc une affirmation relative a I’étre, ce qui encore

¢ L’expression contraire de Dieu désigne le contraire posifif, tandis que le
contraire exclusivement négatif est appelé le contradictoire de Dieu. La matiére
n’est que le non-moi de Dieu, son contradictoire et non son contraire (positif).



L’ETHIQUE. 949
renverserait sa notion. Du reste, un néant ou non-étre qui ne
le serait que relativement ne pourrait étre l'antitype pur et
simple de 'étre absolu. Une raison logique nous a déja obligés
de reconnaitre que la création divine est infinie ; nous trou-
vons maintenant la cause réelle de ce méme fait dans linfinité
de la matiére.

Au fait pour avoir une idée claire de la matiere, il faut bien
fixer le regard sur son contraire , I'esprit. Celui-ci n’est-il pas
la synthése, 'union intime , de I'idéel et du réel, de la pensée
et de I'existence ? La matiére sera donc la synthése (pensée et
posée) de la négation absolue de l'idée et de la négation dn
reel.

Examinons séparément ces deux ingrédients qui la cons-
tituent. Nous avons d’abord la notion d’une chose qui n’est
absolument pas idéelle ou intelligible, si bien ue pour la pen-
ser, il faut écarter tout concept de chose, pensée et déterminée,
tout concept de chose, et ne plus garder que la forme vide de
tout contenu, le cadre abstrait et vide de I'existence détermi-
neée, en un mot l'espace, absolument vide, le liew de toutes
choses qui n’est pas lui-méme une chose, mais la figure, la
figure primitive, le point mathématique, la tigure sans étendue,
et par conséquent, l'indifférence méme 3 'égard des dimensions
de I’espace.

Passons au second ingrédient. La matiére est enfin une exis-
tence qui, bien que pensée et posée, est la négation du réel,; une
existence nulle se détruisant et se niant elle-méme, tout en
saffirmant ; une existence dépourvue de toute réalité, la forme
abstraite et vide de I'existence réelle; un étre qui n’est pas, en
un mot le temps, dont toute I’existence consiste & se détruire
constamment lui-méme.

L’espace et le temps, éléments constitutifs de la matiere,
ne sauraient étre des objets de réprésentation; mais ils sont
Punique moyen de nous représenter les choses, le cadre dans
lequel elles doivent nécessairement nous apparaitre, de 1a le
caractére aprioristique de ces notions d’espace et de temps et
des sciences qui s’en occupent, la géométrie (science des figu-
res et de ’espace), et 'arithmétique (science des nombres).



550 R. ROTHE,

Il faut concevoir ’espace et le temps, infinis, comme la ma-
tiere qu’ils constituent. Comme elle, enfin, ils sont divisés:
dans l'espace, les parties coexistent les unes & coté des autres;
dans le temps, elles se succédent les unes aux autres.

Toutefois 'espace infiniet le temps infini sont réunis dans la
matiére pure, qui est leur synthése. Seulement cette unité est
immédiate, leur indifférence ; par conséguent l'unité n’est pas
encore vraie, absolue, le procés dialectique qui doit amener
leur pénétration réciproque (aprés les avoir séparées et distin-
guées), leur ( Vermiltelung) médiatisation n’ayant pas encore eu
lieu.

Pour tout résumer, la créature primitive, ¢’est-a-dire la ma-
tiere pure, l'indifférence du temps infini et de Pespace infini
constitue les éons dont il est dit : « Par la foi, nous savons cue
les éons ont été rangés par la parole de Dieu; de sorte que les
choses qui se voient n’ont pas été faites des choses qui appa-
raissent. » (Héb. X1, 3 et I, 2.) Le temps et ’espace ne sont ab-
solument pas des choses qui se voient, représentables, et ¢’est
d’eux cependant qu’ont été faites toutes les choses qui appa-
raissent, le monde phénoménal. [l ne saurait étre question
d’un monde d’éons, puisque les éons (espace et temps) ne sont
pas encore des mondes. Par les éons il faut entendre, non pas
une sphére spéciale du monde, mais ’espace et le temps absolus,
cadre dans lequel se meut le monde infini des choses finies.

2. SERIE ASCENDANTE DES CREATURES.

La matiére pure, immédiatement posée par I'acte absolu de
Dieu, ne saurait encore nous donner une nature. Mais, & par-
tir de la création de 'espace et du temps, Dieun’agit plus d’une
maniére absolue et inconditionnelle : il doit compter avec cette
créature primitive qu’il a créée. Son activité créatrice portera
donc A I'avenir sur un objet déja donné qu’elle modifiera et dé-
terminera de maniére 4 en faire provemir ce ul n’existe pas
encore.

De 14 un double caractére de cette évolution créatrice. Comme
c’est en dirigeant sa pensée et son activité sur les créatures



L’ETHIQUE. 551

déja existantes ue Dieu en crée de nouvelles, il v aun enchai-
nement continu entre les créatures qui se succédent. Nous nous
¢levons par une série non interrompue de degrés, qui s’engen-
drent les uns les autres depuis la matiere pure (temps et es-
pace) jusqu’a la créature semblable & Dieu. Voila pourquot il est
permis de parler d’'un organisme, d’une nature, soit dans la to-
talité de 'univers, soit dans une sphere particuliere. L’univers
est un immense organisme qui comprend celui de toutes les
sphéres spéciales.

Il va sans dire que c’est dans les cadres de I'espace et du
temps que cette évolution créatrice s’accomplit. L’acte créa-
teur primitif est en dehors du temps et de Uespace, puisqu’il a
pour effet de produire le temps et 'espace. Mais dés que ceux-:
ci (la matiére primitive) existent, Dieu ne peut faire autrement
qu’en tenir compte. Tout en demeurant lui-méme en dehors du
temps et de 'espace, il crée dorénavant dans le temps et dans
I'espace. Car comment ’espace et le temps pourraient-ils exis-
ter réellement et étre pour Dieu nuls et non avenus ?

Assistons maintenant aux opérations psychologiques qui s’ac-
complissent en Dieu chaque fois qu’il produit une créature
nouvelle. Son intelligence et sa volonté entrent en jeu.

(Pest d’abord la premiére qui fonctionne. Dieu, pour créer
une nouvelle créature au moven de celle qui lui est immeédiate-
ment antérieure, commence par penser celle-ci. Cela ne veut
pas dire qu’il en cherche la notion (puisqu’il I'a déja réalisée),
mais il en fait objet de sa réflexion. Voici ce qui arrive.

a) [intelligence divine analyse cette notion; c’est-a-dire
Dieu distingue clairement les éléments intellectuels que cette
notion renferme a 1’état d’unité immédiate ou de simple indiffé-
rence. Ce n’est encore la que le coté négatif de la réflexion, il
faut une fonction positive :

b) L’intelligence divine rapproche les notions qu’elle a isolées
par 'analvse : elle les combine en les modifiant et en déterminant
les unes par les autres. De la des notions nouvelles exprimant
les déterminations possibles de la créature. Elles seront néces-
sairement plus riches que les précédentes, et par conséquent
d’un ordre supérieur.



ah2 R. ROTHE.

¢) Les nouvelles déterminations possibles de la créature dont
Dieu vient de concevoir la notion ne sauraient demeurer isolées
dans son entendement. Penser en effet c’est comprendre.
Dieu donc dans le moment méme ou il congoit les notions les
réunil dans la pensée d’une maniére immeédiate. (Cest ainsi
qu’il forme la notion d'une créature nouvelle, supérieure a
celles qui existent, puisqu’elle serait douée de propriétés plus
riches. Cette notion supérieure est la réunion, la synthése des
éléments intellectuels que lintelligence divine avait d’abord
isolés, et ensuite rapprochés et combineés.

Assistons maintenant au fonctionnement de la volonté divine.

Ce que l'intelligence divine concoit, sa volonté I'exécute. Dieu
ne pense pas seulement, il pose, il réalise. Au travail théorique
que nous venons de décrire, s’associe une fonction pratique,
relevant de la volonté divine. Chez Dieu l'analyse et la syn-
thése coincident absolument et ne se succédent pas. Ce qui est
distinct au point de vue logique (les fonctions &) et ¢) ne lest
pas dans la réalité. Dieu ne commence pas par créer des déter-
minations ou propriétés nouvelles, pour leur donner ensuite un
corps dauns une créature nouvelle qui en est la synthese. C’est
dans la créature nouvelle elle-méme que ces propriétés se
manifestent pour la premiére fois. Au moment donc ou Dieu,
par son intelligence, analyse la notion d’une créature, au
moyen de sa volonté, il dissout cette créature en ses éléments,
il la différencie ; anu moment ol rapprochant et combinant les
éléments qu’il vient de distinguer, il concoit des déterminations
possibles de la créature, il réalise cette notion en communi-
quant I’étre a cette créature, qui au point de vue logique, n’est
encore concue que comme possible.

Cette formule créatrice, ce programme que nous venons de
décrire s’applique a chaque nouvel acte créateur. Nous avons
une série de theses, d’antithéses et de synthéses qui s’engen-
drent mutuellement en laissant comme résidu, précipité, les
creatures successives qui forment la série non interrompue de
la chaine des étres.

Les sciences expérimentales confirment la théorie spécula-
tive sur le développement de la création. Chaque nouvel an-



L’ETHIQUE. 593
neau de la chaine des étres a pour condition la dissolution de
la créature immeédiatement inférieure d’une part, et pour cause
effective, d’autre part, la volonté et action de Dieu. Le minéral
procede de la décomposition des éléments chimiques, la plante
de lefflorescence du minéral, Panimal de la putréfaction de la
plante. (est enfin sous les ruines de I’homme matériel que
s’élévent homme spirituel et le monde de Iesprit.

Mais quand cette évolution créatrice, procédant ainsi par
these, antithése et synthése, se terminera-t-elle ? Jamais! car
nous savons que l'activité créatrice de Dieu est inépuisable.
Seulement , dans chaque synthese particuliere cette évolution
creatrice atteint son point culminant uand elle arrive & pro-
duire une créature capable d’opérer en elle-méme et par elle-
méme lintime et mutuelle combinaison des éléments qui la
constituent, sans une nouvelle intervention de la puissance
créatrice.

Il est bien entendu qu’en tout ceci il ne s'agit pas d’un déve-
loppement spontané de la créature abandonnée a elle-méme.
Il'y a bien développement de la créature mais par le Créateur.
Si chaque degré immeédiatement inférieur de I'étre est bien la
base, la condition sine qud non du degré supérieur, il n'en esl
nullement la cause. Celle-ci doit étre cherchée en Dieu seul qui
demeure la cause immeédiate et efficiente de chaque nouvelle
création, tandis que- les créations antérieures ne sont que des
instruments, des matériaux. Pour faire la synthese des deux
points de vue disons que, la matiére une fois donnée, la création
est un développement créateur de la créature par son auleur.

Nous comprenons maintenant ce qu’il faut entendre par la
création du monde, ou création seconde. Sagit-il de la création
premiere ou primitive, de la création de la matiere pure?
L’action de Dieu est exclusivement absolde. S’agit-il dela créa-
tion seconde ou de la création du monde? L’activité de Dieu
n’est que partiellement absolue. D’une part, en vertu de la no-
tion méme de création, chaque nouvel acte createur se rat-
tache intimement aux créations précédentes qu’il suppose et
par cela méme il est relatif. D’autre part chaque nouvel acte
créateur produit un développement nowveaw qui n’était nulle-



554 R. ROTHE,
ment contenu dans les developpements antérieurs, une série
absolument nouvelle ; par ce cote il est absolu *.

Le monde étant le produit non pas d’'un acte créateur pur
absolument, accompli en une seule fois, mais d’une activité
créatrice successive et continue, chaque sphere, prise & part,
ne doit pas seulement renfermer bien des imperfections: elle
est de plus nmparfaite, prise dans sa fotalité. Mais cette imper-
fection est en train de disparaitre, éminemment provisoire,
grace a lPactivité constante de Dieu occupé & achever son
ceuvre. Elle est done compatible avec une perfection relative du
moins dans chacun de ses détails. (Pest & ce point de vue-l1a
seulement qu’on peut obtenir la vraie théodicée, seule satis-
faisante. 1l ne peut étre question de nier les impertections de
notre monde terrestre. Mals aussi comment une ceuvre non
encore achevée pourrait-elle étre parfaite, & abri de toute
lacune ? On ne saurait trop insister la-dessus: nous sommes
pleinement engagés dans I'évolution créatrice de notre monde
terrestre encore occupé @ se faire.

La matiere pure ou la créature primitive est donc le sub-
stratum, la base générale, 'élément commun, la matrice uni-
verselle, d’oli sortent tous les objets du monde sous Vaction
créatrice de Dieu. [l en résulte que toutes les créatures portent
nécessairement le sceau de leur origine. Il est bien vrai que Dieu
tend sans cesse a élever la matiére & une plus haute puissance,
afin que l'esprit subsiste seul. Malgré cela, comme la créature,
méme accomplie, n’en a pas moins été concue dans la matiére
dont elle est née, la matérialité demeure toujours sous le point
de vue de la forme, le caractére fondamental de tous les étres
créés. En d’autres termes tout étre créé est nécessairement fine.
Pour se dépouiller de ce caractére il devrait perdre son iden-
tité. L’étre accompli, achevé, possede, 1l est vrai, une existence
éiernelle, mais ce n’est qu’a parte post et nullement & parte ante
gqu’il a eu son commencement,.

Maintenant nous savons deja que 'espace et le temps sont les

t La théorie des génerations sponlanées peut étre considérée comme aban-
donnée définitivement par les sciences naturelles.



L’ETHIQUE. 555
déterminations concrétes de la matiére pure. Le propre de toute
créature finie est donc d’étre limitée, d’occuper une place déter-
minée dans le temps et dans I'espace. C’est la le caractlére indeé-
lébile de toute créature.

La créature spirituelle elle-méme n’échappe pas & la loi du
temps et de 'espace, bien qu’clle ne leur soit pas asservie. L’es-
pace et le temps demeurent pour elle des limiles, mais ils ont
cesse d’étre des bornes infranchissables. Pour 'esprit pur 1'es-
pace est devenu absolument pénétrable, le temps a perdu sa flui-
dité pour devenir constant. Bien qu’ils soient des traits carac-
téristiques de la matiere , I'espace et le temps n’en sont pas
moins compatibles avec 'esprit, parce qu’ils n’expriment que
des déterminations exclusivement formelles et vides de la ma-
tiere, sans couleur déterminée.

A titre de fini, I'étre crée est divisé. La totalité de 1'étre se
morcelle, s’épanouit en une foule de parties, en une multipli-
cité d’étres particuliers, qui coexistent dans I'espace et se suc-
cedent dans le temps.

Il n’en est pas ainsi seulement pour le monde, pris dans sa
tolalité, mais pour chaque sphére particuliére de la création,
pour le résultat de chaque acte Créateur, pour chaque espece
de creatures. L’espece n’est pas produite par le Créateur dans
une unité simple, mais dans une pluralité d’étres particuliers,
(ui coexistent dans I'espace et se succédent dans le temps.

Chaque individu de Pespéce est limité dans 'espace et dans
le temps. Or comme I'espace est la négation de I'idée, il en re-
sulte que chaque individu est limité quant & son idee, c’est-a-
dire, un simple exemplaire imparfait et défectueux de son espece.
Comme d’autre part, le temps est la négation de ’existence ob-
Jective de la réalité, chaque individu d’une espece est limité
quant & la réalité de son étre: il ne posséde qu’'une existence
purtiellement réelle et permanente, ¢’est-a-dire variable. Mainte-
nant dans chaque individu de I'espece la défectuosité est diffé-
renie. Et celase congoit: chaque individu prenant naissance dans
des milieux différents de temps et d’espace, doit étre aftecté
d’une défectuosité spéciale. Bien qu’étant tous des exemplaires
défectueux de Pespeéce, les individus different par leur genre de



H5b R. ROTHE.

défectuosité: il n’en est pas deux qui soient exactement les
mémes. G’est 1d ce que Leibnilz appelait (principium indiscer-
nabilium), le principe des indiscernables.

Grace & ce caractere fini de la créature et du monde en géné-
ral, un des attributs transitifs , relatifs de Dieu, linfinité peut
étre exprimée d’une maniére plus spéciale et plus concréte,
Nous avons I'immensité (Unermesslichkeit) et 'immutabilité.

Ces attributs affirment que, tout en entrant en rapport avec
le monde dans lequel il habite, Dieu n’en est nullement altéré
ni atfecté: qu’il n’est pas soumis aux lois de 'espace, il ne ren-
tre ni dans la catégorie de la quantité (immensité) ni dans celle
du temps (immutabilité).

Toutefois, 'immutabilité de Dieu n’implique nullement que
Dieu n’est pas affecté par les circonstances du monde. Ce serait
14 une imperfection, de l'insensibilité, de 'indolence: Dieu ne
maintiendrait aucun rapport vivant avec le monde ; celui-ci &
son tour se trouverait avec le Créateur dans un rapport irreli-
gieux. Il serait alors absurde de demander quelque chose &
Dieu ou de lui rendre grices. L’immutabilité divine signifie
seulement que, tout en étant affecté, par les circonstances du
monde, Dieu ne change pas d’état. Et voici pourquoi. D’abord il
voit le monde, non pas tel qu’il est dans un moment donné,
mais tel qu’il doit étre un jour ; ensuite, grace a sa toute-puis-
sance et a sa toute-science, il le tient en son pouvoir dans
chacune de ses parties ; par conséquent, quelles que soient les
circonstances qui puissent se présenter, il est stir de lui faire
atteindre le but qu’il lui a assigné. Enfin, Dieu est toujours
affecté par la totalité des circonstances du monde : les circons-
tances particulieres de chaque créature, qui ne sauraient le
laisser indifférent, ne sont pas vues isolément, mais saisies dans
leur étroite union avec la marche générale du monde. L’en-
semble des impressions venant du monde qui affectent Dieu &
chaque moment de la durée, retentissent en lui comme en
parfaite harmonie avec son but, bien que, & chaque instant,
cette harmonie résulte de tons différents.

La notion de changement est essentiellement différente, sui-
vant qu’elle porte sur les éléments qui constituent un étre ou



L’ETBIQUE. 5587

sur les rapports de ces ¢léments entre eux. Ce n’est que dans
le premier sens qu’on peut dire que Dieu est immuable. Dieu
en lui-méme ne peut devenir autre qu’il est. Pour le faire, il
faudrait qu’il ne tat pas Pabsolu ou qu’il piit cesser de I'étre. Il
est au contraire immuable en ce que son étre, en dépit de
toutes les modifications qu’il subit, ne cesse de demeurer
constamment adéquat a sa notion. Il en est comme d’un carac-
tere bien formé qui demeure toujours semblable & lui-méme
dans les diverses positions de la vie. Et au milieu de ces chan-
gements, Dieu demeure toujours semblable & lui-méme, parce
que si son état change, c’est lut qui le change.

Passons maintenant & la construction des diverses sphéres de
Pélre par 'application de la formule créatrice (thése, antithese
et synthese), déja analysée et qui est comme le moule de tout
ce qui existe.

1° La nature générale. — Dieu commence par résoudre la ma-
tiere pure en ses divers éléments, savoir le temps et 'espace,
qu’il met ensuite en rapport 'un avec l'autre pour les déter-
miner I'un par Pautre. Combiné avec le temps, ou déterminé
par le temps, 'espace devient élendue, ou multitude infinie
d’atomes. Combiné avec ’espace, déterminé par l'espuce, le
temps se transforme en mouvement. La synthese immédiate
des deux (étendue et mouvement) nous donne I'éther, qui est
la seconde créature de Dieu.

2° Le mécanisme céleste. — Prenons les éléments constitutifs
de I'éther (I’étendue et le mouvement), distingnons-les; déga-
geons-les ; pour que rapprochés et combinés, ils se pénétrent en
reéagissant 'un sur autre. L’étendue, c’est-a-dire la multitude
infinie des atomes, modifiée par le mouvement, nous donne la
répulsion et Patiraction. Déterminé par 'étendue, ¢’est-a-dire par
les atomes, le mouvement devient la pesanteur. Combinons-nous
Pattraction et la répulsion d’une part, la pesanteur de l'autre ?
La synthése nous donne le sysiéme des mondes, ¢’est-d-dire I'en-
semble des lois mécaniques et astronomiques.

3° Le chimisme. — Dieu va déterminer encore et modifier
Pun par l'autre les deux éléments constitutifs du systeme des
mondes, savoir l'attraction et la répulsion d’une part, la pesan-

c. R. 1870. 36



558 R. ROTHE.

teur de Pautre. L’attraction et la répulsion, en d’autres termes,
les atomes qui s’attirent et se repoussent, déterminés et modi-
fiés par la pesanteur, donnent Péloffe, la matiére chimique; la
pesanteur modifiée par Pattraction et la répulsion devient la
force. La synthese immédiate des deux (étoffe et force), nous
donne les éléments, la nature élémentaire, c’est-a-dire le régne
des actions et des réactions chimiques. C’est seulement ici que
vontcommencer les différents mondes ou les différentes spheéres.
Ils ont tous pour base commune et nécessaire les éons (I’es-
pace et le temps), I'éther, le systéme des lois astronomiques ou
mécanisme céleste.

4o Minéralogie. — Les deux éléments constitutifs de 'atome
chimique (I’étoffe et la force), sont déterminés et modifiés 1'un
par Pautre. L’étoffe déterminée et modifiée par la force devient
le corps. Déterminée et modifiée par I’étoffe, la force devient
force plastique ou formatrice qui produit I'existence particu-
liere et distincte, Pindividuiié. La synthése immédiate des deux
(corps et forme) produit le minéral.

o° Le monde végétal. — Les deux éléments constitutifs du mi-
néral (corps et force plastique) sont & leur tour modifiés et
déterminés 'un par l'aatre. Quand le corps est déterminé et
modifié par la force plastique ou l'individuité, nous obtenons
Porganisme. La force plastique, I'individuité déterminée et mo-
difiée par le corps nous donne la force vilale, la vie. La syn-
thése immeédiate de l'organisme et de la vie n’est autre que la
plante.

6o Le monde animal. — Les deux ¢léments constitutifs de la
vie (Uorganisme, la vie) sont modifiés ou déterminés 'un par
Pautre. L’organisme déterminé par la vie, nous donne le corps
animé. La vie déterminée par l'organisme, c’est-a-dire organi-
sée, nous donne l'ame, qui est en méme temps conscience et
activité. La synthése immédiate des deux (corps et 4me), nous
donne I'animal.

Avec l'animal nous voyons apparaitre un degré supérieur
d’existence particuliére ou d'indiwiduité. Tandis que la plante est
attachée a la terre, I'animal est libre de tout lien de ce genre,
grice au mouvement spontané qui le caractérise. Supérieur &



L’ETHIQUE. 559
la plante, 'animal est inférieur & 'homme : hors d’état de sortir
de lui-méme, il ne saurait aimer. Bien qu’il ne recherche que
lui-méme, 'animal n’est pas égoiste. Il est en effet privé du
véritable mos.

70 Sens, force, instinct. — Ce n’est que dans la premiére phase
de son existence, durant la période embryonnaire, que 1’animal
est la synthése immédiate de ’ame et du corps. Le développe-
ment dans lequel il s’engage en qualité d’étre organisé, 'en-
richit d’attributs nouveaux et le fait monter dans Péchelle des
etres. De laction réciproque du corps et de ’ame, nous voyons
surgir les sens et les forces (modifications du corps), et les
sensations et les impulsions (modifications de I’ame). Arrivé 13,
Panimal n’est plus exclusivement (comme dans I'état embryon-
naire) la synthese immeédiate du corps et de ame: il en est
devenu I'unité réelle.

Toutefois chez 'animal de Pordre le plus élevé, il y a unité
immédiate, simple indifférence entre la conscience et Pactivité,
éléments constitutifs de ’ame. Voila pourquoi 'animal ne sau-
rait agir en vertu de certains motifs. (Cest qu’il y a coincidence
complete entre les sens et les forces d’une part (ce qui nous
donne Pinstinct), et entre les impulsions et les sensations
d’autre part (ce qui nous donne Uappélit).

L’animal abandonné & lui-méme ne saurait aller au dela. Re-
marquons cependant qu’il ’est élevé a ce degré supérieur par
suite de son propre développement spontané, sans l'interven-
tion d’un nouvel acte créateur de Dieu. (’est pour la premiere
fois qu’un développement de ce genre se présente a nous; in-
dice certain que nous touchons aux rivages de la liberté.

8 Personnalité. Liberté de choix. Objection du déterminisime. —
Nous n’avons pas encore I’animal parfait, répondant a la notion
d’ame, de vie organisée ou déterminée par I'organisme. Pour
franchir ce dernier degré, il faudrait réduire & I'unité la dualité
de la conscience et de I'activité. Quand donc s’accomplira cette
derniére réduction? L’animal ne saurait s’en charger dans la
suite de son développement, car il faudrait qu’il débutat par
dégager, déméler la conscience et l'activité (condition préala-
ble pour les réduire plus tard a I’unité), ce qu’il ne saurait faire



560 R. ROTHE.

puisque son essence meéme consiste a étre 'unité immédiate, la
simple indifférence de lactivité et de la conscience. L’interven-
tion de Dieu est donc indispensable pour produire Panimal de
Vordre le plus élevé, répondant entierement & sa notion. Le
Créateur introduit dans 'ame de 'animal une modification fon-
damentale qui I'éleve au-dessus de la simple animalité. Dieu
sépare 'organe qui, chez l'animal, produit I'activité de celul
qui produit la conscience. Ces deux organes, rendus indépen-
dants 'un de lautre, nous donnent le corps humain.

L’ame alors, en se distinguant de ces deux fonctions (la cons-
cience et l'activité), se pense et s'affirme elle-méme comme
I'unité de ces deux fonctions. En d’autres termes, ’dme se pense
et se pose comme mo¢, comme personne. La personnalité est
en effet I'unité consciente et active de la conscience active et
de l'activité consciente. Un pareil animal peut dire moi, car
s’étant lui-méme fait ce qu’il est, il s’appartient ; il est au
sens le plus profondet le plus intime cause de sa propre unité.
I’ame ne se distingue pas seulement d’elle-méme, elle peut
¢galement se distinguer de son corps. L’ame animale devient
ainsi personnelle, c’est-a-dire Ame humaine.

Nous venons enfin de franchir un pas décisif. Nous nous
trouvons en face d’un étre qui n’est pas seulement pensé et
posé, mals qui se pense et se pose lui-méme, qui possede la
conscience et l'activité personnelles. Nous allons quitter le
domaine de la nature pour entrer dans celui de la morale. Nous
venons, en effet, de construire la créature libre et morale dont
Dieu se sert pour donner & son ceuvre ce degré d’achévement
compatible avec la nature des choses.

En produisant la personnalité, la matiére s’est dépassée elle-
méme; elle a produit quelque chose qui lul est supérieur, ai-
guillonnée par I'activité créatrice de Dieu. La puissance de la
matiére est donc brisée sans retour, puisqu’elle a dtengendrer
de son propre sein la personnalité, dont 'essence et la loi sont
diamétralement 'opposé de ce qu’elle est elle-méme.

Voyons comment le Créateur a atteint ce résultat érninem-
ment anti-matériel, la personnalité ou le moi. C’est en rabais-
sant, en tempérant d’'une maniére tout & fait particulicre la vie



L’ETHIQUE. 561

animale, matérielle, savoir les impressions et les penchants
sensibles. (Cest & tel point que la vie méme de ’organisme ma-
tériel et animal n’a plus autant de puissance. Le moi, quoique
produil par la vie animale, peut, chez 'homme, s'affirmer en
face d’elle ; il y a plus, il peut suffisamment se soustraire & son
influence pour ne la laisser pénétrer jusqu’au centre de la per-
sonnalité qu’en tant qu’il le veut bien lui-méme. Pour tout
dire, en un mot, autonomie de la vie matérielle et animale
est brisée; le moi s’est emparé du sceptre pour régner confor-
meément & son essence et & ses propres lois. La personnalité a
justement sa cause dans cet affaiblissement, dans ce tempéra-
ment de la vie matérielle et animale.

La notion de personnalité implique immédiatement le pou-
voir de détermination propre. En premier lieu, il est surgi
dans la vie animale un moi, un sujet, qui est devenu le point
central de tous les éléments qui constituent 'animal, s’en est
distingué, s’est opposé a eux et s’est appuyé sur lui-méme. Ce
ne sont la que les conditions préliminaires de la détermination
propre. En second lien, le moi prend une attitude indépen-
dante, en face de la nature tant corporelle que psychique. Sans
contredit, la personnalité recoit et de son organisme naturel et
par le moyen de celui-ci, du monde extérieur, d’inévitables im-
pressions cui la sollicitent & I'action. Mais elle a le pouvoir de
leur céder ou de leur résister, et cela sans exception aucune.
Cette faculté de la personnalité qui n’est autre que la liberté de
choix, est impliquée d’une facon immédiate dans sa notion
meme. Le moi est soustrait & la puissance de sa vie naturelle.
Il peut non-seulement dominer activement son=corps, mais
tourner son ame contre elle-méme, justement parce qu’il n’est
pas Pame, mais que celle-ci est & lui. Le moi et 'organisme
naturel se tiennent en équilibre. Sans cette condition préalable
la faculté de détermination serait impossible. Toutefois nous
n’avons encore que sa condition négative. Il faut de plus, en
troisieme lieu, que le moi soit en mesure de devenir cause, en
s'appuyant sur lui-méme, de lui-méme. Cette faculté nouvelle
est évidemment impliquée dans la notion de créature person-
nelle. Car le moi, en tant que raison consciente peut avoir la



562 K. ROTHE.

pensée d’un effet partant de lui, et d’autre part, en tant que
volonté active, 1l peut la réaliser, en un mot il peut réaliser un
but qu’il se propose. 11 possede d’ailleurs, dans son organisme
naturel, les moyens de réaliser le but. L’organisme devient
Iinstrument du moi, instrument qui peut méme, grice i I'in-
telligence et & la volonté de la personne, étre tourné, employé
contre lui-méme.

Par suite de cette faculté de se déterminer soi-méme, la na-
ture matérielle ou animale de la créature personuelle tombe au
pouvoir de la personnalité. Les sollicitations venant de toute la
partie matérielle doivent, avant de se traduire en actions, com-
paraitre devant le tribunal de la personnalité qui, & la suite
d’une délibération et d’une décizion expresse, accorde ou
refuse son autorisation. La personnalité peut repousser toutes
ces prélentions de la nature animale, et qui plus est les enroler
a son service, en se déterminant elle-méme et d’apres elle-
meme,

Mais le cas contraire est également possible. La personnalité
peut sympathiser avec les sollicitations de sa nature animale,
leur céder, se laisser déterminer par elles. Dans ce cas l'auto-
nomie de la nature matérielle cesse d’étre une simple virtualité
enchainée et continue pour s’actualiser.

La faculté de se déterminer soi-méme impliquée nécessaive-
ment la possibilité psvchique de se déterminer en sens con-
traire, et cela dans chacue cas particulier, c’est-a-dire la pos-
sibilité d’un choix. (Cest 14 la condition sine qud non de toute
détermination par soi-méme; aussi cette faculté du choix, de
Parbitre ne peut-elle jamais se perdre & la suite d'un dévelop-
ment, d'un perfectionnement du pouvoir de se déterminer dont
elle constitue justement une partie intégrante.

Mais cette possibilité psychique et par conséquent physique
de se déterminer dans un sens contraire, implique-t-elle qu’il
soit indifférent a la personnalité de se décider capricieusement
dans un sens plutot que dans l'autre? Nullemenl! L’usage
qu’elle doit faire de cette possibilité est impliqué de la fagon
la plus catégorique dans la notion de personnalité. Elle doit se
décider d’une fagon qui corresponde 4 sa propre notion ; c’est



L’ETHIQUE. 563

14 la norme inviolable & laquelle elle doit se conformer en se
déterminant. Pourquoi donc la possibilité de se déterminer en
sens contraire demeure-t-elle ouverte devant la personnalité ?
Uniquement pour qu’il lui soit possible de se déterminer réel-
lement elle-méme, conformément 2 sa notion. L’idée méme de
personnalité, ou, si 'on veut, la place qu’elle nccupe dans la
création, tout lui indique d’une fagon aussi claire qu’absolue
le sens dans lequel elle doit se déterminer. Mais elle ne peut
se déterminer réellement d’une maniere conforme 4 sa notion,
qu’a condition qu’il lui soit aussi possible de se déterminer au-
trement, c’est-a-dire dans un sens opposé & sa notion. La no-
tion de détermination propre implique donc la possibilité de se
déterminer contrairement & sa propre notion, par conséquent
d’une facon anormale.

Nous voici done arrivés & ce qu'on appelle généralement la
liberté de lavolonté, laliberté ou aussi, par suite d’une con-
fusion trés inconvenante, la volonté. Confondre ainsi toutes les
idées c’est se mettre hors d’état de rien comprendre au pro-
bléme.

Il est du reste fort aisé de voir comment on en est venu a
confondre la volonté et la faculté de se déterminer soi-méme.
(’est que l'acte de sa propre détermination aboutit & une
excitation, & une volition, & un mouvement de volonté dans
lequel la détermination s’accomplit et s’achéve. Il suffit ce-
pendant de se rappeler qu’on peut vouloir wvouloir pour se
convaincre que la volonté et la faculté de se déterminer ne
sont pas une seule et méme chose. Dans le fait, je puis me
déterminer & vouloir comme je puis me déterminer & penser.
Je me distingue de ma volonté comme je me distingue de mon
intelligence, dans les deux cas, il est vrai, d'une maniére seu-
lement relative.

Qu’est-ce qui chez moi se détermine ? ce n’est pas la volonté,
mais le moi, la personnalité. Ce qu’on appelle généralement la
liberté est une maniére d’étre, un attribut, non pas de la vo-
lonté, mais du moi, de la personnalité. Le moi commande &
la volonté et la met en mouvement; la volonté ne se meut pas
elle-méme, elle est I'instrument du moi. Voild pourquoi nous



564 R. ROTHE.

disons fort bien je veux, et non ma volonté veut. Qu’est-ce
qui agit en nous? c’est le moi, et il le fait au moyen de son
intelligence et de sa volonté.

Cette identification de la détermination propre et de la vo-
lonté a donné lieu & une assertion assez commune de nos jours,
en vertu de laquelle la volonté serait la forme primitive de la
vie spirituelle personnelle. Quand on s’exprime ainsi, on a en
vue non pas la volonté, mais la faculté de se déterminer soi-
meéme, et ainsi comprise, la prétention est fondée. On peut dire,
toujours dans le méme sens, que la volonté (savoir la faculté
de se déterminer soi-méme) est le premier principe, le prin-
cipe fondamental, ce qui seul donne de la valeur a la créature
en sol et par conséquent devant Dieu.

(Pest avec intention que nous nous sommes abstenus d’em-
plover en tout ceci le mot liberté. La faculté de se déterminer
soi-méme ne saurait étre confondue avec la liberté effective ou
réelle, qui est identique avec la nécessité (morale), et dont il
sera question plus tard. La liberté¢ ne saurait étre ue le nroduit
du développement moral de la personne. Le libre arbitre, dans
le sens le plus étendu du mot (la faculté actuelle, com-
pléte de se déterminer soi-méme), d’aprés sa notion méme, ne
peut étre donné¢ d’'une maniere immédiate : Uindividu est ap-
pelé a en faire la conquéte. Il ne peut y avoir de vraie faculté
de se déterminer soi-méme que celle qui s’est déterminée elle-
méme. Toute autre ne serait pas une faculté de se déterminer
par soi-méme. Or la créature qui doit avoir un jour cette fa-
culté en partage ne peut étre créée la possédant déji, mais uni-
quement avec la possibilité de se la donner, avec la disposition
qu’elle doit réaliser.

Ici il n’est encove uestion que de ce qu'on appelle la simple
liberté formelle, la liberté de choix, la simple faculté psychique
de l'arbitre, c¢’est-a-dire la possibilité pour le moi humain de
prendre une attitude affirmative ou négative en face de toute
sollicitation a Paction, ¢u’elle vienne du dehors ou du dedans.
Ce n’est pas & dire que le moi puisse se prononcer avec une
¢gale facilité pour l'une ou pour l'autre de ces deux alterna-
tives (cette représentation de parfait équilibre n’est nulle-



L’ETHIQUE. 565
lementimpliquée dans la notion de liberté de choix), mais uni-
quement qu’il peut se prononcer dans un sens ou dans lautre
avec plus ou moins de facilité ou de difficulté. Cette liberté
d’indifférence ou d’¢quilibre n’est qu'une pure fiction qui ne se
reéalise jamais dans le monde concret de I'expérience. Elle ne
pourrait trouver sa place que dans le tout premier début du
développement moral. Ceci est méme une pure hypothése ,
parce (u’en ces matieres, tout s’accomplit & travers des transi-
tions inappréciables. Le choix dont il est ici question n’implique
pas non plus une hésitation chez celui qui est appelé i 'accom-
plir. Nous n’examinerons pas si lacte de la détermination
intérieure possede le pouvoir de se réaliser dans le monde
extérieur. Nous n’en parlons que comme d’un acte intérieur.
Cette liberté de choix est la condition absolue de la liberté
réelle et vraie. Elle persiste méme quand 'homme a atteint &
son développement normal. A la vérité, cet état de perfection
morale exclut de fait la possibilité de toute détermination anor-
male ou simplement arbitraire. Mais ¢’est uniquement la pos-
sibilité. morale du mal qui se trouve exclue. Il demeure psy-
chologiquement, aussi bien que physiquement possible. La
possibilité physique du mal est déja moralement exclue par
suite de la détermination absolue pour la norme morale, par le
simple fait que la détermination libre est entiérement mise au
service du bien. Et qu'on ne dise pas que cette impossibilité
psychologique ou morale de faire le mal implique quelque chose
de défectueux dans la détermination propre. Chaque détermi-
nation propre anormale n’implique-t-elle pas, en effet, une
défectuosité relative dans la détermination réelle, une contra-
diction avec soi-méme chez I'éire moral?

La faculté de se déterminer soi-méme bien comprise résiste
victorieusement A toutes les attaques du déterminisme. Ainsi,
quelles que soient les objections venant du point de vue psy-
chologique, c’est pour chaque homme un fait d’expérience
Inébranlable qu'il aurait fort bien pu s’abstenir de tout acte
reellement moral qu’il a accompli dans le courant de sa vie.
(’est 1a un fait psychologique incontestable que, lorsque nous
agissons, nous ne pouvons nous empécher de nous considérer



566 R. ROTHE.

comme nous déterminant nous-mémes. Ce fait est inexpli-
cable au point de vue du déterminisme; et lorsqu’il s’avise de
nier 'imputation morale, il provoque les protestations irrésis-
tibles de notre conscience, ¢ui nous déclare responsables. Dans
notre expérience, nous ne rencontrons jamais l'obligation de
vouloir. Aucun étre raisonnable ne peut étre contraint, mais
simplement engagé, déterminé a se contraindre lui-méme.

Sans contredit & chaque instant, le moi recoit, et de sa propre
nature et du monde extérieur, des sollicitations & I'action. Mais
ce ne sont la que de simples impulsions qui, pour si fortes
qu’elles soient, ne le contraignent jamais : il lui appartient de
décider si elles auront oui ou non leur effet. Il est simplement
mis en demeure de faire un choix enlre plusieurs actions pos-
sibles. Il est d’autant plusindispensable que le moi décide, qu’il
se trouve a chaque instant en face d’impulsions diverses qui se
contredisent et s’excluent. En leur présence, le mol n’est pas
une simple résultante des impulsions venant de la nature et du
monde extérieur, le point statique; il possede la faculté de réa-
oir. Il calme ces impulsions, 1l interrompt leur action pour en
faire I'objet de son jugement et de sa décision : il les traite en
simples possibilités qu'il a le pouvoir de laisser telles ou de
transformer en réalités. Il peut augmenter, diminuer ou méme
détruire la force psychologique de chacune d’elles, de fagon a
céder & la plus faible, tout en résistant & la plus forte. Rappe-
lons-nous bien, en effet, que le moi est, non pas la somme, la
résultante des phénomenes psychologiques dont Phomme est le
thédtre, mais un étre distinct et indépendant. Voila aussi pour-
quoi il peut agir comme cause sur les phénomeénes psycholo-
giques et leur imprimer & son gré une direction toute nou-
velle.

Cette réaction n’est nullement, comme le prétend le déter-
minisme, un effet sans cause. Sa cause doit étre cherchée dans
le moi, qui, en face de toute impulsion, s’affirme et se main-
tient comme une causalité existant pour soi, distincte et spon-
tanée.

Aussila faculté de se déterminer soi-méme, n’est-elle ni inex-
plicable, ni mystérieuse. Ille ne porte ce caractére que pour



L’ETHIQUE. 567

ceux qui ne comprennent ni la notion du moi, ni celle de per-
sonne en général. Pour le déterminisme le rnoi n’existe pas; il
ne se distingue pas de la nature de 'homme. Il identifie (et la
psychologie traditionnelle a favorisé cette confusion) I'homme
avec la somme, la résultante de toute son histoire passée. Le
fait de la repentance suffit & lui seul pour montrer tout ce qu’il
y a de faux dans cette identification. Le moi cherche en effet
dans le repentir & se délivrer, & se débarrasser de sa propre
action, et dans des circonstances qui sont un produit de toute
son histoire extérieure. Pour le déterminisme, la repentance
n’est qu'un pur fait naturel, el & ce titre elle serait sans portée
morale.

Le déterministe prétend que son point de vue est une consé-
quence inévitable de la loi de causalité, en partant de la suppo-
sition tacite qu’il ne peut y avoir d’autre causalité que la cau-
salité naturelle. C’est la le point de vue d'un philosophe mo-
derne, Schopenhauer. Il parle d’'une loi particuliére & la volonté
humaine, et qu’il appelle la loi de la motivation, la loi qui mo-
tive, et dans laquelle il voit une modification particuliere, une
forme de la loi de causalité, qui ici comme toujours agit avec
nécessité. D’apres lui la lutte élablie entre des molifs divers se
termine conformément aux lois de la mécanique.

Mais ce n’est pas ainsi que les choses se passent, précisément
parce qu’il se trouve en I’homme un moi qui a les motifs pour
objet. Il régne en maitre sur toutes les impulsions psychiques
qui prétendent se faire valoir & titre de motifs. Le moi se forme,
se fait lui-méme ses motifs ; il peut changer ensuite ceux qu’il
s'est formés, simplement en évoquant pour les faire entrer en
ligne d’autres motifs qui n’ont pas moins que les premiers leur
raison d’étre dans sa nature corporelle et psychique. L’individu
se raidit donc contre l'action des impressions qui lui livrent
assaut, Il est vrai qu’il peut également négliger de le faire soit
par paresse, soit par impureté. Mais méme dans ce cas, le mol
pourrait fort bien réagir de lui-méme contre cette paresse ou
cette impureté du sujet.

L’erreur de Schopenhauer consiste & ne pas reconnaitre que
homme peut changer son caractére moral; que celui-ci peut



568 R. ROTHE.

étre 'objet de son activité propre; que 'homme a un certain
pouvoir sur lui-méme, qu’il peut se déterminer lui-méme. Tout
cela vient de ce cque ce philosophe ne sait pas distinguer chez
I"homine entre le moi (la personnalité) et la nature.

[on face du déterminisme psychologique, les défenseurs de la
liberté n'ont le droit de maintenir qu’'une seule these: tout in-
dividu en présence de chaque acte moral particulier de sa vie,
a la possibilité de ne pas ’accomplir. — Qu’on n’objecte pas que
tout ce qui a sa raison suffisante est nécessaire en morale comme
en tout le reste. [in effet la loi purement logique de la raison suf-
fisante doit si peu étre confondue avec celle de causalité coér-
citive (mit einem nothigenden Kausalzusammenhange) que la
premiére s’applique & tout ce qui est, méme a 'accidentel, au
résultat du hasard.

(e déterminisine ne réussit & se donner lair d’étre irréfuta-
ble, qu'en déplacant la question. Ses champions raisonnent
toujours comrne si les défenseurs de 'opinion contraire récla-
maient pour 'homme une faculté absolue et permanente de se
déterminer lui-méme dans tous les cas. Tandis qu’il n’y a en
vealité que fort peu de gens qul soutiennent cette theése. De fait
Bous sommes tous cmpiriquement plus ou moins prédétermi-
nés, toulefois d’une maniére seulement relative et non absolue.
Les conséquences des actions antérieures ne manquent jamais
de se faire sentir. Partant de U'indétermination morale tout indi-
vidu se détermine réellement lui-méme au moyen de chaque
acte, de fagon a se donner & la longue une certaine maniere
d’étre morale qui se manifeste clairement dans la puissance des
habitudes morales. Toutefois bien que cette détermination ac-
quise exerce une influence inévitable sur chaque acte subsé-
quent, elle ne fait qu’y concourir ; elle n’est pas le seul et uni-
que facteur. Aussi son influence est relative et non pas absolue;
ce n’est pas elle qui décide ; le dernier mot appartient toujours
au mol. Sicelui-cin’est pas absolument indépendant, il n’est pas
non plus absolument dépendant. Clest 14 ce que 'expérience
confirme tous les jours. Il est vrai que la liberté de choix dimi-
nue a proportion qu'on se détermine pour le mal, au point de
disparaitre en entier (quand le développement anormal a atteint



L’ETHIQUE. 56Y

son apogee. Mais la liberté de choix persiste aussi longtemps
qu’il reste encore le moindre degré a franchir. Le libre arbitre
tel que nous le comprenons est compatible avec I'incapacité de
faire le bien. Car jusqu’au dernier moment, chez cet individu
vendu au péché on constate, & tout instant, dans chaque cas
concret, la faculté de choisir entre le bien et le mal, et la lutte,
sans resultat, 1l est vrai, qui en est la conséquence.

Passons maintenant au déterminisme religieux. Il contesbe,
lui aussi, & 'homme, la faculté de se déterminer lui-méme,
mais pour d’autres raisons. Il tient pour inconciliable avec
Uabsoluité de Dieu de reconnaitre & 'homme la faculté de se
déterminer lui-méme. — C’est déclarer la notion de créature
personnelle impossible. Cette objection provient d’'une maniére
erronée de comprendre I’absoluité et spécialement la toute-
puissance de Dieu qui a déja été signalée. Dieu posséde sans
contredit un pouvoir physique absolu sur la créature person-
nelle, mais justement, d’aprés sa notion méme, la détermina-
tion propre ne dépend pas d’une force physique, soit relative,
soit absolue. I va de soi que Dieu ne déploie a I'égard de la
créature que le degré et le mode de puissance compatible
avec la notion de celle-ci, sans lui enlever la faculté de se de-
terminer elle-méme. C’est 12 une chose qui devrait s’entendre
de soi, car en tout ceci Dieu se borne A agir raisonnable-
ment. Cette maniére d’agir implique si peu une limitation de
'absoluité de Dieu que ce serait plutdt la conduite opposée qui
le ferait. Il est de I'essence de son absoluité de demeurer vrai-
ment maitre de son absolue causalité, et de ne pas agir par-
tout et toujours d’'une maniére absolue. S'il faut & tout prix se
servir de ce mot peu heureux de limitation, il se comprend
sans peine si nous nous rappelons qu’en créant, Diea a renoncé
une fois pour toutes & déployer son activité absolue. On ne
saurait porter un jugement différent du point de vue de la cons-
cience chrétienne. Comme Julius Miiller I'a maintes fois fait re-
marquer, pour que Dieu ne soit pas 'auteur du mal et pour
expliquer chez nous le sentiment de la culpabilité , il faut bien
que la volonté humaine possede une indépendance, réelle méme
a Pégard de Dieu. Ajoutons encore le mot aussi beau que vrai



970 R. ROTHE.

du méme théologien: La puissance de Dieu s’accommode de
toute limite que la volonté sainte de son amour impose & son
activiteé.

Par suite dela faculté de se déterminer lui-méme que ’homme
possede essentiellement, tous ses actes portent le caractére de
déterminations propres : il se trouve inévitablement dans ’obli-
gation de se décider. Il ne saurait étre passif, il faut qu’il de-
vienne actif; il est mis en demeure de déployer la faculté de
se déterminer lui-méme et de la faire porter, en tout premier
lieu sur sa vie. Appelé & se prendre comme objet de sa propre
détermination, pour but 2 lui-méme, il faut qu’il fasse de lui
(quelque chose qui réponde expressément a son but. Telle est
la mission morale de I’'hnomme. C’est ainsi (que nous arrivons a
unc notion essentiellement nouvelle de 'existence de la créa-
ture; & la notion d’une existence qui resulte de la détermina-
tion propre de la créature personnelle, et qui est produite par
elle, en un mot a la notion de moralité.

Cette définition implique que chacun est responsable de son
¢tat moral, qu’il en ale mérite ou le démérite. Or, le trait pro-
pre et caractéristique, le trait éminemment sérieux, c’est que
chez 'homme la vie animale prend inévitablement un carac-
tere moral; il ne peut faire autrement que vivre moralement
(ou immoralement) sa vie animale.

Voila done un fait tout nouveau dans I'évolution créatrice.
Du sein méme de la créature surgit une mission qu’elle est ap-
pelée a remplir. Dieu prend la créature personnelle pour col-
laborateur, pour cause efficiente et lui confie 'achevement de
I'ccuvre. A partir de ce moment décisif le proces créateur se
poursuivra essentiellement au moyen de la détermination pro-
pre de la créature personnelle, de I'homme. La création se
poursuit moralement ou au moyen du procés moral.

La notion que nous venons de donner de la moralité, rem-
plit une condition alisolue, sans laquelle il ne saurait y avoir
de science ; elle est générique, c’est-d-dire assez large pour
comprendre le bien moral et le mal moral. Sila science mo-
rale est restée tellement en arriére des autres disciplines phi-
losophiques ou théologiques, cela tient & ce qu’on lui a assigne



L'ETHIQUE. 571

pour objet la volonté et I'action, comme opposées & la pensée
et a la connaissance, & la raison. Avec un pareil point de dé-
part tout apparait sous un faux jour. La raison est en effet
quelque chose de moral autant que la volonté ; la pensée etla
connaissance sont une action (comme nous le verrons plus
tard), un acte relevant de la norme et de l'appréciation mo-
rale. La pensée dépend de la détermination propre de la per-
sonne tout autant que la volonté, et c’est la détermination pro-
pre qui constitue la moralité et non la volonté,

L’opposition entre la sphere intellectuelle et la sphére mo-
rale, repose sur des notions confuses, quoique l'antithése entre
le domaine intellectuel et celui de la volonté, celui de la théo-
rie et celui de la pratique soit parfaitement fondée. Mais jus-
tement la morale n’est pas la science s’occupant de la volonté
a4 I’exclusion de l'intelligence, de la pratique, & I'exclusion de
la théorie. La iorale est la science de la délerminalion propre et
de tout ce qui est fondé sur elle. Or, les fonctions intellectuelles
et théoriques relévent de la détermination propre tout autant
que les fonctions volontaires et pratiqués.

Cette confusion vient d’une erreur déja signalée ; on n’a pas
distingué la faculté de se déterminer soi-méme de la volonté.
L’objet de la morale ne saurait, il est vrai, étre autre que ce qui
est moral, mais on s’est égaré en confondant naivement l'élé-
ment moral, ce qui est moral, avec ce qui est moralement bon.
La science morale ne saurait avoir un objet aussi restreint. Elle
comprend le mal comme le bien moral, le vice non moins que
la vertu. 11 importe avant tout de partir de la notion de genre,
sans cela tout effort pour arriver & une détermination claire et
précise serait inutile. Comment saurait-on ce qu’il faut enten-
dre par la couleur verte, si on ignorait ce qu’est la couleur en
général? Le moyen de savoir ce qu'est une ligne droite et
une ligne courbe aussi longtemps qu’on ne sait pas ce qu’est
une ligne en général ' ?

On remarquera que nous avons obtenu la notion de moralite

' Pour comprendre avec une parfaite clarté la notion de la moralité, nous
distinguerons plus tard la morale de I’éthique (die Begriffe des Moralischen und
des Sittlichen).



572 K. ROTHE.

indépendamment de l'idée de Dieu; o is 'avons déduite simple-
ment des rapports de 'homme avec lui-inéme, abstraction faite
des relations religieuses de la créature. A moins, en eifet, qu’on
ne veuille confondre enticrement I'élément religieux et 1'élé-
ment moral, il faut que la pensée de celui-ei découle immé-
diatement d’un autre rapport que celui de 'hoinme avec Dieu.
Nous sommes donc obligés de reconnaitre 2 la morale une in-
dépendance relative dans secs rapports avee la religion 11 va
bien sans dire que celte indépendance est toute relative. D’ une
part, en effet, la notion de moralité implique nécessairement
celle de religion. C’est & tel point qu'on ne peut se représenter
une moralité pleinement au clair sur elle-méme, quine serait pas
en meme temps de la piélé consciente, positive ou négative;
toutes choses égales, la moralité en elle-méme sera d’autant
plus compléte et achevée qu’elle aura un concours plus décidé
de la piété. D’aulre part, la morale, comme le monde et tout
ce qu’il renferme, ne saurait étre comprise sans lidée de
Dieu: elle doit méme paraitre absurde & Uesprit réfléchi et
logique.

Tout cela dit, nous ne nous mettrions pas moins en flagrante
contradiction avec nos expériences journalieres, si nous pré-
tendions nous en prévaloir pour soutenir que la moralité, du
moins la bonne, n’est subjectivement possible (que sur la base de
la picté. A la honte de bien des personnes religieuses, pour par-
ler avec Hagenbach, il est une moralité de hon aloi, supérieure
a la légalité, un respect et une domination de soi-méme , qu’on
doit estimer, admirer méme, bien qu’elle soit entiérement pri-
vée de la consécration religieuse. Nous n’avons pas besoin, pour
trouver des preuves, de ce fait, de remonter jusqu’au stoicisme
des anciens, il suffit de renvoyer & I'impératif catégorique de
Kant et & la morale beaucoup plus répandue encore des hom-
mes cultivés de notre temps.

La théologie traditionnelle part au contraire de I’hypothese ,
a ses yeux pleinement évidente, que 'homme méme avant la
chute, ¢n dépit de la sapientia maxima qui lui était innée, ne
pouvait pas savoir par lui-méme ce que Dieu réclamait de lui,
et qu’il lui fallait une révélation pour lui faire connaitre cette



L’£THIQUE. 573

regle. Ce point de vue a encore été défendu de nos jours par
Auberlen.

Le sentiment de l'indépendance de la morale est une des
conquétes les moins contestables de la civilisation actuelle. Un
des grands mérites de la philosophie de Kant, c¢’est d’avoir fait
admettre que la loi morale conserve toute sa valeur indépen-
damment de I'idée de Dieu. Un homme peut régler toute sa vie
conformément & l'idée morale, & I'idée du bien moral, de la
dignité humaine et de ’humanité, sans étre en rien déterminé
par I'idée de Dieu, du moins par l'idée juste. Il posséde directe-
ment I'idée morale et la vraie, celle de I'honnéte et de la di-
gnité humaine, il ne la dérive pas de celle de Dieu.

Ajoutons que ce sentiment de la conscience contemporaine
n’est que relativement vrai; on ne peut concéder qu'une indé-
pendance relative de la morale, aussi longtemps qu’il s’agit ex-
clusivement de I'individu et méme alors d’une maniére hypo-
thétique. En effet, on a beau accorder sans ‘marchander que
l'idée vraie du bien moral découle, sans le concours de la
notion de Dieu, de I'idée juste de 'homme; il se pose toujours
une grosse question : Comment peut-on arriver & cetie notion
juste de ’homme, qu’on suppose toujours comme donnée au
point de départ ? Peut-elle étre obtenue indépendamment de
lajuste notion de Dieu, en dehors méme de toute idée de Dieu ?
Aussi longtemps que cette question se pose ainsi d’'une maniére
générale et indéterminée, on ne doit pas hésiter un instant a
répondre négativement. [’expérience et la nature des choses
déposent dans le méme sens. Mais dés quon détermine plus
exactement le probléeme en disant : lindividu, sans posseder
Qailleurs pour lui-méme la vraie idée de Dieu, peut-il avoir la
vraie notion de 'homme, et se conduire en conséquence? Il
faut répondre affirmativement, avec cette seule réserve, si
dans le milieu anquel il appartient, la vraie notion de Dieu
est connue, sielle domine. Le témoignage du monde paien
tout entier est 14 pour prouver que dans ce cas seulement il
peut étre question d’une morale indépendante.

Le pouvoir de se déterminer soi-méme que posséde la créa-
ture personnelle implicue la possibilité de se déterminer d’une

C. R. 1870. 37



574 R. ROTHE.

maniére anormale, contraire & sa notion, comme créature, et
4 la notion de détermination propre: celle-ci, & son tour, peut
étre plus ou moins étendue et intense, suivant son plus ou
moins d’énergie. Dans le sein donc de la notion générique de
moralité (non moins que dans les fonctions morales et dans
leurs produits), il y a des différences de quantité et de qualité.
La différence quantitative est celle entre la moralité propre-
ment dite et effective, et la simple non-moralité; la différence
qualitative est celle entre la moralité normale (le bien moral),
et la morulilé anormale (le mal moral, anti-moral).

Toutefois, ces deux groupes de différences ne s’excluent
nullement. Bien au contraire, le développement anormal (diffé-
rence qualitative) entraine nécessairement, comme nous le
verrons plus tard, une anomalie quantitative. Le cas contraire
peut se présenter également, de sorte que les différences de
degré et de qualité peuvent se trouver chez le méme individu,
toutefois avec prépondérance de 'une ou de l'autre. La mora-
lité proprement dite, et le bien moral coincident-ils et attei-
gnent-ils chacun leur maximum? Nous avons le plus haut
degré de la perfection morale. La moralité proprement dile, et
le mal moral se rencontrent-ils chacun au plus haut degré ?
Nous avons le maximum de l'anomalie morale (moralischen
Abnormitet). Entre ces deux extrémes, nous rencontrons di-
vers degres intermédiaires. Du coté de la perfection, et venant
immeédiatement aprés elle, le maximum du bien moral avec le
minimum de non-moralité, et ensuite le minimum de mal mo-
ral avec le maximum de non-moralité; du coté de 'anomalie,
et venant immédiatement apres, le maximum de mal moral
avec le minimum de non-moralité, et ensuite le minimum de
bien moral avec le maximum de non-moralité.

D’aprés tout ce qui précede, nous ne serons pas étonneés
quarrivés a ce degré de 'échelle de la création, ou 'homme
fait son apparition, celui-ci s’impose de nouveau une tiche en
vue de la création. Au point ol nous en sommes, la création
n’est pas encore achevée. Le type parfait de la créature ter-
restre ('’homme), déja réalisé dans le monde matériel, doit aussi
se réaliser dans la sphere de Pesprit. Gest 1a une ¢tape essen-



L’ETHIQUE. 515

tiellement nouvelle du procés créateur, de 'évolution créatrice,
qui se transforme en évolution morale. Nous en avons [ini ici
avec la création de la nature, nous abordons la création mo-
rale, le domaine de I'histoire. La liberté est le principe d’une
nouvelle création dans la création *.

t(’est ici que se termine la physique spéculative, premiére partie de la cos-
mologie, qui n’est elle-méme que la seconde partie de la théologie spéculative
dont la théologie proprement dite est la premiére. L’éthique n’est & son tour
que la seconde partie de la cosmologie spéculative. Cela soit dit pour rappeler
la grande conception générale de Rothe. Jusqu’a présent, nous ne nous sommes
occupés que de 'introduction & I'éthique, que nous exposerons plus tard d’une
maniére indépendante.

J.-F. AsTIE.




	L'éthique de Rothe [suite]

