
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Introduction à la dogmatique

Autor: Doret, M. / Beck, J.-J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE

D> I.-.l. BECK

Remarques préliminaires.

(j 1. La phase morale, point de départ de la foi au
' christianisme.

II est une question à laquelle le monde s'efforce en vain de

répondre : « Qu'est-ce que la vérité ?» A cette question il est

une réponse qui prétend être celle de Dieu même : La vérité
c'est le christianisme. Cette réponse a été admise chez les peuples

les plus divers ; seule, par sa seule force, elle a renversé
tous les obstacles et s'est elle-même frayé la route. C'est en

tout cas une réponse qui fait époque.
Plusieurs raisons poussent à la rechercher sous cette forme

première qu'elle avait revêtue lorsqu'elle transforma le monde.
Une raison historique : on veut rattacher le présent à son ori-

III importe que le lecteur sache qu'il a sous les yeux, dans les pages suivantes,

l'extrait d'un cours de M. le professeur Beck, de Tubingue. On trouvera dans cfc

travail des développements incomplets. Nous n'avons pu ni dépasser nos notes,

ni tout mettre. ÎSous tenons i le dire, nous avons cherché à être fidèle ; mais, s'il
est difficile de saisir exactement la pensée d'un auteur dans un livre, il est plus
difficile de la saisir dans des notes ; aussi nous ne prétendons pas l'avoir reproduite

d'une manière adéquate sur tous les points. iNous avions d'ailleurs moins

en vue d'exposer toutes les idées du professeur Beck sur les sujets qu'il passe en

revue, que de faire connaître la direction générale rie sa théologie, trop ignorée
i!u public français.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 445

gine, une raison scientifique : on veut suivre le phénomène
dans ses différentes manifestations ; une raison plus générale
encore, cet attrait magnétique de ce qui se donne pour la

vérité.
Saisir les preuves originelles de la vérité du christianisme

c'est là. notre tâche, puisque nous nous proposons d'exposeï
plus tard la science de la foi (Glaubenslehre).

Ce travail doit précéder la dogmatique, poui servir ensuite
de base et de fondement aux différents dogmes. D'ailleurs, avant

que le christianisme produisit la dogmatique, la symbolique,
la catéchétique, il était déjà debout et remportait des victoires
sur la philosophie de son temps.

De quelque manière qu'on envisage la Bible, il est de l'ait

que c'est ce recueil de livres (cet Ancien Testament employe
par les fondateurs du christianisme et ce Nouveau Testament
qui se rattache à lui) qui a fondé le christianisme. C'est sous
ce vêtement, et c'est avec ce contenu d'enseignements qu'il est

entré dans le monde et. y a produit ce grand mouvement. C'est
là qu'est résolue la grande question, dans cette folie qui porta
un si rude coup à la théologie judaïque et à la philosophie grecque

et qui fit ce qu'elles n'avaient jamais fait, ni l'une, ni l'autre,

pas même en petit, qui répandit une connaissance de Dieu
capable de résister à l'incrédulité et à la superstition, une morale

aussi variée dans ses applications que simple dans son
principe, reposant sur l'amour de Dieu et se montrant par sa

charité, une paix de l'âme qui fortifie pour la lutte et le travail.
C'est le christianisme dans sa forme biblique qui porte en soi

cette puissance de la vérité qu'aucune école, aucune religion
n'a possédée.

On demandera : pourquoi rappeler ainsi la puissance pratique

du christianisme? On dira que c'est un procédé peu
scientifique, et qu'il est impossible de rien conclure directement de

ces faits. Ce n'est pas une raison pour que la science n'en tienne

aucun compte. N'a-t-elle rien à gagner en constatant qu'un
enseignement présenté sous la forme la plus choquante a dès

l'abord déployé et déploie encore aujourd'hui une pareille
puissance de transformation? Ensuite il faut remarquer que cette



446 J.-J. RECK.

énergie appartient bien au christianisme lui-même, qu'elle tient
à son essence même et qu'elle est en même temps le but qu'il se

propose. La science ne doit pas laisser de côté cet élément.
Cependant on ne peut prendre connaissance du christianisme

par son activité historique extérieure seulement, car si excellents

que soient le but et l'effet d'un enseignement, tant qu'il
nous est extérieur, tant que nous ne nous le sommes pas
approprié, nous ne connaissons pas la proportion de vérité qui lui
est propre et nous n'en n'avons ni une démonstration ni une

conception scientifique. Le christianisme lui-même est de cel
avis. Il est bien loin de donner à ses effets, 'épyœ., une importance
exagérée, ce n'est pas sur eux qu'il veut baser la connaissance
de sa propre nature. Il veut la donner, lui-même, cette
connaissance, par la puissance spirituelle de sa parole. (Jean VIII,
31.) C'est là ce qui introduit dans l'essence même du christianisme

et qui en prouve la valeur. (1 Cor. II, 4-14.)
Cette connaissance spirituelle demande certaines conditions,

certaines qualités particulières qui correspondent à l'objet que
l'on a en vue. Il faut non-seulement une certaine connaissance

préalable, mais encore une préparation. H en est de même dans

toutes les sciences, même dans la philosophie; il faut commencer

par être élève et par se mettre à l'école avec foi. Ce n'esl

qu'ainsi qu'on devient apte à connaître, par des recherches ei

des expériences personnelles, l'essence de l'objet qu'on étudie :

il faut, dans la science, commencer par subii' une autorité
extérieure. Le christianisme demande, pour être réellement connu,
une foi de disciple; seulement il ne l'impose pas, cette foi, par
une autorité extérieure, il ne demande qu'une soumission
personnelle.

Il s'adresse au sens moral qu'il élève bien haut, dont il faii

un sens divin qui retourne à Dieu ; il fait passer devant lui ses

effets pratiques qui n'apparaissent plus seulement comme des

faits que la raison enregistre, mais qui agissent sur lui, le

développent, lui font sentir leur autorité et, s'ils ne donnent pa,-

une connaissance de l'essence même du christianisme, produisent

une connaissance morale de sa valeur morale et formen:
ainsi une foi morale au christianisme.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 447

Ce n'est pas se livrer au hasard que de se laisser guider par
cette foi et de se placer sous l'influence du christianisme comme
un disciple. On est au moins certain d'un résultat précieux,
le résultat moral, et on conserve la liberté de se retirer à chaque

pas, car, à chaque vérité nouvelle, intervient à nouveau
le sens moral.

Une persuasion libre et morale, telle est la loi pour qui se

met à l'école du christianisme, le droit imprescriptible et le

devoir fondamental.

§ 2. Valeur intellectuelle de la phase morale.

Ceci peut faire croire aune dualité dans l'homme, à une opposition

entre l'homme moral et l'homme intellectuel, opposition
qui serait en désaccord avec l'unité de son être. C'est au nom
de cette unité que la philosophie a toujours repoussé le reproche
d'hérésie souvent adressé à la science. L'élément moral, a-t-
elle dit, ne se forme réellement qu'avec le secours de la raison

et le développement de la vérité morale ne peut se passer
de l'activité de la connaissance. Cela est juste, mais il faudrait
aller plus loin, reconnaître que cette action est réciproque et
dire que si le développement intellectuel est nécessaire au dé -

veloppement moral, le développement moral ne l'est pas moins

pour permettre de connaître la vérité. Que la science ne nie pas,
dans le christianisme surtout, l'importance de la moralité pour
le développement intellectuel. C'est en brisant l'unité de notre
nature que le fanatisme religieux méconnaissait la valeur de

l'intelligence, c'est en la brisant de même que la science refuse
de reconnaître la valeur du fait moral pour l'esprit. La moralité
et la religion sans développement intellectuel tombent dans le

formalisme, la science sans l'élément moral aboutit à une sorte
de formalisme scientifique, à un simple mécanisme intellectuel.
Toutes deux conduisent à une abstraction morte : la moralité
isolée pourrait encore renfermer quelque vérité, la science
isolée ne possède que l'erreur.

Ces deux points de vue que nous combattons ont, il faut
l'avouer, des fondements spécieux. La piété s'en rapportant à

C. R. 1870. 29



448 ,J-J. BECK.

l'expérience de la vie voit que l'irréligion et l'indifférence
marchent souvent de pair avec la science; et la science

remarque de son côté que chez les gens pieux il y a quelquefois
bien des idées fausses, elle croit pouvoir donner des exemples
d'un vrai christianisme uni à l'étroitesse d'esprit, comme s'il
n'y avait pas aussi de petits esprits clans les sciences ou comme
si une raison faussée pouvait donner des notions saines sulle

christianisme.
On peut dire que ce n'est qu'au vague dont elle s'entoure

que la formule de Strauss : « un homme peut être moral en

ayant une fausse notion des choses, » doit son apparence de

vérité. On ne définit ni l'objet do cette notion ni ia nature de

la moralité. La vraie moralité ne réside pas seulement clans

l'acte extérieur, dans le fait, elle embrasse aussi le but poursuivi,

la question de droit. Pas de véritable action morale sans

une juste conception des faits. Celui qui a une fausse idée de

la valeur de l'argent est entraîné par cela même à la prodigalité
ou à l'avarice, tandis cpie sur d'autres points, où son idée sera

juste, il sera peut-être moral.
Le christianisme reconnaît cette alliance nécessaire de

l'élément moral et de l'élément intellectuel, quand il fait delà
connaissance de la vérité et de Dieu la source de la vie. (Jean VIII,
32, 34.) Notre second principe est donc: En raison de l'unité
essentielle de l'élément moral et de l'élément intellectuel, l'un
des deux ne peut pas être dans la vérité sans que l'autre n'y
soit aussi. La force morale du christianisme est aussi une force,

intellectuelle dans le domaine religieux.
En raison de cette unité, la connaissance d'un fait particulier

du christianisme ou du christianimse en général, dépendra de

l'activité morale du sujet pensant. On peut séparer dans les

autres domaines de la vie l'intelligence et la moralité, mais

clans le domaine religieux cela ne se peut faire, parce que la

religion embrasse l'homme tout entier; ici foutes les forces
de l'être spécial doivent agir ensemble et tout isolement éloigne

du but. Aussi le christianisme biblique se donne comme
une vérité qui est une vie. Il veut agir sur l'homme entier, il
s'adresse à ce qui fait lo centre, le foyer de sa vie morale et



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 449

intellectuelle, au sens de la vérité et de la moralité tel qu'il
réside dans la conscience.

De plus, le christianisme ne, veut pas en rester simplement
à la sphère morale, il veut conduire l'homme aux réalités de
la vie; aussi il n'a pa.s seulement à faire avec des points de

vue abstraits et des fails historiques, mais avec les réalités
d'un monde supérieur. 1) en sera donc pour lui comme pour
les sciences naturelles. Llles aussi ont à faire avec des réalités.
Ces réalités, pour être cultivées, demandent plus qu'une simple

connaissance empirique, il faut de la recherche, de l'exercice,

de l'attention. Elles abandonnent comme anti-scientifique

toute science àprioristique dictée par la philosophie. La

science de la nature et le christianisme ont chacun leur
domaine particulier, mais tous deux ont un contenu qui ne leur
est, pas donné par la philosophie. Ils peuvent employer celle-ci
comme forme supérieure du raisonnement, comme un instrument,

mais non l'accepter comme une source et une autorité
donnant par elle-même une connaissance réelle.

§ 3. De la connaissance absolue.

1° C'est l'expérience qui révèle les qualités particulières de

l'objet et les conditions mises à sa connaissance. — La philosophie

spéculative ne veut pas se plier à cette loi, parce qu'elle
prétend embrasser la science en général. Il est juste de dire

que la philosophie a pour objet la science en général, mais si

ses conceptions prétendent non-seulement à être logiques, mais
à renfermer la vérité vraie, alors la connaissance ne peut plus
procéder d'une simple abstraction. Elle ne donnerait plus
qu'une série d'abstractions et prendrait le formel pour le réel.
Or on veut arriver, non à la conception d'une systématisation,
mais à. la conception de la vérité elle-même. Il faut donc se

rappeler qu'une science vraie des généralités n'est possible que
si la pensée s'est déjà formée, appropriée à la réalité, car ce
n'est qu'alors qu'elle la possède comme contenu. La nature
extérieure cpii ne peut être «vécue» doit, par l'étude, devenir
le contenu de la pensée, afin d'avoir avec elle une relation



4M) J.-J. BECK.

principielle. De même le christianisme doit, par une pénétration
intime et par la transformation qui la suit (Durchbildung), devenir

« présent » à la pensée, sans quoi la pensée demeure en

dehors de son objet. Elle donne des formules de classification

qui s'y rapportent, mais elle ne lui est pas appropriée et ne la

suit pas dans son principe. Ce n'est pas une pensée réellement
scientifique.

2° La science doit se résigner à cela et s'accommoder aux faits.
La raison ne peut repousser l'affirmation de Laplace lorsqu'il

dit: «Nous sommes très loin de connaître tous les principes de

la nature ; il serait donc anti-scientifique de nier certains
phénomènes parce qu'ils dépassent les données de notre science. »

La philosophie doit commencer par se faire la servante du

monde objectif, même du monde sensible pour pouvoir plus
tard le dominer. Au lieu de cela elle se persuade qu'elle domine
le monde et même le monde spirituel. La pensée, dit-on, n'est-
elle pas quelque chose de spirituel? Oui, mais:

«)Tout l'esprit qui est dans Ihommene se réduit pas à la pensée.

La connaissance des choses sensibles et celle des choses

spirituelles doivent avoir de l'analogie, puisque l'une et l'autre
appartiennent au même sujet. La connaissance des choses
sensibles vient de la rencontre de notre pensée avec la perception
sensible et son prolongement; de même la connaissance
spirituelle naît de la rencontre de notre pensée avec la sensation

spirituelle. Notre pensée ne peut remplacer notre organisme
spirituel ; ce n'est que par l'organisme des sens qu'elle entre
en rapport avec le monde matériel, ce n'est que par un
organisme spirituel qu'elle le fait avec le monde de l'esprit; elle
n'est donc pas plus identique à notre esprit qu'à notre corps ;

elle est une fonction, dont le jeu est conditionné par le corps
et par l'esprit.

b) Quand elle serait autre chose, quand elle constituerait
l'esprit lui-même, elle ne nous donnerait pas pour cela la
connaissance du monde spirituel. L'esprit et le corps sont unis en

nous de manière à former un être au milieu d'un monde ;

ils doivent donc avoir avec le monde extérieur des rapports
.analogues. De même que le monde corporel existe en dehors



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 451

de nous comme monde objectif, de même il doit y avoir en

dehors de notre esprit un monde spirituel formant un royaume
particulier. Nous vivons, nous agissons, nous souffrons
physiquement et spirituellement au sein d'un monde matériel et.

spirituel, dans lequel ces deux éléments sont organisés comme
dans notre nature — Notre corps ne peut vivre en santé sans

une relation constante et fixe avec la substance du monde sensible

et notre esprit ne peut non plus, sans commerce avec le

royaume de la vie spirituelle qui est au-dessus de l'esprit
humain, fournir que de faux produits. Ce monde doit se .{révéler

par des manifestations particulières et former notre entendement.

Il n'y a de vrai dans le domaine matériel que ce cpie la
révélation sensible a donné et qui est pensé conformément à cette
révélation ; il n'y a de vrai spirituellement que ce qui vient de la
révélation du monde spirituel et qui est fidèlement reproduit
par la pensée. De même que le corps est organisé pour saisir

avec certitde par les sens le monde matériel qui lui est extérieur,
de même l'esprit, en tant que raison (Vernunft), l'est pour saisir

la réalité spirituelle. La raison ne peut pas produire par
elle-même la connaissance d'un fait. La connaissance de la

vie spirituelle ne présuppose pas seulement une raison, mais

une raison affectée de diverses manières par les faits spirituels.
L'impossibilité de les comprendre ne fera pas disparaître les

faits. Si dans le monde matériel on rencontre tous les jours des

faits qui sont de vrais mystères et qui paraissent au public
irrationnels et incroyables, on peut en trouver aussi dans le

monde spirituel qui présentent les mêmes caractères. Dans

l'un comme dans l'autre domaine il faudra suivre les faits,
accepter fidèlement les affirmations de la nature et de l'esprit et

travailler à passer d'une connaissance acquise à une connaissance

nouvelle.
3» On croit pouvoir affirmer que nos formules logiques

renferment la substance de la raison. — Pour le croire il faut
oublier que dans nos formules qui sont le produit de la raison et

et non la pensée immédiate, la substance de la raison ne
devient jamais concrète, n'est jamais reproduite entièrement, pas
plus que notre moralité dans notre vie; et, puisque la pensée



452 J.-J. BECK.

est toujours un fait limité et individuel, il faut supposer que la
substance de la raison se trouve toute entière chez un
philosophe, qu'un homme ou une réunion d'hommes possèdent
une force de pensée suffisante pour extraire de la diversité des

raisons humaines la véritable forme de la raison et pour
abstraire de tous les domaines possibles avec une exactitude
absolue les vérités de raison. Il faut croire, à l'incarnation de

la raison humaine, ou s'imaginer que ia raison humaine est tout
entière représentée par quelques individus, c'est-à-dire introduire

dans ia philosophie le mythe le plus extravagant. On

applique à la raison individuelle, aux idées d'un particulier ce

qui s'applique à l'essence métaphysique de la raison.
Il suffit alors pour connaître l'essence des choses d'une logique

qui n'oublie rien sur sa route et cjui aboutit à une formule
exacte Et l'on s'imagine avoir le droit de prendre ces abstractions

pour norme du possible en Dieu et dans le monde, et de

repousser les faits qui ne s'y soumettent pas. Dans le monde
matériel on considère ces faits comme des accidents de peu

d'importance comme si la science ne donnait pas une immense

importance aux accidents; et dans le domaine spirituel, où les

déficit et tes erreurs sont moins immédiatement manifestes que
dans celui de la nature, où la distinction du bien et du mal
demande plus que le sens logique, où la philosophie ne se trouve
pas contrôlée d'aussi près, on est plus à l'aise et on les oublie

pour bâtir son système à sa guise.
Cesi en négligeant, de rechercher avec soin les lois et les

sources d'une véritable connaissance, en croyant à une pensée

parfaite, en ne distinguant pas entre le monde spirituel subjectif
et objectif et en attribuant à l'individu la pensée universelle

que la philosophie en vient là et se plaît à croire à son absolue

autorité.

§ 4. Erreurs fondamentales de la philosophie.

1° La philosophie prétend produire la vie spirituelle avec la

raison. Aussi s'efforce- t-elle de croire à la puissance de la libre
raison. Mais pendant qu'elle considère celle-ci abstraitement



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 453

pour lui attribuer cette qualité, elle méconnaît les liens qui
l'enserrent dans la réalité. Elle oublie que la raison est individuelle

et imparfaite, qu'elle est dépendante des sens et que
partant sa liberté et sa puissance sont suspendues en dépit du
savoir et de la volonté. Ce sont là des fautes que la logique ne

coi rige pas. Aussi pendant que la véritable raison, se trouvant
à chaque pas embarrassée, sentant sa faiblesse et ses limites,
reconnaît qu'un renouvellement, une restauration lui est nécessaire

pour acquérir quelque facilité de mouvement, la
philosophie avec son abstractum délivre la raison de cette obligation
et des nobles efforts qu'elle demanderait.

Que la philosophie borne ses prétentions à poser un idéal

scientifique, à rechercher la voie que doit suivre la pensée, à

reconnaître les limites de la puissance intellectuelle, à représenter

à l'homme sa destination originelle inscrite dans son âme,
à lui rappeler qu'il est esprit et vie, qu'il doit commander au
monde et y faire régner l'esprit, qu'il doit incessamment
rechercher les moyens d'atteindre ce but et spécialement une
régénération spirituelle ; alors la philosophie sera une discipline,
une voixoç TTuiSxyayoç qui préparera à la vérité absolue, et la vraie
théologie lui devra de la reconnaissance. Mais tant qu'elle sera
ce qu'elle est maintenant, tant qu'elle voudra s'élever à la vie

spirituelle par elle-même et en prenant pour point de départ
une idée sortie du cerveau d'une créature, tant qu'elle se donnera

pour porteur de la vérité absolue, malgré tous les charmes

qu'elle pourra avoir et par lesquels elle séduit tant d'hommes,
il ne lui arrivera jamais, comme il ne lui est jamais arrivé,
de produire la vie spirituelle dans sa substance et dans sa
force.

Ou bien ses données se résolvent en phrases, ou bien, si le

philosophe veut la vie, il va la chercher en dehors de la philosophie,

dans le formalisme, le matérialisme ou dans le réalisme
spirituel et vrai de la révélation.

2° Pour accomplir une tâche impossible, pour satisfaire à ce

désir irréalisable, la philosophie n'a garde de prendre comme
instrument la raison dans son sens le plus large. Elle veut prescrire

au monde objectif ses lois, elle ne veut admettre a priori



454 J.-J. RECK.

ni religion, ni bien suprème, elle veut tout tirer de la raison :

on peut croire qu'elle va prendre la raison dans son complet
épanouissement, la raison morale et religieuse. Pas du tout.
Elle la réduit à un rapport, àia seule fonction de la pensée. Elle
se fatigue donc inutilement, car elle arrive à une pensée qui
n'est juste que logiquement, et par ce procédé elle ne saisit pas
les données de la vraie raison. Pour reconnaître le beau, je dois

penser avec goût ; pour reconnaître la vérité, je ne dois pas
seulement raisonner avec logique, mais consciencieusement, ce qui
suppose une influence de la vie sur la raison. La philosophie
fait sortir la pensée de ce terrain de la vie réelle, elle l'isole, et

avec cette pensée réduite, employée comme fonction, elle veut
non-seulement saisir des idées, mais pénétrer les choses dans

leur essence, comprendre les décrets de Dieu et juger sa

révélation Dans de pareilles conditions la pensée ne peut trouver
son Dieu que clans ce cjui lui est le plus cher, ce qui pour elle
est le plus grand, c'est-à-dire la pensée absolue.

3° La philosophie tombe dans une troisième erreur quand
elle pense pouvoir toujours à nouveau s'enfermer dans un

système. La vraie raison est soumise à un développement
continuel. La raison porte en soi ses principes constitutifs, sans

doute, mais ces principes, comme tout principe, doivent se

développer, et ce développement des éléments de la raison n'a

pas seulement pour domaine l'individu, mais l'humanité. On

le voit bien aux différences qui séparent les types divers et
les générations successives. Une science qui a devant soi et

derrière soi une pareille histoire ne peut poser un non plus
ultra sous peine de passer pour fondamentalement anti-scientifique.

La vie et nos réflexions sur la vie enrichissent
continuellement le fond et la forme de nos connaissances en nous
fournissant de nouvelles pensées, de nouveaux points de vue,
en éclairant des faits antérieurement connus, mais demeurés
clans l'ombre, en affermissant les données acquises et en aiguisant

l'intelligence. C'est ce courant de la vie réelle qui a

toujours rompu les digues dans lesquelles les scolastiques de

toutes les époques ont voulu l'enfermer. Quand la philosophie
méconnaît ce fait, elle s'égare et se condamne elle-même à



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 455

n'être que l'expression des idées d'un moment, tour à tour
positives et négatives, chrétiennes et antichrétiennes.

§ 5. Les conditions naturelles de la connaissance.

La philosophie veut commencer table rase. Elle doute de

tout pour tout conquérir. On pourrait donc s'attendre à la voir
douter d'elle-même et clu développement logique de la pensée ;

au lieu de cela elle pose comme admise l'évidence de ces points
et va jusqu'à refuser toute valeur à ce qu'elle ne peut acquérir
avec cette logique et avec le sens intime. Il faudrait commencer
par montrer comment mon sens intime s'est approprié ces
données sur lesquelles je veux philosopher.

En ne le faisant pas, en acceptant ces données premières
comme un produit de la foi, la philosophie est infidèle à son

principe de critique, et, toute sceptique qu'elle est, elle
commence par faire du dogmatisme.

Voyons nous-mêmes les conditions essentielles de la connaissance

en nous préoccupant exclusivement du christianisme.
1° La première condition de cette connaissance est la possession

des faits. Ces faitsje les connais par l'Ecriture et l'étude que
j'en dois fairepour reconnaître et jugerleur valeur. Or cette étude,

par la nature même de son objet, est quelque chose de spécial.
Comme le goût est l'élément indispensable et primordial dans
les études artistiques, le sens moral est l'élément nécessaire
dans cette étude religieuse. Le sentiment du désaccord qui
existe entre les aspirations de l'homme et son état présent doit
être, le point de départ de. tout travail d'observation philosophique

portant sur le christianisme. Puisque le christianisme
prétend vaincre le péché, il demande, il exige d'être mis en

rapport avec notre être moral. Il ne suffit pas, pour le juger
sainement, de prendre les questions religieuses et morales qu'il
pose comme objet de ses réflexions, d'y penser ; il faut encore
savoir comment on y pense, si on se place sur le terrain
moral ou dans le domaine de la pure abstraction. Pour juger
les faits chrétiens il faut une pensée qui tend vers Dieu et
qui le cherche, non-seulement comme la plus haute conception



456 J.-J. BECK.

possible, mais comme la souveraine personnalité morale. Ce

n'est que clans ces conditions qu'on est apte à apprécier le
divin. Quand on pense ainsi, on devient défiant vis-à-vis des

résultats qui s'accordent avec nos convoitises et, d'autre part,
grâce à cet effort, à cette tension vers la moralité notre
pensée devient plus apte à saisir la vérité, et elle conduit à

la vie.
2» L'expérience est la seconde condition. C'est par l'expérience

que la matière à étudier, au lieu de demeurer une chose

morte, inerte, est appropriée et devient immanente à l'homme.
La limite des expériences doit être la limite des jugements :

je puis juger ce que j'ai expérimenté. De ce que je ne suis

pas allé plus loin, il ne résulte pas que rien n'existe au delà,
mais si je juge, sans expérience je bâtis des théories sans
fondements. — La règle sera donc d'approfondir et d'étendre avec

circonspection nos expériences. — Cela dépend en partie de

nous et en partie des circonstances sur lesquelles nous ne
pouvons rien. Autant qu'il est en nous nous devons hâter ces
expériences par nos observations et nos efforts dans la vie
religieuse, puis attendre avec patience les occasions favorables.

— Les expériences déjà faites disposent à en faire de nouvelles

qui serviront à mieux comprendre les premières. Nous acquérons

une aptitude particulière pour saisir les faits religieux, et

ils deviennent de plus en plus immanents à notre raison.
C'est seulement par là qu'on peut arriver à une connaissance

continue et qui peut revêtir la forme scientifique. Par cette
assimilation notre pensée en vient à posséder en soi son objet
dans sa réalité. Elle peut alors reproduire cet objet en exposant
son contenu. Ce contenu qu'elle a premièrement reçu a ses lois
et ses caractères propres, aussi l'a-t-il agrandie ; il l'a changée,
non-seulement en lui donnant de nouveaux faits mais aussi en

modifiant sa forme. Notre pensée conserve ses lois fondamentales,

mais elle se déploie. Ce qu'on savait auparavant apparaît
comme restreint, gêné par l'habitude, on a besoin d'une analyse

et d'une synthèse plus profondes et plus larges ; puis nos
connaissances se groupent spontanément suivant certaines
formes, la vérité se systématise dans notre vie spirituelle. Nous



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 457

pouvons alors présenter la vérité sous une forme scientifique
et en exposer la systématisation.

Il ne faut pas la hâter cette systématisation car elle doit,
pour cire vraie, ne s'étendre jamais au delà de ce que nous
possédons; autrement on tomberait dans l'arbitraire et le faux.

La vraie connaissance commence d'une manière fragmentaire.

Grâce aux relations du tout et des parties, au fait que ie

tout se retrouve en principe dans les détails, la somme des

impressions produites par ces membra disjecta donne une mi-
pression générale qui n'esl pourtant pas encore une connaissance,

un sentiment clair et complet. Cette connaissance

générale anticipée doit de nouveau et à chaque fois être
confrontée avec les faits particuliers. Par là la connaissance gagne
sans cesse en étendue et en solidité. Quand enfin le point
central, le point d'unité est plus ou moins reconnu, alors, el
alors seulement la connaissance fait un dernier pas en s'affir-
mant au dehors sous forme systématique.

Nous avons dit que lors même que tous les points de détail
l'ont partie d'un organisme il ne suffît pas d'en connaître
quelques-uns pour connaître l'organisme tout entier. Si donc des

faits se présentent qui ne cadrent pas avec ce que nous savons
déjà, nous ne pouvons pas pour cela les considérer comme

étrangers et faux ; si, en particulier, ces faits découlent d'une

source dont nous avons reconnu la vérité, nous devons les

envisager comme non encore admis mais non comme inadmissibles.

Telles sont les bases de la connaissance du christianisme et

de la science chrétienne : la recherche des faits chrétiens dans
les sources positives du christianisme, dans l'Ecriture, recherche

inspirée par le sentiment religieux et qui saisit ce qui se

présente comme vrai religieusement et moralement ; puis l'assimilation

de ces éléments par un développement moral et religieux,
de telle sorte que la vérité devienne une expérience vivante.

La foi chrétienne, d'après l'Ecriture, n'est pas autre chose

que la somme des vérités acquises et devenues immanentes par
l'expérience. C'est une vie de la pensée et de la volonté fondée
sur les expériences de la conscience.



45(S J.-J. BECK.

De là la raison transformée et dans son contenu et dans sa

foi me peut s'élever à une connaissance plus haute de la foi, et

là-dessus peut se tonder une science du christianisme.

§ 6. Foi et connaissance du christianisme.

L'expérience libre conduit au christianisme ; voilà ce qui
ressort de ce que nous avons dit. Cela est vrai, mais avec les

modifications et les restrictions que demande l'essence du
christianisme.

1° Le christianisme se déclarant l'adversaire du péché, la

première condition pour le connaître est l'aptitude aux
expériences morales ; mais cette aptitude ne peut pas se supposer
également répartie à tous, et la première question est de savoir
si et en quelle mesure un homme possède des dispositions
religieuses. S'il n'en a pas, si le sens religieux est endormi,
émoussé, il faut qu'il se réveille et reprenne sa vigueur. Le
christianisme le demande. Il concourt bien aussi à ce résultat

par l'impression qu'il produit sur la conscience, par le sérieux
moral avec lequel il se présente à l'homme, par ses exigences
de fis-râvoia, mais il reste encore à savoir si l'homme qui a éprouvé
cette impression possède la force morale nécessaire pour en

prendre conscience et pour se mettre à cette école. S'il néglige
cela, s'il se met au-dessus de cette question de conscience, s'il
hésite à appliquer d'abord la critique à sa propre impureté et
s'il se refuse à reconnaître l'autorité et la puissance morale du

christianisme, aucune des expériences qu'il fera ensuite et par
lesquelles il croira entrer dans le christianisme n'aura de

fondement réel, et quand il se déciderait en faveur de l'Evangile,
sa préférence ne serait qu'un préjugé favorable. Tout en se

disant son ami il lui serait étranger.
2° Quand l'homme et le christianisme commencent à agir

et à réagir ainsi l'un sur l'autre, l'homme n'a pas encore
expérimenté les grandes vérités du christianisme. Il est encore au

préambule. Mais déjà dans cette période il voit se dessiner
devant lui les grands traits de ses enseignements. Touchant la

révélation, par exemple, le christianisme se montre à lui comme



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 459

révélation en tant que le moral est divin et en tant qu'il se

donne pour la vérité, pour la loi absolue, qui vient de Dieu et

qu'il commande le respect de l'homme. C'est un premier pas-
Jésus-Christ lui-même s'est contenté d'être considéré d'abord
comme docteur et prophète. Il en appelle au cachet de vérité
qu'il porte et qui est le sceau de son Père, et à la vie morale,
révélation de Dieu. Il cherche à éveiller la foi en Dieu et au

royaume des cieux en la faisant jaillir des profondeurs et des

besoins de la vie. (Math. V ; Jean VIII.) Touchant la rédemption,

le christianisme préparc l'homme à accepter cette vérité
en augmentant les exigences de sa conscience ; il tourne son

esprit vers les choses d'en haut et lui montre un idéal de sainteté

qui recule à mesure qu'il progresse lui-même ; en lui
faisant sentir l'esclavage dans lequel vit son âme ; en lui faisant

reconnaître la justice de Dieu telle qu'elle se manifeste dans
les faits, surtout en développant toujours plus en lui le sens du
divin. Touchant l'inspiration, c'est à mesure que l'homme
reconnaît davantage dans la Bible des vérités religieuses et morales,

qu'il se sent plus en possession de la Parole de Dieu. Telle
chose lui apparaît comme vérité, il s'y soumet et l'accepte, et
ainsi se forme une connaissance de la vérité, indépendante de

l'origine historique des livres saints. Une partie de l'Ecriture
lui apparaît comme pleine de la puissance de l'Esprit de Dieu,
il l'accepte pour autorité et attend qu'un développement nouveau

le conduise à de nouvelles découvertes sur les autres
portions. Quand postérieurement il reconnaît dans certains passages

qui lui avaient échappé ou qu'il n'avait pas compris d'abord
un sens profond, il trouve là de solides prémisses pour porter
un jugement sur ce qui lui reste à connaître.

Le christianisme demande donc la foi en lui et la pratique
correspondante, dans la mesure où cette foi et cette
pratique sont possibles ; par contre il ne s'appuie sur aucune
autorité extérieure (Cor. II, 4) ; c'est par sa puissance d'édification

qu'il s'élève lui-même et conduit l'homme de cette
première impression morale qui est le fruit de leur première
rencontre jusqu'à l'effusion du Saint-Esprit.

Les églises et les écoles théologiques ont bien souvent mé-



ÜlO J.-J. BECK.

connu cette indépendance de la foi vis-à-vis de toute autorité
extérieure, et elles se sont attiré de justes reproches des chrétiens

vivants qui n'étaient retenus par aucun préjugé de temps
ou de position. Les rationalistes la reconnaissent dans ce sens,
mais ils la suppriment dans un autre, quand ils rendent la foi

dépendante des démonstrations de la raison. Il n'y a pas de

preuve plus forte et plus libre pour les choses divines que la

preuve expérimentale, la preuve « vécue. » C'est par cette voie

tjue les vérités révélées deviennent vérités pour la raison.
3° Elles deviennent donc vérités pour la raison. On demande

comment? Nous avons dit que la raison doit être formée, édu-

quée, dressée, d'après l'objet qu'elle étudie, sous peine de tout
réduire à son niveau. Comme le christianisme se donne pour
un enseignement complet, pour la vérité absolue, il faudra que
la raison accepte de suivre la voie qu'il lui trace; qu'elle se

soumette à la loi d'après laquelle il demande d'abord une foi
morale qui produit une foi d'expérience d'où naît ensuite la

foi do la raison, dont l'essence est notre sentiment, intime de

la vérité.
On dit : Nous ne devons pas croire ce que nous ne savons

pas. Le principe est faux, s'il signifie qu'il faut considérer
comme incroyable ce que l'on ne connaît pas encore ; cela

n'est pas encore prouvé, pas encore reconnu comme vrai, mats
rien ne prouve que ce soit faux. Et puis il n'est pas juste de

conditionner seulement la foi au savoir. La foi repose sur une
connaissance, une connaissance expérimentale, mais elle produit

à son tour ia connaissance et l'intelligence de son objet;
en sorte qu'il y a une foi qui naît de la connaissance et une
connaissance qui naît de la foi (Jean XVII, 8; 1 Jean IV, 10;
comp. Jean VI, 69). Il faut distinguer une double con-nais-
sance : a) une connaissance première et immédiate, qui
précède la foi et qui n'est autre chose que le sentiment de la
valeur morale du fait, et b) une connaissance produite par la foi,
touchant l'essence même de l'objet et d'un degré supérieur. La

première répond au quod sit la seconde au quid sit La
première est « réceptive, » la seconde « reproductive. » On pense
à ia première quand on dit: «Nous croyons seulement à ce



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 461

que nous connaissons. » Anselme pensa à la seconde quand il
dit: « Credo ut intelligam. »

C'est donc à tort que l'on parle de la foi qui se fonde sur la
connaissance quand on devrait parler de la connaissance qui
s'édifie clans la foi.

ï$ 7. Apologétique et dogmatique.

C'est sur ce fondement seul et dans ces seules conditions que
peut s'élever une vraie science du christianisme, la science de

la foi.
La science de la foi doit briser avec une raison qui ne veut

pas accepter ces conditions et qui veut juger le christianisme
du dehors. Les points de vue de l'une et de l'autre, de l'une
qui se fonde sur l'autorité de la raison, de l'autre qui part du

sentiment de la faiblesse humaine, sont tellement contradictoires,

ce sont deux voies si différentes, qu'il est inutile et
insensé de chercher à les concilier sur des points particuliers.

Le christianisme pourtant ne rompt pas avec la raison
humaine, lorsque celle-ci s'attache à ce qu'elle a reconnu comme
digne de foi, et cherche à se développer dans un esprit
religieux. Il a avec elle dans le domaine des expériences des points
communs sur la question de l'organisation, du désordre, des

souffrances, de la vie, etc. Quand cette raison recherche la

vérilé non pour saisir une abstraction mais à cause de sa

puissance rédemptrice, parce que la posséder c'est participer à la
vie supérieure, le christianisme, qui veut conduire là, ne peut
l'abandonner. La science de la foi expose ces idées communes
et montre à la raison comment elles se ramènent à leur
principe dans le christianisme.

D'après ce que nous avons dit on peut déduire que la science
de la foi porte en soi son apologétique, son contenu doit se
justifier par lui-même. L'apologétique se donne pour tâche de

justifier l'essence du christianisme et d'établir qu'il est la vérité.
En se posant en science indépendante elle méconnaît le caractère

propre du christianisme. Ou bien elle donnera des preuves
pn dehors du chrislianisme, et elle n'est plus adéquate au chris-



462 J.-J. BECK.

tianisme et n'y conduit pas, ou bien elle embrasse le contenu
même du christianisme et anticipe sur la science de la foi. On

a voulu distinguer dans le christianisme ce qui est enseignement

et ce qui est fait, ce qui est «idéel » et ce qui est « réel; »

on donne comme tâche à la dogmatique d'établir le christianisme

« idéellement » en exposant ses doctrines et à l'apologétique

de l'établir « réellement» en exposant les faits1. Mais on
doit, avouer que dans le christianisme l'enseignement se

présente toujours sous forme de fait historique, et il faut renoncer

à séparer deux éléments qui sont fondamentalement uius.
Puis, comme l'apologétique a besoin pour considérer les faits
d'idées et de points de vue qui sortent des entrailles mômes du

christianisme, on est obligé de dire que l'on mettra dans la

dogmatique ce qui est plutôt enseignement et dans l'apologé
tique ce qui est plutôt fait historique, on n'a plus de distinction
scientifique. Enfin l'apologétique, en considérant les faits pour
conduire de là aux idées, entreprend une tâche impossible, car
tant qu'un homme n'est pas d'abord persuadé de la vérité du

christianisme, il ne voit dans la construction historique qu'on
lui présente qu'un jeu d'hypothèses, et par conséquent dans les
effets du christianisme que de pures folies. L'apologétique croit
mieux réussir en se plaçant sur le terrain de la religion prise
dans son ensemble, elle cherche la conception religieuse
universelle et montre qu'elle se trouve réalisée dans le

christianisme; mais non, le chrétien et le non-chrétien ont ici
chacun un point de vue différent. : le premier, par exemple,

partant de l'idée de chute, trouve dans le domaine des religions
quelques restes de vérité à peine reconnaissables; l'autre, laissant

de côté cette idée, voit dans les diverses religions des

degrés inférieurs de la véritable. Qu'est-ce, après tout, qu'une
démonstration du christianisme qui ne repose que sur des dates

historiques? où commencera-t-elle? où finira-t-elle? Cette
méthode jette beaucoup de lumière, elle est une satisfaction donnée

au besoin scientifique, mais elle ne fonde pas la foi
vivante. L'apologétique demande que l'élève ait déjà quelque dis-

1 K. H. Sack, Christliche Apologetik.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 463

position favorable au christianisme, mais c'est une pétition de

principes, car c'est justement son œuvre que d'inspirer ces

dispositions.
Nous concluons donc : la science de la foi doit laisser son

contenu se prouver lui-même. Une apologétique indépendante
ne peut se constituer qu'en prenant pour tâche unique de

défendre scientifiquement les Ecritures.
La dogmatique ordinaire prend pour base dans sa tractation

ou des données philosophiques, ou des données ecclésiastiques
(confessions de foi), ou les unes et les autres. Le contenu de

la foi est élaboré suivant les lois des principes philosophiques et
des formules ecclésiastiques. On ne considère pas alors le

christianisme biblique comme la vérité accomplie et sous sa

dernière forme, on est obligé d'y voir le premier pas d'un
développement dans lequel il doit se perfectionner; aussi pendant

qu'on appelle pompeusement la Bible la norma normans.
on la traite comme norma normanda, en y ajoutant la conscience-

chrétienne et la tradition sous le nom de témoignage du Saint-
Esprit. La Bible n'est plus la Parole de Dieu créatrice et législatrice

suprême, c'est un matériel utile que l'on exploite dans des

sens divers. On arrive à posséder un abrégé de l'histoire des

dogmes ou une collection de vues philosophiques et ecclésiastiques

plus ou moins individuelles; mais ce n'est plus de la

science.
Dès lors, l'influence de la dogmatique sur le christianisme

pratique est nulle ; la dogmatique est sans force, elle ne
donne aucun capital solide de vérité. La théologie ne devrait
pourtant pas oublier les luttes de la vie, les erreurs du monde

que l'élève rencontre partout et dont il doit triompher ; elle
ne doit pas se borner à donner une science abstraite ou à

répondre aux nécessités du moment, mais elle doit être la
servante, l'intermédiaire de la vie divine. Or elle ne trouve cette
puissance qu'en pénétrant profondément dans l'organisme
original du christianisme, où la vérité divine se montre comme
une puissance d'illumination et de vie. Il est essentiel, avant
d'aborder le labyrinthe des dogmes, de se familiariser avec la
forme originale de la Bible; c'est le seul moven d'échapper

T.. K. 1870. 30



464 .T.-J. BECK.

à la foi d'autorité, et de posséder des fondements et une orientation

propres à l'objet qu'on expose. C'est ce que beaucoup
de doematiciens ont oublié.

Science de la foi chrétienne.

1NTBODUCTION.

Notre tâche consiste à saisir la science de la foi
chrétienne dans l'Ecriture même, dans son principe et son
organisme. On se montre défiant à l'égard de ce procédé et l'on
craint qu'il ne conduise à mélanger aux élémenLs de cette
science des pensées humaines. Mais si ce danger est quelque
part, c'est avant tout dans la forme autoritaire traditionnelle.
D'ailleurs plus le croyant se sera nourri de l'Ecriture, moins ce

danger sera à craindre et plus il sera près de voir se réaliser

pour lui la promesse d'arriver à cette vérité qui affranchit.
Nous avons à examiner dans l'introduction les points

suivants :

1° Qu'est-ce que le christianisme son essence ;

2° Ses sources ;

3° Les lois de sa connaissance ;

4° Comment l'exposer scientifiquement?

I" POINT. L'ESSENCE DU CHRISTIANISME.

L'ancienne dogmatique le définissait : ratio colendi Deum, et le
plaçait dans le domaine de la religion. C'était prendre, pour
définir le christianisme, des termes qui lui sont étrangers. — Plus
tard, et appuyant sur le but du christianisme, on y a vu la
ré-union de l'homme avec Dieu, conditionnée subjectivement
par la foi et l'amour, et objectivement par la parole écrite de

Dieu : une révélation de salut. Sans doute le christianisme se

lonne pour une révélation de salut, mais ce qu'il est réelle-

Les deux premiers points seulement <onl traités; le troisième a été étudié
dans le? Prolégomènes.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 465

ment, ce qui fait le tond de cette ré-union, ce qui est l'essence
même du salut et qui n'est pas seulement individuel mais
universel, cette conception du christianisme ne le renferme pas.
Cette dogmatique ne saisit pas le principe par lequel le
christianisme veut être le royaume des cieux. — Cette dogmatique
avait fait de la Parole de Dieu une puissance, le supranaturalisme

s'habitua à y voir avant tout une doctrine. Quelques
hommes de cette école virent dans le christianisme une
institution divine pour le salut des hommes par l'obéissance en
Christ. Mais cette définition oublie que le christianisme peut
exister en dehors de la foi à ses doctrines et de l'obéissance
à Jésus-Christ et indépendamment de l'église. —Ces différents
points de vue ne parviennent pas à saisir le principe vital
du christianisme; cependant ils témoignent de l'intention et
du besoin de comprendre le christianisme comme esprit et vie
selon 2 Cor. III, 6-8; 1 Jean I, 2; III, 1-4; V, 11. C'est avec
raison qu'on l'a défini ainsi ; c'est bien le prendre dans son

essence; mais on se demande : cet esprit et cette vie sont-ils
identiques avec la vie et l'esprit clu monde ou bien ont-ils quelque

chose de particulier?
Or, c'est se mettre en contradiction directe avec le

christianisme que de le placer sur le terrain ordinaire de l'esprit et
de la vie et de voir en lui une espèce dans le genre. Il se place
lui-même en opposition avec la vie ordinaire du monde. Il
n'appartient pas au monde ; il n'en vient pas. Qui es-tu peut-
on lui demander alors, et quelle est cette vie? Et l'on en vient,

à penser qu'il existe une économie de l'esprit et de la vie

supérieure à l'économie de ce monde. C'est elle que prétend
être le christianisme quand il se donne pour le royaume des

cieux ; Sacàeîa twv oùpavuv ne désignant nullement l'état idéal des

chrétiens, mais un royaume qui existait déjà par lui-même,
èv Toîç ovpmotç, qui n'est apparu qu'avec le christianisme, qui
se manifeste dans l'église et qui n'apparaîtra complètement
qu'à la fin du monde (Math. XXV, 34-46; 2 Pier. I, 4; Héb.

XII, 28; Philip. III, 14-20), qui ainsi n'est pas seulement anti-
mondain mais supra-mondain. De plus, sans cesser d'être au-
dessus du monde et opposé au monde, le christianisme est dans



466 J.-J. BECK.

le monde, se formant un monde particulier et réalisant non-
seulement l'alliance de l'homme avec Dieu, mais de tout avec-

Dieu. Et cela il le fait par lui-même.
La nouvelle théologie oublie ces données fondamentales du

christianisme ou du moins ne leur accorde pas assez d'importance.

Pour elle, l'esprit est quelque chose d'intérieur, elle le

conçoit psychologiquement, c'est la raison, la conscience, le

sentiment, la pensée, et par conséquent elle ne peut concevoir
la vie spirituelle que comme un état et un état de l'individu qui
se manifeste dans l'histoire par des faits et des institutions.
Elle est conduite à faire de la vie spirituelle chrétienne une
vie psychologique, et à n'accorder de réalité et de vie au
christianisme qu'autant qu'il se manifeste par des faits historiques
et des institutions.

Pour nous, voici la route que nous suivrons. Nous laisserons

parler le christianisme originel lui-même, pour qu'il nous dise

ce qu'il est et ce qu'il vaut.
Est-il, comme il le dit, la religion absolue, on ne peut le

déduire d'aucune religion, ce sont les autres religions qui doivent
sortir de lui. S'il pouvait être tiré du domaine religieux général,

il lui appartiendrait par son essence ; or il se donne comme
essentiellement nouveau, -»i mer«; non qu'il ne veuille avoir
aucun point commun avec le domaine religieux général, mais

par ce qu'il ne se rattache pas à ce cjui l'a précédé.
Le christianisme se donne comme d'accord avec un yvamin

-oo Beoû, (fxvspm h àv&pùnm (Bom. I, 15) que l'homme a méconnu,
puis avec une révélation préparatoire, avecil' Ancien Testament,
et d'autre part comme en contradiction avec toute autre espèce
de religion qu'il considère comme nlàvvi et ipsûSoç. C'est à ces
deux points de vue que le christianisme se donne à connaître
et se pose comme Hyoç àlrficioi.;.

Nous aurons donc pour saisir sa pensée à parler:
§ 1. De la religion et de la révélation en général ;

§ 2. Du développement de la vraie et de la fausse religion ;

§ 3. De la révélation particulière ;

§ 4. De son développement historique ;

§ 5. De son accomplissement, c'est-à-dire du christianisme.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 467

§1. RELIGION ET REVELATION EN GENERAL.

Le mot de religion désigne un rapport personnel avec

Dieu.
Quant à la nature de ce rapport, l'étymologie ne dit rien de

certain ; elle est douteuse et d'ailleurs ce que nous cherchons
c'est l'idée du christianisme lui-même sur ce sujet. —En tant que

rapport de l'homme avec Dieu la religion est intimement unie
à la vie, elle est influencée par elle, et elle agit sur elle ; on ne

peut donc saisir son essence par une abstraction. L'homme
actuel est pécheur, sa religion est influencée par le péché ; la
religion d'un homme sans péché serait tout autre, ce serait la

vue de Dieu. Aussi l'enseignement évangélique ne donne de la

religion aucune formule abstraite. Il la l'ait connaître dans le
domaine de la vie pratique par des types de vie religieuse, et

comme d'autre part notre activité spirituelle saisit l'Ecriture
dans son principe, nous savons par là ce que c'est que
l'essence de la religion.

La Bible ne considère pas le péché comme primitif chez

l'homme. Elle parle d'un état oii il n'existait pas et où la religion

avait toute sa place ; mais elle en parle comme d'un état

disparu depuis longtemps, et elle ne cesse de représenter les

religions postérieures à ce moment comme ayant transigé avec
le péché.

Orsi l'on ne peut concevoir la religion aujourd'hui sans penser

au péché, on peut encore moins concevoir que la religion
soit demeurée ferme en face de cet ennemi. Le péché a sur
elle une puissance destructrice et quand, aussi haut que
remontent nos connaissances, on le voit l'exerçant sur elle, on
s'étonne que la religion se soit fait sa place et qu'elle demeure
victorieuse des victoires de l'incrédulité. C'est la preuve qu'elle
appartient à un domaine bien intime de la vie.

A. Origine et cause de la religion.

Le christianisme fait remonter la religion à la révélation.
(Bom. I, 19.) Il affirme une révélation psychologique primitive,



•168 J.-J. BECK.

par l'esprit de Dieu donné à l'homme, et en raison de laquelle
l'homnie est fait à l'image de Dieu, est de parenté divine ei
devient maître de la nature. (Gen. I, 26-28; Act. XVII, 29.)
A cela s'ajoutent des révélations immédiates, des communications

de Dieu parlant et visible. En sorte que les éléments delà

parenté divine se développent dans l'homme sous une
direction positive. La révélation est encore extérieure pendant
les premières époques historiques, avant la dispersion du genre
humain dans laquelle l'idée de Dieu se brisa. Avant ce
moment il y avait un fond commun de vérité primitive solidement

établi.
Le christianisme affirme ce que les recherches historique.-

font supposer. C'est ce fait qui exjdique la résistance de la

religion à l'action dissolvante du péché.
Comment la révélation divine après la fin de la religion

primitive se continua-t-elle dans le paganisme?
a) Act. XIV, 16 rappelle que Dieu ne s'est jamais laissé sans

révélation à aucun peuple, preuves en soient: l'abondance de>

biens et leur répartition selon les lois de la nature. Cette
distribution de bénédictions répondant aux besoins du corps, ces

phénomènes naturels, utiles, avantageux, poussent l'homme
à reconnaître un Dieu bon, el, d'autre part, ces faits dans leur
régularité, cette immuabilité dans l'activité de la nature, le

conduisent à voir en Dieu un ordonnateur, et il arrive ainsi à

concevoir un esprit ordonnateur et bon. Il y a dans l'homme

un sens spécial pour saisir ces choses (preuve en est le mot

c.y.y.oT-jpo:), sans lequel il n'y aurait pas plus de conception
religieuse qu'il n'y a de conception intellectuelle sans intelligence.

La vue de ces bienfaits établit entre Dieu et l'homme

un rapport d'amour el de reconnaissance et le conduit ainsi

à Dieu.

b) La nature présente en outre un côté effrayant par le mal

qui y règne. C'est ce qui donne au rapport de l'homme avec-

Dieu un caractère de sérieux moral. (Bom. I, 18; Ps. XC.)
Les horreurs de la nature frappent l'homme et lui inspirent
l'idée de la culpabilité et de l'expiation. Elles lui apparaissent
si vivement comme des signes de la colère de Dieu que l'homme



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 469

cultivé ne pout complètement échapper à cette impression.
L'homme reconnaît un juge personnel.

c) A cela s'ajoute comme troisième élément le développement

naturel du genre humain, tel qu'il est exposé par St. Paul
(Act. XVII, 26), comme conduisant à Dieu, à la connaissance
d'un souverain maître. De ce passage découle l'unité du genre
humain, l'origine commune et la marque de famille. Mais,
à côté de cette unité, il faut reconnaître la variété, les
divisions, les nationalités, les histoires (Deut. II, 5-7 ; Ps. LXXIV, 17 :

Prov. VIII, 15.); or s'il y a clans ces variations quelque chose

qui est dû à l'arbitraire des peuples eux-mêmes, il y a aussi une
histoire, des changements, des différences qui dépendent de

(ois invariables. Le paganisme avait déjà découvert l'œuvre de

cette puissance intelligente dans les conditions mises par la

nature au développement des peuples. 11 avait reconnu une
puissance qui ne reste pas inactive à regarder passer le
mouvement, mais qui s'y mêle, qui donne aux efforts volontaires
des hommes leurs conséquences fixées, qui, pour le bonheur
ou le malheur des peuples, leur a assigné telle organisation,
telle destinée et cjui a harmonisé le climat, avec les facultés
intellectuelles et morales. On se demande quelle estcettepuis-
sance qui prévoit nos bons et nos mauvais instincts, nous
accompagne de ses bénédictions ou de ses châtiments et qui
accorde les faits historiques avec l'état moral ; puissance tellement

fidèle à ses lois qu'on peut étudier son action, qu'on peut,
partant des conditions géographiques, prévoir certains faits

généraux, et d'autre part si variée dans ses manifestations, que
l'on doit attendre l'événement qui souvent est un accident,
avant de rien pouvoir enregistrer de certain. L'homme est

conduit à reconnaître une intelligence souveraine, une loi et

une force intelligente, la souveraine sagesse.

d) Avant que l'homme ait pleine conscience de lui-même,
ces faits saississent son cœur; ils atteignent toutes les parties
de sa vie spirituelle, sentiment, volonté, raison, mais dans leur
centre, leur foyer, de telle sorte que l'homme se sent poussé à

entrer avec cette puissance dans des rapports personnels, et

cela non par un effort scientifique, mais seulement par le déve-



17Ö J.-J. BECK.

loppement de sa conscience intime. De ce fait que cette
puissance souveraine saisit l'homme dans sa personnalité la plus
intime, il résulte que l'homme la conçoit comme conscience

personnelle, et lui attribue la vie, sous la forme la plus haute

qu'il trouve en lui-même.
Quant aux rapports plus intimes de ces faits avec la connaissance

de Dieu, on peut remarquer :

u) Ces expériences ne produisent pas immédiatement la

religion. L'Ecriture n'y voit que des témoignages.
b) Ce n'est pas par la démonstration que l'homme est conduit

à Dieu; la preuve syllogistique n'établit aucun rapport
moral. Les preuves de l'existence de Dieu ne sont après tout

que l'expression philosophique des témoignages extérieurs.
L'Ecriture ne se sert jamais de ces témoignages pour prouver
Dieu, mais seulement pour éveiller et développer le sentiment

religieux qui doit exister déjà. Celui cjui repousse ces

témoignages a besoin d'une éducation de Dieu pour se retrouver
dans l'état normal. (Ps. XXXII, 8.) C'est un nparbv tóSoc qui a

conduit la scolastique de tous les temps à la démonstration

d'Anselme, et a fait traiter Dieu comme une simple conception
de l'esprit. Devrai chemin est celui de l'intuition. (Bom. 1,20.)
La scolastique ne peut pas reconnaître comme appartenant à

Dieu la sagesse, la bonté qui sont dans le monde, car Dieu
n'est pas pour elle le seul bon et le seul sage; par contre,
d'après la Bible et son point de vue, toute sagesse, toute bonté,
toute force qui résident dans le monde sont l'essence divine,
la puissance divine même; elle voit la puissance absolue et la

divinité là où l'incrédule ne voit qu'une force naturelle et

ne saisit qu'une idée. Le monde avec sa sagesse et sa

puissance ne lui apparaît pas comme quelque chose d'indépendant

en face de quoi on puisse concevoir un Dieu bon aussi

et puissant, et ia question de savoir si Dieu existe trouve aussi

peu sa place dans la Bible, que celle de savoir si le monde

existe.

Enfin, troisième différence entre la théologie de l'Ecriture

et celle de l'école, l'Ecriture ne prétend pas avoir établi

par ces témoignages Dieu dans son être intime, mais seule-



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 471

ment son être tel qu'il apparaît dans le monde. Cette essence
et ces manifestations ne sont pas extérieures l'une à l'autre ;

seulement l'Etre divin ne s'épuise pas dans cette immanence
de manière qu'il ne reste rien de lui en dehors du monde. Il
y a en lui des éléments qui seront connus par une révélation
postérieure et des éléments qui ne seront jamais connus.

B. Conditions internes de la révélation.

Cette force invisible ne se révèle pas seulement par une vue
extérieure du monde ; elle est en relation avec une activité de

l'esprit un vosîv. Les noi-hu.cr.--ot. divins n'apparaissent tels à l'homme

que parce qu'ils éveillent le vous humain et en tant que le vous

les conçoit et en fait des vio-jptsv«, en agissant sur eux. Cela

présuppose une organisation particulière de notre être.
a) Act. XVII, 27. ss. Dieu est près de chacun et si près que

c'est en Lui que nous avons le mouvement et l'être. Tout
notre développement s'opère en lui, notre personnalité dépend
de Lui. De là la conscience persistante même chez les païens
d'une parenté originelle avec Dieu. La notion de la connaissance

de Dieu sort de notre propre connaissance de nous-
mêmes.

b) Bom. VII, 22-25; 11,14, ss. Ces passages parlent d'une
•jiaoç Qeo-j, possession naturelle de l'homme, conduisant à un
no'Avkt-j et qui se retrouve également chez les païens. Bom. 1,

8, parle d'une « vérité » toujours présente à l'homme, qui
doit être pour lui une révélation de Dieu et qu'il ne repousse
qu'en tombant dans Yx<ji3u<?.. C'est dans ce sens qu'il faut
entendre les expresssions johanniques : « être de la vérité. »

D'après Bom. I, 32, l'homme a la notion naturelle d'un « droit
de Dieu » qu'il faut méconnaître pour marcher à l'àZu>.i<?..—Ainsi,

vérité et droit, deux éléments qui nous obligent intérieurement

et qui constituent la puissance de la loi divine sur nous.
Ils se trouvent chez tout homme ; seulement l'homme
religieux les prend pour ce qu'ils sont et leur attribue leur vraie
valeur, l'irréligieux les regarde comme chose morte. Ces deux
éléments se présentent à notre volonté sous une forme per-



472 J.-J. BECK.

sonnelle, comme une volonté supérieure, immanente, d'or
naît un rapport personnel et la conscience d'un législateur,
d'un juge, d'un seigneur.

11 faut remarquer qu'ici, pas plus que dans le domaine
extérieur, ce n'est la conscience de Dieu qui est donnée
immédiatement, mais bien des faits qui conduisent à reconnaître un

Dieu. L'homme doit « chercher » Dieu.

Maintenant, d'où viennent au voûç ces éléments avec leur
puissance oil est leur siège il n'est ni dans la pensée de l'homme,
ni dans sa volonté; l'une et l'autre peuvent faire oppositions
ces influences. Bom. II, 15 répond à cette question : dans le

cœur, i-j -ai- y.y.prii/M.- ypy.-xTÒv. Le rò ïp-j'n -r/j -jiy.ov indique une œuvre,

une fonction. La loi de Dieu fonctionne comme un
organisme dans le cœur, comme une force qui oblige en tant qu'elle
rencontre une conscience (Grundbewusslsein) o-uvstiWic, qui lui

correspond '.
d) Quels sont les rapports entre la conscience, la raison, le

cœur (Gewissen, Vernunft, Herz)'! Le cœur est le foyer de

toute vie anthropologique. La conscience et la raison sont deux

formes coordonnées de la vie du cœur, elles sont dans un
rapport organique que l'expérience manifeste ; la conscience se

réfléchit immédiatement dans la raison par une suite de

jugements dont elle peut poursuivre et, persécuter l'homme malgré

lui; la raison se réfléchit dans la conscience et forme une bonne,

une saine ou une mauvaise conscience. Quelle est ta différence
de la conscience et de la raison dans feurs rapports avec le

cœur? Dans ia première, le cœur déploie sa force de concentration

; dans la. seconde sa force d'expansion. — Le cœur étant

replié sur lui-même dans la conscience, la volonté divine se

montre à lui comme une loi fondamentale, le divin s'exprime
de manière à être entendu, c'est-à-dire de manière que la raison

soit atteinte. Si fe cœur, acceptant cette parole, la saisit par

' Il faut entendre par ce mot de conscience autre chose que la simple
conscience morale. Dans notre mot de conscience (Gewissen), nous oublions la

connaissance (Wissen) Cette connaissance n'est pas celle de la raison-, elle esl

inconditionnelle, primitive. La conscience ici est une conscience intime d'une

Bewusstsein morale et religieuse.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. iï'7,

uii acte intellectuel, si le voûç s'allie à la conscience, alors, la loi,
la parole divine entre dans le voôç comme pensée absolue,
indiscutable, c'est un concept religieux, une vérité acquise, une
propriété spirituelle. D'autre part, ie «oûç saisit les phénomènes
du monde extérieur que nous avons indiqués plus haut, ces
faits qui parlent à la conscience; ainsi se complète le rapport
des deux éléments. La conscience acquiert par là une puissance
toujours plus grande pour connaître les choses spirituelles el

la raison apprend à son tour à saisir les faits de la nature par
leur côté, divin.

C'est le point de départ de la religion.

C. Développement interne el formation de la religion.

D'après ce que nous venons de voir, ce développement a

deux facteurs : d'un côté un témoignage intérieur de Dieu, qui
a pour siège la conscience ; d'un autre côté, l'activité spiri-
1 nelle de l'homme répondant à ce témoignage et tendant à si1

l'approprier.
1° La foi, principe de la vie religieuse. Le point de départ est

une alliance, une pénétration réciproque de la conscience et de

la raison. Les données objectives de la conscience doivent,
palline sorte d'intussusception, devenir subjectives et libremenl
appropriées. En vertu de la relation organique de la conscience
et de la raison dans le cœur, la loi divine qui fonctionne comme
un organisme dans le cœur n'est pas étrangère à la raison,
elle se présente à elle comme vérité et droit.

La raison a ainsi et par avance dans sa nature des éléments

moraux et religieux qui constituent une disposition, non une

obligation absolue, ce qui serait contraire au principe spirituel,
une disposition à accepter cette loi. La raison se trouve ainsi
toute pénétrée de pensée religieuse ; elle ne peut s'en défaire

qu'en cherchant à détruire cette première empreinte. Peut-on
donner à ce « moment » le nom de « sentiment, » non dans Je

sens de cet acte de l'âme, parallèle à la pensée et à la volonté,
mais dans celui de sentiment raisonnable (Vernunftgefühl), en



474 J.-J. BECK.

tant qu'il s'impose à la raison, sentiment de dépendance éprouvé

par la raison, et peut-on voir ainsi dans le sentiment de dépendance

le principe de la vie religieuse? Non : a) Ce sentiment de

dépendance n'est pas propre uniquement à la vie religieuse;
l'esthétique, la morale, la logique le connaissent également. —
b) En représentant le sentiment religieux comme un sentiment
de dépendance vis-à-vis de Dieu, je n'exprime que l'impression
faite sur moi et non le fait par lequel je me soumets aux lois

religieuses, fait qui décide de ma piété. — c) Je n'exprime pas

par là ce que les données religieuses ont déjà et par elles-mêmes

produit en moi, même avant que je les acceptasse. Tant,

que je n'aurais d'elles que le sentiment, ma raison ne serait

pas obligée envers elles. S'il en est autrement, c'est qu'elles
ont pénétré ma pensée et ma volonté et obtenu l'assentiment
de ma raison. — di) Enfin cette expression est complètement
étrangère au langage biblique ; on ne saurait l'employer sans

altérer la pensée de l'Ecriture.
En partant de l'idée biblique de la conscience, nous ne

pouvons pas dire non plus que la conscience est le principe de la

religion. Il faut y ajouter la raison ; la conscience est seulement
la condition objective de la religion. Le principe de la religion
est le cœur en tant que union de la conscience et de la raison. Il
existe une double union de ces deux éléments : une union objective

dans notre organisme, et une union subjective, libre et
personnelle. D'après la première, ma raison se trouve unie avec
ma conscience dans son essence même. Cependant je ne suis

pas encore consciencieux. La première condition de ia vie
religieuse est cjue ma raison s'unisse activement, volontairement
à ma conscience, qu'ainsi je pense, je veuille consciencieusement.

Le point de départ de la vie religieuse est donc un acte

spécial de la raison par lequel elle se soumet à la vérité. Cet
acte est, d'après la Bible, la foi. La foi est la forme essentielle
de la vie religieuse.

2° Les moments de la foi. — C'est donc dans le cœur que. se

forme la foi (Luc XXfV, 25, 32; Hébr. III, 12; Bom. X, 9, 10;
Act. VIII, 37; Mich. XI, 23) et l'incrédulité vient d'un vice du



INTRODUCTION A L«. DOGMATIQUE. 475

«>ùç et de la a-j-jzâritjiç. (Tite 1, 15.) La foi est le produit et l'état
du cœur dans lequel la conscience, organe du témoignage
divin, et la raison organe de la pensée et de la volonté sont unis.
Elle présuppose donc :

a) Un témoignage divin exprimé clairement, exposé d'une
manière saisissable. (Jean XII, 38; Bom. X, 14,15; Jean VL
45, 44, 45, 65.) Le contenu de la foi dépend du contenu du

témoignage. La foi repose sur une activité divine dont le témoignage

s'adresse à tout homme, dans son cœur, par sa
conscience'.

b) La foi présuppose un voew, une activité intellectuelle dépendant

de la volonté de l'homme. Dans Jean VI, 45, cette activité
est représentée comme un pauBóvuv; apprendre, c'est exercer son
activité intellectuelle sur ce qu'on a reçu. Le vosi« est indispensable

vis-à-vis des témoignages spéciaux de Dieu. (Jean XII, 39.)
La foi est représentée comme impossible lorsqu'elle manque
du uosîv ta xapSta. (Math. XVI, 8, 9.) — Cette activité est désignée
aussi comme un awiàitu. (Math. XIII, 15 ; Luc VIII, 10.) Or, eruvtsvat,

d'après le contexte, signifie : « saisir moralement et intellectuellement

et conserver; » c'est par le awä-jca que le divin est

approprié et devient agissant. La foi se forme donc par le
concours de deux facteurs : témoignage divin de la conscience et
activité humaine par le vosïv.

3° Quelle est l'essence de la foi? l'élément objectif qui la
détermine et l'élément subjectif qui y est déterminé s'unissent
dans la foi. C'est ce qu'exprime le mot de m'a-ns, de mie« qui
signifie « pousser à par une représentation, une exposition. »

Philologiquement, la foi est une disposition de l'âme produite
par une cause objective. Nous trouvons dans Hébr. XI, 1, une
définition de la foi qu'il faut, étudier : a) ÙKÓarucro-, qui est le fondement

de la foi au point de vue psychologique, a un sens passif:
un fonds sur lequel on peut s'établir, la substance en soi (2 Cor.

IX, 4; XI, 17 ; Hébr. I, 3), et un sens actif : la possession d'une
chose en soi, par opposition à momainç; en somme, un état
durable de l'âme conditionné par quelque chose qui est donné

' Voyez encore Jean Vil, 17, Vili, i7; Luc IV, 6-, Jean XVIII, 37; Jean. 111,81.



i/6 J.-J. BECK.

dans son essence, npaypura. èlmÇoys-M, ce qu'on espère est
toujours bon et à venir, on peut donc traduire par biens futurs,
biens éternels. La foi est une possession anticipée de ces biens,
c'est quelque chose de présent, mais qui ne trouvera son
accomplissement (ts).oç) que dans l'avenir. (Hébr. III, 14.) La foi n'a
donc pas pour objectif les biens finis de ce monde, mais les
biens éternels qui l'attirent. C'est là le caractère de la foi
religieuse sous ses diverses formes, impressions, expériences,
aspirations, tout a trait à une vie qui dépasse la vie journalière;
la foi est le sens et le besoin de l'éternité. Là où est ce sens et

ce besoin, là est la foi au sens général du mot. Celui qui le

possède est. candidat au royaume de Dieu.
b) khyxpç où ßlsTzo'MWJ. Ges deux derniers mots forment le

corrélatif de rà v.'mvi«. dans 2 Cor. IV, 18 et dans Bom. VIII, 24, 25, ils
sont rapprochés cie Ta elmCotizva.. Une faut pas les en séparer ici,
l'expression -ra où ßlznop.s-1« renferme de plus que ümCop-eva les
choses mystérieuses et effrayantes. La foi dépasse le temps et
l'espace, l'histoire et la nature, son objet est au-dessus du

monde, bien qu'il se trouve dans le monde comme arrière-fond.
— 'thyxoç introduit dans la conception de la foi un élément
pédagogique, c'est traduire ce mot d'une manière superficielle
que de le rendre par « persuasion. » 2 Tim. 111,16 et ailleurs, il
est employé pour «direction, conduite, correction, discipline»;
chez les philosophes grecs, jamais comme «preuve ou
démonstration», mais comme « réfutation, redressement.» Ehyx.m c'est
faire non une simple exposition, mais une exposition qui fait
honte. (Jean Vil, 20; Eph. V, 11, 13.) Il ne faut donc pas
traduire par « persuasion, » mais par « instruction, manifestation »

avec un sens pédagogique, éducatif. L'invisible n'est pas seulement

dans la foi l'hypostase de ce qu'on espère, mais il possède

une force propre d'éducation. La foi le conçoit non-seulement
comme fondement de son espérance et doué d'une puissance
attractive, mais comme agissant sur l'homme pour l'instruire,

1 Comp. Beck, Leitfaden, vol. 2. Bibeltext pag. 15-3. « Hebr. XI, 1. (Nachdem

i.iundtext) Glaube ist Grundlage des Gehofften (der Glaube legt es zu Grund und

er steht darin), Zucht von dem da« man nicht sieht. »



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 477

lui donner des lois, le convaincre de péché, le corriger. C'est

ainsi que la foi pénètre dans le domaine moral et que, dans

l'essence de la foi religieuse, le péché apparaît comme attaché
à l'homme.

Conclusions.

lu La foi est et possède quelque chose de réel en soi ; ce

n'est pas un simple rapport de connaissance avec un objet; par
elle l'homme est intimement uni avec cet objet qui devient
principe de vie spirituelle. Cet objet qui n'est pas une idée,
mais des npay^ar« est pour elle une xmoaratnç et un 'ù.zyyoç.

La foi n'est donc pas une somme de sentiments et d'idées,

pas plus qu'une activité pratique ; tout cela est l'œuvre de la

foi, la foi agissante ; elle est quelque chose de plus profond.
Elle n'est pas non plus confiance ou obéissance, c'est là non

son essence, mais son expression psychologique.
2° D'après cette conception biblique, l'homme trouve encore

en lui deux éléments : un élément attractif, édifiant, qui l'élève,
un élément qui le domine et l'assujettit, un souverain bien

qu'il espère et une souveraine loi qu'il doit suivre ; l'expérience
individuelle comme l'histoire prouvent cette vérité. Dans l'état
de déchéance de l'humanité, il lui faut un moyen de relèvement
et un guide disciplinaire, des promesses et des conditions. — Le
sentiment de dépendance dont la nouvelle théologie fait
l'essence de la foi et de la religion est trop indéterminé. Cette théorie
fait passer l'élément édifiant au second plan, tandis que la Bible
le met au premier. Le sentiment de dépendance rapproche
l'homme de l'animal ; la Bible, en appuyant sur l'espérance dont
elle fait le point de départ du développement religieux, touche à

la différence essentielle entre eux. C'est l'espérance des biens
invisibles qui fait à l'homme sa libre personnalité. 11 sait que le

supranaturel, le monde invisible lui appartient et qu'il est son
but en raison de sa ressemblance divine; c'est là-dessus que
repose le devoir de le poursuivre. Dans la théorie que nous
combattons, le caractère de l'élément divin est également
défectueux. On peut aussi se sentir dépendant du monde, le concevoir



478 J.-J. BECK.

comme une force absolue et souveraine, et identifier ainsi l'être
souverain avec la nature. Le paganisme se trouverait justifié.
Mais non, l'homme porte dans son essence même un trait qui le

conduit à quelque chose de supérieur au monde. Ces deux
éléments de la foi la distinguent de tout naturafisme, même du

plus philosophique et du plus artistique, il ne peut être pour
elle qu'une chute.

3° A ce moment l'objet de la foi n'a encore aucune forme

précise. La foi ne présuppose donc pas une connaissance exacte
de Dieu. Elle ne connaît que des ¦npa.yp.u.-za., des &wp«.~« -o~j &eo~j

(Bom. VIII); le reste, les conceptions,les maximes, etc., sont le

produit de son développement et vient après.
L'homme est religieux, pieux, s'il se laisse édifier, s'il se laisse

porter vers ce quelque chose de supramondain, s'il s'incline
devant lui comme devant sa loi. Quand même il n'aurait pas
sous les yeux une conception précise de Dieu, il y a dans cet
acte l'essence de l'union avec Dieu, bien et puissance
suprêmes. L'homme est alors apte à se développer dans la
connaissance de Dieu.

4° Qu'y a-t-il d'objectif dans le sentiment religieux?
Indépendamment des manifestations objectives qui constituent les

révélations, il y a, dans la foi, telle que nous l'avons définie, un
trait d'objectivité. L'homme sent quelque chose d'objectif
derrière cette force d'attraction et cette puissance d'éducation, de

même qu'en dehors de lui et toujours dans le domaine
religieux il reconnaît quelque chose d'objectif derrière les forces

qui président à la nature et à l'histoire. La présence de cet
élément objectif « interne » rend la pensée et la volonté
responsables vis-à-vis du supramondain, lors même qu'il ne si-

présente pas à elle sous forme précise de maxime et de lois.

Démarquons :

a) L'élément objectif n'est, pas séparé de l'élément subjectif
comme quelque chose d'extérieur, ni dépendant absolument du

sujet comme complètement intérieur. La subjectivité humaine
serait essentiellement différente de ce qu'elle est si ce rapport
avec le supramondain n'était pas une condition de notre être,



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE. 479

s'il n'était immanent en nous ; c'est là-dessus que repose la

nécessité de la religion pour l'homme, et c'est pour cela que
le sentiment religieux le poursuit jusque dans l'athéisme où il

se transforme en crainte de l'invisible.
b) Comment cette nécessité s'accorde-t-elle avec la liberté

de l'homme
Le supramondain, étant immanent, n'agit pas du dehors

comme quelque chose d'étranger. L'homme le trouvant en soi

ne s'asservit pas en l'acceptant. C'est d'ailleurs par lui que
nous possédons l'empire sur le monde et que nous acquérons
l'affranchissement de la conscience.

D'ailleurs l'action du supramondain sur l'homme est de telle
nature qu'elle accorde à la raison la liberté de devenir ou non
son organe. L'homme a en soi la loi morale, mais qu'elle prenne
de l'empire sur lui, c'est ce qui dépend de sa volonté. A chaque

acte la loi suprarnondaine se présente et demande à être
obéie, elle se soumet ainsi à. la loi de la liberté.

Le supramondain ne demeure pas absolument passif en face

des refus de soumission. Il se venge grâce à la conscience qui
accuse ou approuve, spontanément, librement ; mais l'homme
peut encore réagir contre cette réaction, la combattre par sa

raison ef s'endurcir.
Il peut même à force d'endurcissement étouffer la loi supra-

mondaine par la voix de ses propres désirs, ensorte qu'elle
n'agit plus sur sa pensée et sa volonté et ne les atteint plus que
rarement. Par là l'homme perd sa liberté morale, il cesse de

pouvoir se déterminer librement, il s'asservit aux forces
naturelles. Il ne lui reste plus que sa liberté sous sa forme la plus
basse, nommée encore faussement liberté de conscience et de

jugement, l'arbitraire, dans l'exercice duquel la volonté n'agit
pas conformément à ses lois fondamentales.

Si, par contre, la raison subjective s'unit au supramondain,
cet élément la forme, et la liberté s'unissant avec la nécessité
dans la conscience et la volonté, cette union constitue la vraie
liberté morale, la liberté du caractère, de l'intelligence et du
cœur.

5" La raison ne peut critiquer la révélation que si elle a ac-
C. B. 1870. *.\



'i80 J.-J BECK.

cepté la révélation intérieure du supramondain. Ce n'est que
dans ces conditions qu'elle comprend la révélation dans la
nature et qu'elle y reconnaît des témoignages de l'activité divine ;

sans cela l'homme ne saurait pas davantage comprendre une
révélation particulière. Sa raison infidèle à sa vraie nature, sa

raison mondanisée, son vos« qui n'a pas passé par un ftE-ravoeïv,

sa déraison est incapable de juger le supramondain. Il ne pourra,
en face d'une révélation particulière, que la dénaturer, ce qui
est de la superstition, ou la nier, ce qui est de l'incrédulité.

(A suivre.)
M. Doret, pasteur.


	Introduction à la dogmatique

