Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Microcosme

Autor: Brocher, Henri / Lotze, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICROCOSME

PAR

H. LOTZE".

M. Rodolphe-Hermann Lotze est né, suivant M. Vapereau,
a Bautzen, le 21 mai 1817. En 1838, il prit le double titre de
docteur en philosophie et en médecine & 'université de Leipsig,
ou il resta priwat-docent pendant deux ans. Il fut ensuite nommé
professeur titulaire de philosophie a 'université de Geettingue,
ou il doit se trouver encore.

M. Lotze s’est fait connaitre de bonne heure par un grand
nombre d’ouvrages de philosophie et de physiologie dont nous
ne donnerons pas la nomenclature. 1l appartient & cette école
réaliste a laquelle, a tort ou a raison, le nom de Herbart sert
aujourd’hui de drapeau. Cette tendance est trop volontiers con-
fondue par les spiritualistes superficiels et exclusifs avec le
matérialisme, dont elle est pourtant le plus redoutable adver-
saire ; elle ne craint pas en effet de descendre sur son terrain,
de se mesurer corps a corps avec lui; elle se garde bien sur-
tout de lui préparer de trop faciles triomphes en refusant de
reconnaitre ce quily a de légitime dans ses exigences. Sans
méconnaitre 'impossibilité olt nous nous trouvons de nous
passer de I'a priory, les disciples de Herbart visent & restituer

t Mikrokosmus, Ideen »ur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit. Ver-
such einer Anthropologie. | B : Der Leib. Die Seele. Das Leben, von H. Lotze. 2
Aufl. 1868. 1 vol. in-8 de Xxx11 et 453 pages. — Les deux autres volumes qui
achévent Pouvrage seront analysés prochainement.



MICROCOSME. 425

a I'a posteriori une influence dont il a, suivant eux, souvent éié
frustré & tort. La philosophie, pour eux, est inséparable des
sciences d’observation ; elle se borne 4 chercher la forme par-
faite de matériaux fournis par les sciences, sociales et naturel-
les. (Pest & ces derniéres qu’en sa qualité de médecin, M. Lolze
s’adresse de préférence. Sa méthode consiste & décrire mi-
nutieusement certains phénoménes physiologiques et a discu-
ter les explications qu'on en peut donner. Un tel procédé
inspire confiance aux hommes consciencieux ; mais il fatigue
et impatiente les esprits pressés de conclure. Dans le Micro-
cosme, cet inconvénient est augmenté par le fait que le hivre
parait adressé au grand public; il renferme des longueurs,
des développements qui sont inutiles aux esprits versés dans les
questions philosophiques, et qque cependant on ne doit pas sau-
ter, sous peine de perdre le fil du raisonnement. Aussi le Mi-
crocosme ne sera-t-il pas lu par un public francais, pas méme
dans une traduction. Raison de plus pour essayer de faciliter
par un résume l'acces des trésors qu’il renferme. Mais on com-
prend que les difficultés signalées se sont fait sentir & nous
dans 'accomplissement de la tiche que nous avons entreprise.
Il est malais¢ de condenser une ceuvre dont l'importance
principale réside dans les détails. Aussi nous pardonnera-t-on
8’il a pu nous arriver ici et 12 de substituer, sans nous en dou-
ter, dans I'intérct de la concision et de la clarté, nos propres
idées & celles de lauteur.

INTRODUCTION.

Entre la foi et la science, les croyances et les connaissances,
les aspirations et les expériences, il y a eu de tout temps un
douloureux conflit. Les connaissances contredisent les croyan-
ces, et pourtant elles peuvent seules donner satisfaction aux
besoins dont les croyances sont I'expression. Aujourd’hui, la
science, longtemps la trés humble servante dela foi, croit pou-
voir prendre vis-a-vis de celte derniére une position indépen-
dante, parfois méme hostile. (’est un tort, excusable sans doute
en raison des devoirs qui incombent & la science, mais pour-



426 H. LOTZE.

tant un tort. Car, sl nous cherchons & connaitre, c’est pour sa-
tisfaire nos besoins ; le vrai n’est qu'un moyen dont le bien est
le but.

En se croyant indépendante de la foi, la science nuit non-seu-
lement & son but définitif et indirect, mais encore au résultat
immeédiat et spécial qu’elle se propose; elle oublie que toutes
les données sur lesquelles elle opére ont déja subi 'influence
des croyances et qu’il en faut tenir compte. Nous sommes con-
traints de subir simultanément l'influence des expériences et
celle des aspirations, au risque de nous mettre en contradic-
tion avec nous-mémes; nous ne devons cependant jamais re-
noncer a réconcilier les deux termes. Nous avons heureuse-
ment tout lieu de croire & la possibilité d’un tel accord. Le
progrés des sciences ne détruit point les aspirations ; il con-
traint seulement & en chercher la satisfaction dans des condi-
tions autres et plus avantageuses que celles ol on les cherchait
d’abord. Ainsi les théories matérialistes, malgré leur valeur in-
contestable dans les questions de moyens et d’applications, sont
tout & fait impuissantes dés qu’elles s’attaguent & l'essence
méme de nos espérances.

I. LE CORPS.

Souvent, fatigués de la maniére actuelle d’expliquer la nature,
de voir dans le monde le produit de causes nécessaires, insen-
sibles et inconscientes, nous nous prenons a regretter la con-
ception mythologique des peuples enfants, aux yeux desquels
le monde est 'ouvrage des dieux, de forces libres, conscientes,
sensibles. De trés bonne heure pourtant, cette conception my-
thologique a dii étre reléguée dans le domaine de la fantaisie.
La vie pratique a promptement appris 4 refuser aux choses,
pour mieux les exploiter, toute volonté et tout droit, & recon-
naitre ces qualités aux lois seulement auxquelles les choses
obéissent aveuglément. De trés bonne heure, nous voyons
se manifester le dualisme de la liberté et de la nécessité, nous
voyons distinguer les personnes et les choses. Entre les deux
systéemes opposés qui se partagent le monde, on a cherché un



MICROCOSME. 427

moyen terme; on a supposé les choses mises en mouvement
par des especes d’instincts, par des mobiles intimes, souvent
inconscients et involontaires, toujours naifs et irréfléchis. Peu
satisfaisante au point de vue de la clarté, cette conception n’en
a pas moins été assez généralement adoptée, & cause du grand
attrait qu’elle exerce sur bien des ames. Et aprés avoir effacé
la limite entre la liberté et la nécessité, le conscient et I'incon-
scient, on s’est senti poussé a effacer celle entre 'ame et le
corps ; on veut que ’ame pénetre tout le corps, au lieu d’agir
sur lui du dehors en quelque sorte.

Le systeme des instincts est pourtant inférieur & la concep-
tion mythologique en ce qu’il donne peu ou point d’importance
aux facteurs moraux, au bien el au mal, & I'espérance et & la
crainte, & 'amour et & la haine. On a essayé de suppléer a cet
inconvénient.

Apres la conception mythologique et celle des instincts, nous
en voyons apparaitre une troisieme, qui combine sans les con-
fondre la liberté et la nécessité. Suivant la conception mécani-
que, la nature obéit a des lois nécessaires ; mais elle peut re-
cevoir, d’un étre que rien n’empéche de supposer libre, une
impulsion extérieure. Cette impulsion regue, les choses sont
conduites, par '’enchainement des lois nécessaires auxquelles
elles sont soumises, a atteindre des buts, & réaliser des effets
auxquels elles n’étaient point primitivement destinées par leur
nature intime.

Cette maniere de voir s’est confirmée par la considération,
dont le systéme des instincts ne ienait aucun compte, que les
étres dont se compose la nature exercent une influence les uns
sur les autres, que les nécessités intérieures par conséquent
viennent se combiner avec les extérieures.

La conception mécaniqgue a été appliquée d’abord au monde
inorganique, puis aux végétaux, aux animaux, enfin & 'homme.
Nous avons appris & considérer nos actes comme le résultat des
circonstances extérieures, combinées peut-étre avec un mini-
mum de liberté réservé par les uns, complétement nié par les
autres.

Le monde est donc dominé par des lois nécessaires, éternel-



428 H. LOTZE.

tes, universelles, mais invisibles, et dont les phénomeénes ne
sonl que les manifestations et les combinaisons diverses. Pour
reconnaitre ces lois, nous devons d’abord les supposer a priort,
et ensuite rectifier incessamment nos suppositions par U'expé-
vience, I'a posteriori. La méthode ue nous préconisons s’ef-
force en outre de discerner, dans les combinaisons d’éléments
qui sont le siége d’'un phénomene, les éléments qui prennent
une part active ou passive & ce phénomene et ceux qui y res-
tent étrangers. Cest cette distinction qui a permis de constater
aussi des lois dans les sciences de la liberté, c’est-a-dire de
homme et de la société; c’est grice a elle qu'on n’est plus
obligé, dans ce domaine, de tout faire dépendre exclusivement
de I'arbitraire des individus.

En travaillant & déterminer ces principes ¢ternels du monde,
on arrive a révoquer en doute l'existence de la matiere, et a
remplacer cette derniére par un agrégat de forces qui dominent
exclusivement un certain espace. La philosophie de la nature
est en quelque sorte contrainte d’adopter cette conception.

Quand nous cherchons & formuler les lois ui régissent ces
forces et leurs agrégats, nous trouvons en premier lieu la loi
toute négative de l'inertie. Mais I'inertie ne se présente peut-
étre jamais seule, elle se cornbine avec les attractions et les ré-
pulsions que les atomes exercent les uns sur les antres. Ces
attractions et ces répulsions ne dépendent ni de 'un ni de
Pautre des atomes, mais uniquement des relations qui exis-
tent entre eux et que l'expérience seule peut déterminer.

Une seconde loi généralement admise, c’est U'invariabilité .
des atomes. On eutend par l& qu'une fois complétement sous-
traits & un milieu donné, les atomes ne conservent plus trace
des modifications que ce niilieu leur avait fait subir, et qu’ils
redeviennent identiques a ce (u’ils étaient dans le principe.

L’expérience nous montre, en outre, qu’'un mérme objet peut
subir simultanément plusieurs influences différentes (ui s’ajou-
tent ou se combinent de diverses manieres. Cest 14 ce quon
appelle la loi des résultantes.

On s’est longtemps refusé & appliquer la théorie mécanique
au monde organique. Au lieu de voir dans la vie des plantes



MICROCOSME. 429

et des animaux une application plus compléte et plus complexe
des principes qui régissent le monde inorganique, on a pré-
tendu, a tort suivant M. Lotze, les expliquer par un principe
tout nouveau: on a imaginé la force vitale, chargée de main-
tenir 'organisme en réagissant contre les tendances naturelles,
ordinairement dissolvantes, des éléments inorganiques qui le
composent.

On a ét® conduit & cette conception entre autres par la dé-
composition de la mort, olt I'on voyait P'action naturelle des
forces chimiques livrées & elles-mémes. Mais ces mémes forces
agissent aussi pendant la vie. La vie est une longue décompo-
sition, a laquelle seulement répond une recomposition inces-
sante, résultant aussi du jeu naturel des attractions chimicues.
Apres avoir ainsiformulé son systeme, M. Lotze réfute quelques
arguments invogues en faveur de la force vitale. La vie étant
pour luile résultat naturel, bien qu’ordonné de forces qui agis-
sent dans les atomes, Uunité de la nature, 'universalité de scs
lois seraient sauvées.

Mais si, rejetant ’hypotheése d’une force vitale, nous conce-
vons les organismes végétaux et animaux comme le produit
des mémes forces (ui régissent le monde inorganique, il n’en
résulte pas que nous puissions dés aujourd’hui expliquer cette
production. Il nous suffit que nous puissions nous proposer
cette explication et travailler & nous en rapprocher. M. Lotze
montre la route & suivre en décrivant, a son point de vue, plu-
sieurs phénomeénes physiologiques. J1 attire & cette occasion
lattention sur la série incessante des transformations construc-
trices et destructrices qui constituent la vie, ainsi que sur les
¢changes qui s’opérent continuellement entre 'organisme et le
monde environnant.

La vie se distinguerait donc de la mort uniquement en ce
que, a 'action dissolvante desforces naturelles sur 'organisme,
répondrait une réaction reconstituante. Cette réaction peut étre
provoquée par l'action dans trois conditions différentes. Elle
peut étre purement physique, et résulter en quelque sorte de
la simple élasticité des parties affectées. D’autres fois, la sou'-
france se communiquera du point touché aux parties environ-



430 H. LOTZE.

nantes, qui participeront a la restauration. On peut supposer
que cette réaction, ou se fait déja sentir la solidarité de I'orga-
nisme, est 'ceuvre du grand sympathique. Enfin, la réaction
peut étre consciente, prendre les formes du sentiment et de la
sensation; elle s’opere alors probablement par l'intermédiaire
du systeme nerveux cérébro-spinal.

Ainsi notre vie ressemble & un tourbillon, engendré dans le
cours d’un fleuve par un obstacle quelconque et formé des
flots qui se renouvellent incessamment. La forme du tourbillon
semble rester toujours la méme; elle peut varier cependant
avec le cours et le lit du fleuve qui la déterminent.

II. L’AME.

Niée par la physiologie expérimentale, 'existence de I’ame
n’en est pas moins toujours réclamée par les croyances de tous
les peuples; elle n’en reste pas moins un besoin de I'hnumanité.
Or, si 'humanité se trompe souvent quant a la maniére dont
elle explique et dont elle cherche & satisfaire ses besoins, les
besoins en eux-mémes sont toujours réels. Aussi devons-nous
prendre la croyance en l'existence de ’ame comme un préjugé
ouil y a du vrai et du faux & distinguer.

L’hypotheése de U'existence de ’ame, en tant qu’étre distinct
de la matiere, s’appuie sur trois arguments. Celui qui est con-
sidéré comme le plus important est peut-étre le plus contesta-
ble; c’est le libre-arbitre, dont il est bien difficile de détermi-
ner la nature et la mesure, bien qu’il ne soit peut-étre pas pos-
sible d’en nier 'existence.

Le second argument est tiré de l'impossibilité ou I'on se
trouve d’expliquer suffisamment par les lois de la matiere les
phénomeénes de la conscience; le troisiéme, de la nature méme
de la conscience, quiimplique 'unité, par opposition a l'infinie
divigibilité de la matiére. Arrétons-nous un instant sur ces
deux derniers points.

Dans la grande variété des phénomeénes de la conscience, il
Y a un élément qui reste toujours le méme; ce fait conduit né-



MICROCOSME. 431

cessairement a supposer un sujet qui persiste a travers toutes
les variations des objets.

Des nombreuses propositions qui ont été formulées pour
soumettre la conscience aux lois de la matiére, aucune ne sup-
porte un examen sévere. Si des impressions diverses, rappro-
chées dans l'espace, se confondent en une seule impression
mixte, des impressions successives recuetllies par le souvenir,
qui n’est que la persistance de la conscience dans le temps, ne
se meélent jamais. Le bleu et le jaune rapprochés produisent
4 distance 'impression du vert; si au contraire ils se succe-
dent, si rapidement que ce soit, la mémoire ne les combine
pas. La conscience n’est donc pas soumise a la loi des ré-
sultantes; et quand il en serait autrement, ainsi qu'on 'a pré-
tendu, on ne pourrait faire de cette circonstance un argument
contre Punité de ’ame. Car, méme dans le domaine de la ma-
tiere, une résultante suppose I'application de plusieurs forces &
un seul objet.

Toutes ces raisons nous poussent & admettre lexistence
d’'une 4me supra-sensible, avec une autre nature et d’autres
fois que la matiere sensible.

La mnature serait donc double? Cela choque notre besoin
d’unité. Mais si 'unité est un postulat que nous avons le droit
et le devoir de désirer et de poursuivre, elle n’est pas encore
un résultat scientifique. Ne nous hitons pas de laffirmer ei
pour cela de l'expliquer. Car, en le faisant, nous pourrions
compromettre pour longtemps la solution vraie du probléme,
la seule qui puisse nous procurer une satisfaction durable. Au
point olt nous en sommes arrivés, 'ame et le corps sont deux
domaines bien distincts; étudions-les séparément, et quand
nous les connaitrons, nous en découvrirons la base commune
qui nous est aujourd’hui cachée.

L'unité de ’'ame, que nous avons admise, n'exclut pas la
distinction de diverses facultés; nous sommes d’autre part for-
ceés, par I'observation, A faire cette distinction. En etudiant les
phénomenes de la conscience, nous en trouvons de si différents,
qu'une seule faculté ne suffit pas a les expliquer tous. Passant
en revue ces divers phénomenes, séparant ceux (ui exigent des

C. R. 1870, 28



332 H. LOTZE.

causes différentes, rapprochant ceux qui paraissent pouvoir
découler de la méme source, nous arrivons a discerner dans
I'ame le sentiment, la sensation et la volonté. Cette distinction,
longtemps admise malgré son insuffisance a bien des égards, a
le défaut, entre autres, de compromettre 'unité de 'ame. Mais
nous répéterons ici ce que nous avons dit plus haut: cette unite
est un postulat tres légitime; elle n’est pas encore un reésultat
acuis.

Le classement des facultés en trois ordres n’empeche point
(que les différents ordres ne puissent sortir Pun de lautre, en
partie du moins. Pour justifier la distinction, il suffit que les
conditions de 'ordre supérieur ne se trouvent pas toutes con-
tenues dans 'inférieur, et qu’il faille ajouter un élément nou-
veau, sl insignifiant soit-il.

M. Lotze réfute ensuite argument que P'on tire de la varia-
bilité de 'ame contre son unité; les changements, dit-il, portent
exclusivement sur les manifestations, que seules nous connais-
sons; la substance, qui échappe 2 notre observation, peut et
dolt rester la méme.

A ceux (ui se plaignent de ne pouvoir connaitre de 'dme
(que ses manifestations, non ga substance, M. Lotze répond qu’il
en est ansi de toute autre chose, mais que nous pouvons nous
consoler de cette limite imposée & nos connalssances, parce
que ce (qul nous échappe serait sans intérét pratique

Pautewr passe ensuite i étude des représentations (Vor-
stellungen) et de leur développement. On est assez d’accord
sur un point, ¢’est que les phénoménes de la conscience sont
soumis & un enchainement mécanique qui est en lul-meéme
evideni, mais dont fes lois sont tres difficiles & déterminer. Une
des manifestations les plus simples de ce mécanisme, c’est le
fait que les impressions disparaissent de la conscience sans
étre détruites ; car elles reparaissent plus tard sans réappari-
tion de la cause extérieure qui les avait fait naitre la premiére
fois. On a cherché a expliquer de diverses maniéres ces alter-
natives d’éclairs et d’éclipses.

Pour les uns, la permanence des représentations est la regle;
leurs évanouissements sont des exceptions amenées par des



MICROCOSME. 433
causes perturbatrices, entre autres par la coexistence de repré-
sentations opposées qui s'imposent silence les unes aux autres.
On a rapproché la permanence des repreésentations de I'inertie
des corps matériels; il y a pourtant entre ces deux phénome-
nes une différence fondamentale : &4 l'inverse de linertie, la
permanence des représentations modifie la nature intime de
son sujet, sans rien changer a son lieu dans l'espace.

Suivant une autre opinion tres répandue, la sensation con-
sciente serait précédée d’une impression inconsciente. Mais il
n’est point nécessaire qu’il en soit ainsi. Rien n’empéche que
Ja représentation ne soit primitivement consciente, et ne perde
ensuite ce caractére par le fait d’une perturbation.

Quoi qu’il en soit, ces deux points de vue donnent naissance
A deux directions des études psychologiques. I’une cherche la
loi mécanique de I'effacement des représentations les unes par
les autres, autre les conditions du passage de I’état incon-
scient a ’état conscient. Les deux méthodes pourront arriver
AuxX memes resultats.

L.a premiére école doit tenir compte, d’abord de la force re-
lative, ensuite de la dissemblance des représentations. (Vesi
leur dissemblance (ui les contraint & s’entre-détruire, leur
force relative qui décide de la survivance.

Que faut-il entendre par la force relative? Nous savons que
I’attention peut faire subsister 'impression la plus faible au dé-
triment de la plus forte. Nous savons aussi qu’il faut distinguer
dans P'impression l'intensité de la cause d’avec l'intensité de la
réaction provoquée en nous. Le souvenir rappelle l'effet pro-
duit sur nous sans rappeler la cause.

Remarquons aussi qu’il y a des sensations qui ne sont pas
susceptibles d’étre plus ou moins fortes; ainsi une certaine
forme géométrique, une nuance, un ton musical donné, peu-
vent avoir plus ou moins de justesse et de pureté, mais ne
peuavent pas étre plus ou moins ce qu’ils sont. Quand nous
croyons les renforcer ou les atténuer, nous les remplacons par
Pautres tons, d’autres formes, d’autres nuances. Des impres-
sions qui paraissent gagner ou perdre de leur force sont en
csénéral des imprassions qui deviennent plus ou moins constan-



434 H. LOTZE.

tes ou interrompues. De méme, les représentations que nous
crovons plus ou moins claires sont en général seulement plus
ou moins complétes, plus ou moins riches en développements
et en applications.

La régle en vertu de laquelle ¢’est Popposition des phéno-
menes de la conscience qui les détermine a s’entre-détruire
semble contredite catégoriquement par bien des faits. N'aurions-
nous pas la une de ces extensions des lois physiques au monde
psvehique que l'on fait trop facilement ?

L’effacement des phénomeénes conscients les uns par les au-
Lires parait tenir beaucoup moins & 'impression recue de exte-
rieur (qu’ala réaction intérieure qui suit. Nous percevons simul-
tanément une foule de sensations, nous ne pouvons gnére nous
en rappeler qu’une seule a la fois. Cette derniere assertion est
peut-étre contredite par la possibilité des comparaisons. Mais
les comparaisons supposent deux termes qui sont en rapport
I'un avec l'autre. Il semblerait résulter de la que les phéno-
menes de conscience ne s’effacent les uns les autres que lors-
qu’ils sont sans rapport entre eux. Plus donc notre esprit sera
capable de saisir les rapports, plus aussi il pourra réunir de
représentations simultanées.

Le phénomeéne de l'association des idées, phénomene sans
analogue dans le monde de la nature, et qui parait s’opérer
aussi bien pour les idées inconscientes que pour les conscien-
tes, présente le caractere que voici. Les diverses impressions
sont reliées sans étre meélées, de maniére a former un orga-
nisme articulé. Aussi une impression, en reparaissant, rame-
nera-t-elle avec elle le cortége des autres impressions aux-
(quelles elle se rattache ; et c’est en passant par U'intermédiaire
de I'organisme complet qu'un membre du systéme en rappei-
lera un autre.

Nous pouvons comparer le systéme & une chaine dont les
anneaux se présentent isolés a notre esprit; celui-ci les relie,
entre autres 4 P'aide des deux catégories du temps et de
I'espace. L’esprit travaille aussi & grouper les représentations,
qui lui parviennent séparées les unes des autres. Il le fait en
rapprochant les semblables, en séparant les dissemblables, en



MICROCOSME. 435
iormant les abstractions, c¢’est-a-dire en donnant dans sa pen-
sée une existence a part a des élements qu’il retrouve les
meémes dans un grand nombre de représentations, bien que
Jdiversement combinés et associés.

En outre, Yesprit décompose et recompose les représenta-
tions ; apres les avoir recues comme une unité, il brise cette
unité pour la rétablir ensuite, mais la rétablir enrichie de dis-
tinctions qui ne s’y trouvaient pas primitivement. Un jugement
n’est pas autre chose qu’une analyse suivie d’'une synthése. Des
assoclations de ce genre ont une grande influence sur la dé-
termination de nos actes. Cette intfluence est tantdt simplement
instinctive, comme dans I'animal ; tantol elle résulte de 'inter-
vention de la connaissance d’une loi générale, comme chez
'homme dans certains cas. Il ne faut pas oub'ier du reste gue
ces opérations de Vesprit sont sujettes a Perreur et doivent étre
controlées par I’expérience.

Les représentations se combinent avec les sentiments tout
en s’en distinguant, comme les lignes avec les couleurs. Les
sentiments sont agréables ou pénibles, selon qu’ils secondent
ou contrarient I'activité naturelle de I’dme. Celle-ci en effet ne
se laisse pas toujours arreter par les obstacles, et se borne a en
souffrir.

I’adjonction d’un sentiment & une perception ne s’opére pas
toujours immeédiatement ; 'esprit ne se rend pas toujours
compte tout de suite si 'objet percu est favorable ou contraire a
son activité. Souvent méme, le pourquoi de la jouissance ou de
ta souffrance nous restent inconnus ; nous n’avons conscience
que du sentiment méme. Ce dernier peut aussi se modifier
avec le temps, sans cesser pour cela d’avoir été des le principe
dans le vrai.

On trouvera peut étre difficilement un acte de 'esprit abso-
tament dénué d’un élément sentimental, qui sera, il est vrai,
souvent inconscient. Cet élément sentimental, en vertu duquel
toute représentation nous plait ou nous déplait, est le fond de
ce que les Allemands appellent Vernunft, par opposition au
Verstand, le fond de Ja raison sentimentale, distincte de la rai-
son expérimentale. Ces deux éléments, que '’homme renferme



436 H. LOIZE,

en lut, ont parfois des exigences contradictoires, que nous lais-
sons souvent coexister, parce ¢ue nous ne nous rendons pas
comple de leur opposition. On marche alors vers une crise,
qut doit aboutir & la conciliation des deux révélations.

Cetl élément sentimental est aussi la source premiere de
'action, de la pratique, de la morale, qui se développent du
reste sous 'influence d’autres circonstances encorve.

Il est enfin la source de la conscience de soi-méme, doni
'essence se trouve dans les jouissances ou les souffrances que
nous éprouvons immeédiatement. La conscience existe donc en
germe chez tout étre qui jouit ou qui souffre ; elle est enrichie
et éclairée, mais non pas créée, par le développement intel-
lectuel.

Quand l'étude de notre nature nous a appris que nous som-
mes le produit, en partie de nous-mémes, en partie des cir-
constances extérieures, nous sentons le besoin de séparer ce
qui en nous provient des circonstances de ce qui est bien de
notre fait. Nous cherchons & dégager du mol empirique el
impur, le moi pur et absolu, & faire au sein du jeu des neéces-
sités dont nous sommes un peu le jouet, la part de la hiberie.
(Cest cette part que nous appelons la volonté.

Il faut distinguer la volonté du besoin ou de 'impulsion. La
plupart de nos actes, et tous ceux des animaux, sont le prodwt
de la simple impulsion, sans participation de la volonte. La vo-
lonté suppose la conscience de Uimpulsion et de la possibilité
d’v résister. (Vest une libre- décision, prise sur la proposition
de 'impulsion. La volonté ne crée aucun motif; elle ne fait que
se déterminer d’apres les données fournies par le sentiment ou
la sensation. Si l'on veut éviter 'emploi du mot de liberté on
dira que la volonte est Vapprobation de 'impulsion.

En admettant la volonté, ne compromet-on pas l'ordre «u
monde ? Non, car méme en la supposant libre, la volonté est
trés restreinte dans ses movens d’action, qui sont réglés par
I'ordre du monde. Il restera toujours assez d’éléments soumis a
la nécessité pour assurer a cette derniére une immense pre-
pondérance. L’élément de liberté que nous introduisons ne feva
que rendre possible le progres.



MICROCOSME. 7

admission d’un élément de liberté ne contredit-elle pas le
principe en vertu dudquel il n’v a pas d’effet sans cause ? Mais
cetl apophthegme est-il bien un axiome incontestable ? N'est-i}
pas plutdt un postulat d’une 1égitimité fort douteuse, un postu-
lat qui a, entre autres, I'inconvénient de compliquer infiniment
les uestions? Ne peut-on pas adrmettre que U'enchainement
des causes et des effets a nécessairement un point de dépar!
dans un acte libre ?

Un résultat acquis jusqu’ici, c'est que le domaine de 'dme,
de la conscience, de Pesprit, a d’autres lois, d’autres conditions
gque celles de la matiere, & certains égards du moins.

. LA VIE.

Le monde de la matiére et celui de la conscience, pour dis-
tincts qu’ils soient, n’en peuvent pas moins exercer une in-
fluence 'un sur 'autre. M. Lotze cherche & déterminer, par la
méthode d’observation, la nature de cette influence. 1l rappelle
i cette occasion les bornes de notre connaissance ; il mel en
garde contre la tentation d’en vouloir savoir, sur les rapports
de I'dme et du corps, plus qu’on n’en sait sur des rapports plus
simples, sur ceux par exemple qui existent entre deux corps.
Aussi ne devons-nous pas chercher 'essence de I'influence en
question ; nous nous bornerons & en décrire les manifestations,
et & indiquer les occasions de son développement.

N’oublions pas non plus que U'influence du corps sur Uame
n'est qu'une occasion ; la modification subie par 'ame dépend
de la nature de Pame, est régie par les lois de I'ame. Nous
en dirons autant des modifications du corps, dont 'dme peut
fournir 'occasion, rien de plus. L’Ame agit sur le corps d'une
maniére inconsciente, sans se rendre compte, ni des moyens
quelle emploie pour produire son effet, ni peut-étre de Ieffet
lui-méme.

Tout en refusant i I'ame I’étendue, on sent le besoin de lui
assigner un lieu dans I'espace. Ii y trois maniéres de localiser
une force. Nous pouvons nous la représenter comme agissant



38 H. LOTZE.

ecalement sur la matiere, dans tous les points de 'espace; c’est
ainsi que nous concevons Dieu.

Nous pouvous en second lieu concevoir la force comme agis-
sant avec une énergie qui est tres grande sur un point donne
et qui s’affaiblit graduellement en s’éloignant de ce centre,
peut-étre sans jamais disparaitre entiérement. C’est dans ces
conditions que se présentent les attractions astronomiques. On
peut, & un certain point de vue, attribuer & ces forces 'ubiquite,
puisque, théoriquement au moins, elles se font senlir partout ;
on peut d’autre part les localiser dans leur centre.

En troisieme lieu, la force pourra agir dans une certain es-
pace déterminé, tout en restant sans aucune action directe sur
tout ce qui est en dehors de cet espace. M. Lotze rappelle ici
(qu'une force ne peut étre que la ou elle agit, ni agir que la ou
elle est; si son action est discontinue dans le temps et dans
’espace, il en faudra dire autant de son existence. Or I'action
d’'une force supposant des conditions qui sont souvent inter-
mittentes, il faut reconnaitre qu’une force peut étre intermit-
tente, sans cesser pour cela d’étre une et indivisible.

Si nous faisons abstraction de certains faits insuffisammment
constatés de somnambulisme et de catalepsie, rien ne nous
autorise a assigner a ame l'ubiquité absolue, celle que nous
attribuons 4 Dieu. L’ame n’agit que par lintermédiaire et le
contact immeédiat et non interrompu du systeme cérebro-spinal.
Il ne peut donc non plus éire question d’une ubiquité relative,
comme dans les forces astronomiques. Dés lors la troisiéme
torme est seule possible ici. On arrive méme & ne laisser aux
nerfs que le role de conducteurs et 4 localiser I’ame dans le
cerveau; mais on n’a pas encore réussi, on ne réussira peut-
elre jamais a préciser davantage.

Voici comment M. Lotze explique la transmission des sensa-
tions du corps a I’ame et des volitions de ’ame au corps. Une
vibration sonore frappe toutes les cordes d’une harpe ; mais
elle ne fait résonner que celles qui s’y trouvent prédisposées
par leur tension. De méme, en vertu d’une harmonie préétablie,
tes modifications de I'ame font naitre, & leur insu et malgré elles
peut-étre, des modifications correspondantes dans le corps.



MICROCOSME. 439

Pour courber le bras, nous devons mettre ’dme dans la dispo-
sition ou elle était quand nous avons courbé le bras précédem-
ment; de 1& la difficulté que nous rencontrons a exécuter pour
la premiere fois certains mouvements que nous avons vu faire
a d’autres.

Nous pouvons constater, du cote des sensations, une marche
des choses correspondante. Nous ne nous rendons pas compte
de la maniére dont nous percevons. Or dans ’dme méme qui,
nous le verrons, n’est pas étendue, les sensations sont nécessai-
rement indépendantes de toute idée de lieu. S’1l parait en étre
autrement, c’est qu’elles apportent avec elles un caractére qui
permet d’en reconnaitre l'origine.

Notre auteur se prononce ensuite contre I'idée que P'dme
matérielle ait besoin, pour agir et pour pitir, d’organes maté-
riels ; le cerveau se borne 4 lui apporter les sensations et & en
recevoir les volitions. M. Lotze est conduit parla a se prononcer
contre la localisation phrénologique des facultés.

Il est bien vrai qu’il est des cas dans lesquels le corps parait
faire subir aux sensations une transformation destinée a en
préparer I'assimilation. C’est lui sans doute qui leur attache ce
caractere dont nous avons parlé plus haut et qui est destiné a
en faire reconnaitre le point de départ dans I'espace. Il résulte
aussi d’observations physiologiques que dans certains cas,
assez rares il est vrai, c’est le corps qui qualifie les sensa-
tions, qui leur donne un caractére de souffrance et de jouis-
sance.

La question de savoir si la mémoire est une propriété du
corps ou de l'esprit est résolue en faveur de lesprit. La mé-
moire suppose l'unité dans le temps; or 'unité appartient a
Pame et non a la matiere. M. Lotze ne croil pas devoir s'arréter
aux objections tirées de I'influence exercée sur le souvenir par
certains états physiologiques, par la maladie ou le sommeil
entre autres. Le corps en effet, sans étre le sujet des sensa-
tions et des sentiments, peut en fournir ocecasion ; il peut de
inéme v mettre obstacle. Le corps n’est pas sans influence sur
le souvenir ; mais le souvenir n’en est pas moins un fait de con-
svience qui a son siége dans ame.



A H. LOTZE.

Le caractere meonscient de Uinfluence exercée par 'ame suv
le corps implicque une certaine indépendance du corps vis-a-vis
de P'dme. Le corps se meut d’abord sans 'intervention de
’ame ; et I'"ime, instruite par expérience de la faculté qu’a le
corps de se mouvolr, intervient pour regler et développer ce
gquelle n’a pas créé. Les volitions sont 'occasion, non la cause
des mouvements du corps ; mais ces mouvements peuvent
avolr d’autres occasions encore, ce qui explique les mouvements
tui ont lieu en Pabsence de toute volition, ceux d'un corps
mori par exemple. Des lovs, il n’est plus nécessaire, pour ex-
pliquer certains phénomenes, d’admettre une dme divisible et
repandue dans tout le corps. Nous serons seulement conduits
a supposer, dans la moelle épiniére ou ailleurs, un régulateur
central, qui expliquera la stireté des mouvements des ¢tres dé -
nues de conscience.

Nous connaissons du monde extérieur, non pas sa nature m-
time, mais seulement son action sur nous, les sensations, les
sentiments de jouissance et de souffrance qu’il nous fait éprou-
ver. Bien que ce soit peut-étre Ja tout ce qu’il nous importe de
savoir, nous ne pouvons cependant résister au besoin de neus
rendre compte du fond de ce monde extérieur qui nous en-
toure. Clest ainsi que nous arvivons a concevoir la matiére
commme une agglomération, étendue et infiniment divisible,
d'atomes =ans étendue et indivisibles qui sont des centres de
force. Dos lors, rien ne nous empéche plus de faire de ces
atomes autant d’ames, de rendre a toute la nature la con-
science, la faculté de jouir et de souffrir. (Cest 1 une hypo-
thése sans doute, mais une hypothése aussi acceptable qu’une
autre. Nous nous trouverions alors, au terme de nos recher-
ches, ramenés a notre point de départ, a cette conceptlion my-
thologique qui anime tout 'univers.

Notre hypothése ne supprime point la distinction entre le
corps et I'ame. [’ame reste la monade dominante, le siége de
la conscience immédiate du moi; le corps est un agrégat de
monades subordonnées, ui ont peul-étre une conscience
d’elles-mémes, mais une conscience qui ne fait pas partie du
moi de ime. Nous supprimerions ainsi cette opposition entre



MICROCOSME. 444
Pesprit et la matiere qui rendait leur influence réciprogue si
difficile & expliquer.

D’ou viennent les dmes el ot vont-elles? [ei nous sortons du
domaine de la science pour entrer dans celui de la foi. Mais
nous sentons le besoin d’examiner ot nous conduit le prolon-
cement des lignes (ue nous avons traceées.

i.a science coustate le jeu des forces existantes, en calcule les
conséquences passées et futures, mais ne nous apprend rien sur
l'essence, lorigine et la fin de ces forces. Elle ne peut s’em-
pécher de rvecourir & initiative d’un verbe créatear ; tous ses
efforts pour se soustraire 4 ce terme fatal n’aboutissent qu’a le
reculer. Le mécanisme de la nécessité a toujours besoin d'une
premieve impulsion, donnée par la liberté. La théorie matéria-
Liste des lois nécessaires ne suffit point aux exigences d'un
examen sérieux. Elle ne nous apprend poini, par exemple,
comment la matiere se trouve sournise a des lois immatérielles.
Des lois en tant que lois n’existent que dans Uesprit qui les
congoit. Pour régir le monde, il faut autre chose : il faut une
substance infinie dont tous les étres existants ne sont que
des manifestations ; une substance agissante, agissant partout
¢t toujours de la méme manieve, et de 'action de laquelle les
pretendues lois nécessaires ne sont que la formule. Cette sub-
stance doit comprendre tous les étres, la force, et la matiere s'il
venaune : elle doit les mettre tous en communication et com-
bler les abimes qui semblent les séparer. Nous nous éloignons
ainsi du polvthéisme de la mythologie antique, qui n’animait
gque certaines choses et laissait les autres dans la moct . pour
nous, tout est vivant. Cette substance infinie fait Uanité du
monde et de 'histoire, et tous les étres finis n’ont pas d’autre
force que celle qu'ils tirent d’elle.

De méme que Pame est tout entiere dans chacune de ses
tonctions, el que dans ia sensation vierge de sentiment elle est
livavec ses facultés sentimentales latentes, prétes & agir & 'occa-
sion, ainsi lasubstance infinie est toute entiére dans chacune de
ses manifestations; elle établit une communication entre elles,
comme ime le fait pour les siennes. (Vest I'existence de cette
substance qui fait croive & un ordre universel; les lois du monde



442 H. LOTZE.

ne sont que les actes constants, maisnullement nécessaires, de
cetie substance (Cest le besoin de notre esprit, joint aux résul-
tats de l'expérience, gqui nous fait croire a la nécessité de 'iner-
tie, 4 'invariabilite des atomes; ce ne sont la que des attribu-
tions, peut-étre contingentes, de la substance absolue. Le
mecanisme existe ; mais il nexclut pas la substance infinie; il
en est plutot la forme, la manifestation.

Passant & la cquestion de Vimmortalité de 'aame, M. Lotze
rappelle que, pour la résoudre affirmativement, on s’appuie sur
trois sortes d’arguments: d’abord sur des analogies et des com-
paraisons, bonnes pour préparer des solutions mais non pour
en donner. On invoque en second lieu de prétendues considé~
rations de justice, sans valeur aux veux de ceux qui pensent
que nous n'avons pas de droit contre Dien. On fait enfin de
'immortalite de 'ame la conséquence nécessaire de la nature
des choses, telle que nous avons appris a la connaitre. Ge troi-
sieme genre d’arguments n’est point non plus nrréfutable aux
veux de notre auteur. Il n’v a aucune nécessité a ce que 'ame
soit immortelle. Sans doute, toute substance est indestructible;
mais ’ame n’est pas seulement une substance; elle a certaines
propricteés, et rien ne nous garantit qu’elle ne les perdra jamais.
De Pavenir de notre dme, nous ne savons avec certitude qu’une
seule chose, mais une chose qui devrait nous suffire: ¢’est quil
en sera ce que Dieu voudra.

Du passé de 'ame nous ne savons pas plus que de son avenir.
Rien ne nous empéche d’admettre que 'aime ne puisse, comme
le corps, se composer et se développer, et cela suivant des lois
a nous inconnues. Mais nous ne pouvons lici faire que des hypo-
theses, qui ressemblent beaucoup & des réves. Et si nolre vue
doit s’¢tendre de ces cotés, ce sera une conséquence du fait que
nous nous rendrons mieux compte de notre destinée et de ses
exigences.

La mythologie subordonnait les dieux au destin, c’est-a-dire
la liberté & la nécessité. Nous, au contraire, nous assignons la
premiere place ala liberté, dont les prétendues lois nécessaires
ne sont que les diverses manitestations.

Nous entendons qu’on nous fait un reproche. lusqu’ici, nous



MICROCOSME. 643
navons qu'une philosophie de la nature; nous ne nous sommes
pas encore expliqué sur le monde de U'esprit, et surles notions
de bien et de mal. Cette tiche nous reste 4 accomplir. Il nous
faudra, entre autres, montrer le rapport qu’il y a entre les deux
mondes, celui de la nature (ui se compose des moyens, et celui
de I'esprit qui renferme les buts. Il faut bien se garder de mé-
priser les moyens; car c’est & lobservation de leurs exigences
qu’est subordonnée la réalisation des buts. Le but, ¢’est la jouis-
sance intime que nous avons de Dieu; mais ce but ne peut étre
atteint qu’en passant par les mille occupations de la vie prati-
gque. (Pest donc en combinant les deux faces de 'existence que
lhomme sera complet; ¢’est ainsi que, obéissant aux lois aux-
quelles Dien s’est soumis lui-méme en les posant, il réalisera
I'image de Dieu, le Microcosme.

HENRI BROCHER.



	Microcosme

