
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Microcosme

Autor: Brocher, Henri / Lotze, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MIOKOCOSME

H. LOTZE'.

M. Bodolphe-Hermann Lotze est né, suivant M. Vapereau,
à Bautzen, le 21 mai 1817. En 1838, il prit le double titre de

docteur en philosophie et en médecine à l'université de Leipsig,
où il resta prival-docent pendant deux ans. Il fut ensuite nommé

professeur titulaire de philosophie à l'université de Gœttingue,
où il doit se trouver encore.

M. Lotze s'est fait connaître de bonne heure par un grand
nombre d'ouvrages de philosophie et de physiologie dont nous
ne donnerons pas la nomenclature. 11 appartient à cette école
réaliste à laquelle, à tort ou à raison, le nom de Herbart sert
aujourd'hui de drapeau. Cette tendance est trop volontiers
confondue par les spiritualistes superficiels et exclusifs avec le
matérialisme, dont elle est pourtant le plus redoutable adversaire

; elle ne craint pas en effet de descendre sur son terrain,
de se mesurer corps à corps avec lui ; elle se garde bien surtout

de lui préparer de trop faciles triomphes en refusant de

reconnaître ce qu'il y a de légitime dans ses exigences. Sans

méconnaître l'impossibilité où nous nous trouvons de nous

passer de l'a priori, les disciples de Herbart visent à restituer

1 Mikrokosmus, Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit.

Versuch einer Anthropologie. I B : Der Leib. Die Seele. Das Leben, von H. Lotze. 2

Aufl. 1868. 1 vol. in-8 de xxu et 453 pages. — Les deux autres volumes qui
achèvent l'ouvrage seront analysés prochainement.



MICROCOSME. 425

à l'a posteriori une influence dont il a, suivant eux, souvent été

frustré à tort. La philosophie, pour eux, est inséparable des

sciences d'observation ; elle se borne à chercher la forme
parfaite de matériaux fournis par les sciences, sociales et naturelles.

C'est à ces dernières qu'en sa qualité de médecin, M. Lol.ze

s'adresse de préférence. Sa méthode consiste à décrire
minutieusement certains phénomènes physiologiques et à discuter

les explications qu'on en peut donner. Un tel procédé
inspire confiance aux hommes consciencieux ; mais il fatigue
et impatiente les esprits pressés de conclure. Dans le Microcosme,

cet inconvénient est augmenté par le fait que le livre
paraît adressé au grand public ; il renferme des longueurs,
des développements qui sont inutiles aux esprits versés dans les

questions philosophiques, et que cependant on ne doit pas sauter,

sous peine de perdre le fil du raisonnement. Aussi le
Microcosme ne sera-t-il pas lu par un public français, pas même
dans une traduction. Baison de plus pour essayer de faciliter
par un résumé l'accès des trésors qu'il renferme. Mais on
comprend que les difficultés signalées se sont fait sentir à nous
dans l'accomplissement de la tâche que nous avons entreprise.
H est malaisé de condenser une œuvre dont l'importance
principale réside dans les détails. Aussi nous pardonnera-t-on
s'il a pu nous arriver ici et là de substituer, sans nous en douter,

dans l'intérêt de la concision et de la clarté, nos propres
idées à celles de l'auteur.

INTRODUCTION.

Entre la foi et la science, les croyances et les connaissances,
les aspirations et les expériences, il y a eu de tout temps un
douloureux conflit. Les connaissances contredisent les croyances,

et pourtant elles peuvent seules donner satisfaction aux
besoins dont les croyances sont l'expression. Aujourd'hui, la
science, longtemps la très humble servante delà foi, croit pouvoir

prendre vis-à-vis de celte dernière une position indépendante,

parfois même hostile. C'est untori, excusable sans doute
en raison des devoirs qui incombent à la science, mais pour-



426 H. LOTZE.

tant un tort. Car, si nous cherchons à connaître, c'est pour
satisfaire nos besoins ; le vrai n'est qu'un moyen dont le bien est

le but.
En se croyant indépendante de la foi, la science nuit non-seulement

à son but définitif et indirect, mais encore au résultat
immédiat et spécial qu'elle se propose; elle oublie que toutes
les données sur lesquelles elle opère ont déjà subi l'influence
des croyances et qu'il en faut tenir compte. Nous sommes
contraints de subir simultanément l'influence des expériences et
celle des aspirations, au risque de nous mettre en contradiction

avec nous-mêmes; nous ne devons cependant jamais
renoncer à réconcilier les deux termes. Nous avons heureusement

tout lieu de croire à la possibilité d'un tel accord. Le

progrès des sciences ne détruit point les aspirations ; il
contraint seulement à en chercher la satisfaction dans des conditions

autres et plus avantageuses que celles où on les cherchait
d'abord. Ainsi les théories matérialistes, malgré leur valeur
incontestable dans les questions de moyens et d'applications, sont
tout à fait impuissantes dès qu'elles s'attaquent à l'essence
même de nos espérances.

i. LE CORPS.

Souvent, fatigués de la manière actuelle d'expliquer la nature,
de voir dans le monde le produit de causes nécessaires, insensibles

et inconscientes, nous nous prenons à regretter la
conception mythologique des peuples enfants, aux yeux desquels
le monde est l'ouvrage des dieux, de forces libres, conscientes,
sensibles. De très bonne heure pourtant, cette conception
mythologique a dû être reléguée dans le domaine de la fantaisie.
La vie pratique a promptement appris à refuser aux choses,

pour mieux les exploiter, toute volonté et tout droit, à reconnaître

ces qualités aux lois seulement auxquelles les choses

obéissent aveuglément. De très bonne heure, nous voyons
se manifester le dualisme de la liberté et de la nécessité, nous

voyons distinguer les personnes et les choses. Entre les deux

systèmes opposés qui se partagent le monde, on a cherché un



MICROCOSME. 42 i

moyen terme ; on a supposé les choses mises en mouvement

par des espèces d'instincts, par des mobiles intimes, souvent
inconscients et involontaires, toujours naïfs et irréfléchis. Peu

satisfaisante au point de vue de la clarté, cette conception n'en
a pas moins été assez généralement adoptée, à cause du grand
attrait qu'elle exerce sur bien des âmes. Et après avoir effacé

la limite entre la liberté et la nécessité, le conscient et l'inconscient,

on s'est senti poussé à effacer celle entre l'âme et le

corps ; on veut que l'âme pénètre tout le corps, au lieu d'agir
sur lui du dehors en quelque sorte.

Le système des instincts est pourtant inférieur à la conception

mythologique en ce qu'il donne peu ou point d'importance
aux facteurs moraux, au bien et au mal, à l'espérance et à la

crainte, à l'amour et à la haine. On a essayé de suppléer à cet
inconvénient.

Après la conception mythologique et celle des instincts, nous
en voyons apparaître une troisième, qui combine sans les
confondre la liberté et la nécessité. Suivant la conception mécanique,

la nature obéit à des lois nécessaires ; mais elle peut
recevoir, d'un être que rien n'empêche de supposer libre, une
impulsion extérieure. Cette impulsion reçue, les choses sont
conduites, par l'enchaînement des lois nécessaires auxquelles
elles sont soumises, à atteindre des buts, à réaliser des effets

auxquels elles n'étaient point primitivement destinées par leur
nature intime.

Cette manière de voir s'est confirmée par la considération,
dont le système des instincts ne tenait aucun compte, que les

êtres dont se compose la nature exercent une influence les uns
sur les autres, que les nécessités intérieures par conséquent
viennent se combiner avec les extérieures.

La conception mécanique a été appliquée d'abord au monde

inorganique, puis aux végétaux, aux animaux, enfin à l'homme.
Nous avons appris à considérer nos actes comme le résultat des

circonstances extérieures, combinées peut-être avec un minimum

de liberté réservé par les uns, complètement nié par les

autres.
Le monde est donc dominé par des lois nécessaires, éternel-



428 H. LOTZE.'

les, universelles, mais invisibles, et dont les phénomènes ne
sont que les manifestations et les combinaisons diverses. Pour
reconnaître ces lois, nous devons d'abord les supposer a priori,
et ensuite rectifier incessamment nos suppositions par l'expérience,

l'a posteriori. La méthode que nous préconisons
s'efforce en outre de discerner, dans les combinaisons d'éléments
qui sont le siège d'un phénomène, les éléments qui prennent
une part active ou passive à ce phénomène et ceux qui y restent,

étrangers. C'est cette distinction qui a permis de constater
aussi des lois dans les sciences de la liberté, c'est-à-dire de

l'homme et de la société ; c'est grâce à elle qu'on n'est plus
obligé, dans ce domaine, de tout faire dépendre exclusivement
de l'arbitraire des individus.

En travaillant à déterminer ces principes éternels du monde,
on arrive à révoquer en cloute l'existence de la matière, et à

remplacer cette dernière par un agrégat de forces qui dominent
exclusivement un certain espace. La philosophie de la nature
est en quelque sorte contrainte d'adopter cette conception.

Quand nous cherchons à formuler les lois qui régissent ces
forces et leurs agrégats, nous trouvons en premier lieu la loi
toute négative de l'inertie. Mais l'inertie ne se présente peut-
être jamais seule, elle se combine avec les attractions et les

répulsions que les atomes exercent les uns sur les autres. Ces

attractions et ces répulsions ne dépendent ni de l'un ni de

l'autre des atomes, mais uniquement des relations qui existent

entre eux et que l'expérience seule peut, déterminer.
Une seconde loi généralement admise, c'est l'invariabilité,

des atomes. On entend par là qu'une fois complètement soustraits

à un milieu donné, les atomes ne conservent plus trace
des modifications que ce milieu leur avait fait subir, et qu'ils
redeviennent identiques à ce qu'ils étaient dans le principe.

L'expérience nous montre, en outre, qu'un même objet peut
subir simultanément plusieurs influences différentes qui s'ajoutent

ou se combinent de diverses manières. C'est là ce qu'on
appelle la loi des résultantes.

On s'est longtemps refusé à appliquer la théorie mécanique
au monde organique. Au lieu de voir dans la vie des plantes



MICROCOSME. 429

et des animaux une application plus complète et plus complexe
des principes qui régissent le monde inorganique, on a

prétendu, à tort suivant M. Lotze, les expliquer par un principe
tout nouveau: on a imaginé la force vitale, chargée de maintenir

l'organisme en réagissant contre les tendances naturelles,
ordinairement dissolvantes, des éléments inorganiques qui le

composent.
On a été conduit à cette conception entre autres par la

décomposition de la mort, où l'on voyait l'action naturelle des

forces chimiques livrées à elles-mêmes. Mais ces mêmes forces

agissent aussi pendant la vie. La vie est une longue décomposition,

à laquelle seulement répond une recomposition incessante,

résultant aussi clu jeu naturel des attractions chimiques.
Après avoir ainsi formulé son système, M. Lotze réfute quelques
arguments invoqués en faveur de la force vitale. La vie étant

pour lui le résultat naturel, bien qu'ordonné de forces qui agissent

dans les atomes, l'unité de la nature, l'universalité de ses

lois seraient sauvées.
Mais si, rejetant l'hypothèse d'une force vitale, nous concevons

les organismes végétaux et animaux comme le produit
des mêmes forces qui régissent le monde inorganique, il n'en
résulte pas que nous puissions dès aujourd'hui expliquer cette
production. Il nous suffit que nous puissions nous proposer
cette explication et travailler à nous en rapprocher. M. Lotze
montre la route à suivre en décrivant, à son point de vue,
plusieurs phénomènes physiologiques. Il attire à cette occasion
l'attention sur la série incessante des transformations constructrices

et destructrices qui constituent la vie, ainsi que sur les

échanges qui s'opèrent continuellement entre l'organisme et le

monde environnant.
La vie se distinguerait donc de la mort uniquement en ce

que, à l'action dissolvante des forces naturelles sur l'organisme,
répondrait une réaction reconstituante. Cette réaction peut être

provoquée par l'action dans trois conditions différentes. Elle
peut être purement physique, et résulter en quelque sorte de
la simple élasticité des parties affectées. D'autres fois, la
souffrance se communiquera du point touché aux parties environ-



430 H. LOTZE

nantes, qui participeront à la restauration. On peut supposer
que cette réaction, où se fait déjà sentir la solidarité de l'organisme,

est l'œuvre du grand sympathique. Enfin, la réaction

peut être consciente, prendre les formes du sentiment et de la

sensation ; elle s'opère alors probablement par l'intermédiaire
du système nerveux cérébro-spinal.

Ainsi notre vie ressemble à un tourbillon, engendré dans le

cours d'un fleuve par un obstacle quelconque et formé des

flots qui se renouvellent incessamment. La forme du tourbillon
semble rester toujours la même; elle peut varier cependant
avec le cours et le lit du fleuve qui la déterminent.

II. LAME.

Niée par la physiologie expérimentale, l'existence de l'âme
n'en est pas moins toujours réclamée par les croyances de tous
les peuples; elle n'en reste pas moins un besoin de l'humanité.
Or, si l'humanité se trompe souvent quant à la manière dont
elle explique et dont elle cherche à satisfaire ses besoins, les
besoins en eux-mêmes sont toujours réels. Aussi devons-nous

prendre la croyance en l'existence de l'âme comme un préjugé
où il y a du vrai et du faux à distinguer.

L'hypothèse de l'existence de l'âme, en tant qu'être distinct
de la matière, s'appuie sur trois arguments. Celui qui est
considéré comme le plus important est peut-être le plus contestable

; c'est le libre-arbitre, dont il est bien difficile de déterminer

la nature et la mesure, bien qu'il ne soit peut-être pas
possible d'en nier l'existence.

Le second argument est tiré de l'impossibilité où l'on se

trouve d'expliquer suffisamment par les lois de la matière les

phénomènes de la conscience; le troisième, de la nature même
de la conscience, qui implique l'unité, par opposition à l'infinie
divisibilité de la matière. Arrêtons-nous un instant sur ces
deux derniers points.

Dans la grande variété des phénomènes de la conscience, il
y a un élément qui reste toujours le même; ce fait conduit né-



MICROCOSME. 431

cessairement à supposer un sujet qui persiste à travers toutes
les variations des objets.

Des nombreuses propositions qui ont été formulées pour
soumettre la conscience aux lois de la matière, aucune ne
supporte un examen sévère. Si des impressions diverses, rapprochées

dans l'espace, se confondent en une seule impression
mixte, des impressions successives recueillies par le souvenir,
qui n'est que la persistance de la conscience clans le temps, ne
se mêlent jamais. Le bleu et le jaune rapprochés produisent
à distance l'impression du vert ; si au contraire ils se succèdent,

si rapidement que ce soit, la mémoire ne les combine

pas. La conscience n'est donc pas soumise à la loi des

résultantes; et quand il en serait autrement, ainsi qu'on l'a
prétendu, on ne pourrait faire de cette circonstance un argument
contre l'unité de l'âme. Car, même dans le domaine de la
matière, une résultante suppose l'application de plusieurs forces à

un seul objet.
Toutes ces raisons nous poussent à admettre l'existence

d'une âme supra-sensible, avec une autre nature et d'autres
lois que la matière sensible.

La nature serait donc double? Cela choque notre besom

d'unité. Mais si l'unité est un postulat que nous avons le droit
et le devoir de désirer et de poursuivre, elle n'est pas encore
un résultat scientifique. Ne nous hâtons pas de l'affirmer et

pour cela de l'expliquer. Car, en le faisant, nous pourrions
compromettre pour longtemps la solution vraie du problème,
la seule qui puisse nous procurer une satisfaction durable. Au

point où nous en sommes arrivés, l'âme et le corps sont deux

domaines bien distincts; étudions-les séparément, et quand
nous les connaîtrons, nous en découvrirons la base commune
qui nous est aujourd'hui cachée.

L'unité de l'âme, que nous avons admise, n'exclut pas la

distinction de diverses facultés ; nous sommes d'autre part
forcés, par l'observation, à faire cette distinction. En étudiant les

phénomènes de la conscience, nous en trouvons de si différents,
qu'une seule faculté ne suffit pas à les expliquer tous. Passant

en revue ces divers phénomènes, séparant ceux qui exigent des

C. R. 1870. 28



432 H. LOTZE.

causes différentes, rapprochant ceux qui paraissent pouvoir
découler de la même source, nous arrivons à discerner dans

l'âme le sentiment, la sensation et la volonté. Cette distinction,
longtemps admise malgré son insuffisance à bien des égards, a

le défaut, entre autres, de compromettre l'unité de l'âme. Mais

nous répéterons ici ce que nous avons dit plus haut : cette uniti';

est un postulat très légitime; elle n'est pas encore un résultat

acquis.
Le classement des facultés en trois ordres n'empêche point

(jue les différents ordres ne puissent sortir l'un de l'autre, en

partie du moins. Pour justifier la distinction, il suffit que les

conditions de l'ordre supérieur ne se trouvent pas toutes
contenues dans l'inférieur, et qu'il faille ajouter un élément
nouveau, si insignifiant soit-il.

M. Lotze réfute ensuite l'argument que l'on tire de la variabilité

de l'âme contre son unité; les changements, dit-il, portent
exclusivement sur les manifestations, que seules nous connaissons;

la substance, qui échappe à notre observation, peut et

doit rester la même.
A ceux qui se plaignent de ne pouvoir connaître de l'âme

que ses manifestations, non sa substance, M. Lotze répond qu'il
en est ainsi de toute autre chose, mais que nous pouvons nous
consoler de cette limite imposée à nos connaissances, parce
que ce qui nous échappe serait sans intérêt pratique

L'auteur passe ensuite à l'étude des représentations
(Vorstellungen) et do leur développement. On est assez d'accord

sur un point, c'est que les phénomènes de la conscience sont
soumis à un enchaînement mécanique qui est en lui-même
évident, mais dont les lois sont très difficiles à déterminer. Une
des manifestations les plus simples de ce mécanisme, c'est le

fait que les impressions disparaissent de la conscience sans

être détruites ; car elles reparaissent plus tard sans réapparition

de la cause extérieure qui les avait fait naître la première
fois. On a cherché à expliquer de diverses manières ces
alternatives d'éclairs et d'éclipsés.

Pour les uns, la permanence des représentations est la règle;
leurs évanouissements sont des exceptions amenées par des



MICROCOSME. 433

causes perturbatrices, entre autres par la coexistence de

représentations opposées qui s'imposent silence les unes aux autres.
On a rapproché la permanence des représentations de l'inertie
des corps matériels ; il y a pourtant entre ces deux phénomènes

une différence fondamentale. : à l'inverse de l'inertie, la

permanence des représentations modifie la nature intime de

son sujet, sans rien changer à son lieu dans l'espace.
Suivant une autre opinion très répandue, la sensation

consciente serait précédée d'une impression inconsciente. Mais il
n'est point nécessaire qu'il en soit ainsi. Bien n'empêche que
la représentation ne soit primitivement consciente, et ne perde
ensuite ce caractère par le fait d'une perturbation.

Quoi qu'il en soit, ces deux points de vue donnent naissance
à deux directions des études psychologiques. L'une cherche la

loi mécanique de l'effacement des représentations les unes par
les autres, l'autre les conditions du passage de l'état inconscient

à l'état conscient. Les deux méthodes pourront arriver
aux mêmes résultats.

La première école doit tenir compte, d'abord de la force
relative, ensuite de la dissemblance des représentations. C'est,

leur dissemblance qui les contraint à s'entre-détruire, leur
force relative qui décide de la survivance.

Que faut-il entendre par la force relative Nous s'avons que
l'attention peut faire subsister l'impression la plus faible au
détriment de la plus forte. Nous savons aussi qu'il faut distinguer
dans l'impression l'intensité de la cause d'avec l'intensité de la

réaction provoquée en nous. Le souvenir rappelle l'effet produit

sur nous sans rappeler la cause.
Remarquons aussi qu'il y a des sensations qui ne sont pas

susceptibles d'être plus ou moins fortes ; ainsi une certaine
forme géométrique, une nuance, un ton musical donné,
peuvent avoir plus ou moins de justesse et de pureté, mais ne

peuvent pas être plus ou moins ce qu'ils sont. Quand nous
croyons les renforcer ou les atténuer, nous les remplaçons par
d'autres tons, d'autres formes, d'autres nuances. Des impressions

qui paraissent gagner ou perdre de leur force sont en

général des impressions qui deviennent plus ou moins constati-



434 H. LOTZE.

tes ou interrompues. De même, les représentations que nous
croyons plus ou moins claires sont en général seulement plus
ou moins complètes, plus ou moins riches en développements
et en applications.

La règle en vertu de laquelle c'est l'opposition des phénomènes

de la conscience qui les détermine à s'entre-détruire
semble contredite catégoriquement par bien des faits. N'aurions-
nous pas là une de ces extensions des lois physiques au monde

psychique que l'on fait trop facilement?
L'effacement des phénomènes conscients les uns piar les

autres parait tenir beaucoup moins à l'impression reçue de l'extérieur

qu'à la réaction intérieure qui suit. Nous percevons
simultanément une foule de sensations, nous ne pouvons guère nous
en rappeler qu'une seule à la fois. Cette dernière assertion esl

peut-être contredite par ia possibilité des comparaisons. Mais
les comparaisons supposent deux termes qui sont en rapport
l'un avec l'autre. Il semblerait résulter de là que les phénomènes

de conscience ne s'effacent les uns les autres que
lorsqu'ils sont sans rapport entre eux. Plus donc notre esprit sera

capable de saisir les rapports, plus ausst il pourra réunir de

représentations simultanées.
Le phénomène de l'association des idées, phénomène sans

analogue dans le monde de la nature, et qui paraît s'opérer
aussi bien pour les idées inconscientes que pour les conscientes,

présente le caractère que voici. Les diverses impressions
sont reliées sans être mêlées, de manière à former un
organisme articulé. Aussi une impression, en reparaissant, ramè-
nera-t-elle avec elle le cortège des autres impressions
auxquelles elle se rattache ; et c'est en passant par l'intermédiaire
de l'organisme complet qu'un membre du système en rappellera

un autre.
Nous pouvons comparer le système à une chaîne dont les

anneaux se présentent isolés à notre esprit ; celui-ci les relie,
entre autres à l'aide des deux catégories du temps et de

l'espace. L'esprit travaille aussi à grouper les représentations,

qui lui parviennent séparées les unes des autres. Il le fait en

rapprochant les semblables, en séparant les dissemblables, en



MICROCOSME. 435

formant les abstractions, c'est-à-dire en donnant dans sa pensée

une existence à part à des éléments qu'il retrouve les

mêmes dans un grand nombre de représentations, bien que
diversement combinés et associés.

En outre, l'esprit décompose et recompose les représentations

; après les avoir reçues comme une unité, il brise cette
unité pour la rétablir ensuite, mais la rétablir enrichie de

distinctions qui ne s'y trouvaient pas primitivement. Un jugement
n'est pas autre chose qu'une analyse suivie d'une synthèse. Des

associations de ce genre ont une grande influence sur la
détermination de nos actes. Cette influence est tantôt simplement
instinctive, comme dans l'animal ; tantôt elle résulte de
l'intervention de la connaissance d'une loi générale, comme chez
l'homme dans certains cas. Il ne faut pas oub'ier du reste que
ces opérations de l'esprit sont sujettes à l'erreur et doivent être
contrôlées par l'expérience.

Les représentations se combinent avec les sentiments tout
en s'en distinguant, comme les lignes avec les couleurs. Les
sentiments sont agréables ou pénibles, selon qu'ils secondent
ou contrarient l'activité naturelle de l'âme. Celle-ci en effet ne
se laisse pas toujours arrêter par les obstacles, et se borne à en
souffrir.

L'adjonction d'un sentiment à une perception ne s'opère pas
toujours immédiatement; l'esprit ne se rend pas toujours
compte tout de suite si l'objet perçu est favorable ou contraire à

son activité. Souvent même, le pourquoi de la jouissance ou de

la souffrance nous restent inconnus ; nous n'avons conscience

que du sentiment même. Ce dernier peut aussi se modifier
avec le temps, sans cesser pour cela d'avoir été dès le principe
dans le vrai.

On trouvera peut être difficilement un acte de l'esprit
absolument dénué d'un élément sentimental, qui sera, il est vrai,
souvent inconscient. Cet élément sentimental, en vertu duquel
toute représentation nous plaît ou nous déplaît, est le fond de

ce que les Allemands appellent Vernunft, par opposition au

Verstand, le fond de la raison sentimentale, distincte de la raison

expérimentale. Ces deux éléments, que l'homme renferme



436 h. loizt.
en lui, ont parfois des exigences contradictoires, que nous
laissons souvent coexister, parce que nous ne nous rendons pas

compte de leur opposition. On marche alors vers une crise,

ff ni doit aboutir à la conciliation des deux révélations.
Cet élément sentimental est aussi la source première de

l'action, de la pratique, de la morale, qui se développent du

reste sous l'influence d'autres circonstances encore.
Il est enfin la source de la conscience de soi-même, demi

l'essence se trouve dans les jouissances ou les souffrances que
nous éprouvons immédiatement. La conscience existe donc en

germe chez tout être qui jouit ou qui souffre ; elle est enrichie
et éclairée, mais non pas créée, par le développement
intellectuel.

Quand l'étude de notre nature nous a appris que nous sommes

le produit, en partie de nous-mêmes, en partie des

circonstances extérieures, nous sentons le besoin de séparer ce

qui en nous provient des circonstances de ce qui est bien de

notre fait. Nous cherchons à dégager du moi empirique el

impur, le moi pur et absolu, à faire au sein du jeu des nécessités

dont nous sommes un peu le jouet, la part de la liberie.
C'est cette part que nous appelons la volonté.

Il faut distinguer la volonté du besoin ou de l'impulsion. La

plupart de nos actes, et tous ceux des animaux, sont le produit
de la simple impulsion, sans participation de la volonté. La
volonté suppose la conscience de l'impulsion et de la possibilité
d'y résister. C'est une libre- décision, prise sur la proposition
de l'impulsion. La volonté ne crée aucun motif; elle ne fait que
se déterminer d'après les données fournies par le sentiment ou
la sensation. Si l'on veut éviter l'emploi du mot de liberté on

dira que la volonté est l'approbation de l'impulsion.
En admettant la volonté, ne compromet-on pas l'ordre du

monde? Non, car même en la supposant libre, la volonté est

très restreinte dans ses moyens d'action, qui sont réglés par
l'ordre du monde. Il restera toujours assez d'éléments soumis à

la nécessité pour assurer à cette dernière une immense

prépondérance. L'élément de. liberté que nous introduisons ne fera

que rendre possible le progrès.



MICROCOSME. 437

L'admission d'un élément de liberté ne contredit-elle pas le

principe en vertu duquel il n'y a pas d'effet sans cause? Mais
cet apophtbegme est-il bien un axiome incontestable? N'est-il
pas plutôt un postulat d'une légitimité fort douteuse, un postulat

qui a, entre autres, l'inconvénient de compliquer infiniment
les cjuestions? Ne peut-on pas admettre que l'enchaînement
des causes et des effets a nécessairement un point de dépari
dans un acte libre

Un résultat acquis jusqu'ici, c'est que le domaine de l'âme,
de la conscience, de l'esprit, a d'autres lois, d'autres conditions
que celles de la matière, à certains égards du moins.

m. LA VIE.

Le inonde de la matière et celui de la conscience, pour
distincts qu'ils soient, n'en peuvent pas moins exercer une
influence l'un sur l'autre. M. Lotze cherche à déterminer, par la

méthode d'observation, la nature de cette influence. Il rappelle
à cette occasion les bornes de notre connaissance ; il met en

garde contre la tentation d'en vouloir savoir, sur les rapports
de l'âme et du corps, plus qu'on n'en sait sur des rapports plus
simples, sur ceux par exemple qui existent entre deux corps.
Aussi ne devons-nous pas chercher l'essence de l'influence en

question ; nous nous bornerons à en décrire les manifestations,
et à indiquer les occasions de son développement.

N'oublions pas non plus que l'influence du corps sur l'âme
n'est qu'une occasion ; la modification subie par l'âme dépend
de la nature de l'âme, est régie par les lois de l'âme. Nous

en dirons autant des modifications du corps dont l'âme peut
fournir l'occasion, rien de plus. L'âme agit sur le corps d'une
manière inconsciente, sans se rendre compte, ni des moyens
qu'elle emploie pour produire son effet, ni peut-être de l'effel

lui-même.
Tout en refusant à l'âme l'étendue, on sent le besoin de lui

assigner un lieu dans l'espace. Il y trois manières de localiser

une force. Nous pouvons nous la représenter comme agissant



i38 H. LOTZp.

également sur la matière, dans tous les points de l'espace; c'est
ainsi que nous concevons Dieu.

Nous pouvons en second lieu concevoir la force comme agissant

avec une énergie qui est très grande sur un point donné

et qui s'affaiblit graduellement en s'éloignant de ce centre,
peut-être sans jamais disparaître entièrement. C'est dans ces

conditions que se présentent les attractions astronomiques. On

peut, à un certain point de vue, attribuer à ces forces l'ubiquité,
puisque, théoriquement au moms, elles se font senlir partout ;

on peut d'autre part les localiser dans leur centre.
En troisième lieu, la force pourra agir dans une certain

espace déterminé, tout en restant sans aucune action directe sur
tout ce qui est en dehors de cet espace. M. Lotze rappelle ici
qu'une force ne peut être que là où elle agit, ni agir que là où

elle est ; si son action est discontinue dans le temps et dans

l'espace, il en faudra dire autant de son existence. Or l'action
d'une force supposant des conditions qui sont souvent
intermittentes, il faut reconnaître qu'une force peut être intermittente,

sans cesser pour cela d'être une et indivisible.
Si nous faisons abstraction de certains faits insuffisamment

constatés de somnambulisme et de catalepsie, rien ne nous
autorise à assigner à l'âme l'ubiquité absolue, celle que nous
attribuons à Dieu. L'âme n'agit que par l'intermédiaire et le

contact immédiat et non interrompu du système cérébro-spinal.
Il ne peut donc non plus être question d'une ubiquité relative,
comme dans les forces astronomiques. Dès lors la troisième
forme est seule possible ici. On arrive même à ne laisser aux
nerfs que le rôle de conducteurs et à localiser l'âme dans le

cerveau; mais on n'a pas encore réussi, on ne réussira peut-
être jamais à préciser davantage.

Voici comment M. Lotze explique la transmission des sensations

du corps à l'âme et des volitions de l'âme au corps. Une
vibration sonore frappe toutes les cordes d'une harpe ; mais
elle ne fait résonner que celles qui s'y trouvent prédisposées

par leur tension. De même, en vertu d'une harmonie préétablie,
les modifications de l'âme font naître, à leur insu et malgré elles

peut-être, des modifications correspondantes dans le corps.



MICROCOSME. 439

Pour courber le bras, nous devons mettre l'âme dans la disposition

où elle était quand nous avons courbé le bras précédemment;

de là la difficulté que nous rencontrons à exécuter pour
la première fois certains mouvements que nous avons vu faire
à d'autres.

Nous pouvons constater, du côté des sensations, une marche
des choses correspondante. Nous ne nous rendons pas compte
de la manière dont nous percevons. Or dans l'âme même qui,
nous le verrons, n'est pas étendue, les sensations sont nécessairement

indépendantes de toute idée de lieu. S'il parait en être

autrement, c'est qu'elles apportent avec elles un caractère qui
permet d'en reconnaître l'origine.

Notre auteur se prononce ensuite contre l'idée que l'âme
matérielle ait besoin, pour agir et pour pâtir, d'organes matériels

; le cerveau se borne à lui apporter les sensations et à en

recevoir les volitions. M. Lotze est conduit par là à se prononcer
contre la localisation phrénologique des facultés.

Il est bien vrai qu'il est des cas dans lesquels le corps paraît
faire subir aux sensations une transformation destinée à en

préparer l'assimilation. C'est lui sans doute qui leur attache ce

caractère dont nous avons parlé plus haut et qui est destiné à

en faire reconnaître le point de départ dans l'espace. Il résulte
aussi d'observations physiologiques que dans certains cas,
assez rares il est vrai, c'est le corps cjui qualifie les sensations,

qui leur donne un caractère de souffrance et de

jouissance.

La question de savoir si la mémoire est une propriété du

corps ou de l'esprit est résolue en faveur de l'esprit. La
mémoire suppose l'unité dans le temps; or l'unité appartient à

l'âme et non à la matière. M. Lotze ne croit pas devoir s'arrêter
aux objections tirées de l'influence exercée sur le souvenir par
certains états physiologiques, par la maladie ou le sommeil
entre autres. Le corps en effet, sans être le sujet des sensations

et des sentiments, peut en fournir l'occasion ; il peut de

même y mettre obstacle. Le corps n'est pas sans influence sulle

souvenir ; mais le souvenir n'en est pas moins un fait de

conscience qui a son siège dans l'âme.



440 H. LOTZE.

Le caractère inconscient de l'influence exercée par l'âme stille

corps implique une certaine indépendance du corps vis-à-vis
de l'âme. Le corps se meut d'abord sans l'intervention de

l'âme; et l'âme, instruite par expérience de la faculté qu'a le

corps de se mouvoir, intervient pour régler et développer ce

qu'elle n'a pas créé. Les volitions sont l'occasion, non la cause
des mouvements du corps ; mais ces mouvements peuvent
avoir d'autres occasions encore, ce qui explique les mouvements
qui ont lieu en l'absence de toute volition, ceux d'un corps
morf par exemplo. Des lors, il n'est plus nécessaire, pour
expliquer certains phénomènes, d'admettre une âme divisible et

répandue dans tout le corps. Nous serons seulement conduits
à supposer, clans la moelle épinière ou ailleurs, un régulateur
central, qui expliquera la sûreté des mouvements des êtres
dénués de conscience.

Nous connaissons clu monde extérieur, non pas sa nature
intime, mais seulement son action sur nous, les sensations, les

sentiments de jouissance et de souffrance qu'il nous fait éprouver.

Bien que ce soit peut-être là toni ce qu'il nous importe de

savoir, nous ne pouvons cependant résister au besoin de nous
rendre compte clu fond de ce monde, extérieur qui nous
entoure. C'est ainsi que nous arrivons à concevoir la matière

comme une agglomération étendue et infiniment divisible,
d'atomes sans étendue et indivisibles qui sont des centres de

force. Dès lors, rien ne nous empêche plus de faire cie ces
atomes autant d'âmes, de rendre à toute la nature la

conscience, la faculté de jouir et de souffrir. C'est là une hypothèse

sans doute, mais une hypothèse aussi acceptable qu'une
autre. Nous nous trouverions alors, au terme de nos recherches,

ramenés à notre point de départ, à cette conception
mythologique qui anime tout l'univers.

Notre hypothèse ne supprime point la distinction entre le

corps et l'âme. L'âme reste la monade dominante, le siège de

la conscience immédiate du moi ; le corps est un agrégat de

monades subordonnées, qui ont peut-être une conscience
d'elles-mêmes, mais une conscience qui ne fait pas partie du
moi de l'âme. Nous supprimerions ainsi cette opposition entre



MICROCOSME. 441

l'esprit et la matière qui rendait leur influence réciproque si

difficile à expliquer.
D'où viennent les âmes ef où vont-elles? Ici nous sortons du

domaine de la science pour entrer dans celui de la foi. Mais

nous sentons le besoin d'examiner où nous conduit le

prolongement des lignes que nous avons tracées.
La science constate le jeu des forces existantes, en calcule les

conséquences passées et futures, mais ne nous apprend rien sur
l'essence, l'origine et la fin de ces forces. Elle ne peut
s'empêcher de recourir à l'initiative d'un verbe créateur ; tous ses

efforts pour se soustraire à ee terme fatal n'aboutissent qu'à le
reculer. Le mécanisme de la nécessité a toujours besoin d'une

première impulsion, donnée par la liberté. La théorie matérialiste

des lois nécessaires ne suffit point aux exigences d'un
examen sérieux. Elle ne nous apprend poinl, par exemple,
comment la matière se trouve soumise à des lois immatérielles.
Des lois en tant que lois n'existent que dans l'esprit qui les

conçoit. Pour régir le monde, il faut autre chose : il faut une
substance infinie dont tous les êtres existants ne sont que
des manifestations ; une substance agissante, agissant partout
et toujours de la même manière, et de l'action de laquelle les

prétendues lois nécessaires ne sont que la formule. Cette
substance doit comprendre tous les êtres, la force, et la matière s'il
y en a une : elle doit les mettre tous en communication et combler

les abîmes qui semblent les séparer. Nous nous éloignons
ainsi du polythéisme de la mythologie antique, qui n'animait
que certaines choses et laissait les autres dans la moi t : pour
nous, tout, est vivant. Cette substance infinie fait l'anité du

monde et. de l'histoire et tous les êtres finis n'ont pas d'autre
force que celle qu'ils tirent d'elle.

De même que l'âme est tout entière dans chacune de ses

fonctions, el, que dans ia sensation vierge de sentiment elle est

là avec ses facultés sentimentates latentes, prêtes à agir à l'occasion,

ainsi la substance infinie est toute entière dans chacune de

ses manifestations; elle établit une communication entre elles,
comme l'âme le fait pour les siennes. C'est l'existence de cette
substance qui fait croire à un ordre universel ; les lois du monde



442 H. LOTZE.

ne sont que les actes constants, maisnullementnécessaires, de

cette substance C'est le besoin de notre esprit, joint aux résultats

de l'expérience, qui nous fait croire à la nécessité de l'inertie,

à l'invariabilité des atomes ; ce ne sont là que des attributions,

peut-être contingentes, de la substance absolue. Le
mécanisme existe; mais il n'exclut pas la substance infinie; il
en est plutôt la l'orme, la manifestation.

Passant à la question de l'immortalile de l'âme, M. Lotze

rappelle que, pour la résoudre affirmativement, on s'appuie sur
trois sortes d'arguments: d'abord sur des analogies et des

comparaisons, bonnes pour préparer des solutions mais non pour
en donner. On invoque en second lieu de prétendues considérations

de justice, sans valeur aux yeux de ceux qui pensent

que nous n'avons pas de droit contre Dici. On tait enfin de

l'immortalité de l'âme la conséquence nécessaire de la nature
des choses, telle que nous avons appris à la connaître. Ce

troisième genre d'arguments n'est point non plus irréfutable aux

yeux de. notre auteur. Il n'y a aucune nécessité à ce que l'âme
soit immortelle. Sans doute, toute substance est indestructible;
mais l'âme n'est pas seulement une substance; elle a certaines

propriétés, et rien ne nous garantit qu'elle ne les perdra jamais.
De l'avenir de notre âme, nous ne savons avec certitude qu'une,
seule chose, mais une chose qui devrait nous suffire: c'est qu'il
en sera ce que Dieu voudra.

Du passé de l'âme nous ne savons pas plus que de son avenir.
Lien ne nous empêche d'admettre que l'âme ne puisse, comme
le corps, se composer et se développer, et cela suivant des lois
à nous inconnues. Mais nous ne pouvons ici faire que des

hypothèses, qui ressemblent beaucoup à des rêves. Et si notre vue
doit s'étendre de ces côtés, ce sera une conséquence du fait que
nous nous rendrons mieux compte de notre destinée et de ses

exigences.
La mythologie subordonnait les dieux au destin, c'est-à-dire

la liberté à la nécessité. Nous, au contraire, nous assignons la

première place à la liberté, dont les prétendues lois nécessaires
ne sont que les diverses manifestations.

Nous entendons qu'on nous fait un reproche. Jusqu'ici, nous



MICROCOSME. 443

n'avons qu'une philosophie de la nature; nous ne nous sommes

pas encore expliqué sur le monde de l'esprit, et sur les notions
de bien et de mal. Cette tâche nous reste à accomplir. Il nous

faudra, entre autres, montrer le rapport qu'il y a entre les deux

mondes, celui de la nature qui se compose des moyens, et celui
de l'esprit qui renferme les buts. 11 faut bien se garder de

mépriser les moyens ; car c'est à l'observation de leurs exigences
qu'est subordonnée la réalisation des buts. Le but, c'est la
jouissance intime que nous avons de Dieu; mais ce but ne peut être
atteint qu'en passant par les mille occupations de la vie pratique.

C'est donc en combinant les deux faces de l'existence que
l'homme sera complet; c'est ainsi que, obéissant aux lois
auxquelles Dieu s'est soumis lui-même en les posant, il réalisera

l'image de Dieu, le Microcosme.

Henri Brocher.


	Microcosme

