Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La dialectique ou théorie des idées de Platon
Autor: Zeller, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DIALECTIQUE

OU THEORIE DES IDEES DE PLATON

PAR

E. ZELLER!.

Le contenu propre de la philosophie, c’est pour Platon,
comme nous le savons déja, les Idées®, puisqu’elles seules consti-
tuent le véritable étre, 'essence des choses. Aussi, dans la cons-
truction du syvsteme, I'étude des Idées, la dialectique dans le
sens étroit de ce mot, doit occuper la premiere place, et ce
n’est que sur ce fondement que peut reposer une considération
philosophique de la nature et de la vie humaines. Cette étude
comprend trois objets: La dérivation des idées, leur notion gé-
nérale, et leur développement.

I. Fondements de la théorie des Idées.

Les Idées se rattachent d’abord & la théorie socratique pla-
tonicienne de la nature du savoir. Le savoir rationnel procure
seul une vraie connaissance. Autant il y a de vérité dans les
representations, autant il v a de réalité dans leur objet, et réci-
proquement. Tout ce qu'on peut connaitre est; tout ce qu'on
ne peut connaitre n’est pas; une chose est connaissable dans

* Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, dargestelli
von Ed. Zeller. [1e Theil. 2 Auf. 1839.
* Ne pas entendre ce mot au sens ordinaire.



396 E. ZELLER.

le meme degre ou elle est; 'étre pur est par conséquent absolu-
ment connaissable, le non-étre pur absolument inconnaissable;
ce qui, enfin, unissant en soi 'étre et le non-étre participe a la
fois & la réalité et & la non-réalité est susceptible d’une con-
naissance qui participe a la fois du savoir et du non-savoir,
c’est-a-dire d’'une connaissance qui n’esl pas un savoir, mais
une représentation. Aussi certainement que le savoir est uel-
que chose d'autre que la représentation, aussi certainement
I'objet du savoir est autre chose que I'objet de la représenta-
tion; celui-la est une réalit¢ absolue, celui-ci est quelque chose
en quot étre et le non-étre subsistent ensemble. Si la repre-
sentation se rapporte & ce qui est sensible, nos idées se rappor-
tent seulement & ce qui n’est pas sensible et ¢’est justement a
cela que nous devons attribuer un étre réel et vrai. Platon deé-
signe donc la différence entre le savoir et la représentation
vrale comme le point dont dépend la décision sur la réalité des
Idées. 51 le savoir et la représentation sont une seule et méme
chose, nous ne devons rien admettre que de corporel; si elles
sont deux choses différentes, nous devons attribuer aux Idées,
qul, éternelles, immuables et impérissables, ne peuvent étre
saisles que par la raison et non par les sens, une existence
indépendante et substantielle. La réalité des Idées parait a
Platon la suite inévitable et immédiate de la philosophie ration-
nelle de Socrate. Le savoir ne s’occupe que de ce (ui est
vraiment réel, de I’'essence (des choses) sans couleur, sans forme
et sans matiere, que Uesprit seul peut saisir. ¥’il y a un savoir,
il y @ aussi un objet fixe et immuable du savoir, un objet qui
1est pas simplement pour nous et par nous, mais en soi el pour
soi. [’immuable seul peut étre connu; nous ne pouvons au
contraire attribuer aucune propriété a ce qui est soumis a un
changement continuel. Nier la réalit¢ des Idées, c’est donc
anéantir absolument toute possibilité d’une recherche scien-
tifique.

La these que Platon déduit de I'idée du savoir, résulte aussi
pour lui de la considération de I'étre, et comme la théorie des
Idées procede de la philosophie socratique sous le premier de
ces rapports, elle procede sous le second de la philosophie heé-
raclitique et éléate.



LA DIALECTIQUE. 347

e qui est pour le savoir I'opposition entre la notion et la
représentation est pour I'étre opposition entre 'essence et le
phénomene, entre le non-sensible et le sensible. Tout ce uiest
sensible est un devenir, mais le but du devenir est'étre. Tout ce
(ui est sensible est multiple et divisible, mais toutes les choses
multiples deviennent ce (u’elles sont seulement par ce qui leur
est commun & toutes; cet élément commun doit étre différent
des choses multiples elles-méines et la représentation de cet
elément ne peut pas étre tirée par I'abstraction des intuitions
particulieres, puisque celles-ci ne nous montrent jamais celui-
la, mais toujours seulement son image imparfaite. Aucun objet
particulier ne représente purement son essence, mais chacun
possede des qualités contraires: le juste multiple est en méme
temps injuste, le beau multiple est en méme temps laid. Toutes
les choses particulieres ne doivent étre considérées que comme
un mtermeédiaire entre 'étre et le non-étre; la pure et pleine
réalité, au contraire, nous ne pouvons lattribuer qu’au beau
en sot et pour soi, toujours identique a lui-meéme, élevé au-dessus
de toute limite et de toute opposition.

Il faut distinguer, comme le Tunée le dit encore, ce qui esf
toujours et ne devient jamais, de ce qui est toujours en devenir
el narrive jamais a étre. Le premier toujours identique a lui-
meéme se laisse saisir par la pensée rationelle; le second, qui
nait et meurt sans jamais étre véritablement, ne peut étre re-
présenté (ue par la perception et 'opinion, & I'exclusion de la
raison ; celui-la est l'original, celui-ci est la copie. Le Sophiste
tente une exposition dialectique de ces pensées, mais le Parmé-
nide les expose plus complétement. Le premier de ces dialogues
rejette la théorie d’'une pluralité primitive de I’étre et prouve,
par la notion de I’étre méme, que tout ce qui a I'étre est un ; il
réfute le matérialisme en établissant par le fait de I'existence de
(ualités morales et spirituelles, qu’il y a encore une autre réalité
que la réalité sensible, Le Parménide prend la question au point
de vue logique, en développant dans ses conséquences 1’opinion
que I'Un est et qu’il n’est pas, et comme il résulte de cet exa-
men que, si 'on admet 'existence de 1'Un, il n’en découle que
des contradictions relatives, tandis que si on ne I'admet pas,
il en découle des contradictions absolues, il faut admettre



398 E. ZELLER.

que, suns P'étre Un, ni la conception de I'Un, ni celle du
multiple ne serait possible, que par conséquent la conception
¢léatique de I'Un ne peut suffire et qu’il faut nécessairement
abandonner cette notion abstraite et la remplacer par I'ldée.
Mais 'enchainement de la théorie platonicienne apparait assuré-
ment plus claire dans le Timée et la République.

Iin résume, la théorie platonicienne des idées se fonde sur la
double théese que sans la réalité des idées ni un véritable éire
ni un véritable savoir n’est possible; I'étre et le savoir se con-
fondent en realité comme ils se mélent intimement dans I'ex-
position de Platon; car le savoir n’est pas possible sans les
[dées, puisque, d’'une part, l'existence sensible manque de la
continuité et de 'absence de contradiction sans lesquelles au-
cun savolr n’est possible, et que, d'une autre part, les phéno-
menes sensibles n’ont pas une véritable existence, comme nous
le voyons par limpossibilité o nous sommes de les fixer en
idées. Les preuves platoniciennes de la théorie des Idées
(qu’Aristote avait exposées dans 'ouvrage sur les Idées, ramenent
a la méme conclusion pour autant que nous connaissons encore
ces preuves. La premiére, les Joyor éx wéov émamquav, S'accorde avec
ce qui a été dit: que tout savoir se rapporte a des idées qui
restent identiques &4 elles-mémes; la seconde, 7o & érni woldgv, re-
pose sur la proposition que le géneral qui est dans tous les ob-
jets particuliers d’un meéme genre, doit étre différent de ceux-
ci; la troisieme, trés analogue & la seconde, prouve la réalité
essentielle des idées par la considération que l'idée générale
reste dans I'ame alors meéme que le phénomene a disparn.
Ainsi encore, deux preuves, mentionnées ultérieurement par
Alexandre, s’accordent avec ce que nous avons cité plus haut
du Parménide et du Phédon, i savoir que les choses auxquelles
conviennent les mémes prédicats doivent étre des copies du
meme type, et que les choses qui sont semblables ne peuvent
I'étre que par leur participation & un type commun. La raison
derniere de la théorie des Idées git par conséquent dans la con-
viction qu’il v a une véritable réalité, non dans le phénomeéene
contradictoire, complexe et mobile, mais seulement dans I'es-
sence une el permanente des choses; non dans ce que les sens
représentent, mais dans ce que la raison pense.



LA DIALECTIQUE. 399

On voit maintenant comment la théorie des ldées se rattache &
la place que Platon occupe dans I'histoire. Déja Aristote, tout en
rapportant cette théorie a T'influence de Socrate, P’attribuait
aussi & I'influence soit de la philosophie héraclitique, soit de la
philosophie éléate et pythagoricienne. « A ces systemes, dit-il,
succéderent les recherches de Platon, qui, & la vérité, se ratta-
chaient dans la plupart des points aux pythagoriciens, mais en
quelque point aussi s’écartaient de la philosophie italique. Car,
familier des sa jeunesse avec Cratyle et la théorie héraclitique
quienseigne que toute existence sensible change continuellement
el qu’aucun savoir du sensible n’est possible, Platon resta dans
la suite fidele & cette maniere de voir; mais en meme temps il
s’appropria la philosophie de Socrate, qui, tout en s’occupant
d’études morales a l'exclusion des questions de philosophie
naturelle, cherchait toutefois en celles-ci le général, et s’ap-
pliquait avant tout & définir les 1dées. Platon en vint par la &
penser (ue ce procédé se rapporte & quelque chose d’autre que
le sensible, car la détermination du général ne peut avoir pour
objet quelqu’une des existences sensibles, puisque celles-ci
changent toujours. Il nomme cet autre ordre de U'étre, Idées;
1l aftirme des choses sensibles qu’elles subsistent, qu’elles exis-
tent en dehors de ces idées et tirent leur nom de celles-ci, car
ce quil y a dans le multiple d’analogue aux Idées ne peut
tenir cette analogie que de sa participation a celles-ci. Ge point
de vue n’est du reste qu'une expression différente de la théorie
des pythagoriciens, qui enseignent que les choses sont des co-
ples dont les nombres sont les originaux. » « kin outre, ajoutait
encore Aristote a la fin du méme chapitre, Platon attribuait &
Vun des deux élements qu’il nommait 'Un, la Matiere, 'origine
du bien et du mal; en quoi il ne faisait que suivre quelques-
uns de ses prédécesseurs comme Empédocle et Anaxagore. »
En fait ce passage résume les éléments dont se forma la théorie
des Idées platoniciennes; seulement les éléates et les meéga-
riens auraient d étre plus expressément mentionnés. Le pos-
tulat socratique d’'un savoir rationnel forme indubitablement
le point de départ le plus immédiat de cette théorie, mais Pla-
ton a développé ce point de vue en profitant de tout ce que

€. . 1870. 26



400 E. ZELLER.

Pancienne philosophie luioffrait, en suivant la direction qu’elle
lui tracait, et sa grandeur consiste justement a avoir tiré la con-
clusion de tout le développement antéricur, et & avoir su par
son esprit créateur former un systeme tout nouveau avec des
éléments déja existants. Socrate avait dit que tout vrai savoir
revient & des notions justes; 1l avait reconnu dans ce savoir
rationnel la régle de toute action, il avait montré (ue la nature
ne g’explique que par des idées finales. Platon hérita de lui
cette conviction et lui associa ce que ses prédecesseurs avaient
enseigné d’analogue :—Parménide et Hévaclite, Erapédocle et
Démocrite, sur 'incertitude des sens et sur la différence qu’il
vaentre la connaissance rationnelle et l'opinion ; —Anaxagore,
sur Uesprit formateur du monde et 'ordonnance rationnelle de
toules choses. —Mais tandis que 'opinion de ces philosophes sur
la connaissance n’était que la suite de leur mdétaphysique, Pla-
ton inversement ramena les principes de Socrate sur la mé-
thode scientifique & leurs postulats métaphysiques; il se de-
manda comment nous devons concevolr la réalité si la pensée
rationnelle est seule assurée d’obtenir une connaissance vraie
de cette réalité. A cette question, Parménide avait déja répondu
en disant que toute réalité ne peut élre considérée que comme
I'essence une, éternelle et immuable; et Kuclide, condisciple
de Platon, faisait une réponse semblable; —il est vrai que nous
ne pouvons savoir avec certitude jusqu’a quel point son sys-
teme préceda celui de Platon. Platon fut poussé de plusieurs
cotés & admetire une opinion analogue. Il Tui semblait qu’il
résultait directement de la théorie socratique du savoir ration-
nel: d’abord, que quelque chose de réel correspond & nos idces,
et que ce réel doit 'emporter en reéalite sur toute chose dans
la méme mesure que le savoir Pemporte en réalité sur toute
autre représentation. Parv la méme voie, on pouvait montrer
ensuite que U'objet de notre pensce ne doit pas étre cherché
dans le phénomene. CGela résultait encore plus nettement de
I'opinion héraclitique sur le flux de toutes choses, car le per-
manent, auquel se rapportent nos notions, ne peut pas se trou-
ver dans la sphere du changement absolu. Aussi les objections
des élcates contre la pluralité et le changement furent bien



LA DIALECTIQUE. 401

senties par Platon, en ce sens du moins qu’il exclut du véritable
etre ce mouvement sans regle, et cette multiplicité sans bornes
que le monde des sens lui semblait présenter. Et comme déja
Parménide, & cause de ces difficultés, avait refusé i I'étre toute
qualité sensible, comme les pythagoriciens aussi avaient vu
Iessence des choses dans les nombres qui ne sont pas perce-
vables par les sens, Platon dut étre d’autant plus porté & n’ac-
corder 'étre qu’au non-sensible qui est 'objet de nos idées.
Enfin nous ne devons pas non plus nier U'influence que esprit
esthétique de Platon dut exercer sur sa conception du monde.
Comme la Gréce aime en tout les contours bien circonserits,
les formes nettement arrétées, précises, et qui se dessinent
bien sous le regard, comme dans sa mythologie elle pose de-
vant nos sens, incarnée dans des formes plastiques, toute la
vie physique et morale, ainsi notre philosophe sent le besoin de
faire passer le contenu de sa pensée de la forme abstraite de la
notion dans la forme concréte de intuition; il ne lut suffit pas
que notre entendement distingue les déterminations entremeé-
lées dans les choses, que nous les dégagions de tout ce quu les
entoure quand nous les percevons : elles doivent exister aussi
indépendamment de cette association, elles se condensent en
quelque sorte en étres indépendants ; les notions deviennent
des Idées. La théorie des Idées est donc une pure création grec-
que, et, en particulier, un fruit de cette fusion de la philoso-
phie socratique qui s’opéra dans le vaste esprit de Platon. Les
fdées ne sont autre chose que les nolions socratiques, devenues
principes métaphysiques de normes de la connaissance qu’elles
étalent auparavant, et appliquées aux questions spéculatives de
philosophie de la nature sur I’essence et les fondements de la
I'étre.

II. Notion des Idées.

Si nous voulons maintenant élucider la notion et I'essence
des Idées, il résulte de Pétude précédente que les Idées repre-
sentent ce quine change pas aw miliew du changement des phenomenes,
ce qui esl loujours un el identique a soi-méme au sein des diversilés



402 E. ZELLER.

el des oppositions de Uexistence. Platon entend par cet élément
permanent et 1dentique & soi-méme, comme il exprime déja
par le terme d’Idées, le général ou Vespéce, ce qui nous est
représenté dans les notions collectives. (Pest 1a seulement que
le Théététe trouve I'essence des choses et 'objet de la science;
¢’est avec la recherche quis’applique & cet ordre que commence
toute science d’apres le Phédyre ; c’est la ce que le Parménide
désigne comme le vrai étre. Platon définit donc expressément
Uldée: ce quil y a de commun dans les choses qui portent le méme
nom, et Aristote la définit pareillement le « & ixi woldéav. » Si
maintenant, dans une récente exposition de cette doctrine’, on
affirme que ce n'est pas seulement le général dans le sens que
nous attachons a ce mot, mais aussi 'individuel qui forme le
contenu des Idées, c’est une assertion qui est non-seulement
sans preuves, mais en contradiction avec les plus claires décla-
rations de Platon.

Ce général, qui constitue I'ldée, Platon le sépare du monde
des phénomeénes, et le considére comme une substance qui
est pour soi. (Cest le lieu transcendant, dans lequel seul se
trouve le domaine de la vérité, dans lequel les dieux et les
ames pures contemplent les essences sans forme et sans corps,
la justice, la providence et la science, élevées au-dessus de tout
devenir, existanl, non dans quelque chose d’autre, mais dans
leur pure essence; ¢’estla que la beauté primitive est, non dans
quelque autre chose qui existe sur la terre, dans le ciel, ou
ailleurs, mais en sol et pour soi, élernellement la méme, inac-
cessible aux changements des objets qui participent d’elle ; ¢’est
la que Pessence des choses toujours uniforme, soustraite i tout
changement, est absolument pour soi. Les [dées sont comme
les éternels prototypes de 'étre, et toutes les autres choses ne
sont que des copies faites d’aprés elles. Pures et existant pour
elles-némes, séparées de tout ce qui participe d’elles, les Idées
sont done un lieu intelligible qu’on ne peut voir avec les yeux,
mais seulement avec la pensée; les choses visibles ne sont que
leurs ombres. Les Idées sont, en un mot, et selon une désignation

' Ritter. (eschichte der Philosophie. {1, 306. Comp. 303,



LA DIALECTIQUE. 403
d’Aristote, des ywpstai, c’est-a-dire qu’elles jouissent d’une
existence distincte de I’existence des autres choses ; absolument
indépendantes de ces choses, elles sont des essences qui sub-
ststent par elles-mémes. Si donc on a confondu les Idées platoni-
ciennes tantot avec des substances sensibles, des hypostases
de I'imagination, des idéauz, tantdt avec des notions subjecti-
ves, ni I'une ni autre de ces manieres de voir n’est juste.

La premiére est aujourd’hui assez généralement mise de coté;
elle trouve sa réfutation déja dans le Pheédre, le Banquel et la
Républigue, puis dans un passage du Timée, ou il est dit qu’il
n’y a que la copie de I'ldée, ce qui devient, qui existe dans l'es-
pace. Cette réfutation est confirmée par le témoignage d’Aris-
tote. Si 'on voulait objecter que Platon parle d’'un lieu extra-
mondain et que son disciple désigne les Idées comme wisbnre
aidx, la premiére de ces expressions est trop évidemment figu-
rée pour pouvoir rien prouver contre nous; et quant a la se-
conde, 1l est bien manifeste qu’Aristote ne veut pas rapporter
ici opinion de Platon, mais cherche & la réfuter par ses consé-
quences.

La seconde opinion, d’apres laquelle les Idées de Platon ne se-
raient que des pensées subjectives, est plus répandue, car sil’on
ne trouve guere personne qui les identifie avec les notions de
la raison humaine, en revanche il a été récemment affirmé de
nouveau qu’elles ne sont pas des étres indépendants, mais des
pensées de la divinité.

Cette affirmation est cependant aussi inexacte que Pautre.
Elle manque absolument de preuves positives; car, que Platon
ait été conduit par ses recherches sur I’essence du savoir, ala
théorie des Idées, cela ne prouve rien d’abord ; de plus, & coté
de ce fait, il faut placer celui de la dérivation objective des
Idées, telle que nous 'avons exposée plus haut; enfin, que les
Idées soient désignées comme les prototypes d’apres lesquels
Ientendement divin a formé le monde, ou méme comme les
objets de la contemplation de la raison humaine, cela n’en fait
pas de simples créations de la raison divine ou de la raison
humaine. Les Idées pourraient étre dans cette hypothése les
objets de l'activité de la raison comme les choses extérieures



204 E. ZELLER.

sont 'objet de T'activité des sens qui les percoivent. On ne peut
non plus conclure lopinion que nous combattons de ce que,
dans le Philébe, Pintelligence royale de Zeus est la puissance
qui ordonne et gouverne tout, cavZeus ne désigne ici que 'dme
du monde, et sa raison procede, comme il est expressément
remarque, d’une cause supérieure & lui, de Vldée, qui d’apres
cela n'est done pas le produit, mais la condition de la raison
qui la pense.

Si enfin la Républigne nomme Dieu le producteur qui a produit
le lit-en-soi, ¢’est-i-dire U'ldée du lit, il faut considérer d’une part
que c’est plutot une maniere de s’exprimer populaire qu'une
expression rigoureusement philosophique, et d’autre part que
Dieu pour Platon, comme il sera montré plus bas, se confond
avec la plus haute Idée, dont les créations peuvent toujours
etre nommeées les Idées dérivées sans que pour cela I'ldée
n'existe que dans la pensée d’une personnalité différente de
I'ldée. En revanche la substantialité des [dées est, indépendam-
ment du témolgnage précis d’Aristote, prouveée par les passages
de Platon qui viennent d’étre cités. Les [dées, qui ne sont abso-
lument pas dans quelque autre chose, mais existent purement
et pour soi, indestructibles et impérissables comme les tvpes
éternels des choses d’apres lesquels se dirige 'entendement
divin lui-méme, ne peuvent pas étre en meéme temps des pro-
duits de cet entendement et lui étre redevables de leur exis-
tence. L’éternité des Idées est accentuée par Platon de la ma-
niere la plus forte, et considérée comme le plus essentiel des
caracteres par lesquels elles se distinguent des phénomenes :
comment pourraient-elles donc étre en méme temps des pen-
sées, qui sont toujours le produit de I'ame qui les pense? Au
surplus, Platon lui-méme fait mention de la supposition que les
Idées pourraient n’étre cue de simples pensées qui n’auraient
d’existence que dans 'dme, mais il la rejette par cette réflexion
que si les Idées n’étaient que des pensées, tout ce qui participe
aux Idées devrait élre un étre pensant; et, dans un autre endroit,
il prémunit expressément contre Popinion que I'ldée du beau
ne serait qu'un mot ou un savoir. Aristote méme n’'a jamais
imaginé que les Idées ne fussent que les pensées de l'essence



LA DIALECTIQUE. 405

des choses, au lieu d’étre cette essence méme. Nous pouvons
donc affirmer en toute sécurité que Platon n’a pas eu cette
manicre de voir.

Mais si la réalité qui est l'objet de la pensée doit étre une
substance, il n’est pas besoin pour cela de la concevoir a la
maniere des éléates comme une unité sans pluralité, perma-
nente, et sans mouvement. Si tout est un, on ne peut rien affir-
mer, car aussitot que nous lions un prédicat avec un sujet, un
nom avec une chose, nous posons déja une pluralité. Si nous
disons: L’un est, nous parlons de I'un et de I'étre comme de
deux choses ; si nous nommons I'un ou I’étre, nous distinguons
cette dénomination de I'objet nommé. En second lieu, I'étre ne
peut pas étre un tout, car, dans la notion du tout, est aussi celle
des parties; le tout n’est pas une pure unité, mais une pluralité,
dans laquelle les parties sont en rapport avec I'unité. Puis si
I'unité ou la totalité sont attribuées & I'étre comme des pré-
dicats, elles sont par la méme distinguées de 1I'étre; si elles
n’étaient pas de simples prédicats de I'étre, mais I'étre lui-
méme, I'étre ne serait plus I'étre. Si Pon disait enfin qu’il n'y
a point de tout, alors non-seulement I’étre ne pourrait avoir
aucune grandeur, mais il ne pourrait rien étre, ni devenir.
Mais on peut encore moins admettre que tout soit une simple
pluralité. Le vrai serait plutot que nous devons admettre éga-
lement 'unité et la pluralité. Mais comment 'unité et la plura-
lité peuvent-ellescoexister? elles ne peuvent coexister que par la
théorie de la communauté des notions. Si aucune association des
notions n’était possible, on ne pourrait attribuer & aucune chose
un prédicat différent d’elle-méme ; nous ne pourrions par conse-
quent pas seulement dire de I’étre qu'il est, et sous aucun rapport
en revanche nous ne pourrions dire qu’il n’estpas; d’ott alors il
faudrait nécessairement conclure I'unité de tout étre. Mais cette
assertion est fausse et elle doit ’étre pour qu'un jugement ou
une connaissance quelconque soit possible. Une plus exacte
recherche nous convainc que certaines notions s’excluent,
que d’autres se conviennent et méme s’'impliquent ; & la notion
de I’étre, par exemple, peuvent s’unir toutes ces notions qui ex-
priment une maniére d’étre de I’étre, alors méme qu’elles s’ex-



406 E. ZELLER.

cluent I'une 'autre comme celles du repos et du mouvement.
Mais en tant que des notions se lient entre elles, elles sont une
et la méme ; c’est-a-dire que 'étre de P'une est aussi 'étre de
Pautre; en tant qu’elles ne se laissent pas lier, I'étre de I'une
est le non-étre de P'autre. Et comme toute notion peut étre as-
sociée a beaucoup d’autres, et en méme temps aussi refuse de
s’associer & un beaucoup plus grand nombre d’autres, il en ré-
sulte qu’d chacune I'étre convient & beaucoup d’égards, et &
beaucoup d’égards aussi le non-étre. Le non-étre est donc aussi
bien que l'étre, car le non-étre est lui-méme un étre, & savoir
Pétre-auirement (c’est-a-dire non pas le non-étre absolu, mais le
non-étre relalif, la négation d’un étre déterminé), etainsi dans tout
etre 11y a aussi un non-étre, a savoir la différence. Ce qui revient
a dire: Le vrai étre n’est pas un étre pur, mais un étre détermi-
neé; il n'y adonc pas simplement un étre, mais beaucoup d’étres ;
et ces étres nombreux sont les uns avec les autres dans les rap-
ports les plus divers de I'identité et de la différence, de 'exclu-
sion et de la communauté.

Le Parménide arrive au méme résultat avec un appareil dia-
lectique plus abstrait et plus profond. Les deux propositions
dont part la seconde partie de ce dialogue: «l'un est et I'un
n’est pas» énoncent la méme chose que les deux theses réfutées
dans le Sophiste que «tout est un» et que « tout est multiple; » et
en tant que ces deux propositions sont toutes deux réduites a
Pabsurde par la déduction de leurs conséquences contradictoi-
res, on démontre la nécessité de déterminer le véritable étre
comme une unilé qui embrasse en soi la pluralité. Mais, en méme
temps, par la maniere dont la notion de I’étre est saisie dans
cette démonstration apagogicque et par les contradictions qui
résultent de cette maniére de la saisir, on établit (que cet étre
véritable doit étre reconnu pour essentiellement différent de
Punité empirique qui est limitée dansle temps et dans I'espace.

A cette exposition se rattache celle du Philébe, & laquelle elle
renvoie évidemment. Le résultat des précédentes recherches
v est résumé brievement dans ces deux propositions que [lun
est multiple et que le multiple est un, et que cela n’est pas simple-
ment vrai de ce qui est devenu el de ce (ui passe, mais encore



LA DIALECTIQUE. 407

des pures notions, qui sont aussi composées de 'un et du mul-
tiple, et sont en soi limitées et illimitées. Une seule et méme
chose apparait a la pensée tantot comme une, tantot comme
multiple. Platon déclare done d’un coté que ce qui est éternel,
toujours égal & soi-maéme, sans espace et indivisible, est seul
un véritable étre; mais d’un autre coté il n’entend pas par la
comme les éléates une substance universelle, mais une plu-
ralité de substances, dont chacune sans préjudice de son unité
renferme en soi une pluralité de déterminations et de rap-
ports. (était déja 14 une conséquence de 'origine de la théorie
des Idées, car les notions de Socrate qui forment le fond
logique des Idées de Platon naissent précisément de ce cue
les différents cotés et atiributs des choses sont dialectique-
ment réunis en une unité. Cette détermination était indispen-
sable & Platon, parce qu’il ne pouvait étre question pour lui
ni d’une participation des choses aux Idées, ni d’'une synthese
des notions, si celles-ci élaient congues comme une unité
abstraite. (’est donc ici le point ot la métaphysique de Platon
se sépare le plus netiement de la métaphysique éléate, et
montre qu’elle ne se propose pas de nier les faits, mais de Jes
expliquer.

Cette synthése de 'unité et de la pluralité dans les Idées,
Platon Pexprimait aussi en désignant les [dées comme des
nombres. Cependant cette expression semble appartenir & sa
vielllesse. On ne la trouve pas dans ses écrits. On y voit bien la
distinction entre le nombre pur et le nombre empirique, comme
la distinction entre les mathématiques pures et les mathémati-
(ques empiriques ; mais ces mathématiques pures sont une pré-
paration a la dialectique , les nombres dont on s’y occupe ne sont
pasdes nombres idéels, mais mathématiques; ils ne se confon-
dent pas avec les Idées, mais sont intermdédiaires entre elles et
les choses sensibles. Puis, & coté des nombres, sont indiquées
les Idées de ces nombres, mais seulement dans le méme sens
ou les Idées sont opposées aux choses, en tant que dans l'en-
semble des Idées se trouvent aussi celles des nombres, et
non en ce sens que toutes les Idées comme telles y soient
désignées en méme temps comme des nombres. Aristote aussi



408 E. ZELLER.

affirme que la théorie des Idées dériva a Porigine de la théorie
des nombres. Mais les germes de la forme que Platon donna
plus tard a sa philosophie se trouvent déja dans quelques
passages des Dialogues. Le Philebe déclare que la théorie
pythagoricienne de la synthese universelle de 'unité et de la
pluralite, du fini et de 'infini, est un des points de la dialecti-
que; il transporte donc aux notions ces déterminations que les
pythagoriciens avaient montrées dans les nombres. kEnsuite
Platon recounnait dans les nombres et les rapports mathémati-
ques le lien entre Uldée et Je phénomene; les nombres nous
representent les Idées comme ce (qui détermine les corps et ce
qui est dans Uespace; ils sont essentiellement propres selon lu
a etre les schémas des Idées.

Etsi, a la place d’'une expression purement rationnelle, il était
permis de metlre une expression symbolique, on ne pourrail
micux faire qque d’exprimer les [dées ot leurs déterminations en
tormules arithmeétiques. Mais nous n'apprenons que d’Aristote la
réelle fusion de 'ldée et du nombre chez Platon. Selon la décla-
ration d’Aristote, les Idées platoniciennes ne sont rien autre que
les nombres, et lorsque Platon disait que les choses sont ce qu’el-
les sont par leur participation aux [dées, il s’écartail de la théo-
rie pylthagoricienne seulement en ceci qu’'il distinguait entre les
nombres mathématiques et les nombres idéels, et séparait ces
derniers, quant a leur existence, des choses perceptibles par les
sens. La différence, 4 v regarder de plus pres, réside en ce que
ses nombres mathématiquessecomposent d’unités purement ho-
mogenes, et qu’a cause de cela chacun d’eux se combinedans le
calcul avec tout autre, tandis que ce n’est pas le cas des nombres
idéels; qu’ainsi ces simples déterminations de grandeurs, ces
déterminations rationnelles des nombres mathématicues, expri-
ment que tout nombre mathématique est identique par Cespéce
4 tout autre et n'est différent de lui que par la grandeur, tandis
(que tout nombre idéel se distingue de tout autre par Iespece.
La différence rationnelle des nombres entraine une conse-
quence : c¢’est que, comme les notions inférieures sont condi-
tionnées par les supérieures, ainsi les nombres qui leur corres-
pondent doivent étre conditionnés les uns par les autres; les



LA DIALECTIQUE, 409

nombres qui expriment les notions les plus générales et les
plus fondamentales doivent avoir la priorité sur tous les autres;
les nombres idéels ont donc, a la différence des nombres ma-
thématiques, ceci de particulier qu’en eux il v a un avant et un
aprés, cest-a-dire u’il v a parmi eux une succession fixe.
Mais quelle que fut la vogue de cette maniere d’exposer la phi-
losophie platonicienne dans I'ancienne Académie, et quoiqu’on
v subtilisdt beaucoup avec un formalisme scolastique sur les
rapports des nombres avec les Idées, elle n’eut, sans doute,
aucune importance, ou qu'une importance bien secondaire,
pour le systeme primitif de Platon, car, dans le cas contraire,
on en trouveralt incontestablement quelques traces certaines
dans ses écrits. L’essentiel, pournous, est seulement l'idée qui
se trouve au fond de cette théorie des nombres, & savoir (ue,
dans les choses réelles, 'unité et la pluralité sont liées organi-
quement.

Comme Platon se déclare contre I'unité sans différence de
la substance éléate et aussi contre son immuabilité, il a ici
a combattire en méme temps son ami Euclide, qui admettait
la pluralité de I’étre, mais lui refusait tout mouvement et
toute activité. Cette opinion, remarque Platon, rendrait I'étre
mconnaissable pour nous, irrationnel et sans vie. Si nous
participons & ['étre, nous devons exercer une action sur lui,
et lui sur nous ; si nous pouvons connaitre, a notre faculié de
connaitre doit correspondre une connaissance, quelque chose
ae connu, c'est-a-dire quelque chose de passif, une passibi-
lité ; or une passibilité n’est pas possible sans mouvement. Si
la réalité ne doit pas étre sans esprit ni raison, il faut Iui ac-
corder la vie, 'dme et le mouvement. Si donc nous ne de-
vons pas refuser a I’étre toute persistance, afin que le savoir
soit possible, nous ne devons pas davantage le poser comme
absolument immobile, nous devons lui reconnaitre plutot la
raison, la vie et l’activité, nous devons ramener la notion de
Uétre & celle de la force. Aussi Platon représente-t-il, dans le
Phédon, les Idées comme actives, et il déclare qu’elles sont les
propres et seules causes véritablement actives des choses.
Cette thése est encore plus nettement exprimée dans le Philébe,



410 E. ZELLER.

ou il attribue laraison et la sagesse 2 la plus haute cause (et par
cette cause nous ne pouvons entendre que les Idées) et fait pro

céder d’elle le plan du monde approprié¢ & un but. Nous -ver-
rons aussi que, pour lui, U'ldse du bien est en méme temps la
plus haute cause agissante, l'infinie raison. Nous apprendrons
d’Aristote que son maitre Platon ne lul enseigna jamais 'exis-
tence d’une cause agissante & coté et en dehors des Idées. Que
ce fut donc bien l'intention de Platon de faire voir dans les
Idées non-seulement les prototypes et l'essence de toutes les
choses réelles, mais aussi les forces agissantes, de les conce-
voir comme quelque chose de vivantet d’actif, ¢’est ce dont on
ne peut douter ; et si, ailleurs, dans une exposition mythique et
populaire, il distingue les causes agissantes des Idées, cela n’y
saurait rien changer. Cette maniére de voir a son fondement
dans son systeme, car si les idées seules sont la vraie et pri-
mitive réalité, il est impossible qu’il y ait & coté et hors d’el-
les une cause agissante également primitive; les Idées elles-
meémes sont le principe actif qui confere anx choses leur étre,
et puisque cet étre est de telle nature qu’il ne se laisse expli-
quer que par une activité rationnelle qui se propose un but, la
raison doit étre attribuée aux Idées.

D’un autre coté, cependant, cette théorie avait aussi beau-
coup de difticultés; car s’il était déja difficile de concevoir
les especes (ou formes) comme des substances qui existent
pour soi, ¢’était bien autre chose encore de leur attribuer le
mouvement, la vie et la pensée, de les considérer malgré cela
comme immuables et soustraites au devenir, et de reconnaitre
en elles, en dépit de leur étre essentiel, les forces qui agissent
dans les choses. I’ame d’ailleurs que Platon attribue dans le So-
phiste a Uétre absolu, il 'a distinguée plus tard des Idées comme
une essence particuliere. Mais du moment que ces deux points
de vue entrérent en lutte, le point de vue dynamique dut chez
Platon céder le pas au point de vue ontologique. La philosophie
ne se propose pas I'explication du devenir, mais la contempla-
tion de I'étre; les notions, qui v sont hypostasiées en Idées,
nous représentent seulement ce (ui est permanent dans le
changement des phénomeénes, non la cause de ce changement;



LA DIALECTIQUE. 411

et si Platon les comprend en outre comme des forces vivantes,
c’est 1a seulement une concession a laquelle les faits de la vie
naturelle et spirituelle 'ont contraint. Nous ne pouvons donc
pas nous étonner que Platon fasse rarement usage de cette der-
niere détermination touchant les Idées, et que pour l'explica-
tion du monde phénoménal, il recoure & ces représentations
mythiques qui toutefois ne suppléent que faiblement aux la-
cunes du développement scientifique. En revanche l'autre dé-
termination, & savoir que, dans les Idées, 'unité et la pluralité
sont fondues ensemble, est féconde pour le systeme plato-
nicien. Ce n’est que par celle détermination qu’il est possible
a Platon de substituer & l'unité abstraite des éléates 'unité
concrete de la notion socratique, d’enchainer dialectiquement
les notions et de les montrer ainsi entre elles non-seulement
dans un rapport négatif, mais dans un rapport affirmatif, de
maniere que le multiple du phénomene soit porté et embrasseé
par la notion une. Seulement, parce qu’il aurait reconnu la plu-
ralité dans 'unité de la notion, il a eu le droit d’admettre non-
seulement une Idée, mais une pluralité d’Idées logiquement
enchainées, un monde d’Idées.

I1I. Le monde des Idées.

Platon ne parle presque jamais de U'Idée, mais presque tou-
jours des Idées au pluriel. Les Idées, nées des notions de So-
crate, sont en réalité comme celles-ci déduites de ’expérience,
quoique Platon n’en dise rien ; elles nous représentent d’abord
le particulier, et ce n'est que graduellement que la pensée
peut s'élever de ce particulier au général, des notions infé-
rieures aux supérieures. Mais puisque les notions sont hypos-
tasiées en ldées, le particulier n’y peut étre supprimée dans le
acnéral de cette facon que toutes les notions soient enfin ra-
menées a quelques principes supérieurs ou a un seul principe,
et soient quant & leur contenu déduites de ce principe comme
des moments de son développement logique. Chaque notion est
quelque chose qui existe pour soi, et 'enchainement des phé-
nomenes avec les Idées ne revét que la forme de la communauté,



412 E. ZELLER.

de la participation. L’'intention de Platon n’est pas de faire une
construction a priori, mais seulement de ranger toutes les Idées
dans un ordre logique que P'induction, ou, si nous l'aimons
mieux, le souvenir que réveille dans 'esprit Uimpression des
choses sensibles, lui fait trouver.

De ces [dées beaucoup sont indéterminées. Comme toute no-
tion de genre ou d’espece est selon Platon quelque chose de
substantiel, une idée, 1l doit v avoir autant d’ldées qu’il y a de
genres ou (espéces. Et comme les Idées seules sont le réel par
leqquel tout ce qui est est ce qu’il est, aucune chose ne peut
étre. ni étre représentée dont 1l n’y ait point d’Idée. Car une
telle chose ne serait absolument pas, et 'absolu non-étre ne
peut pas étre représenté. Platon blime done comme un manque
de maturité philosophigque qu’on se scandalise d’admettre U'ldce
de quoil que ce soit, fut-ce la chose la plus insignifiante, et lui-
meme ramene a leurs Idées non-seulement les objets naturels,
mais les produits de art; non-seulement les subslances, mais
les propriétés et les rapports, les activités et les modes de vi-
vre, les figures mathématiques et les formes grammaticales. Il
admet des Idées des chevaux et des ordures, de la table et du
it ; des Idées de la grandeur et de la petitesse, du semblable
et du dissemblable, du double, etc., une Idée du substantif,
meéme des [dées dunon-étre, et de ce qui n’est dunsson essence
que le contraire de U'ldée ; il admet une Idée de la bassesse et
du vice. Il n’y a en un mot absolument rien qui n’ail son Idée;
le domaine des Idées s’étend partout out Von peut découvrir un
caracltére commun dans un certain nombre de phénomenes ;
il ne s’arréte que la ot 'on ne peut plus decouvrir de carac-
tere commun dans les phénomenes, ou 'unité et la perma-
nence de la notion se dissolvent dans la multiplicité irration-
nelle et dans Uabsolue mnstabilité du devenir.

Plus tard, Platon semble sans doute s’étre embarrassé dans les
conséquences de sa théorie, et on le comprend sans peine. Se-
lon Aristote, il n’aurait pas admis des Idées des choses creées
par 'art, pas plus que des notions purement relatives et né-
gatives; mais le point de vue primitif de la théorie des Idées
étail abandonné par cette restriction, et si par la elle ¢chappait



LA DIALECTIQUE. 413
a maint embarras, il s'élevait d’autres difficult¢s qui ne mena-
caient pas moins le svstéme.

Les [dc¢es se rapportent les unes aux autres, nous le savons,
non-sculement comme une pluralité , mais plus exaclement
comme les parties d’'un tout. Ce qu'on peut dire des Idées, on
doit pouvoir le dire des essences, qui sont pensées dans les
idées; elles forment une hiérarchie, une chaine non interrom-
pue, qui descend, par une snite d’anneaux intermdédiaires, des
genres suprémes aux especes les plus inférieures, et du plus
zgénéral au plus particulier ; un svsteme dans lequel ces essen-
ces s’entrecroisent et se lient de mille maniéres, s’excluent ou
participent les unes des autres. (Uest la tache de la science
d’exposer complétement ce svsteme, de s’élever du particulier
aux principes les plus généraux, et de descendre de ceux-ci a
celui-la, de déterminer toutes les notions intermédiaires, de dé-
couvrir tous les rapports qu’il v a entre les Idées. Et si Platon
ne s'est pas proposé en cela, comme on 'aremarqué, une cons-
truction purement dialectique, si plutotil compte toujours avee
une pluralité d’ldées déja données, il veut toutefois que, par
une énumeration complete et par une comparaison reéciproque
de toutes les [dées, on parvienne & unc science embrassant le
monde entier qu’elles composent.

Mais il n’a fait lui-méme que poser les premiers fondements
d'une telle construction. Il indique comme exemples des no-
tions générales [étre et le non-étre, la ressemblance et la dis-
semblance, le méme et le différent, 'un et le nombre, le pair
et 'impair. Il fait usage des catégories de qualité, de quantite,
de relation ; il v a plus : la distinction entre le relatif et ce qui
est en soi et pour soi forme le fondement logique de son svs-
teme, car 'ldée a son étre en soi et pour soi, tandis que le phé-
nomeéne et surtout la matieére ont toujours U'étre seulement en
rapport a quelque chose dautre. Platon remarcue ensuite
(Jue dans toute réalité 'unité et la pluralité, le f{ini et linfini,
Pétre et le non-étre sont fondus ensemble. Il déterraine la no-
tion de I’étre par les deux caracteres de activité et de la pas-
sivité. Il insiste dans le Sophiste sur les Idées de I'étre, du repos
et du mouvement, puis encore sur celle de la diversité, comme



414 E. ZELLER.

quelques-unes des Idées de genre les plus importantes : il dé-
termine en méme temps celles d’entre elles qui s’associent et
celles qui s’excluent. Il distingue dans la République le sujet et
I'objet de la connaissance, la connaissance et la réalité, le sa-
voir et ’étre. On ne peut sans doute, dans ces déterminations
et d’autres semblables, méconnaitre les germes de la théorie
des catégories d’Aristote; mais notre philosophe ne vise dans
aucun des passages cités & ébaucher un inventaire complet des
notions suprémes, ni & les ordonner selon leurs rapports inter-
nes. Et si plus tard, lorsqu’il eut entrepris d’identifier les Idées
avec les nombres de Pythagore, il chercha une théorie des
nombres en dérivant ceux-ci de 'unité et de la dualité indé-
terminée, il n’ent point parlasuppléé a la lacune signalée, alors
meéme que cette dérivation ett été poussée plus loin que cela
n’a été réellement le cas.

Platon a marqué plus nettement le point ou finit la série
ascendante de I'étre. La plus haute de toutes les Idées est I'ldée
du bien. Comme dans le monde visible le soleil produit la vie
et la connaissance, ¢claire tout, rend les choses visibles et
donne en méme temps la croissance a tout, ainsi dans le monde
supra-sensible le bien esl la source de I'élre et du savoir, de
la cognoscibilité et de la connaissance; el comme le soleil est
plus élevé que la lumiére et Peeil, ainsi le bien est supérieur a
I’étre et au savoir.

Cette détermination n’est cependant pas sans difficulté. Dans
le Philébe, la question de I'ldée du bien est traitée de telle sorte
que nous devons entendre par le bien tout d’abord le but de
Pactivité humaine, ¢’est-a-dire ce qui est pour ’homme le sou-
verain bien. C’est & cette explication que nous renvoie expres-
sément le passage dela Républiqgue que nous avons cité plus haut.
D’apres cela il semblerait que U'ldée du bien ne doit encore ici
désigner que le but d’'une activité, qui, dans ce cas, il est vrai,
ne pourrait pas étre simplement 'activité humaine, mais dési-
gnerait la fin derniere du monde ou I'idée modele que I'enten-
dement divin contemple, et sur laquelle il se dirige dans la for-
mation du monde. Dans cette maniéere de voir, I'ldée du bien
est considérée comme quelque chose de réel ou de substantiel,



LA DIALECTIOUE. 415

mais elle ne pourrait étre une cause, et elle se distinguerait de
la divinité en ce qu’elle serait avec celle-ci, ou la divinité avec
elle, dans le rapport de la condition au conditionné. L’Idée du
bien serait la condition si elle était ’espece dans laquelle la
divinité serait comprise. L’Idée du bien serait le conditionné si
elle était un ouvrage ou une pensée de la divinité, ou méme si
elle exprimait une détermination d’essence qui lul serait inhé-
rente. Mais les propres déclarations de Platon nous interdisent
ces suppositions. Si c’est I'ldée du bien qui communique aux
choses leur étre, et & 'entendement qui connait la capacité de
connaitre, si elle est nommée la cause de tout ce qui est bien
et beau, la productrice de la lumiére, la source premieére de la
réalité et de la raison, alors elle nous est donnée, non simple-
ment comme le but, mais comme le fondement, comme la
cause efficiente de tout ce qui est; elle devient la cause abso-
lue ; et Platon ne peut avoir eu dans I’esprit une cause diffé-
rente, car il aurait dii nécessairement la mentionner ici, ou il
fait connaitre le decrnier fondement des choses et 'objet le plus
élevé du savoir. Mais en outre il dit assez clairement, dans le
Philébe, que la raison divine n’est rien autre quele bien, et dans
le Timée, il parle de l'ordonnateur du monde en termes tels
que, pour pouvoir nous le représenter sans contradictions, il
faut que nous renoncions & le concevoir comme distinct des
Idées d’apres lesquelles il a formé le monde. L’enchainement
intérieur de la théorie platonicienne semble aussi exiger qu’on
admette celte interprétation. Car, de quelque maniére qu’on
puisse concevoir le rapport de la divinité avec un monde
d'Idées différent d’elle méme, on se heurte toujours a d’insolu-
bles difficultés. Les Idées sont-elles des pensées ou des créa-
tions de Dieu ou bien d’immanentes déterminations de l'es-
sence divine? La premiére opinion contredirait I’éternité et la
substantialité des Idées; la seconde, leur indépendance essen-
tielle ; et les deux affirmations feraient de I'ldée du bien, qui
selon Platon est la plus haute des pensées, quelque chose de
dérivé, et qui ne serait plus elle; ce serait la divinité & laquelle
elle serait inhérente et dont elle serait engendrée, qui serait la
premiere et la plus haute des Idées. Mais Platon n’a pu donner
¢. R. 1870, 27



416 E. ZELLER.

le nom d’idée, ni1 & une pensée, ni & un attribut, ni & une créa-
tion de Dieu, puisque toute pensée n’est possible que par l'in-
tuition , toute création que par une imitation de 'ldée, tout at-
tribut que par la participation a 'ldée. Au contraire, Dieu
serait-1l un produit des Idé¢es, un étre individuel qui participe-
rait de I'ldée du bien? Alors Dieu ne serait pas le Dieu absolu,
eternel, mais seulement un « des dieux contingents; » il serait
avec les Idées dans un rapport analogue & celul o sont le ses-
prits des astres relativement aux ames des hommes. Veut-on
enfin admetire que Dieu existe & coté des Idées comme un prin-
cipe particulier et indépendant d’elles, qu’il n’a pas & la vérité
produit les [dées, mais n’a pas non plus été produit par elles,
et (que son activité consiste essentiellement & opérer la liaison
des Idées avee les phénomenes et former le monde d’apres les
Idées? Cette opinion peut sans doute invoquer en sa faveur le
fait qque non-seulement Platon représente les choses ainsi dans
le Timée, mais que, meéme dans son systeme, on trouve d'impor-
tants motifs pour admettre cetie mterprétation. Car quoique
Platon n'en convienne pas, les Idées manquent indubitable-
ment d’un principe moteur qui les pousse a se manifester dans
les phénomeénes. La notion de la divinité semble combler cette
lacune, car, enfin, sile Timée veut un ordonnateur du monde,
c’est que le monde sans luw n’aurait aucune cause efficiente.
[n ce sens on pourrait s'imaginer peut-étre (uon évilerait de
sraves difficultés en admettant un Dieu indépendant des Idées.
Mais on s’en préparerait d’autres. Comment, en effet, Platon
aurait-il pu enseigner un dualisme qui mettrait ainsi ses deux
principes les plus ¢levés U'un a coté de Pautre, sans tenter de
les rattacher Uun a lautre par des liens mtérieurs? Un étre,
primordial comme les [dées, mais différent d’elles, peut-il trou-
ver place i coté d’elles, si seules elles sont la vraie réalité ? Ne
faudrail-il pas plutot dire de la divinité ce qu’on dit de loule
chose excepte des 1dées, gqu’elle n’est ce quelle est que par la
participation aux Idées ? Ce quine s’accorde en aucune maniere
avee la notion de la divinité. Quol que nous fassions, unité du
systeme plalonicien ne peut élre rétablie que si on adimet que
Platon n’a pas séparé la cause motrice de la cause rationnelle,



LA DIALECTIQUE. 417

la divinité de 'ldée supréme, le bien. Mais nous nous sommes
déja convaincus que c’est réellement son intention, et qu’il at-
tribue la force agissante et la raison qui forme toutes choses
pour une fin, & la fois aux Idées en général, & la plus haute
d’entre elles en particulier. Et cela est confirmé par ce u’on
nous rapporte qu’il a dans les expositions orales de ses der-
niéres années désigné la plus haute unité comme le bien: car
cette unité supréme devait se confondre pour lui avec la divi-
nité, et 'on cite en effet que Speusippe s’écartait de son maitre
en ce qu’il distinguait la raison divine de I'un et du bien. Main-
tenant, il peut & la vérité sembler incompréhensible qu'une
notion qui exprime seulement un rapport de but, comme la
notion du bien, soit non-seulement hypostasiée, mais procla-
meée comme la force active et la raison supréme ; nous sommes
habitués & ne concevoir la raison ue sous la forme de la per-
sonnalité, laquelle on ne peut, semble-t-il, accorder & 1'ldée.
Mais on se demande si tout cela paraissait aussi inconcevable
a Platon qu’a nous, quand nous en jugeons d’apres nos Idées.
Un philosophe qui croyait que des déterminations de rapport,
comme 1’égal, le grand, le petit, etc., sont des étres idéels qui
préexistent aux choses dans lesquelles nous les constatons,
pouvait bien faire de la détermination de but une réalité subs-
tantielle, et du but absolu ou du bien une cause absolue et un
étre absolu. Ce pas une fois fait, on ne peut pas s’étonner
de voir attribuer au méme étre les autres attributs sans les-
quels cet étre infini ne pouvait étre infini, la force, 'activité
et la raisomn.

Mais qu’en est-il de cette personnalité de I'Ildée du bien?
(Pest une question que Platon a da avoir bien de la peine a se
proposer nettement, puisque la notion précise de la personnalité
manque & Pantiquité en général, et que la raison n’y est pas
rarement concue comme la raison universelle vacillant entre la
personnalité et 'impersonnalité. Platon dit bien que la raison
ne peut étre communiquée & aucun étre sans une ame, et, confor-
mément a cette maniére de voir, il accorde une dme au monde
enmeéme temps qu’il lui accorde la raison. Mais d’abord on ne
pourrait pas conclure de la que Ja raison divine en soi a une vie



418 A. ZELLER,

comme toute &me, car, si inséparablement qu’elle soit liée a
I’ame du monde, celle-ci est toutefois un principe différent d’elle
et subordonné a elle, avec lequel la raison divine n’entre en re-
lation que pour se communiquer au monde. En second lieu, la
personnalité, dans le sens propre du mot, peut aussi difficilement
étre attribuée a4 '’ame du monde. C’est encore moins possible
si I’on veut appliquer logiquement les hypothéses platoniciennes
relatives & la divinité ; car si une existence primordiale n’est
accordée gqu’a I'universel, il faudra faire de la divinité, comme
de I’étre primordial, I'universel. Mais si les étres individuels ne
sont ce (qu’ils sont que par leur participation & quelque chose
de plus élevé qu’eux, 'étre qui n’a rien au-dessus de lui, Dieu,
ne pourra étre individuel. Et si ’'ame se distingue de 1'ldée par
son rapport au monde corporel, par la part que 'indéterminé
a en elle, aucune ame ne peut étre attribuée & 'ldée comme
telle, et par conséquent a la divinité, identique avec I'Ildée su-
préme. Platon, & la vérité, n’a nulle part exprimé formellement
ces conséquences, mais il n’a rien fait non plus pour les pré-
venir. Il parle assez souvent de la divinité d'un étre personnel,
et nous n’avons pas le droit de ne voir en cela qu’une accom -
modation & des idées religieuses; nous avons méme déja remar-
qué quil lui fallait admettre un Diea pour I’explication des
phénomenes, puisque les Idées sont immobiles : et nous devons
ajouter que tout ce qu’il dit sur la perfection de Dieu, sur la
providence divine, sur la sollicitude des dieux pour les hommes
ne fait pas limpression d’étre une traduction intentionnelle
d’idées philosophiques dans une langue qui lui était devenue
étrangére, mais fail plutot 'impression qu’il partageait cette
foi religieuse, et la tenait pour bien fondée dans l'essentiel.
Mais il n’a nulle part fait la tentative de concilier ces idées reli-
gieuses avec ses conceptions scientifiques, et de montrer la
compalibilité des unes avec les autres. Nous pouvons donc seu-
lement conclure qu’il n'eut pas une conscience claire de ce
probleme. Dans sa recherche scientifique sur les principes
suprémes, il se borna aux Idées et placa a coté d’elles la divinité
sous une forme mythique comme dans le Timée,; il maintint
pour son besoin personnel et pour lapplication pratique la foi



LA DIALECTIQUE. 419

aux dieux et s’efforca de I’épurer dans ’esprit de sa philosophie;
il ne chercha pas autrement son rapport avec la théorie des
[dées, mais se reposa dans la pensée que la philosophie et la
religion disent la méme chose, que les Idées sont divines et que
la plus haute Idée revient au Dieu supréme. Les difficultés qu’il
v a a assimiler des choses si différentes, il ne semble pas les
avoir remarquées, comme cela est arrivé & maint philosophe
avant et apres lui.

En déterminant ’étre supréme comme le bien-et la raison
(ui se propose un but, Platon comprit la divinité comme le
principe créateur qui se manifeste dans le monde : « Puisque
Dieu est bon, il a formé le monde. » A la théorie des Idées se
rattache la contemplation du monde, a la dialectique la phy-
sique.




	La dialectique ou théorie des idées de Platon

