Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Le calvinisme politique en France sa théorie et sa littérature
Autor: Claparede, T./ Polenz, G. de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE

CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE

SA THEORIE ET SA LITTERATURE

PAR

G. pE POLENZ ',

Nous avons déja présenté dans le Comple-Rendu une analyse
développée de la premiere partie de U'Histoire du calvinisme
francais, de M. de Polenz®. La seconde partie de ce remar-
(quable ouvrage, aujourd’hul terminée, a pour champ la période
comprise entre la conjuration d’Amboise (1560) et I'édit de
grice de 1629, période durant laquelle les calvinistes prirent
aux lultes et aux agitations politiques du royaume la part la plus
active. Cette Histoire du calvinisme politique ne comprend pas
moins de quatre volumes.

Dans 'un d’entre eux, auteur, interrompant la narration des
faits, se propose soit de rechercher les principes et les idées
qui expliquent le role politique du calvinisme en France, soit
d’examiner de prés les principaux écrits de ses adhérents. (Vest
ce curieux travail, la portion la plus originale peut-étre des
savantes recherches de M. de Polenz, (ue nous allons étudier,
sans nous dissimuler toutefois que nous abordons une tiche
difficile, et en avertissant nos lecteurs que 'analyse d’un livre
destiné lui-méme & en résumer beaucoup d'autres présentera
forcément bien des lacunes.

' Geschichte des politischen fransisischen Calvinismus, von Gottlob von Polenz.
Iler Theil. Der politische franzisische Calvinismus im Begriff und seine Littera-
tur. Gotha, 1860. 1 vol. in-8, XV et 480 pages.

* Gompte-Rendu, Tom. !, pag. 239 & 289.



[
-1
<

G. DE POLENZ.

|
AVANT LA SAINT-BARTHELEMY.

La parole puissante de Luther, émancipant ’élat, rompit le
dualisme créé parla hiérarchie romaine entre celui-ci et I'église.
Elle eut néanmoins pour résultat d’ébranler le pouvoir civil,
que, jusqu’alors, tout en le dominant, I'église avait protégé. En
Allemagne, la rupture des princes avec Rome relicha les liens
qui les ratlachaient a l'empire. Bien des hommes, il est vrai,
furent conduits, par suite, a s'insurger, a lear tour, contre I'au-
torité de leurs souverains ; mais leurs excés méme donnérent
a la Réformation allemande un enseignement salutaire, et celle-
ci, se moulant dans les formes aristocratiques et monarchiques
des états ou elle s’était développée, sut garder un caractere
paisible et conservateur.

Néanmoins, d’'une maniére générale, la Réformation, et, en
particulier, celle que nous nommons luthériennc francaise, ren-
fermait un principe révolutionnaire. Depuis plus d'un siecle,
victorieuse dans ses luttes contre les communes et la féodalité,
la monarchie, en France surtout, inclinait vers 'absolutisme.
Cette tendance engendra un sourd mécontentement, que le re-
tour & I'étude de lantiquité classique et les recherches sar Por-
ganisation politique du moyen dge, ainsi que sur la théocratie
de I'ancienne alliance, contribuérent encore a alimenter. Ce
mécontentement recut de la Réforme Pimpulsion extérieure
dont il avait besoin pour se transformer en réaction.

Les circonstances locales de la Suisse imprimeérent dans cette
contrée au mouvement inauguré par Zwingle un caractere di-
rectement opposé & celui de la Réformation allemande. En
France, le contraste avec cette derniere etit été moins grand si,
dans ce pays, la Réforme avait trouvé un Luther pour la pré-
cher et un souverain dispos¢ & lul préter son concours. Les
éléments d’opposition au pouvoir civil que renfermait le mou-
vement rénovateur se propagerent donc plus lentement sur le
sol francais; ils y pousserent, en revanche, des racines plus
profondes, et Calvin lui-méme en subit I'influence.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 271

La constitution des églises de France favorisa ces éléments
dans une certaine mesure. Contraint par la persécution a4 ne
chercher qu’en lui-méme les moyens de subsister, le calvinisme
dut, en composant I’église de I'ensemble des fidéeles, lui assurer
une base large et solide, que toutes les violences de ses enne-
mis fussent impuissantes & renverser ; il donna ainsi naissance
a un organisme ecclésiastique plein de vitalité et réellement dé-
mocratique. Ne pouvant, toutefois, se borner a la défensive, le
calvinisme devint en méme temps agressif, et, dans ses rap-
ports avec I’état, dangereux pour celui-ci et révolutionnaire.

Il importe, il est vrai, de remarquer que le christianisme
lui-méme et le luthéranisme agirent sur les organismes politi-
ques, le premier comme dissolvant et le second comme principe
transformateur. Aussi, écartant de notre sujet I'étude de ce
double chef d’accusation également éievé contre le calvinisme,
examinerons-nous seulement la position hostile de ce dernier
vis-a-vis des formes de gouvernement et son influence générale
sur elles. Ces faits tiennent-ils & I'essence méme du calvinisme,
ou est-ce involontairement qu’il a pris cette position et exerce
cette influence? Telle est la question que nous devons élucider.

Le calvinisme.

1. Calvin.

Le dernier chapitre de U'Institution chrétienne, intitulé: Du
gouvernement ciwil, renferme lexposé des vues politiques de
Calvin. « Le royaume spirituel de Christ, dit le réformateur, et
I'ordonnance civile sont choses fort distantes I'une de autre.»
Cependant entre ces deux domaines il ne doit pas y avoir oppo-
sition; car le royaume spirituel commence déja sur la terre.
L’Ecriture nous montre dans les souverains les protecteurs des
fideles; elle enseigne que le ministere des rois a été établi de
Dieu. Les vues théocratiques de Calvin faisaient disparaitre & ses
yeux les différences entre les diverses formes de gouvernement.
Tout en signalant les avantages d’une constitution aristocrati-
que modérée, il montre combien sont coupables ceux qui, par
la volonté de Dieu, obéissent & des princes, s’ils cherchent &

c. R. 1870. 18



992 G. DE POLENZ.

secouer leur autorité. Chacun doit étre soumis aux supérieurs
qui exercent le pouvoir dans le lieu ou il vit. L’autorité civile
est non-seulement une charge, mais une dignité, faisant de ceux
qui en sont revétus des représentants de Dieu; comme tels il
faut les honorer. Lors méme ¢u’elle tombe entre des mains in-
dignes, nous ne devons point mépriser ceux qui la possédent,
ni leur refuser obéissance.

A ces vues de Calvin se rattache, en effet, tout naturellement
le devoir de 'obéissance passive de la part des sujets, sous la
seule réserve du principe théocratique. La parole de Dieu nous
enjoint d’obéir aux mauvais princes aussi bien gu'aux bons;
d’apres ses enseignements, ¢’esl du Seigneur que Nabuchodo-
nosor, par exemple, avail recu la puissance, et il faut rendre
aux plus cruels tyrans eux-meémes ’honneur dont Dieu a jugé
bon qu’ils fussent entourés.

D’autre part, par suite de ses idées théocratiques au sujet
de I’état et de sa dignit¢, Calvin se faisait des conditions que
doivent remplir les gouvernements un idéal qu’aucun de ceux-
ci ne pouvait réaliser. D’apres sa théorie de I'état chrétien, il ne
suffisait pas que la lot de Dieu fat acceptée par le pouvoir civil
d’une maniere générale et extérieure; elle devait, suivant le
principe apostolique: Il faut obéir a Diew plutot gw’ aux hommes,
le pénétrer tout entier. Dans P'application, ce principe avait une
portée d’autant plus inquiétante (que Calvin interprétait la loi
divine d’apres ses propres connaissances. Les études de juris-
prudence (qu’avait faites le réformateur et ses rapports avec plu-
sieurs savants distingués lui fournirent pourtant 'occasion d’é-
tendre ses vues, tout en leur donnant plus de profondeur. La
répulsion des souverains et du clergé contre toute réforme qui
et aspiré a réaliser son systéme rapprocha Calvin du peuple
et donna & ses idées une teinte démocraticque. Mais auparavant
déja, apres avoir vu en France les églises réformées naitre au
milieu des échafauds et des hiichers, il avait été témoin & Geneve
de I’épanouissement simultané de la liberté politique et de la
liberté religieuse. Lorsque Farel le retint dans cette ville, il vit
dans 'adoption de la théocratie 'ancre de salut de la petite
républicque ; toute son intelligence et son énergie furent mises



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 273

en ceuvre pour 'y faire triompher. A Strasbourg, des idées
analogues fermentaient au sein de la communauté francaise a
laquelle il se joignit durant son exil, et, d’accord avec Calvin,
ses membres fondérent une église sur la base théocratique. Cette
circonstance ne pouvait que fortifier davantage encore le réfor-
mateur dans ses principes, et, aprés son retoar 4 Genéve, il
y reprit et v acheva son ceuvre interrompue; mais immenses
étaient les obstacles contre lesquels il dut lutter, et ce furent
eux apparemment qui le firent incliner vers la forme républi-
caine.

Cette préférence n’avait rien que de naturel de la part d’un
homme établi dans un état républicain, et qui d’ailleurs comp-
tait parmi les souverains de son temps les ennemis les plus
acharnés de sa doctrine. Conclure de 1a qque ses principes étaient
antimonarchiques et subversifs serait prouver .;u’on le connait
fort mal. Bien autrement dangereuse était la maxime : Obéir a
Diew plutot quwaux hommes, dans Vextension que lui donnait
Calvin, d’autant plus que, d’aprés ses idées théocratiques, il
soumettait non en droit, mais en fait, 'état & I'église. Mais cette
maxime, qui devait en réalité Uapplicquer? en d’autres termes,
qui était 'église? Les fonctionnaires ecclésiastiques sortis du
sein de la démocratie par le moyen des colloques et des syno-
des. Aussi vit-on les calvinistes, tout en donnant a la constitu-
tion de leur église une empreinte aristocratique et fédérative,
lui conserver, d’autre part, une teinte démocratique. De ces
deux principes, le plus menacgant pour 1'état était sans contre-
dit le premier, et la Réforme, embrassée surtout par les nobles,
pouvait réveiller chez eux les souvenirs de leur antique indé-
pendance féodale. Tant que les calvinistes, au temps du colloque
de Poissy, nourrirent quelque espoir de voir la France embras-
ser leur foi, I'influence de ce dangereux levain ne se fit pas
sentir; mais il en fut autrement lorsque, apres la paix d’Am-
boise, les perfides cruautés exercées contre les protestants
provoquerent une réaction de la part de ces derniers.

Les catholiques ne pouvaient accepter les arréts d’une église
qui, apres avoir paru faire table rase, remplacait ’ancienne au-
torité.de Rome par celle de ses docteurs, de ses pasteurs et de



274 G. DE POLENZ.

ses anciens. Ils découvrirent bientdt un danger pour 'état dans
la restriction que renfermait la confession de foi calviniste re-
lativement & l'obéissance due au pouvoir civil : « moyennant
(que 'empire souverain de Dieu demeure en son entier. » (Art.
40.) Calvin, il est vral, n’a jamais tiré de lordre apostolique
la conséquence dque, si des princes attaquent la religion, on
peut secouer leur autorité. Il s’opposa a l'entreprise de La
Renaudie ; il blamait 'emploi de la force, désapprouvait méme
gue I'on recourtt a la ruse pour délivrer des fideles captifs, et
les lettres écrites par lui, en temps de perséculion, aux chreé-
tiens d’Angers et & ceux d’Alx, leur déconseillaient toute résis-
tance. Cependant, par son systéme théocratique, le réformateur
a exercé une influence indirecte sur le calvinisme politique.
Les appels a la piété individuelle que renfermaient ses écrits
devaient encore le mettre en contradiction avec le pouvoir ci-
vil. Il faisait, par exemple, aux croyants, un devoir d’émigrer,
meéme contre la défense de leur souverain, pour aller chercher
au dehors l'aliment spirituel, s’ils ne pouvaient le trouver dans
leur patrie.

De plus, ne pouvant appliquer hors de Genéve son systéme
théocratique, Calvin se trouvait placé par la dans des rapports
un peu difficiles avec tous les autres états, nolamment avec les
monarchies. Envisagées & part, quelques malheureuses exagé-
rations auxquelles il se laissa entrainer ont pu faire passer le
calvinisme pour trés-dangereux; c’est ainsi qu'un historien
moderne, Leo, a vu dans I'Institution la source du torrent révo-
lutionnaire qui, plus tard, a submergé I’Europe. Dans son Gom-
mentaire sur Daniel, Calvin remarcue que, plus les monarchies
s’agrandissent, plus Panarchie se répand dans le monde; puis,
dans plusieurs passages 1solés, il se livre, contre les monarques
eux-memes, a des attaques directes. Leur orgueil, leur tyrannie,
leur cruauté, leur conduite perfide sont violemment censurés
par lui, et il releve avec une mordante ironie le contraste qui
existe entre leurs meeurs et leurs actes et le titre dont ils s’af-
fublent de rois par la grdce de Dieu. Rien de plus mensonger
que cette formule ; que des serviteurs de Dieu osent leur dé-
noncer leurs péchés, et les souverains croiront la majesté di-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 275

vine lésée en leurs personnes. Entre Darius, roi paier, ami et
protecteur de Daniel, et les rois du XVIe siecle, qui s’intitulent
catholiques, trés-chrétiens ou défenseurs de la foi, il existe une
différence toute & l'avantage du premier. « Les princes de la
terre, dit encore le réformateur, se dépouillent eux-mémes de
leur pouvoir lorsqu’ils s’élevent contre Dieu; ils ne sont pas
méme dignes d’étre comptés au nombre des hommes. Il con-
vient plutot de leur cracher sur la téte que de leur obéir s’ils
sont assez impudents pour dépouiller Dieu de ses droits. »

En résumé, sil’on apprécie sans esprit de parti ces exagéra-
tions de Calvin, — tout homme de génie que domine une grande
1dée dépasse parfols la juste mesure, — on reconnaitra que son
systeme théocratique préte seul le flanc aux objections. Encore
faut-il, pour soulever celles-ci avec succes, se borner & vouloir
que 'église exerce sur I'état une bienfaisante influence, sans
prétendre identifier les exigences de ces deux domaines.

2. Béze.

Déja plus mélé que son maitre aux luttes politiques, Théo-
dore de Beze, oppos¢ au début a la conjuration d’Amboise, s’en
fit 'avocat lorsqu’elle eat éclaté, et, apres la mort du duc de
Guise, de regrettables paroles furent prononcées par lui au su-
jet de cet assassinat. A ce moment, il faut le dire, la tyrannie
des princes lorrains et les horreurs de la persécution avaient
poussé a bout les hommes les plus distingués du parti calvi-
niste, qui, cédant & leur indignation, flétrirent, dans de violents
pamphlets, ce régime oppresseur. Dans cette polémique, la
royauté ne put rester épargnée, et les cruautés de la cour,
comme les hautes prétentions de la théocratie de Calvin, rame-
nant vers les 4ges de 'ancienne alliance 'attention des disciples
de ce dernier, leur rappelérent ces redoutables jugements que,
sous ’économie juive, le Seigneur accomplissait, au moyen du
bras de ’'homme, contre les souverains impies.

En principe déja, Béze dépasse légérement la limite posée
par Calvin. Dans la partie de sa confession de foi relative & I'o-
béissance au pouvoir civil, il distingue deux catégories de re-



276 G. DE POLENZ.
proches que ce dernier peut encourir: 1°¢ L’autorité peut,
comme telle, se trouver condamnée de Dieu, en tant que con-
traire aux lois et a la constitution. Si, toutefois, on modifie léga-
lement cette derniere, 'autorité usurpatrice deviendra par la
legitime; tel fut le cas pour CGésar. 2° Le dépositaire de 'auto-
rité peut étre personnellement coupable. Ici, deux cas sont
possibles: Si quelgqu’un s’empare du pouvoir au mépris des lois
ou opprime un souverain étranger, autorité légitime, ou, a
son deéfaut, tout particulier doit profiter des moyens ue Dieu
Ini fournit pour affranchir sa patrie ; néanmoins, quand, dés
I'abord, on s’est soumis au tyran, on n’a gu'une chose & faire:
implorer du Seigneur le secours et la délivrance. Si des souve-
rns légitimes sont impies, cruels et immoraux, les corps repré-
sentatifs et les hauts dignitaires de I’élat trahiraient la patrie
en ne leur faisant pas opposition ; mais les autorités subordon-
nées et les simples particuliers doivent se borner a la priere et
aux larmes. Quon ne voie point 14 un désaccord avec le pré-
cepte : « Obéissez & Dieu plutdt qu’aux homines ; » autre chose
est de ne pas obéir 4 'autorité, autre chose de lui résister.
Béze distingua toutefois bien mieux que les calvinistes pos-
térieurs I'essence de la constitution du peuple d’Isracl de ses
formes. Consulté, en 1566, par la classe de Neuchatel pour sa-
voir si les pasteurs doivent censurer I'autorité lorsqu’elle « con-
damne un homme que Dieu déclare absous, » ou qu’elle absout,
au contraire, un coupable: condamner ou absoudre, tel fut le
sens de sa réponse, est du ressort de 'autorité civile ou poli-
tique, et il faut soigneusement distinguer entre les lois tempo-
raires des Israélites et les lois immuables de la justice. Pour-
tant, un magistrat qui absout des impies, des meurtriers ou des
adulteres, manque évidemment & son devoir; il est de 'office
des pasteurs de le lui rappeler en secret, et, s’il le faut, en pu-
blic, mais a4 condition qu’ils agissent sans passion el ne se per-
mettent jamais d’accuser sans connaitre suffisamment les faits.
Dans une autre circonstance, Beéze énonca l'avis que si la
cruauté ou lignorance de lautorité¢ empéche les progres du
regne de Christ, la priére, les larmes et la pénitence doivent
étre les armes de 1'église, et que les autorités inférieures ont



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 2717

alors pour tiche de protéger la vraie religion avec modération,
mais avec fermeté.

Les faits entrainérent le réformateur bien au deld de ces
principes. Quand le meurtre de Francois de Guise eut débar-
rasse les réformés de cet implacable ennemi, Beéze, sous la pre-
miere impression de joie que lui causait cette délivrance, qua-
lifia de « martyr » Passassin du duc, Poltrot, qui avait été
ecartelé. It, chose plus frappante encore, longtemps apres
I’événement, il écrivit ces paroles: « Si, dans le feu de cette
juste guerre, j'eusse pu moi-meéme, par ruse ou par force, me
débarrasser de Guise, la chose aurait été légitime et je ne m’en
serais pas excusé. » Le sentiment de Béze devint bientot celui
de tous les calvinistes; aussi un historien catholique, Le La-
boureur, a-t-il accuseé ces derniers, et surtout leurs ministres,
d’avoir, par leurs écrits et leurs discours, préparé 'assassinat
du duec. Selon lui, ils glorifierent ce crime de la maniére la plus
indigne, en sorte quau milieu de tant d’esprits qu’ils s’appli-
quaient & exciter, il est vraiment remarquable qu’il ne se soit
teouvé qu’'un Poltrot. Le Laboureur n’accuse ni Coligny, ni les
autres chefs protestants d’avoir eu part au meurtre ; mais il
pense que Beéze et quelques-uns de ses collegues le conseille-
rent et chercherent ensuite & en faire partager la responsabilité
a tout leur parti.

Une lettre soi-disant écrite de Rome & la reine-meére au sujet
de cet événement, et attribuée a1’ex-évéque de Nevers, Spifame,
montre & quel point le calvinisme reproduisait alors le type de
I’Ancien Testament. Poltrot fut, selon I'auteur de cette piéece,
un instrument choisi par le Seigneur pour abattre la tyrannie du
duc. Sa conduite rappelle celle de Moise, qui, poussé par I'E-
ternel & délivrer son peuple, tua I’'Egyptien. Sa dissimulation
(Passassin s’était fait passer pour 'un des serviteurs de sa vic-
time) est justifiée par de nombreux exemples de I'histoire sainte
et de I’histoire profane. « Pour nous, conclut I’auteur, poussés
par 'Esprit de Dieu et reconnaissants de ses bienfaits, ainsi
qu’lsraél assiégé dans Béthulie, nous célébrerons tous d’une
méme voix les louanges du Seigneur. »

Tels étaient, dans la premiére période du calvinisme politique,



278 G. DE POLENZ.

le langage et les écrits de plusieurs de ses pasteurs, et bien
des gentilshommes et des magistrats municipaux, moins imbus
qu'eux des doclrines théocratiques, s’y associaient également.
L’attitude du calvinisme en face de la monarchie devint ainsi
de plus en plus menacante. Nous ne voyons point, toutefois,
dans cette situation un fait 1solé, particulier a la France et au
calvinisme ; au contraire, nous y reconnaissons l'influence plus
générale d’'un milieu, d’'une atmosphere historique qui ett sh-
rement agi sur toute autre religion et sur toute autre église. Le
grand mouvement religieux du XVI¢ siecle dirigea avant tout
cette atmospheére sur la France; mais son action se combina
avec celle de plusieurs autres courants, les uns hostiles a la
Réforme, les autres fort différents d’elle. Pour arriver & une
appréciation exacte du calvinisme politique, 1l est done juste
de tenir compte de l'influence exercée sur lui par le fanatisme
et la démagogie, par les magistrats et les savants catholiques,
et par d’autres éléments encore.

Influences qui ont agi sur le calvinisme politique frangais.

INFLUENCES PROTESTANTES.
1. Luther et Mélanchton.

Si 'on étudie Luther dans ses rapports avec les souverains,
on le trouvera tel que son caractére essentiellement allemand
et son respect pour la tradition et pour les institutions établies
pouvait le faire supposer. Fort difféerent de Calvin, il est supé-
rieur a celui-ci ; mais Uhistoire montre que cette différence
entre les deux réformateurs ctait imévitable.

Calvin n’a point prononcé de paroles semblables & celles que,
en 1522, Luther, quittant la Warthourg contre 'avis de I'élec-
teur de Saxe, écrivit & ce prince : « Je me rends & Wittemberg
sous une protection plus puissante que celle d’un électeur....
Bien loin de désirer que Votre Altesse me protége, je voudrais
plutot la protéger moi-méme.... Celul qui a le plus de foi est
celui qui protége le plus, etc. » Mais cette naive épitre d’un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 279

digne et loval Allemand s’adressait & un autre Allemand égale-
ment digne et loyal. Si Calvin avait écrit une letire pareille,
qui, parmi les hommes haut placés de son pavs, et pu com-
prendre son langage ? L’ensemble de ses ouvrages, notamment
sa celebre dédicace & Francois Iev, atteste, du reste, 'accord
des deux réformateurs sur ce point.

Cet accord est a peu pres le méme aussi (uant & la sévérité des
jugements portés sur les rois par 'un et par Pautre. Bien des
paroles de Luther, les suivantes, par exemple, ne le cedent guéres
en rudesse a celles de Calvin dont il a été question plus haut:
« Dieu a rendu nos princes fous, en sorte qu’ils pensent pou-
voir ne faire et n’ordonner a leurs sujets que ce quileur plait...
Je demande & tous les chrétiens de prier Dieu pour ces misé-
rables souverains aveuglés.... Le Turc est dix fois plus prudent
et plus pieux que ne le sont nos princes. »

Sous le rapport du droit de résistance a 'autorité, Luther et
Calvin different davantage. Cependant, lors de la conclusion
de la ligue de Smalkalde, le premier qui, jusqu’alors, s’¢tait
prononcé contre ce droit, fut décidé par les juristes & changer
d’avis, et un écrit sorti de sa plume conseilla de refuser au
gouvernement 'appui que celui-c1 demandait pour la guerre.
D’apres son ancienne maniere de voir, qu’il a exprimée dans
son écrit de 1523 sur le Pouvoir ciril, un prince ne doit point
employer la force contre autorité souveraine, et, en temps de
persécution, il ne doit résister que par la confession de la vé-
rilé. Ce ne fut pas sans répugnance que Luther modifia ses vues
a cet égard; en 1539, il disait qu’au fond ce n’est pas contre
Pempereur que doit étre dirigée la résistance, mais contre le
pape et les évé ues, qui se servent de lul comme d'un moyen
de tyrannie pour faire opposition a 'Evangile.

Les vues de Mélanchlon se rapprochent beaucoup de celles
de Beze, et on peut remarquer, de plus, entre ces deux hom-
mes le rapport que 'un et autre furent beaucoup plus mélés
a la politique que ne lavaient été leurs maitres. Selon Mé-
lanchton, il esl permis de tuer un tyran: 1° Si celui-ci est un
simple particulier qui s’efforce de renverser les autorités 1égi-
times ; 20 §il est en charge et commet contre ses subordonnés



280 G. DE PULENZ,

des actes d’une injustice et d’une cruauté notoires. Hors ces
deux cas, conformément & I'avis des jurisconsultes et aux pres-
criptions de la divine parole, il faut demeurer dans la soumis-
sion aux autorités. L’équité, qui nous fera supporter les fautes
auxquelles les expose la faiblesse humaine, ne doit point ce-
pendant nous entrainer a une condescendance contraire aux
ordres de Dieu. Il importe d’ailleurs de distinguer entre les
choses et les personnes. St. Paul aimait les lois de Uempire
romain sans aimer pour cela Caligula et Néron, qu’il abhorrait
plutot comme des instruments du diable. N’excusons pas les
vices sous pretexte de respecter les institutions établies de Dieu,
et n’argumentons pas de la haute positicn des tvrans pour tolé-
rer leurs atrocités.

En ce qui concerne le droit de résistance, Uovdre élable de
Dien dont parle St. Paul (Rom. XIII, 2) n’existe que dans le cas
o l'autorité est légitime. D’'une maniére générale, le droit na-
turel, cui est en méme temps un droit divin, autorise chacun
a résister a la violence et lui en fait parfois un devoir.

2. Magdebourg et U"Ecrit de Magdeboury.

La résistance que rencontra en Allemagne, & Magdebourg
surtout, U'interim imposé par Charles-Quint, ne resta pas sans
influence sar le calvinisme politique en France, et, & ce titre,
elle a droit & notre examen. L’empereur, qui avait sans peine
gagne les princes a ses vues, brisa 'opposition des villes im-
périales en placant & leur téte des autorités oligarchicues; mais
rien ne pul vaincre l'aversion des pasteurs contre les usages
catholiques maintenus par linterim, et, si leur opposition efit
trouvé un point d’appui suffisant, elle aurait rendu a la cause
protestante les services les plus signalés. Ce point d’appui,
Magdebourg sembla un moment le leur offrir. Mise au ban de
Iempire en 1547, cette ville combattait a la fois pour sa liberté
civile menacée et pour la liberté religieuse ; Amsdorff et Fla-
cius lllyricus s’y trouvaient, et le compromis impérial pouvait
compter les pasteurs magdebourgeois parmi ses plus violents
adversaires. Ces hommes, les vrais luthériens de I'époque,



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 281

avaient une maniére de voir fort rapprochée de celle des cal-
vinistes francais. Du précepte : Obéir a Dieu plutdl gu’ aux hom-
mes, ils déduisaient, leurs publications lattestent, des consé-
quences presgue identiques a celles qu’en tiraient ces derniers,
et la chose est d’autant plus frappante (ue les philippistes ou
amis de Mélanchton se trouvaient dogmatiquement bien moins
éloignés du calvinisme que ne 'étaient les inthériens purs.

Presque tous les écrits publiés & Magdebourg renferment la
distinction déjh signalée par nous chez Beze entre 'autorité
supérieure et les autorités subordonnées, et enseignent que si
la premiére est tvrannigue, les secondes peuvent et doivent
prendre contre elle la défense des sujeis. L’autorité supérieure
déposant, parce qu’il se refuse & mal agir, un magistrat qui lui
est subordonné, n’est pas, disent-ils, instituée de Dieu, maisdu
diable. Les théologiens magdebourgeois s’adressérent aux mi-
litaires pour les engager & ne pas prendre les armes contre
eux, mais & imiter les chrétiens des armées romaines, qui re-
fusaient de marcher contre leurs freres en la foi. Leurs écrits
n’épargnent pas plus lautorité de 'empereur que les pam-
phlets calvinistes ne ménagent celle des puissants et des prin-
ces. lls vont jusqu’a appliquer & ce souverain le reproche d’Elie
aAchab : « Tues’homme qui trouble Israél » (1 Rois X VII{, 18),
et & le menacer du jugement de Dieu el des peines temporelles
et éternelles quimploreront contre lui ceux dontil se fait 'op-
presseur.

L’héroisme religieux des Magdebourgeois excita en Allema-
gne le plus vif enthousiasme, et lorsque, en 1551, ils se rendi-
rent & I'électeur Maurice, ils conservérent, avec leurs privi-
leges, le sentiment que leurs efforts ne resteraient pas inutiles
a la sainte cause pour laquelle ils avaient lutté. En France et
hors de France, malgré la controverse de la céne, qui séparait
déja les deux confessions, les sympathies en leur faveur furent
nombreuses aussi chez les calvinistes, et elles grandirent en-
core dans la suite lorsque les publications magdebourgeoises
fournirent aux réformés francais des arguments & appui de
leurs théories politiques.

L’important ouvrage communément désigné en France sous



289 G. DE POLENZ.

le nom d’Ecrit de Magdebourg, et dont le vrai titre était : Des
droits des souverains sur les sujels et des devoirs des sujels envers
les souverains, parut, & ce quon preésume, en 1550. Treés ana-
logue, quant au fond, au Junius Brutus, de Languet, qui le sur-
passe toutefois en hardiesse, il serait, si sa date est exacte,
antérieur a ce dernier ouvrage, ce qui démontrerait que les
1dées dont il s'agit avaient également pris naissance en Allema-
gne. Bien qu'on ne puisse conclure de la que ce livre ait, & lui
seul, exercé sur le calvinisme une influence décisive, il est &
croire que les réformés de France, Languet, en particulier,
s'empresserent d’adopter, tout en les accentuant davantage,
les théories de 'écrit de Magdebourg. Cet ouvrage est-il réelle-
ment antérieur au Junius Brutus ? Nous le croyons, bien que
diverses circonstances extérieures ne laissent pas cette priorité
a I'abri de toute discussion ; mais, lors méme qu’on n’admet-
trait pas notre maniére de voir, il resterait toujours certain que
Languet a retrouvé dans I'écrit de Magdebourg les idées déve-
loppées par lui dans son Junius Brulus, et cela nous autorise-
rait encore a admettre qu’un rapport intérieur existait alors
entre les idées politiques des calvinistes francais et celles des
luthériens allemands.

L’ Ecrit de Magdebourg pose dix questions, que nous repro-
duisons, en indiquant brievement les réponses qu’il fait & cha-
cune d’elles :

10 Est-il permis d’obéir & toutes les autorités sans exception,
comme 2 Dieu? — Oui, pourvu qu’elles n’ordonnent rien d’im-
pie ni d’injuste. Les ordres impies feraient transgresser les
commandements de la premiére table de la loi, et les injustes
se trouveraient en désaccord avec la conduite que la charité
prescrit envers le prochain.

20 Les autorités sont-elles tenues de rendre compte & leurs
sujets de toutes leurs lois ou prescriptions? Non, sans doute.

3 Jusqu'on s’é¢tend le devoir de ne point obéir aux ordres
impies et injustes des autorités? — La réponse a la premiere
question indique déja cette limite. Ainsi, tousles hommes pieux
doivent refuser d’assister & la messe, quand le magistrat veut
les y contraindre ; ils doivent, au contraire, suivant 'exemple



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 283

de la véritable église, aller entendre la parole de Dieu dans les
saintes assemblées.

4o Que doit, en bonne conscience, faire un homme pieux
quand, sans lui enjoindre des choses mauvaises, 'autorité tient
envers lul une conduite injuste? — S'agit-il d’'une autorité in-
férieure? qu’il en appelle a 'autorité supréme. Sagit-il d’un
magistrat inférieur qui, contre la volonté de I'autorité supréme,
fasse violence & un autre magistrat subordonné comme lui?
que ce dernier s’arme des lois pour lui résister. S’agit-il enfin
de Pautorité supérieure ? qu’a V'exemple de Jésus et des mar-
tyrs, 1l endure tout de la part de cette derniere.

9° Des sujets peuvent-ils, sans offenser Dieu, opposer une
juste résistance a la tyrannie de 'autorité supérieure, et méme,
s’il le faut, la repousser par les armes? — Les peuples étant
évidemment plus anciens que les princes, ce sont ces derniers
qui ont été créés pour ceux qu’ils gouvernent et non l'in-
verse; 'autorilé doit donc étrerappelée & son devoir et censurée
si elle s’en écarte. En ce qui concerne la résistance aux tyrans,
bien des gens recommandent la patience et les priéres au point
de «condamner comme de faux chrétiens ceux qui ne tendent
pas le cou pour se faire égorger.» Sans doute la patience chré-
tienne, la priere et la repentance sont les vrales armes & em-
ployer; les peuples opprimeés sont, néanmoins, en droit de recou-
rir & d’autres moyens encore. Les tyrans ne doivent point étre
regardés comme une autorité légitime, cquoique Dieu permette
souvent leur lriomphe comme chitiment pour les pécheurs ou
comme épreuve pour lesfidéles. Aussi 'auteur ne condamne-t-il
point sans réserve « ces meurtriers des tyrans, qui, souvent,
chez les Grecs, recevaient des récompenses distinguées. » Les
délivrances racontées dans le livre des Juges ne doivent point
non plus, selon lui, étre tenues pour si extraordinaires qu’elles
ne puissent jamais servir de modéles. Si 'autorité légitime qui
devrait chasser un usurpateur est de connivence avec lui ou
reste dans I'inaction, tout particulier a le droit d’agir pour dé-
fendre la constitution de son pays. Librement sanctionnée par
qui de droit, 'usurpation primitive peut toutefois devenir legi-
time.



284 G. DE POLENZ,
6° Quelest le devoir des sujets envers leur souverain légitime
quand sa conduite est tyrannique ? — La Bible et I'exemple
des premiers chrétiens enjoignent aux simples particuliers
obéissance passive ; mais les autorités subalternes et les ma-
gistrats placés au-dessus d’elles ont le devoir de controler 'au-
torité supréme. Pouvant étre punis et destitués par le roi s’ils
remplissent mal leurs fonctions, ils sont tenus, & leur tour, de
lui résister ou méwme de ie déposer, si excés de sa tyrannie
Iexige. « Prends cette épée, disait Trajan au commandant de
sa carde, et tire-la pour moi, sije gouverne bien, mais contre
moi, si je gouverne mal.» A Pappul de ses vues, auteur invo-
que 'histoire des Grecs, des Romains et des Israélites; il estime
la constitution de ces derniers, qui avaient Dieu seul pour mo-
narque, la plus parfaite qui ait jamais existé. Les meilleurs
souverains ont abusé de leur puissance, et si on ne parvient,
en bridant la rovauté, & empécher quelques-uns des maux
qu’elle entraine, elle est beaucoup plus nuisible qu’avantageuse
au peuple. (Cest trés & tort que quelques personnes déduisent
du discours dans lequel Samuel énumere aux Israélites les pri-
viléges que s’arrogera sur eux leur roiun prétendu droit royal;
quoique désignés par Dieu, David et Salomon durent encore
étre élus par le peuple, et ce dernier pouvait punir le monar-
que infidéle & son devoir. L’histoire moderne montre de méme
que dans plusieurs pays on s’est attaché a limiter le pouvoir
royal. Le magistrat qui, personnifiant 'autorité souveraine,
recevait le serment du roi d’Aragon, lui adressait ces paroles :
«Nous, qui valons autant que vous, et qui pouvons plus que vous,
nous vous élisons roi.» En France, jusqu'au temps de Hugues
Capet, les états possédaient le droit de déposer leur souverain,
lorsqu’ils avaient contre lui quelque sujet de plainte, et bien
que depuis longtemps, il n’ait pas été fait usage de cette préro-
gative, 1l en est toujours resté des traces. Les états peuvent
légitimement résister & un tyran et le punir; le droit naturel et
I’analogie le démontrent. Toute convention peut, en effet, en
vertu du droit naturel, étre rompue avec l'assentiment des in-
téressés si les circonstances I’exigent, et la violation publique
du contrat est pour cela une circonstance suffisante. D’autre



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 285

part, i1 y a analogie entre les droits du peuple et ceux des par-
ticuliers, et la protection que les lois civiles accordent & ceux-
ci ne peut étre refusée & celui-la.

7° Que faire si, grace a la connivence, a la crainte ou a la
mauvaise volonté de la majorité des états, un tyran réussit a les
empécher de se réunir? — La question est difficile et ici se
place pour les sujets le devoir de la repentance, de la patience
et de la priere. Les particuliers peuvent néanmoins recourir aux
autorités intermédiaires (ui ont le droit de convoquer les états.
Le recours aux alliés et aux amis du royaume leur est aussi
permis.

8% Comment se comporter envers un prince cui surcharge
ses sujets d’impots lourds et injustes? — Un prince avare ou
prodigue ne doit pas pour cela étre immédiatement regardé
comme un tyran.

9o Les sujets doivent-ils conclure des pactes avec leurs prin-
ces?— Oui, méme dans une bonne monarchie, la simple volonté
du prince ne saurait suftire aux sujets.

10° Peut-on enfin, sous les restrictions et réserves qui preé-
cédent, opposer la force 4 la tyrannie qui opprime la vraie reli-
gion et résister aux persécutions? — La religion, aftaire de cons-
cience, ne doit point, dira-t-on, se défendre par les armes, et
IEcriture sainte distingue avec soin les royaumes de ce monde
et le royaume spirituel de Christ. Cependant Popposition entre
eux est-elle si grande que les moyens de défense autorisés pour
les choses temporelles ne puissent étre employés en matiéere
de religion ? L’auteur ne le pense pas, et 'Ancien Testament
lui fournit tout un arsenal de raisons & I'appui de sa thése; il
est moins heureux pour le Nouveau, ou il ne trouve ¢u'un
seul passage qui lui soit favorable (1 Tim. II, 2), et passant &
I'histoire ecclésiastique, il 8’y embrouille tout a fait. Il conclut
en décernant le titre de martyrs non-seulement aux hommes
(ui ont combattu par la patience la tyrannie des adversaires
de la vérité, mais encore & ceux (ui, s’appuyant sur les lois ou
les faisant respecter, « ont consacré leur bras & Dieu pour dé-
tendre la vraie religion.»



286 G. DE POLENZ.

3. Jean Poynet.

A la suite des influences {uthériennes qui ont agi sur le calvi-
nisme francais, nous devons encore en signaler une, venant
aussi du dehors, mais qui, quoique protestante, ne peul préci-
sément passer pour réformée.

Jean Poynet, évéque de Rochester, puis de Winchester,
homme savant et pieux, fut contraint, au temps de Marie la
Sanglante, de se réfugier & Strasbourg, ol il mourut en 1556.
Sous P'influence de la persécution, ce prélat, au fond plus
luthérien que calviniste, composa, sur le sujet qui nous occupe,
un ouvrage d’une grande hardiesse. Intitulé: Court (raité sur
la puissance politique el sur la vraie obéissunce que les sujels
dotwvent aux rois el aux autres autorités civiles, le livre de Poynet
traite en premier lieu de l'origine, du but, de I'usage et des
obligations de la puissance temporelle. (est de Dieu que pro-
céde le pouvoir de faire et d’exécuter les lois; les instruments
nécessaires dans ce but sont eux-mémes nommeés dieux par
IEcriture sainte, ce qui prouve a la fois leur haute position et
leur responsabilité. Si celui qui fait tort & un seul individu est
digne de chiatiment, combien ne devra-t-on pas punir celui qui
fait tort & tout un royaume? (est pour les sujets un devoir
de ne point rester soumis & une autorité injuste et impie, et
Poynet censure avec force ceux de ses compalriotes qui, ef-
frayés par les violences de la reine Marie, étaient retournés a la
messe. Les souverains et les autres chefs politiques n’ont point
sur leurs sujets une autorité illimitée; ils sont soumis aux lois
de Dieu et & celles du pays. Mais jusqu’a quel point leurs sujets
sont-ils tenus de leur obéir? Dieu seul a droit & une obéissance
sans bornes; quant aux rois et aux princes, simples membres
de I'état, s’ils ne s’inquietent pas du bien de tout le corps, ils
peuvent étre retranchés et remplacés par d’autres. Ici ze place
naturellement la discussion du célébre droit royal, que 'on
fonde tres & tort, selon l'auteur, sur le passage 1 Samuel VIII,
11-18: Voici comment vous traitera le rov qui régnera sur vous :
it prendra vos fils, ete.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 237

Il est permis de déposer un mauvais souverain et méme de
tuer un tyran. L’histoire des rois de I'Ancien Testament et
I'histoire moderne abondent en exemples de ce genre; agir
ainsi est donc faire une.chose juste et d’accord avec les juge-
ments de Dieu. La loi naturelle et le droit des paiens condui-
sent au méme résullat. Christ ayant ordonné que tout arbre
qui ne porte pas de bons fraits soit coupé et jeté au feu, veut,
a plus forte raison, qu’on retranche P'arbre qui en porte de
mauvais. Néanmoins la parole de Dieu ne démontre pas qu’un
simple particulier puisse ex¢cuter un acte de ce genre. Si les
chrétiens n’ont pas une législation spéciale pour punir les ty-
rans, c¢’est que, trompé par les serments et les promesses de
ces derniers, le peuple leur a laissé prendre une puissance
excessive. Cependant des lois de ce genre ne sont pas néces-
saires; les prescriptions relatives aux crimes des particuliers
sont applicables & ceux des souverains, et Dieu lui-méme a
donné P'exemple de la punition des rois pervers. Si les défen-
seurs naturels du peuple, les nobles en particulier, ne peuvent
ni ne veulent agir contre ses oppresseurs, il faut recourir aux
ministres de la parole de Dieu, quiont le droit d’excommunier
les souverains aussi bien que le peuple. Enfin, au défaut des
divers moyens qu’il vient d’énvmérer, Poynet, chez lequel la
conscience chrétienne reprend le dessus, rappelle que la re-
pentance et la priére sont, pour renverser les tyrans, la res-
source supréme des chrétiens.

II. INFLUENCES CATHOLIQUES.
1. Fanalisme.

Bornons-nous & rappeler quelques traits de la réaction qui,
provoquée par le fanatisme catholique, devait fatalement abou-
tir & la Saint-Barthélemy.

Avant la conjuration d’Amboise, Simon Vigor, curé de Saint-
Paul & Paris, préchait qu’il fallait massacrer tous les hugue-
nots. Auparavant déja, en 1554, Le Picart, doyen de Saint-Ger-
main-’Auxerrois, conseillait, du haut de la chaire, & Henri II,
de paraitre incliner vers le luthéranisme pour avoir loccasion

C. R. 1870, 19



288 G. DE POLENZ.

de rassembler les adhérents de cette secte et de les exterminer.
Le jésuite Auger et 'aumonier de Charles IX, Sorbin de Sainte-
Foy, tinrent une conduite analogue. Apres la célebre entrevue
de la reine meére et du duc d’Albe, 4 Bayonne (1565), puis apres
Passemblée des notables & Moulins (1566), le bruit qu’un plan
avait été formé pour faire périr les chefs protestants parvint
jusqu’aux oreilles de ces derniers, quis’en plaignirent. De nom-
breuses violences exercées contre les réformés le confirmerent
bientot et coinciderent avec la retraite du chancelier Lhospital,
chef du parti modéré,

L’idée que la Saint-Barthélemy n’a pas été préméditée de lon-
gue main est actuellement soutenue : néanmoins les germes de
ce forfait existaient dans cette déplorable époque comme sont
répandus dans l'air ceux d'une maladie pestilentielle. Ils se
trouvaient dans la réaction catholique provoquée par la Ré-
torme et dans le fanatisme populaire excité parv les prétres.
Des 1563, les Guises avaient projeté de massacrer a Paris tous
les suspects; grice au systeme de bascule adopté par la reine-
meére, ce plan échoua, sans peut-étre que les calvinistes en
eussent eu connaissance. Au reste, les rancunes et les rivalités
de famille inspiraient, autant que le fanatisme, la conduite des
Guises. lls formeérent, en 1565, contre les Montmorency et les
Chétillon, une ligue qui demeura sans résultat, va 'opposition
de la cour ; mais, tout en conseillant au roi de la dissoudre,
Montluc engagea ce prince 4 en former une autre dont il se
ferait lui-méme le chef. Enfin, apres la paix de Saint-Germain,
un projet de ce genre fut de nouveau agité du haut des chaires,
dans le peuple et & la cour. Charles [X certifia au cardinal légat
Alessandrino, neveu de Pie V, qu’il ne voulait conclure le ma-
riage de sa sceur Marguerite avec le roi de Navarre (ue pour
« tirer vengeance des ennemis de Dieu et chatier les rebelles. »
Le 24 février 1572, le roi et sa mére écrivirent au pape dansle
meéme sens, et, 8’il faut en croire le cardinal d’Ossat, qui raconte
ce fait dans sa correspondance, Alessandrino, & la nouvelle du
massacre de la Saint-Barthélemy, s’écria: « Dieu soit loué! le

rot de France a tenu parole. »
Si done le crime du 24 aout 1572 n’a pas été le résultat d’un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 289

plan prémédité de longue main, il y avait de bonnes raisons
pour croire que ce crime aurait lieu. C’est ce que les calvinistes
durent d’autant plus naturellement admettre qu’une foule de
catholiques étaient du méme avis, et il y a dans cette circons-
tance sinon une justification, du moins une excuse pour les
dispositions hostiles des réformés & I’égard du pouvoir.

2. Démocratie.

Non-seulement la démocratie catholique dépassa de beau-
coup en audace la démocratie calviniste; mais, durant le moyen
age, elle fraya, en quelque sorte, la voie & cette derniere. Ci-
tons quelques faits & 'appui de cette assertion.

Dans ses luttes avec les souverains et les hauts dignitaires
ecclésiastiques, c’est chez le peuple que Grégoire VII chercha
son point d’appui ; ses successeurs restérent fidéles a cette tra-
dition, et, durant tout le moyen age, se perpétua l'alliance entre
les représentants de la théocratie et 1’élément démocratique.
Thomas d’Aquin, dans son livre De regimine principum, con-
seille d’apporter a I’élection d’un roi une prudence qui empéche
la monarchie de dégénérer en tyrannie. Si cette derniere existe,
il taut la supporter, pour peu qu’elle soit tolérable, de crainte
de plus grands maux ; il est cependant permis, dans certaines
circonstances, de s’élever publiquement contre un tyran. Quand
un peuple a le droit d’élire son roi, il peut aussi déposer ce
dernier, s'il abuse de sa puissance. En agissant ainsi, le peuple
n’est pas infidele & son souverain ; ¢’est, au contraire, celui-ci
qui, par sa conduite, a mérité la rupture du pacte conclu entre
lui et la nation. Si les moyens humains ne suffisent pas pour
procurer la délivrance, le peuple doit se repentir de ses pécheés
et implorer le secours de Dieu, qui peut changer le coeur des
tyrans ou les faire disparaitre. Enfin, tout en donmnant la pré-
férence a la forme monarchique, vu la corruption de la nature
humaine, Thomas reléve les avantages de la constitution répu-
blicaine. St. Bonaventure, de son coté, déplore de voir placer
a la téte des peuples des hommes incapables de les gouverner.



290 G. DE POLENZ.

« Malheur aux royaumes, s’écrie-t-il, quand le droit hérédi-
taire place des enfants sur le trone! »

Au XVe siécle, Jacob Legrand censura en chaire I'immoralité
de la cour avec une violence excessive. Apres 'assassinat du duc
d’Orléans, un franciscain, Jean Petit, entreprit, en présence du
rol, la justification du meurtrier, et soutint que tuer un tyran est
une chose permise et méme méritoire. Malgré la condamnation
de cette doctrine par 'évéque, la faculté de théologie et le par-
lement de Paris, le franciscain, que favorisaient le duc de Bour-
gogne et le peuple, obtint gain de cause, & tel point que arrét
du parlement fut cassé et que Uévéque dut se rétracter. Sous
Louis XI, les discours insolents du franciscain Fradin et d’Oli-
vier Maillard, qui se sentaient appuyés par le peuple, restérent
également impunis, et, sous Louis XII, Maillard renouvela contre
la royauté de violentes altaques. Enfin, peu avant la Réforme,
Guillaume Pepin, moine d’Kvreux, s’exprimait ainsi dans ses
prédications: « Lues rois sont dissipateurs et cruels; ils atten-
tent a la liberté de leurs sujets et juslifient ainsi les révoltes ;
car les sujets ont pour eux le droit divin qu’a créé la liberté. »
Pepin appelait méme de ses veeux le temps ou 1l n’y aurait plus
ni rois ni princes.

3. Magistrals et savants.

Plusieurs années avant la Saint-Barthélemy, un magistrat ca-
tholique, Etienne de La Boétie, conseiller au parlement de Bor-
deaux, homme & la fois dislingué par ses talents et par son ca-
ractere, écrivit un livre dépassant en hardiesse tout ce que, en
France du moins, a jamais affirmé le calvinisme. Dans cet ou-
vrage, intitulé: De la servitude volontaire, ou le Contr’un, La
Boétie se demandait si la monarchie mérite réellement de figu-
rer au nombre des formes de gouvernement. Comment peut-il
se faire que le nom d’un seul homme, souvent le plus lache et
le plus efféminé de la nation, exerce assez de prestige pour
que des millions de ses semblables, « enchantez et charmez, »
se placant sous son joug, subissent ses extorsions et ses cruau-
tés ? Cet « hommeau, » dit 'auteur, n’a que deux yeux, deux



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 201

mains et un corps, rien que n’ait le moindre d’entre vous, sinon
Pavantage que vous lui accordez de vous anéantir. Vous étes
vous-meémes les complices du brigand qui vous pille, de I'as-
sassin qui vous égorge, et pour vous affranchir, il vous suffirait
de le vouloir. Les animaux eux-mémes semblent nous crier :
« Vive la liberté! » Comment donc ’homme, né pour étre libre,
a-t-il perdu tout souvenir de son état primitif et tout désir de
le reconquérir? « Je pense, pour ma part, conclut La Boétie,
gu’a Dieu tout libéral et débonnaire, rien n’est si contraire que
la tyrannie, et qu’ici-bas déja il a réservé quelques punilions
spéciales aux tyrans et a leurs complices. »

Le Contr’un attaquait, au fond, bien moins ’abus du principe
monarchique que ce principe lui-méme. Tel était alors, surtout
dans les rangs de la magistrature, le sentiment de beaucoup
d’hommes distingués, chez lesquels on n’etit pu voir ni des
amis du calvinisme, ni des fauteurs d’anarchie. Un pareil fait
a sans doute pour cause cet élément révolutionnaire qui, nous
Pavons vu, existait déja avant la Réformation, et dont le mou-
vement classique de la Renaissance favorisa les progrés. Mon-
taigne en fut, au XVIe siecle, le principal représentant. En
outre, le parlement étant le gardien naturel des droits du peu-
ple contre la couronne, comme de ceux de la couronne contre
la hiérarchie, cette position méme lentrainait & se rattacher
aux vieux souvenirs et a poursuivre un idéal trop absolu. La
liberté, de plus en plus comprimée dans le présent depuis
Louis X1, se frayait une issue dans le domaine du passé. Peut-
étre aussi, dans cette tendance, y eut-il une protestation contre
Parme dangereuse que le célebre livre du Prince, de Machiavel,
avait mise entre les mains des souverains. L’esprit d’opposition
de la magistrature se développa, du reste, davantage encore
au siécle suivant et dépassa toute mesure durant la minorité
de Louis XIV.

[II. INFLUENCES DIVERSES.

Réunissons sous ce chef quelques autres influences encore,
qu'un coup d’ceil historique rétrospectif nous appelle a relever



292 G. DE POLENZ.
comme pouvant avoir agi sur le calvinisme politique francais.

[l est fort douteux que Tertullien ait, comme on P’a prétendu,
admis la légitimite du drout de résistance, contrairement & Augus-
fin et & la plupart des Péres de 'église. Ghez Augustin, en re-
vanche, on trouve des déclarations presque semblables aux
assertions (ui ont le plus choqué chez Calvin, en particulier le
passage bien connu: « Supprimez la justice, et que seront les
empires, sinon de grandes bandes de voleurs? que seront ces
derni¢res, sinon de petits empires? » 11 est certain, en tout cas,
gue de bonne heure déja, le droit de résistance a été affirmé
soit en théorie, soit en pratique. l.es monarchies absolues n’ap-
parurent que peu de temps avant la Réforme ; au moyen ige
régnait I'idée libérale de la représentation du peuple.

Jean de Salisbury, disciple et ami de Thomas Becket, estimait
(qu'un peuple durement traité par son souverain ne doit pas
pour cela cesser de le respecter. Mal agir contre les princes
est, dit-1l, le crime le plus rapproché du sacrilége, et il faut
obéir aux rois d’'un caractere difficile comme & ceux qui sont
bons. Quoique favorable & la monarchie élective, il ne se pro-
nonce pas contre la succession héréditaire, & moins que, par
leur obstination & suilvre une mauvaise voie, les princes eux
mémes ne préparent leur chute. A coté de ces assertions s’en
trouvent toutefois d’autres d’une beaucoup plus grande portée.
Il est non-seulement permis, mais juste de tuer les tyrans.
L’usurpateur qui se place au-dessus des lois commet un crime
de lese-majesté et les défenseurs du droit doivent s’armer contre
lui. Le tyran est Uoppresseur du peuple; tandis que le prince
reproduit 'image de la divinité, il offre, lui, celle de la méchan-
ceté du diable. Notre théologien s’efforce de prouver que I'E-
criture autorise et méme approuve le meurtre des tyrans, lors
méme que pour l'exécuter on recourt & la ruse; il cite & ce
propos les exemples de Jahel et de Judith. Toutefois, nul ne
doit préparer la chute du souverain auquel il a prété serment.
D’ailleurs les tyrans, instruments dont Dieu se sert pour exé-
cuter ses justes décrets, seront un jour détruits par le Seigneur
lui-méme s’ils perséverent dans leur méchanceté.

La Grande Charte anglaise, octroyée par Henri Ier, contenait



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCGE. 293
une disposition remarquable. Un certain nombre de barons élus
par leurs pairs devaient, quand le roi ou ses fonctionnaires
commeltaient quelques abus, en réclamer le redressement, et,
s’il n’élait pas tenu compte de cette demande, la nation entiere
pouvait contraindre le monarque & lui rendre justice. Dans le
royaume d’Aragon, un magistrat, portant le nom de justicia,
représentait d’une maniére permanente la nation et le droit
quavait celle-ci de défendre ses priviléges si le souverain osait
les violer; il assistait & Uélection du roi el recevait son sermeunt.

Commines remarque, dans ses Mémoires, combien sont dange-
reuses et redoutables la sottise et 'ignorance des princes. Quel
recours auront des sujets, si Dieu ne leur vient en aide, contre
un souverain assez puissant pour tout soumettre a sa volonte ?
Un roi a-t-1l le droit d’gtabliv des impots sans le consentement
de ceux qui doivent les payer, et, lorsqu’il veut faire la guerre,
ne sera-t-il pas bien plus fort s’il Uentreprend avec l'assenti-
ment de ses sujets? Qui remplira V'office de juge pour punir
les actes coupables des princes et des hauts dignilaires? 11 est
donc indispensable, pour les maintenir dans la crainte et I’hu-
milité, que chaque souverain ait « son contraire, » c’est-a-dire
un autre prince ou un peuple dont 1l redoute I'opposition.

Thomas Morus, dans sa célebre Ulopie, énonce des idées
toutes républicaines, et méme fort rapprochées du socialisme
et du communisme. A la conduite des princes qui, loujours
fort préoccupés d’arrondir leurs états, le sont beaucoup moins
de les bien administrer, 'auteur oppose le tableau du paysidéal
quilréve. Un prince y est élu a vie au scrutin secret (suffragiis
occultis) sur une liste de quatre candidats nommés par le peu-
ple. Un sénat, composé de notables de la nation, délibere avec
lui sur les affaires publiques. Les précautions nécessaires sont
prises pour empécher que la constitution ne soit changée et le
peuple opprimé. Les autorités ne sont ni orgueilleuses, ni re-
doutées. La liberté religieuse, la liberté des cultes, celle du
prosélytisme, etc., fleurissent dans ce pays et tout y appartient
a tous.

Les états, corps représentatifs de la nation, peuvent-ils ré-
sister & la puissance arbitraire de leurs souverains? Cette ques-



204 G. PE POLENZ.

tion a été résolue en sens divers, et voici, & ce sujet, Iavis de
quelques auteurs. Selon Covarruvias, évéque de Toléde, un
prince, méme absolu, ne peut porter atteinte aux lois immua-
bles du droit naturel, et, en vertu de celui c¢i, 'autorité supréme
doit éire élue ou confirmée par le peuple. Regardant, d’ailleurs,
la monarchie comme la meilleure forme de gouvernement,
Govarruvias pense qu’on ne doit déposer un rol que si sa ly-
rannie est excessive. Machiavel, dans ses Discours sur Tile-Live,
montre, au contraire, une prédilection marquée pour la cons-
titution démocratique. (Cest, & son avis, du conflit entre les
tendances opposées du peuple et des grands que naissent, dans
chaque état, les lois favorables a la liberté. Si le peuple ze
trompe, dans les assemblées de la nation se trouve le cor-
rectif de ses erreurs; il peut, en effet, quoique ignorant, com-
prendre la vérite, et 'écoute quand des hommes dignes de
foi la lul exposent. A Rome, I'établissement de 'hérédité coin-
cida avec la décadence de I'empire. Les peuples en possession
du pouvoir ne sont ni plus changeants ni plus ingrats que les
princes ; régis par une bonne constitution, ils seront meme
plus prudents et plus sensés qu’eux. Des hommes marquants
aussi ont soutenu la thése opposée de 'obéissance absolue des
sujets ; mais ils 'ont fait timidement et avec une sorte de du-
plicité. Juste Lipse dit qu’il faut « supprimer la tyrannie ou la
supporter. » Citons encore Grotius, bien qu’il appartienne & une
époque postérieure. Pour lui, la guerre des sujets contre leurs
princes n’est autorisée ni par le droit naturel, ni par les lois
juives, encore moins par celles de 'Evangile; celle de 'autorité
inférieure contre lautorité supréme est également défendue. Il
doit toutefois admettre des exceptions pour certains cas spé-
claux, qui permettent de pousser la résistance jusqu’a la mort
du tyran.

Les nombreuses influences que nous venons de passer en
revue doivent faire juger avec plus d’indulgence le développe-
ment des idées révolutionnaires que renfermail le principe
théocratique du calvinisme. D’ailleurs, il est juste de le rappe-
ler, si les réformés s’armerent pour défendre leur liberté de
conscience, bon nombre d’entre eux déploraient celte nécessité



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 295

fatale et s’empresserent de saisir toutes les occasions de rap-
prochement que feignaient de leur offrir leurs adversaires.
Ainsi firent le prince de Condé, La Noue, les Chatillon, et 'on
sait avec quel noble enthousiasme, a la veille méme de la Saint-
Barthélemy, lamiral adopta I'idée de V'expédition de Ilandre,
qui, en portant a Uextérieur les armes de la IFrance, eat delivré
sa patrie du fléau de la guerre civile.

i
APRES LA SAINT-BARTHELEMY.

Bien loin de mettre un terme aux dissensions politiques et re-
ligieuses du royaume, affreux forfaii de la Saint-Barthélemy ne
servit qu’'a empirer le mal et & surexciter au plus haut point
les calvinistes. Les dures vérités qu’apres lalliance de ces der-
niers avec le tiers parti catholique, leurs députes firent enten-
dre au gouvernement en fournissent la preuve. L’oubli du
pass¢, lamnistie, ne pouvaient plus, disaient-ils, suffire aux
réformés; ceux-ci réclamaient le chitiment des assassins, la
ré¢habilitation des victimes, la restitution de ce qu’on leur avait
pillé. C’était avec préméditation, au milieu d’une féte, o la fa-
veur de la paix publique que 'on avait massacré leurs freres,
et ils ne pouvaient tolérer de voir des hommes encore couverts
de leur sang comblés de faveurs et en possession de hautes
charges. Ils protesterent encore contre I'indigne esprit de parti
(qui animait les tribunaux, et contre le refus que I'on faisait
d’autoriser dans les cimetiéres communs lUinhumation de
leurs coreligionnaires. « Il serait difficile, dit un député, de
nous unir viwants avec les catholiques, s’ils ne veulent pas
méme nous tolérer morts. » Ils repoussérent enfin avec force
les accusations que le conseil royal élevait, de son coté, contre
les calvinistes, et rappelerent que leur organisation synodale,
qui, au dire de leurs adversaires, constituzit un ¢tat dans
I'état, formait une condition indispensable de leur discipline.

En résumé, malgré les entrainements de la politique, plus



296 G. DE POLENZ.

encore peut-étre qu’avant la Saint-Barthélemy, la religion de-
meurait, chez les calvinistes, le mobile dominant. Toutefois,
vu I'indigne maniére dont on les avail traités, ils donnérent
clairement & entendre que les abus de la puissance royale, d’une
part, et l'obéissance des huguenots, de autre, avaient atteint
leurs derniéres limites, et que, lorsque le roi avait accordé un
edit de paix irrévocable, ils ne pouvaient lui reconnaitre le
droit de le violer. Mieux vaudrait, disaient-ils, terminer nos
souffrances par une bonne guerre, que nous laisser umposer
une paix fausse et perfide.

Les catholiques, de leur coté, n'étaient guere moins rrités,
et lorsque, dans [Passemblée de Blois (1576-1577), Henri 111
demanda aux élals s’ils désiraient ne tolérer, & Pavenir, qu'une
seule religion dans le royaume, presque tous les députés se
montrerent favorables & cetie idée. Le duc de Nevers, entre
autres, fit remarquer gqu’aucun engagement envers les reé-
formés ne pouvait délier le roi du serment solennel qu’au
moment de son sacve, 1l avail prété devant Dieu et tout son
peuple, d’étre un roitres chrétien, il compara au serment témeé-
raire d’Ieérode la liberté de culte que Uédit de pacification
accordail aux calvinistes, et déclara qu’Henri 111 serait aussi
coupable que le monarque juil s’il restait fidéele aux promesses
quil lear avait faites. Ainsi, dans les deux camps, les passions
élaient surexcitées, et une lutte implacable entre les partis en
présence paraissall impossible & éviter.

Littérature du calvinisme politique en France.

1. La Franco-Gallia de Hotman.

On vit alors lesidées les plus anli-monarchiques se faire jour
chez les calvinistes, et la chose s’explique fort naturellement,
soit par les terribles luttes auxquelles ils venaient de se trouver
meélés, soit par lesinfluences multiples énumérées plus haut et
qui avaient préparé le développement de ces idées; ils re-
trouvaient ces derniéres jusque dans le camp de leurs anta-
gonistes. De ce moment datent chez eux une littérature révolu-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 297

tionnaire et le droil huguenol, on a désigné sous ce nom
I’ensemble des principes qu’ils puisérent dans I’histoire et dans
la littérature, tant bibliques que profanes. Heureusement pour la
monarchie, dans la lutte qui s’engagea entre les deux partis
pour P'application de leurs vues, chez 'un comme chez autre
s’opéra une étrange transformation. Les calvinistes arrviverent
a s’appuyer sur cette royauté méme qu’ils combattaient; les
catholiques, au contraire, chercherent leur force dans 'alliance
avec la démagogie la plus exagérée. Néanmoins, apres cette
crise, le calvinisme conserva des tendances anti-monarchigques,
et celles-ci se développerent plus tard, hors de France, en An-
gleterre et en licosse.

Le premier en date des représentants de la littérature calvi-
niste politique est le célebre Hotman. Il appartenait & une
famille de robe originaire de Silésie, et, tout jeune encore, il
enseigna avec succes le droit & Paris; mais, ayant embrassé la
réforme et professant avec ardeur ses convictions nouvelles, il
jugea prudent de quitter la capitale. Il occupa successivement
des chaires de droit & Lausanne, a Strasbourg, & Valence et a
Bourges, et, plus d’une fois aussi, des vocations trés-honorables
lui furent adressées du dehors ; mais il les refusa pour ne pas
s’éloigner de sa patrie. Hotman remplit Loutefois en Allemagne
plusieurs missions politiques ou religieuses, et, en France, il
se rendit, a plusieurs reprises, dans lintérét de ses coreli-
gionnaires, aupres du prince de Condé et du roi de Navarre.
Lors du massacre de la Saint-Barthélemy, il se trouvait a
Bourges; des étudiants purent le soustraire aux coups des
assassins, et il réussit & gagner la Suisse. Les derniéres années
de sa vie g'écoulerent dans ce pays, et il y mourut en 1589.
CGomme savant et comme publiciste, Hotman jouit d’'une répu-
tation européenne ; mais la faveur des grands ne I'empécha
pas d’avoir fréquemment & lutter contre la mauvaise fortune.
Cependant, ce fut en vain qu’on chercha, par de brillantes pro-
messes, & obtenir de lui qu’il refusat 4 la cause calviniste 'appui
de sa plume, L'estime et I’affection que lui vouérent les hommes
les plus distingués de son temps témoignent d’ailleurs de I’élé-
vation de son caractere moral.



298 G. DE POLENZ.

Ce fut sous l'impression toute récente de la Saint-Barthélemy
que Hotman composa et publia son plus important ouvrage, la
Franco-Gallia. Dans ce livre, plus historique que politique, il
fait remonter jusqu’aux temps les plus reculés la série de ses
recherches, en vue de rompre 'antique lien qu rattachait ses
compatriotes & la royauté héréditaire. La thése qu’il s’efforga
de démontrer est que la France était, dans l'origine, une mo-
narchie élective, et que le salut de 'élat a pour condition le
retour a cetle forme de gouvernement. Les malheurs de la
France proviennent, dit-il, non des partis qui la déchirent,
mais de la destruction des belles institutions de nos devanciers;
telle est la cause du mal dont les divisions intestines sont la
consequence. Avant la domination romaine, la rovauté n’était
pas héréditaire en Gaule; conférée par le peuple au plus digne,
elle ne constituait alors qu’une charge a vie. Les Franes, que
les Gaulois appelerent i leur secours contre Rome, élisaient
egalement leurs rois, et, de nos jours, la monarchie élective
existe encore chez leurs congéneres les Allemands, les Danois,
les Suédois et les Polonais, bien que ces peuples appellent de
préférence au trone le fils du souverain qu’ils viennent de
perdre. Le testament de Charlemagne, la déposition de Chil-
déric, et bien d’autres faits attestent le droit dont le peuple
était investi de choisir ses rois et méme d’appeler au pouvoir
des membres de familles qui n’eussent point encore régné.
Le fils du roi défunt ne pouvait succéder a son pére que s’il
avait atleint 'age de vingt-quatre ans; s’il ne réalisait pas cette
condition, les états, organe du peuple, choisissaient pour sou-
verain un homme parvenu a 'dge légal. Quant & la loi sali-
que, elle n’était point, selon Pauteur, relative & P’hérédité de
la monarchie, mais & la succession dans les alleux.

L’assemblée publique et solennelle du peuple, appelée plus
tard la réunion des trois états, a, durant des siécles, dirigé le
royaume. Le clergé ne formant pas alors un ordre spécial, les
états se composaient de la noblesse, de la classe moyenne et
du peuple. Tenant le milieu entre la monarchie absolue et la
démocratie, cette forme de gouvernement étail sans contredit
la meilleure. Chacun des ordres avait part au pouvoir, et les



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 299

états, se réunissant chaque année, pouvaient maintenir 'admi-
rable principe en vigueur dans toutes les nations libres: « Que
le salut du peuple soit la loi supréme. » L’ouverture solennelle
de ces assemblées, que 'auteur décrit avec enthousiasme, avait
lieu avec « un appareil qui tenait plus d’'une modération civile
et populaire que de la magnificence royale. » Les états élisaient
et déposaient le souverain, décidaient de la paix et de la guerre,
de la législation, des monnaies, etc., et confirmaient le fils du
rol lorsque son pére l'avait désigné pour lui succéder. (’était
donc dans l'assemblée des représentants de la nation que les
Francs faisaient résider la puissance souveraine. On nommait
cette assemblée placitum, et de son nom estnée la formule :
« Quia tale est nostrum placitum,» d’ou lignorance ou la mé-
chanceté en a plus tard tiré une autre bien différente, le céleé-
bre: « Car tel est notre plaisir » des rois. Contrairement & 1'opi-
nion commune, Hotman soutient que ce furent les états, et non
le pape Zacharie, qui remplacérent Childéric III par Pepin-le-
Bref; le pape, selon lui, confirma simplernent cet acte. Sous les
Carlovingiens, la « sainte assemblée » (sacrosanclum concilium)
continua & étre entourée de considération. On savait fort bien
alors distinguer I'idée du roi de celle de ’état. De méme que le
pupille n’existe point & cause du tuteur, disait-on avec le droit
saxon, le troupeau & cause du berger, 'armée & cause du gé-
néral, etc., mais Uinverse (les écritz politiques du XVIe siécle
repetent & satiété cette idée et cette série de comparaisons),
un peuple peut bien exister sans roi, mais non un roi sans
peuple. Le role des états ne cesse point a ’'avénement de la dy-
nastie capétienne, et au XVe siecle la France les possédait en-
core. Leur droit de limiter le pouvoir royal dans une certaine
mesure, par exemple en ce qui concerne 'hérédité, l'aliénation
des domaines, le droit de grice, est donc incontestable. Ce fu-
rent les parlements qui, prenant, avec le cours du temps, la
place des assemblées nationales, amenérent peu & peu la dimi-
nution; puis la perte des priviléges de celles-ci, en méme temps
que se répandait sur la France un terrible fléau, dont la diffu-
sion des connaissances bibliques pourra seule guérirle royaume,
le régne des avocats, — la « scabies Gallica, » selon Hotman.



300 G. DE POLENZ.

L’ impression que produisit la Franco-Gallia fut immense.
L’originalité des vues de lauteur, son érudition, la these hardie
soutenue par lui, le temps mére ol parut son livre, tout con-
tribua a assurer le succes de ce dernier. «1l faut, dit M. Henri
Martin, aller jusqu’au Contrat social pour rencontrer dans notre
littérature une ceuvre de politique républicaine supérieure en
mfluence & 'ceuvre de Hotman.» Bien que nous ne puissions
complétement souscrire a cette appréciation ni a celles d’autres
auteurs récents, elles nous prouvent a quel point, d’accord avec
plusieurs critiques du XVI® siecle, ces écrivains ont reconnu
le mérite de l'ouvrage qui nous occupe. On ne saurait ce-
pendant passer sous silence les cotés faibles de ce célebre
pamphlet, les idées préconcues de son auteur, ses conclusions
mexactes, son habileté & mettre en saillie les faits favorables a
ses vues et a négliger ceux qui ne lul convenalent pas. Sans
tenir compte des différences de moeeurs, d’époques et d’origine,
il a confondu sous un méme nom (c’est Augustin Thierry qui
lui adresse ce reproche) les états généraux, les parlements de
barons, les assemblées politico-ecclésiastiques et les plaids des
divers dges de la monarchie. D’autre part, pour juger Hotman
et son livre, 1l est bien des facteurs historiques dont 1l importe
de tenir compte. Comme ’a remarqué M. Guizot, tandis qu’aprés
I’empire romain, le principe de I’hérédité 'emportait chez les
Goths, celui de I’élection domina d’abord chez les Francs; ce-
pendant, depuis Clovis, ’hérédité s’établit aussi peu a peu chez
ces derniers, mais de fait et non en vertu de régles ou de pré-
rogatives déterminées et sans que 'on cessit de consulter le
peuple lors de I'avénement d’un nouveau roi. Au milieu d’un
pareil chaos, Hotman a donc pu, sans faire violence a I'histoire,
trouver dans cet état social ce que I'espritde parti le conduisait
a v chercher.

Les faits et les jugements contemporains que nous allons
rappeler nous semblent d’ailleurs la meilleure critique de la
Franco-Gallia. Cayet a accusé Hotman de l'avoir écrite pour
combattre la régence dont fut chargée la reine-meére jusqu’au
retour en France de son fils le roi de Pologne. Le fait est ma-
térielement inexact, mais 'accusation pouvait avoir du vrai ;



L¥ GALVINISME POLITIQUE EN FRANGE. 301

car si, lorsque parut le livre de notre auteur, Catherine n’avait
pas encore ¢té appelée a la régence, il était & prévoir qu’elle
le serait. Tous les protestants ne donnérent pas leur approba-
tion & la Franco-Gallia. Bongars a déploré la passion (ui dépare
cet ouvrage. Selon Bayle, Hotman, irrité contre les chefs de
I’état, voulut se venger d’eux sur la monarcnie et sur la nation
entiere, au risque de fournir des armes a la Ligue et de fraver
au duc de Guise le chemin du trone; mais Catherine de Mé-
dicis eut-elle été réformée et protectrice du calvinisme, il
aurait sans doute trouvé bon que les femmes pussent exercer
la régence et pris la plume pour soutenir cette thése.

En 1585, Sixte-Quint fulmina une excommunication contre le
rotde Navarre et le prince de Condé ui, ayant réussi & s’échap-
per de la cour, avaient vepris les armes et étaient rentrés dans
I’église réformée. Le roi de Navarre répondit i cet acte par une
protestation remarquable, déclarant le pape menteur et le plus
grand des hérétiques, protestation qu’il fit afficher jusque sur
les places publiques de Rome ; on sait que son audace, tout en
exaspérant Sixte-Quint, inspira 3 celui-ci une grande estime
pour son adversaire. Hotman, prenant, a cette occasion, la dé-
fense des excommuniés, écrivit son Brutum fulmen, ouvrage
rempli de science et d’érudition, dans lequel il accuse le pape
d’arrogance, de tyrannie et méme de sacrilége, et emploie ha.
bilement contre lui 'arme du ridicule. Dans ce livre, dans son
De furoribus gallicis et dans son Epitre au tigre de lo France,
Hotman resta conséquent avec lui-méme ; nais le De jure suc-
cesstonis regie, publié par lui en 1588 en faveur des droits du
roi de Navarre comme héritier présomptif de la couronne, lui
fit perdre cet avantage. Il présente lui-méme ce travail, fort in-
téricur & la Franco-Gallia, comme une simple compilation des
auteurs les plus marquants favorables & la monarchie hérédi-
taire ; on y reconnait pourtant son amour pour la liberté, sa
haine de Parbitraire et son aversion contre I'exercice du pou-
voir par les femmes. Il rappelle les lois invariables, quoique
non ecrites, qui, depuis des siécles, régissent en France la suc-
cession au trone. Jamais, dans ce pays, une femme ne parvient
au pouvoir supréme. Si.un roi meurt sans postérité masculine,



302 G. DE POLENZ.

I’ainé de ses freres, ou, s’il n’en a pas, le plus rapproché de
ses autres agnats, tit-il son parent au centiéme degré, hérite de
la couronne. Aprés Henri III, c¢’est donc Henri de Navarre,
premier prince du sang, qui doit régner, et non le cardinal de
Bourbon, que tente de lui opposer la Ligue. Un pareil ouvrage
était, de ia part de Hotman, une étrange inconséquence, ct les
arguments qu’il avait réunis dans la Franco-Gallia pouvaient
fournir & ses adversaires des armes blen puissanles contre les
droits de ’héritier du trone.

2. Le Réretlle-matin des Francois.

Ce livre, dont le caractere politique est beaucoup plus nette-
ment accusé que celui de la Franco-Gallia, trace des luttes du
calvinisme, surtout depuis la paix de Saint-Germain jusqu’al’édit
de Boulogne (1573), un tableau plein d’animation et de vie. Il
renferme pour I'histoire de précieux matériaux, en méme temps
quune part considérable y est faite a la polémique, et P'intérét
quil présente, les vues remarquables qui y sont exposées font
reconnaitre en lul 'ceuvre d’un témoin oculaire plein de péné-
tration et trés bien informé; aussi offre-t-il, & notre avis, une
fideleimage de la physionomie du calvinisme francgais, ou plutot
de celle du calvinisme politique en général. Quel en est le véri-
table auteur ? (’est une (uestion qui n’a jamais été résolue, et
bien qu’on lait surtout attribué au médecin dauphinois Bar-
naud et, de nos jours, & Hotman , pour notre part, il nous est
difticile de nous ranger & 'une ou & P'autre de ces hypotheses.

La forme dialoguée de ce livre en augmente encore l'intérét
dramatique. Le Réveille-malin des [rrangois et de leurs voisins,
dont parurent successivement plusieurs éditions latines et
francaises, se compose, en effet, de deux dialogues entre divers
interlocuteurs. Une soi-disant préface de 'imprimeur annonce
que l'auteur a eu pour but de rechercher jusqu’olu s’étend la
puissance des princes et de montrer que I'on doit regarder
comme des tyrans les rois quioppriment la vraie religion. lin
téte se trouve aussi une « lettre missive » d’un prétendu gen-
tilhomme catholique au duc de Guise, renfermant, outre I’éloge



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 303

de ce dernier, l'assertion assez étrange que les huguenots le
verraient volontiers ceindre la couronne.

Le premier dialogue a pour sujet les troubles religieux de la
France jusqu’aux événements qui suivirent immeédiatement la
Saint-Barthélemy. Loin d’étre, comme on I’a prétendu, une satire
mensongere, ce résuiné historique se distingue par une mo-
dération et une impartialité remarquables. Voici, en substance,
Pargument du dialogue: Philalithie, qui s’est enful du rovaume,
est interrogé par son ami Alithie (la Vérité), sur la cause de
son départ. I.’Historiographe raconte & ce dernier les malheurs
de sa patrie. Le Politique compléte son récit; 'Eglise, «ui est
présente, exhorte & la priére, et Daniel, personnifiant le juge-
ment divin, «prononce sur tout cela un arrét de grande con-
seéquence. » Durant le cours de I'entretien, I’'Historiographe et
le Politique, qui étaient catholiques romains, sont gagnés a la
vérité évangélique et ’Eglise les envoie en mission, le premier
aupres des princes et des peuples protestants étrangers, le se-
cond aupres des réformés francais persécutés.

(est au moment de la réunion des états & Orléans que s’ou-
vre le récit; puis sont racontées successivement la mort de
Francois II, la paix de Saint-Germain et la Saint-Barthélemy. Ici
I'Eglise supplie le Seigneur de préter 'oreille aux gémissements
des veuves et des orphelins, de conserver la vie des victimes
désignées aux bourreaux, et de venger d’une maniére éclatante
le sang répandu. Suit le tableau de la situation des huguenots
apres les massacres. Les uns se sont réfugiés a I'étranger ou
dans leurs places de streté; d’autres ont apostasié ; d’autres
encore, faibles en la foi, vont & la messe par contrainte. —
Nous n’avons pas, Seigneur, s’écrie alors 'Eglise humiliée, obéi
a tes lois, ni observé tes commandements, et ¢’est avec justice
que tu nous as punis. Epargne-nous pourtant dans ta miséricorde;
donne & ceux ui ont fui au loin de persévérer dans ton ser-
vice, et que, cessant de s'appuyer sur le bras de la chair, ton
Israél mette en toi seul sa confiance. Revenant toutefois &
ces idées juives qu’affectionnait tant le calvinisme politique,
PEglise ajoute: « Suscite une Judith contre Holopherne pour

deélivrer ta Béthulie! » Puis elle demande au Seigneur d’éclairer
G. R. 1870. 20



304 . DE POLENZ.

ceux des siens (ui ont eu la faiblesse de céder & la violence ;
mais & I’égard des apostats qui combattent la vérité, voici sa
priére: « Fais, 0 Dieu, pleuvoir sur leur téte des charbons ar-
dents, du feu et du soufre, afin que le monde entier connaisse
que tu es notre Dieu et notre Sauveur! »

Relevons, dans la suite de l’entretien, quelques traits encore.
Le droit des Guises & la couronne et les dispositions favora-
bles des catholiques et méme des huguenots en leur faveur
sont de nouveau rappelés. Il faut voir, dit la Vérité, dans les
malheurs des calvinistes un juste chitiment de ce que, oubliant
les délivrances divines, ils ont fondé tant d’espérances sur le
mariage du roi de Navarre ; un homme peut-il étre le sauveur
de Péglise? Quant & la reine-mére, elle est dépeinte sous les
plus noires couleurs et comparée a Frédégonde, & Brunehaut, a
Jésabel. Charles IX n’est pas épargné davantage, et Vauteur
et & son sujet dans la bouche de 'Eglise une invocation ou
plutdt des imprécations profondément choquantes pour le sen-
timent chrétien ; ona besoin de se rappeler qu’il écrivait au len-
demain de la Saint-Barthélemy. « Remets, Seigneur, dit-il, ce ty-
ran entre les mains d’un scélérat qui le tourmente sans cesse!
Que Satan soit toujours a ses cotés! Fais-le connaitre par toute
la terre, ainsi que ses conseillers, (qui sont ses suppodts et ses
complices ! Abrége leurs jours et remplace-les par des hommes
selon ton ceeur!...»

Daniel, appelé par les prieres de I'Eglise, apparait et établit
dans un long discours que les huguenots francais, de méme
(que les enfants de Dieu de la Suisse et des autres contrées du
Nord, professent la doctrine de la véritable église de Christ,
et doivent étre exhortés a persévérer dans lafoi et dans la cha-
rité. Vu Pexécrable forfait de la Saint-Barthélemy, qui a fait pa-
lir ceux des tyrans les plus cruels et les plus perfides de tous les
temps, il importe que les souverains et les sujets des divers
pays s’unissent pour défendre les confesseurs de I'Evangile.
Quant aux fideles de France, poursuit Daniel avec autorite,
nous leur donnons par le présent décret des lois politiques. Il
produit, en effet, un important statut en quarante articles, dans
loquel on peut voir la base d’une véritable ligue huguenote. Si



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 305

ce projet ne se réalisa pas sous cette forme, on tenta cependant
de le faire aboutir; il serait, en tout cas, difficile de nier son in-
fluence sur la fédération protestante de 1621, et ses effets se
firent sentir plus tard encore. L’idée dont il s’agit trouve d’ail-
leurs son excuse, et, on peut le dire, sa pleine justification dans
les immenses dangers cue les réformés avaient alors i redou-
ter pour leur foi. Ce statut devait, aux termes de son dernier
article, demeurer en vigueur jusqu’au moment o, s’il plait a
Dieu de changer le cceur des tyrans, les calvinistes se soumet-
tront de bonne volonté & leurs princes naturels ; si toutefois,
Dieu avait résolu d’exterminer les tyrans, et de susciter un
prince chrétien, vengeur des offenses et libérateur des affligés,
ceux-cli lui obéiront comme 4 un nouveau Cyrus. Nous donnons
ces lois, dit en terminant Daniel, comme fondées sur la parole
de Dieu, afin qqu’on les observe et qu’on les transmette & la pos-
térité. Soutenus par la grace divine, ceux qui leur seront fidéles
subsisteront devant leurs ennemis, honoreront vraiment le Sei-
gneur, et exerceront lenr religion autant que peuvent le per-
mettre les vicissitudes d’une guerre entreprise pour la plus
sainte des causes.

Le second dialogue, d’une étendue plus considérable que le
premier, a pour interlocuteurs le Politique et U'Historiographe,
(qui, au retour de leurs voyages, se communicuent I’'un a lautre
les résultats des missions qu’ils ont accornplies. Dans cette
seconde partie du Réveille-matin, qui présente essentiellement
les caractéres d’un pamphlet politique, 'auteur déploie plus
d’érudition cque dans la premiere ; il se montre familier avec la
science du droit, et son style atteste une plume exercée.

L’Historiographe décrit d’abord 1'état religieux de I’Angle-
terre. Dans ce pays, la plupart des pasteurs ne s’inquietent
point de faire régner la discipline, et de pompeuses cérémonies,
un grand éclat religieux extérieur dissimulent le régne des
vices et des abus; aussi, & la mort de la reine, la réforme est-
elle menacée de succomber. Pour punir 'Angleterre de sa
honteuse torpeur, Dieu tient en réserve Marie Stuari, héritiére
naturelle du trone. Quoique bien des hommes pieux et instruits
aient déji pressé Elisabeth de débarrasser son royaume de ce



306 . DE POLENZ.

monstre, la douceur du caractére de la reine la fait répugner
a suivre leur conseil. La question de savoir §’il est permis de
verser le sang de Marie Stuart, débattue entre les deux inter-
locuteurs, est résolue affirmativement par le Politique, aux
veux duquel cette exécution est meéme nécessaire; car, dit-il,
conspirer, ainsi qu’elle I'a fait, contre la majesté royale, esi
presque le plus grand des crimes. Il y a ici chez 'auteur une
inconséquence analogue & celle que nous avons signalée chez
Hotman.

L’Historiographe rend compte ensuite de ses démarches au-
pres des princes protestants de UAllemagne et des autres pays
du nord. Vu la déplorable indifférence de ces souverains, il a
dit leur déclarer que ceux qui, aprés avoir connu Christ, lais-
sent égorger leurs coreligionnaires sans les secourir, assassinent
eux-meémes le Sauveur dans la personne de ses f{réres. Kn An-
oleterre, il a trouvé la population, profondément érmaue par la
nouvelle de la Saint-Barthélemy, n’attendant que l2 permission
d’Elisabeth pour intervenir & main armée en faveur des persé-
cutés; mais bientot il a appris, non sans une douloureuse sur-
prise, que, tout en regardant Charles IX comme un tyran et
un scélérat, la reine avait, peu auparavant, conclu avec lui une
alliance & laquelle elle ne saurait contrevenir. Serment témeé-
raire, selon avis de notre huguenot, et qui ne doit pas plus la
lier que celul d’Hérode ne 'obligeait & faire décapiter Jean-Bap -
tiste. Autre fait plus choquant encore: Elisabeth a contracté
une alliance de famille avec Charles IX en acceptant d’étre
marraine de la fille de ce perfide! Aussi, tout en favorisant sous
mains 'expédition destinée a soutenir les réformes et surtout
les Rochelais, la reine Ua-t-elle désavouée publiquement. Enfin
le voyageur a visité la Suisse, d’ou il rapporie aussi une nous
velle affligeante; c’est que la soif de 'or a poussé les cantons
catholiques & envover six mille hommes & «l’assassin de la
France. »

Les deux amis estiment qu’il faut distinguer entre les vio-
lences contre les individus, que I'Evangile enseigne 4 supporter
patiernment, et celles qui sont exercées contre 'ensemble de
leurs freres; ces derniers ont aussi bien le droit de résister a



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE, 307

un cruel tyran, que des voyageurs celui de se défendre contre
les brigands et les loups. Le meurtre des tyrans doit méme étre
regardé comme la plus belle des actions. Le Politique expose
alors ses vues sur l'autorité et sur ses limites, sur la liberté ci-
vile el religieuse et sur le droit de résistance des sujets. Au
risque de répéter des idées déja indiquées aillears, nous les
résumerons brievement.

Dieu posséde seul une souverainete absolue; celle des mo-
narques est limitée. Ces derniers peuvent ordonner ce que
Dieu défend, ou défendre ce que Dieu ordonne; leurs ordres se
trouvant alors impies ou injustes, on ne doit pas les exécuter.
Le refus d’obéir peut-il toutefois étre poussé jusqu’a la résis-
tance ? Sans doute ; résister a des princes destructeurs de ’ordre
civil ou ecclésiastique n’est point agir en séditieux. Les peuples,
plus anciens que leurs autorités, leur ont, en les instituant, im-
posé certaines conditions qu’elles se sont engagées & observer.
Déja les rois d’Israél étaient appelés a préter serment; il en a
presque toujours élé de méme des princes chrétiens et, en par-
ticulier, des rois de France. Infideles & leur serment, les souve-
rains dégagent par la méme les peuples de leurs propres obli-
gations. Un roi doit, de plus, avoir une vocation légitime, et
celle-ci dépend des institutions et des lois de chaque pays. Ce
v’est ni le principe de ’hérédité, ni celui de I’élection qui mé-
rite la préférence, mais le systéme (ui unit 'un et 'autre. En
(uelles circonstances et dans quelles limites les sujets peuvent-
ils résister a Pautorité? Il faut distinguer ici entre les simples
particuliers et les autorités inférieures. Mais qui est 'autorité
supréme ? Quoique dans un sens, le premier aprés Dieu, un
souverain a pourtant au-dessus de lui le peuple qui I’a institue.
En France, c¢’est non aux rois, mais aux états que le pouvoir
supreéme appartenait jadis, et recourir a 'autorité de ces der-
niers serait, dans les circonstances actuelles, le meilleur re-
mede contre la tyrannie. Si 'insouciance du peuple semble
avoir laissé périr ce droit, il ne saurait toutefois y avoir de pres-
cription 4 son égard, et depuis soixante ans & peine ces assem-
blées représentatives ont entiérement cessé d’exister.

Cependant, il peut se faire que les états ne puissent ni ne



308 A. DE POLENZ.

veuillent se rassembler ou que, dans leur sein, la fraction la
plus sensée demeure en minorité. Dans ce cas, que, sans dépo-
ser le roi, cette minorité lui refuse obéissance et déjoue ainsi
les projets de la tyrannie; telle fut la conduite des Suisses a
Iégard de la maison d’Autriche. Peut-on en agir de méme pour
cause de religion ? Assurément, et a plus forte raison encore ;
les droits divins ne doivent-ils pas avoir pour nous une valeur
bien plus haute ue les droits civils ou politiques ? Il importe
d’ailleurs bien plus (cet argument est 'opposé du préce-
dent) d’empécher la révolte dans I'église que dans I’état; or, la
papauté rendant impossible tout synode général et vraiment
libre, si une partie de I’église agit au défaut de 'ensemble, ce
n’est pas elle, mais le pape, qui devra étre tenu pour séditieux.
La seconde partie du dialogue est remplie par le rapport du
Politique sur la mission dont 1l avait été chargé aupres de ses
coreligionnaires francais. En Dauphiné, ott il s’est rendu d’abord,
ses fréres de cette province, tout en reconnaissant la sagesse
des projets de Daniel, les croient d’une exécution difficile ; aussi
ont-ils adjoint au député huguenot un délégué chargé de lac-
compagner & Nimes pour délibérer sur ce sujet avec leurs al-
liés de cette ville. Pour ce qui les concerne, ils ne comptent
point déposer les armes avant d’avoir recu des otages et esti~
ment que ce sont leurs adversaires (ui, les premiers, doivent
cesser les hostilités. L’assemblée de Nimes approuve pleine-
ment le statut de Daniel et partage I’avis des Dauphinois au sujet
du désarmement. Elle se propose aussi de constater, a 'aide
de quelques savants, quelle était la situation politique et reli-
gieuse du pays avantle triomphe de la tyrannie. L’auteur semble
avoir pressenti 'antagonisme qui sépara effectivement plus
tard l'aristocratie et la démocratie, au détriment du calvinisme
politique. Cependant sa tendance, purifiée par esprit chrétien,
n’est nullement subversive, et dans les trois états dont il de-
mande le rétablissement, le peuple ne forme que le troisiéme
ordre. Mais, vu la ficheuse prépondérance de la haute aristo-
cratie, 'assemblée de Nimes, ajoute le Politique, a décidé la
création d’un tribun du peuple, & la mode romaine.
Supprimant bien des détails qui échappent a ’analyse, nous



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCLE. 309

mentionnerons encore la fin du dialogue, ou sont énoncées, en
termes presque identiques, des vues toutes semblables & celles
quavait exprimées La Boétic dans son livre sur la Servitude vo-
lontaire. Comme cet auteur, le Politique déplore de voir desmy-
riades d’hommes opprimés par la tyrannie d’un seul. De la part
du peuple qui laccepte, un semblable état de choses n’accuse
point de la licheté, mais unc insouciance et une indifférence in-
qualifiables. kin terminant 'entretien, 1’Historiographe exprime
I'espoir que les paroles de son ami contribueront & réveiller
ses concitoyens de leur sommeil et les décideront & combattre
«rostro et unguibus » les oppresseurs de la liberté publique.

Ces dernieres paroles attestent la véhémence de la passion
qui anime {'auteur du Réveille-matin, et qui forme, comme le
prouve, du reste, I'’ensemble de notre analyse, 'un des carac-
téeres dominants de son livre.

3. Discours merveilleux ; la France-Turquie ; I’ Anti-Machiavel ;
tragédie &’ Holopherne.

Malgré les attaques dirigées par la Franco-Gallia et le Réveille-
matin contre la royauté, ce ui frappait avant tout dans ces ou-
vrages était leur fond religieux, historique et éminemment sé-
rieux. Mais, la bréche une fois ouverte, apparurent de nouveaux
assaillants uniquement préoccupés de décocher leurs traits
contre la famille royale. Signalons quelques-uns de leurs pam-
phlets.

Le « Discours merveilleux de la vie, actions el déportemens de la
roine Catherine de Médicis » a pour auteur présumé Henri Es-
tienne. Publié au temps ol se forma le parti des politiques, ca-
tholiques mécontents qui se rapprochaient des huguenots, il
était habilement congu de maniére & trouver de I’écho chez les
uns et les autres. Tous les malheurs du royaume sous Fran-
¢ois IT et sous Charles IX y sont attribués a la reine-meére ; elle
est rendue responsable de la presque totalité des assassinats et
des massacres, et toutes les classes de la population sont invi-
tées & se soulever contre « cette maudite Brunehaut. » Rudes
et souvent brutales, les accusations que renferme ce livre ont,



310 G. DE POLENZ.

il faut le dire, presque toutes été confirmeées par 'histoire. On
a aussi attribué le Discours merveilleuxr & Théodore de Béze; ce
dernier étant lié avec Estienne, il se pourrait que le réfor-
mateur et son ami y eussent tous deux collaboré.

Un autre pamphlet, la France-Turquie, renferme le soi-disant
récit des voyages d'un certain Poncet. Racontant & la reine-
mere ce qu’il a va a I'étranger, ce personnage lui dit n’avoir
trouvé quen Turquie un pouvoir absolu et lul indique les
movens d’en établir un semblable en France. Ces moyens sont,
selon lui, la destruction de la noblesse, la suppression des états
généraux et provinciaux, le don de tous les emplois & des per-
sonnes de condition médiocre, qui soient hors d’état de cons-
pirer; ete.

L’Anti-Machiavel , de Gentillet, a aussi une tendance anti-
monarchique. Catherine de Médicis lisait régulierement a ses
entants le Prince, de Machiavel; Charles IX Pavait appris par
ceeur et Henri III en faisait son étude préférée. Combattant
dans son hivre les doctrines du publiciste florentin, Gentillet y
attaque, par contre-coup, leurs adeptes princiers. Sa dédicace,
adresseée au duc d’Alencon, chef des meécontents, renferme le
veeu que ce dernier, imitant les vertus de ses ancétres, sache
a la fois bannir de la France la cruauté et 'injustice, les étran-
gers qui en ont établi le regne et les dangereux principes de
Machiave).

Notons encore un fait qui mérite d’étre relevé. En 1574, une
tragédie intitulée Holopherne, composée par la mére du célébre
Rohan, obtint & La Rochelle les honneurs d’une représentation
publique.

4. Le « Junius Brutus » d’Hubert Languet.

Les écrits populaires dont nous venons de parler répandirent
dans I’ensemble du parti huguenot les principes de la Franco-
Gallia et du Réveille-matin, et la chose fut d’autant plus facile
que c’était dans I'élite intellectuelle de la nation que la réforme
comptait surtout des adhérents. La persécution elle-méme avait
indirectement contribué aux progres de l'instruction; on s’ex-
posait bien moins en lisant & la dérobée les écrits des réforma-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 311

teurs ou de leurs disciples qu’en assistant aux réunions ou ils
préchaient, et la lecture devint ainsi pour leurs partisans un
besoin en méme temps qu’une nécessité. Plus tard, la culture
supérieure des calvinistes favorisa 4 son tour au milieu d’eux
la diffusion des théories de leurs hommes politiqres les plus
éminents.

Le Junius Brutus a droit & la place d’honneur dans la littéra-
ture du droit huguenot ; il la mérite par sa hardiesse, par I'érudi-
tion qu'on y remarque, par sa tendance chrétienne, par sa base
scripturaire. Longtemps déguisé sous le pseudonyme de Brulus,
Hubert Languet & enfin été reconnu Pauteur de cet ouvrage.
Tous les partis politiques ou religieux ont rendu justice au ca-
ractére de ce digne écrivain. Les nombreux rapports de Lan-
guet avec 'électeur de saxe, le ro1 de Suede et d’autres princes,
prouvent que ses idées n’étaient point anarchiques, et ses re-
lations d’amitié avec beaucoup d’hommes du plus haut mérite
ne témoignent pas moins de sa valeur morale. Il fut, en parti-
culier, intimement 1ié avec Mélanchton, qu’il nommait « son
pere. » Ses tendances le rapprochaient du réformateur alle-
mand ; il aimait, comme lui, & insister sur la charité plus que
sur les principes dogmatiques, et différait totalement des théo-
logiens de Magdebourg. Mais, chose bien frappante, sur le ter-
rain des théories politiques, il s’est néanmoins rencontré avec
eux d’une maniére si compléte, que 'on a pu croire I'Ecrit de
Magdebourg tiré du Junius Brutus.

Le livre de Languet, dont le vrai titre est: Vindicie conira
lyrannos, ou De la puissance légilime du prince sur le peuple et du
peuple sur le prince, se divise en cuatre parties. La premiére
traite la question : « Si les sujets sont tenus et doyvent obéir
aux princes, s’ils commandent quelque chose contre la loy de
Dieu. » De nos jours, dit 'auteur, bien des princes, non satis-
faits de la juridiction (ue leur a accordée le Tres-Hauat, veulent.-
s'arroger celle qu’il s’est réservée. Si, lorsqu’ils le font, le peut
ple leur obéit, il se conforme & des ordres impies. Dieu possede
un pouvoir sans bornes; celul des rois est précaire et limité.
Les habitants de la terre sont en quelque sorte les fermiers du
légitime Souverain de toutes choses, et ceux (ui exercent au-



312 G. DE POLENZ.

torité sur eux ses bénéficiers. Une alliance conclue entre Dieu
et le roi implique la condition, 'Ancien Testament le prouve,
que le peuple demeure le peuple de Dieu. Loin de supprimer
cet état de choses, la nouvelle économie I'a généralisé en éten-
dant & toute la terre ce qui n’était vrai que pour la Judée. Les
rois juifs étaient tenus d’observer la loi; les rois chrétiens doi-
vent observer I'Evangile, dunt, en montant sur le trone, ils
s’engagent a favoriser les progrés. Siles ordres du roi sont
contraires aux ordres divins, celul qui refuse de les exécuter
sera-t-il un rebelle? Ce refus méme atteste sa fidélité envers
Dieu.

Peut-on résister & un prince qui enfreint la loi de Dieu et dé-
truit 'église, ou empéche ses progres? Tel est le sujet de la
seconde partie. — Oui, répond I'Kcriture & cette question ; si
le peuple juif avait ce devoir, cette obligation est, & plus forte
raison, imposée aux chrétiens. Dieu avait conclu avec Isracl une
alliance qui, lors de I'établissement de la monarchie, fut con-
firinée et renouvelée entre Dieu, le peuple et le roi; elle eat
été vaine, si les Israélites ne se fussent trouvés en état de la
contracter et de la tenir. Dans cette convention, les deux parties
contractantes étaient Dieu, d’une part, et, de l'autre, le roi et
le peuple, engagés solidairement & travailler au bien de I'église,
de telle sorte que si, par exemple, le roi se laissail entrainer &
Iidolétrie ou a quelque autre transgression, en ne le déposant
pas ou en ne lul opposant pas de résistance , Israél participait
a son péché. « ’Eternel, dit en effet Samuel aux Israélites, a
voulu faire de vous son peuple. » (1 Sam. XII[.) Dans cette si-
tuation, le peuple ne se trouvait pas esclave et le fait méme
que Dieu concluait avec lui une alliance prouve qu’il était ca-~
pable de la contracter et de 'observer. Il résultait de la que si
le roi voulait détruire la loi de Dieu ou I'église, non-seulement
Israél était en droit de lui résister, mais encore que, s’il ne le
faisait pas, il devait partager son chatiment. Suivant la gravité
de l'agression dont un roi se rend coupable, son peuple peut
lui résister par la parole ou par la force, « arte et Marte. » No-
tons ici que pour Languet, plus encore que pour Hotman, ¢’é-
tait 'aristocratie qui constituait ou qui représentait la nation ;



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 313

4 ses yeux, la réunion des magistrats et des notables, se trou-
vant au-dessus du roi, était, dans les cas précités, investie du
droit et du devoir de se soulever ou méme de conspirer contre
lui. Les sujets peuvent-ils donc, pour cause de religion, se ré-
volter contre leur roi? Mieux vaut, répond Languet, se révol-
ter contre le roi que contre Dieu; laol il n’y a point de justice,
selon I'expression d’Augustin, il n’y a point d’état, et la justice
n’existe pas dans les pays ol Dieu lui-méme est enlevé aux
hommes. Cependant les simples particuliers n’ont pas le droit
de prendre les armes et se rendraient coupables en tirant 1'é-
pée, a linverse des possesseurs du jus gladii , qui se ren-
draient coupables en ne la tirant pas quand leur devoir les v
appelle. §1l est permis, dit encore l'auteur, de recourir aux
armes pour défendre I'état, & combien plus forte raison doit-on
les prendre pour la défense de 'église ?

La troisieme partie est consacrée & 1'étude de cette question
capitale : Peut-on résister au prince qui opprime ou ruine I’é-
tat et jusqu’'olt s’étend cette résistance? A qui, comment et
de quel droit cela est-il permis ? Dieu a voulu que les princes
recussent & la fois Jeur pouvoir de lui et du peuple. C’est ce
que prouvent, outre un ordre positif du Seigneur (Deut. XVII,
14), la confirmation de Saiil par le peuple, la double onction
de David, la délibération des principaux d’Israél sur I’élection
de Salomon, désigné par son pére pour lui succéder. La royauté
semble avoir été, chez les Israélites, héréditaire quant & la fa-
mille, et élective quant a la personne. Passant aux rois paiens
et chrétiens, Languei accentue davantage encore l'idée de la
royaute élective, et plusieurs des argumnents allégués dans la
Franco-Gallia reparaissent sous sa plume. Il ne voit dans les
rois par droit héréditaire que des candidats & la couronne et
dans les souverains en général que des serviteurs de I'état;
plus puissant que le roi, le peuple lui est supérieur. La réunion
des hauts dignitaires du royaume (regni consortes), représen-
tant 'ensemble du peuple, est également supérieure au sou-
verain ; ceci résulte encore de I'histoire d’Israél. Presque tous
les royaumes de notre temps sont ou ont été constitués sur
cette base, et si, grace 4 V'indolence de ceux qui auraient di



314 G. DE POLENZ.

la maintenir, elle a été altérée, les états doivent chercher a
la restaurer. En France, les hauts dignitaires n’étaient ¢lus que
dans I'assemblée des états, et quand le parlement de Paris eut
remplacé cette derniére, l'approbation de ce corps demeura
indispensable pour valider leur nomination. Les décrets de
I'assemblée avaient une telle autorité qu’on les tenait pour
saints et immuables ; elle possédait jusqu’au droit de faire en-
fermer, s’il y avait lieu, le roi dans un cloitre et d’exclure com-
pletement du trone la famille régnante. Si, pour éviter les abus
du systeme électif, on tolérait 'hérédité, le peuple s’était donc
réserve le droit de couper court aux abus plus grands encore
de la tyrannie en déposant le tyran. L’auteur entreprend ici la
revue des restrictions qui, dans bien des pays, limitent la puis-
sance des souverains, en insistant, comme U'Ecrit de Magde-
bourg et les principaux publicistes calvinistes, sur les plus
caractéristiques ; puis, reconnaissant la dangereuse portée de
ses doctrines, il exalte la royauté dans le sens constitutionnel,
sans réussir cependant & concilier cet 1déal avec le droit qu’il
reconnait au peuple de déposer son roi.

Les fonctionnaires supérieurs de I'é¢tat ne reproduisent néan-
moins que faiblement 'image de la liberté des temps anciens;
trop souvent ils flattent les rois au lieu de soutenir le peuple,
ou, s’ils montrent quelque courage, on les taxe de rébellion.
(est 13 une objection dont Languet ne peut méconnaitre la
force; il affirme pourtant que, malgré tout, les droits primitifs
du peuple ne sauraient cesser d’exister. Autre difficulté: les
principaux représentants de la nation peuvent déserter sa cause
pour se liguer avec les princes. Il est permis, dans ce cas, de
les chasser comme des administrateurs infideles et de les rem-
placer par d’autres. St. Augustin nomme les souverains lé-
gitimes des « serviteurs » de leurs sujets. La loi est 'Ame du
bon roi, dont il n’est, lui, que 'organe et le corps; institué en
vue du bien public, il se trouve placé au-dessous d’elle et ne
peut la faire plier sous sa volonté; dans ses sujets, il doit voir,
non des servifeurs, mais des fréres. Devancant son siécle, Lan-
guet établit une distinction trés-nette entre la fortune person-
nelle du prince et les biens de I’état; il ne voit dans le souve-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 35
rain ni le propriétaire, ni méme l'usufruitier de ces derniers;
eut-il fondé le royaume, le prince ne doit étre que 'adminis-
trateur du trésor public. Les paroles de Samuel sur lesquelles
on prétend fonder le droit royal n’ont pas trait aux droits réels
des rois, mais 4 ceux qu'ils s’arrogent. Un prince qui viole la
convention expresse ou tacite conclue entre lui et le peuple est
un tyran ; il vaut mieux obéir & un prince non légitime , mais
juste, qu’a un prince légitime, mais injuste.

Maintenant se pose la question : Si I'on doit obéir, comme &
Dieu lui-méme, & un roi légitime, fidele & ses devoirs envers
Dieu et envers son peuple, peut-on résister & un tyran, et, dans
ce cas, par le moven de quels hommes et de quelle maniére le
fera-t-on ? §’il s’agit d’un tyran « sans titre, » le droit naturel, le
droit politique et surtout le droit civil nous prescrivent de la
maniere la plus positive de nous armer contre lui; niserments,
ni engagements ne sauraient nous en empecher, et tout parti-
culier en a le droit. L’envahisseur ou P'oppresseur d’un terri-
toire étranger n’est pas un souverain, et sarmer pour défendre
son pays n’est agir ni en traitre ni en séditieux. En revanche,
les lois destinées a récompenser les meurtriers des tyrans et a
punir les fugitifs et les traitres & la patrie, peuvent ici recevoir
leur application. S’agit-il d’un tyran « par exercice, » c'est-a-dire
d'un prince légitime qui exerce la tyrannie, sa conduite le rend
a la fois coupable de félonie envers le peuple et de lése-majesté
envers le royaume, et si on ne peut le chasser sans recourir
aux armes, les représentants de lanation doivent employer la
force pourle combattre ; ils ne manqueront par 1a & leur devoir
ni envers le prince lui-méme, ni envers I'état, quise trouve du
cdté ou regnent les lois. L’histoire de France montre d’ailleurs
quil faut agir ainsi envers les princes efféminés aussi bien
qu’envers les tyrans. Les représentants du peuple peuvent, il
est vrai, négliger leur mandat ; dans ce cas, si un seul d’entre
eux s’apercoit des dangers que font courir & I'état les progres
de la tyrannie, il lui est permis d’accuser ses collegues et de
réclamer leur déposition, efit-on déja déposé lui-méme. Ce-
pendant tout particulier aura-t-il le droit d’appeler le peuple
aux armes pour combattre un prince tyrannique ? — Nullement,



J16 G. DE POLENZ.
répond Languet sans la moindre hésitation ; car ce n’est point
aux particuliers (qua été confié I'état et ils ne sauraient le pro-
téger. S’armer sans en avoir recu l'ordre est agir en séditieux.
David n’épargna-t-il pas la vie du roi Saiil, et Christ lui-méme,
dont le royaume n’était pas de ce monde, ne pava-t-il pas le tribut
a Ceésar? Se souvenant toutefois de ces héros de I'histoire d’Is-
raél qui délivraient le peuple en égorgeant ses lyrans (on sait
combien les exemples d’Ehud, de Barac, de Jéhu étaient fami-
liers aux calvinistes), il arrive & se demander si, aujourd’hui
encore, Dieu ne pourrail pas susciter parmi nous des vengenrs
extraordinaires de la tyrannie ; mais sa réponse a cette difficile
(question montre d’une maniere intéressante combien la pru-
dence du diplomate et la conscience du chrétien tempéraient
chez lui la sévérité du calviniste politique. Les signes qui attes-
taient la vocation extraordinaire de ces héros faisant, dit-il, gé-
néralement défaut dans noire siécle, que le peuple se garde
bien de tirer I’épée en cédant & quelque passion particuliere ;
ce serait, pour guérir un mal présent, en provocquer un autre
heaucoup plus grave.

Ajoutons, au sujet de cette troisieme partie du Junius Brutus,
gquon peut y voir en maint endroit, contre la volonté de 'auteur,
le prestige de la royauté s’imposer encore & sa pensée. Il est
forcé de reconnaitre des cas particuliers o, la lol se trouvant
muette, 1l faut que le roi parle pour 'interpréter. Inexorable
contre les tyrans sans titre, il doit pourtant admettre quelques
exceptions a la proscription dont il les frappe, si, par exemple,
le peuple leur a prété serment, si I’état leur a accorde des
pleins pouvoirs, ou a consenti au changemeni de la constitu-
tion. Il déclare enfin, & propos des tyrans par exercice, que
cette qualification de tyran, dont on flétrit a juste titre le sou-
verain qui ruine I'état et méprise la religion et la justice, ne doit
point étre appliquée & un prince auquel on n’aurait pas a faire
de reproches d’une semblable gravité.

Dans la quatrieme et derniére partie est examinée la question
suivante : Si les sujets d’un souverain sont « affligés & cause de
la vraie religion ou opprimés par tyrannie manifeste, » les
princes voisins peuvent-ils ou doivent-ils leur porter secours



i

LE CALVINISME PULITIQUE kN FRANCE. 31
Résolue affirmativement par bien des monarques de 'antiquité
ou des temps modernes, cette question ne I'a été, ioutefois, (ue
lorsyu’lls avaient quelque intérét & le faire ; quand 1ils en appreé-
hendent des dangers, les souverains la laissent indécise. Mais
gqu'exigent & ce sujet la justice et la vraie piété? L’église de
Christ étant une, tous ses membres sont solidaires; elle doit
donc étre 'objet de la sollicitude des princes chrétiens en géné-
ral et de chacun d’eux en particulier. Dieu ne veut pas qu’ils se
bornent a défendre 'église, mais qu’ils cherchent de tout leur
pouvoir & en hater les progreés. Les princes pieux doivent donc
travailler « de toutes leurs forces » a sonrelevement, et nifron-
tieres, ni obstacles ne doivent arréter leur zele.

o. Le Politique.

« Le Politique, Dialogue traittant de la puissance, authorité et du
devoir des Princes, et des divers gouvernemens, » est un ouvrage
anonvme dans lequel, comme dans 'Ecrit de Magdeboury, le
Réveille-matin et le Junius Brutus, marchent de front le prin-
cipe religieux et le principe politique. L’'introduction de ce petit
livre en indique 'esprit et le but. Est-il permis de précher la pa-
tience sans s’inquiéter des moyens de mettre un terme & U'injus-
tice et & 'oppression des tyrans? En Irance, la royauté ne veug
conclure d’accordavec les huguenots que s’ils se reconnaissent
coupables et se soumettent a elle a discrétion, tandis que, selon
ces derniers, un traité de paix doit étre une convention bilate-
rale entré eux et le roi. On a pour principe de ne point gar-
der la foi aux réformés; ils sont exposés a toute la perfidie de
leurs adversaires, et telle est la cause de leur juste deéfiance a
'égard du gouvernement. Aussi, le but que cherche a atteindre
I'auteur de notre dialogue, ui, plus encore que les ouvrages
précédents, a une tendance apologétique, est-il de réfuter & la
fois les erreurs de ceux qui ne veulent point d’autorité et de
ceux qui attribuent aux prwnces une puissance illimitée. Il se
propose donc de montrer a4 tous les opprimés (ue le salut de
chacun a pour condition la vigilance de tous et de justifier la
défense 4 main armée des chrétiens contre leurs oppresseurs.



1R G. DE POLENZ.

L’entretien a lieu entre le Souverain (Archon) et I'Etat (Politie);
c’est dans la bouche de ce dernier que l'auteur place 'exposé
de ses propres vues, qui forment la partie essentielle de 'ou-
vrage. Il donne, lui aussi, la préférence sur les aulres formes
de gouvernement & la monarchie, image de la royvauté divine
que Dieu a confiée a son fils, et se prononce avec Aristote
contre la démocratie ; au dire de ce philosophe, le peuple est
dépourvu de raison et de discernement. Dés l'origine de toutes
choses, Dieu, en accordant & ’homme la prééminence sur la
femme, a introduit dans le monde la constitution monarchique
et a enseigneé cue 'égalité, fruit de la justice, ne peut étre obh-
tenue qu’au moyen d’'une autorité protégeant chacun dans ses
droits. D’autre part, Pauteur limite le principe monarchique
par des prélentions idéales qui, non réalisées, peuvent justi-
fier larévolte. Le roi représente la majesté du Trés-Haut ; mais,
tandis que la souveraineté divine est infinie, il doit se confor-
mer, lui, & la loi de Dieu d’abord, puis au droit naturel, au droit
politique et au droit civil, et malheur & lui s'il ne le fait pas!
La succession héréditaire n’est qu’une simple coutume et le
peuple peut instituer ou déposer les rois, prérogative qu’il
exerce, il est vrai, par l'intermédiaire de ses représentants. Si
ces derniers ne remplissent pas leur devoir, des serviteurs
choisis extraordinairement par Dieu peuvent les remplacer;
or, dans le temps acluel, une « nécessité extraordinaire » peut
tenir lieu d’'un appel spécial d’fin Haut. L’auteur glisse sur la
difficulté que les premiers chrétiens devaient seulement em-
ployer des armes spirituelles (Eph. VI, 17) et insiste d’autant
plus sur I'histoire de "Ancien Testament et sur I'histoire pro-
fane. Dans le langage ordinaire, un tyran est un homme qui
s’empare du pouvoir supréme et un roi un homme auquel le
confere sa naissance ou I’élection ; mais le roi dont la conduite
est tyrannique mérite le nom de tyran, et le tyran mérite, au
contraire, celui de roi Jorsqu’il déploie des qualités et des ver-
tus royales. Tous les peuples sont d’accord que les mauvais
princes doivent étre chassés, et il est tout particuliérement per-
mis de prendre les armes contre les tyrans quand ils foulent
aux pieds la religion. Refuser d’obéir 4 un souverain qui pres-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 319

crit des choses injustes est imiter la conduite de Daniel, quine
pécha point en priant Dieu malgré I'édit de Darius. Non-seule-
ment on peut prendre les armes pour se défendre, mais parfois
meéeme la révolte est nécessaire, et il est tel cas, poursuit 'au-
teur, faisant allusion & la situation intérieure du rovaume, ol
I'on peut dire :

La paix est un grand mal, la guerre est un grand bien.

Les lois en désaccord avec la loi de Dieu et la justice ne sont
pas des lois. En vain les princes catholiques alleguent-ils pour
justifier leurs persécutions contre les huguenots que la reli-
gion de ceux-ci est fausse; I'église réformée est vraie, puis-
qu’elle s’appuie sur la parole de Dieu, tandis que, fondée sur
le pape et ses « suppodts, » ’église romaine est contraire a la
veérité.

En ce qui concerne la liberté de conscience, le Politique ren-
ferme des vues remarquables, supérieures a celles de Beze, de
ses coreligionnaires et de son siécle. La vraie liberté n’a point
seulement pour objet les « choses viles » du corps, mais elle
s’étend a 'esprit pour le plus excellent de tous les actes, qui
est la piété. Sans doute, c’est le devoir du prince de prémunir
ses sujets contre les opinions et les sectes qui tendent & 'apos-
tasie et au blasphéme; mais il doit convaincre les hommes par
la parole de Dieu et non les exterminer, s’efforcer de détruire
Ierreur plutdot que ceux qui errent, et subordonner ses pen-
chants personnels a2u bien public. Dans plus d’un passage du
livre, le point de vue pratique et moral et la conscience chré-
tienne réussissent aussi a4 se faire jour au travers du solide
tissu du systéme calviniste. On y lit, par exemple, que, si Dieu
a permis & son peuple de tuer des tyrans, il n’existe pourtant
pas & cet égard de loi formelle, et qu'un acte pareil, ne sem-
blant pas convenir & des chrétiens, ne saurait étre conseillé.

Idées anti-monarchiques et leur correctif chez les catho-
liques, particuliérement chez Bodin.

Il nous reste, avant de terminer, & jeter un coup d'ceil sur
le catholicisme politique. Si, depuis la Saint-Barthélemy, le calvi-
C. R. 1870. 91



320 G. DE POLENZ.

nisme politique francais atteignit son plus haut degré de déve-
loppement, nous ne saurions admettre avec de Thou que sa
littérature ait exercé de l'influence sur les excés révolution-
naires des catholiques, et nous repoussons plus formellement
encore l'assertion de Grotius que la Ligue aurait emprunté ses
tendances aux doctrines démocratiques formulées avant elle
par les pasteurs calvinistes. Catholiques et protestants s’accor-
daient alors & penser que le premier devoir des gouvernements
est de protéger la vraie religion et de comprimer celle qui ré-
pand lerreur; ils ne différaient que relativement & ’application
de cette regle. Mais, & cet égard, le catholicisme était bien plus
dangereux pour I'état que la religion nouvelle ; car ce principe,
depuis des siecles, il Pavait établi et fait prévaloir, tandis que
la réforme ne l'avait reconnu u’indirectement, sans en dé-
duire de conséquences ecclésiastiques ou politiques. Souvent,
d’ailleurs, les calvinistes le mirent en question ou le niérent;
chez les catholiques, au contraire, on ne songea & l'atténuer
par certaines restrictions que, lorsque, poussé a l'extréme, il
eut abouti au régicide.

Au fond, les reproches cue 'on fait au calvinisme sont bien
moins dirigés contre ses exagérations que contre sa base dé-
mocratique, & laquelle ses adversaires rattachaient l'idée de la
souverainelé du peuple. Il n’y a rien de surprenant & ce que son
organisation ecclésiastique ait soulevé les plus vives répugnan-
ces de la part des gouvernements absolus et des partisans des
églises d’état. Bien qu’il se dit réformé, Grotius a déja criti-
qué celle-ci en invoquant Pautorité de prélats anglais, selon
lesquels rien dans un synode ne doit se faire sans la volonté ou
sans l'assentiment du prince ; mais si l'on se souvient que ce
fut au péril de leur vie que se réunirent, en 1559, les membres
du premier synode général, on ne saurait attaquer leur ceuvre
sans s’élever contre I'existence méme de l'église réformée de
France. Le principe démocratique primitif fut d’ailleurs modi-
fié ou tempéré dans le calvinisme par 'élément aristocratique.
Rome, en revanche, n’abandonna jamais 'idée de la souverai-
neté du peuple, tout en sachant habilement, suivant les cir-
constances, la mettre en lumiére ou la laisser dans 'ombre. En



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 324

Allemagne, notamment en Baviére, ce fut sur les princes que
s’appuyerent les jésuites pour opérer la réaction catholique ;
sur les bords du Rhin, dans les Pays-Bas et en Irance, ils éri-
gérent, au contraire, en systeme la souveraineté populaire, et
travaillerent & propager ce principe, sans toutefois le patroner
ouvertement.

Le jésuite Lainez soutint dans le concile de Trente que la
difféerence entre I’église et les gouvernements consistait en ce
que la premiére avait recu de Christ, son seul auteur, sa cons-
titution et ses lois, tandis que les seconds les tenalent de la
volonté populaire, qui leur avait donné naissance. Il lui conve-
nait d’affirmer vis-a-vis des souverains une semblable théorie ;
abaisser leur pouvoir devant la démocratie était grandir d’au-
tant celui du pape, qu’il proclamait seul d’institution divine.
Bellarmin, également jésuite, enseigna, au contraire, que le
pouvoir civil est bon et (qu’il est permis aux chrétiens de l'exer-
cer, ce (u’il prouvait par U'Ecriture, par 'exemple des saints,
par le but de cette institution et par Dieu son auteur. Il remar-
quait en outre: 1° que, d’'une maniere générale, le pouvolr
civil procede immeédiatement de Diew seul; 2° qu’il appartient
a la multitude, son divin auteur ne l'ayant confére a aucun
homme en particulier ; 3° qu’en vertu du droit naturel, 1l doit
étre confié & une ou a plusieurs personnes ; 4° que les diverses
formes de gouvernement découlent du droit politique et non du
droit naturel; 5° enfin, que chacune de ces formes en particulier
provient bien de Dieu, mais par l'intermédiaire d'une délibé-
ration humaine. Le pouvoir civil et le pouvoir spirituel different
donc quant i leur base, car le premier repose sur la multitude,
le second sur un seul homme, et quant & leur origine, le pre-
mier procédant d’'une maniére générale du droit divin et d’une
maniere spéciale du droit politique, tandis que, de toute ma-
niére, le second est de droit divin et procéde immédiatement de
Dieu. Bellarmin affirme donec la souveraineté du peuple plus
catégoriquement que les écrits calvinistes les plus passionnés ;
d’autre part, il se rapproche beaucoup de Beéze et de Languet,
mais en les dépassant, par la maniére dont il pose en principe
que les gouvernements illégitimes peuvent devenir légitimes.



322 G. DE POLENZ.
Ses vues sont aussi tres-analogues a celles de Calvin, lorsqu’il
déclare préférer & la monarchie proprement dite une constitu-
tion mixte, a la fois monarchique, aristocratique et démocrati-
que. Il attribue au pape, d’une maniere indirecte, il est vrai, le
pouvoir supreme sur les affaires temporelles de tous les chré-
tiens. Barclay, Ecossais catholique, ayant publié en 1600 un
livre ou 1l affirmait que les rois se trouvent au-dessus des lois
et quon leur doit une obéissance absolue, Bellarmin écrivit
pour le réfuter un traité sur le pouvoir du pape en matiére
temporelle. Entre autres assertions hardies, cet ouvrage, qui
fut condamné par le parlement de Paris, renfermait les sui-
vantes : Le pape n’est soumis qu’a Christ, le roi est soumis a
Christ et au pape. Le pape, en vertu de son pouvoir temporel,
peut déposer les rois et les empereurs et enlever un royaume
a un souverain pour le donner & un autre. Les fideles, s’ils sont
assez forts pour le faire, doivent déposer un roi (ui n’a pas la
foi, etc.

Il serait aussi injuste de rendre le catholicisme responsable
de l'apothéose de Jacques Clément, assassin d’'Henri III, et des
autres extravagances de la Ligue, que d'imputer & la Réforme
celles des anabaptistes et des libertins. Cependant, 1l faut le
dire: si, dés l'abord, les réformateurs combattirent celles-ci,
I’église romaine n’a jamais formellement désavoué les pre-
miéres, qui, de nos jours encore, ont trouvé des apologistes,
sinon des approbateurs; témoin Lacordaire qui, dans un ser-
mon préché a Notre-Dame de Paris, a parlé de « cette sainte
et glorieuse Ligue, dont chaque jour davantage on reconnaitra
la grandeur; » témoin encore Lamennais, qui, dans un acces
de lyrisme fort voisin du délire, a écrit que « le cceur de Christ
bat dans le coeur du peuple, qu’il peut étre trahi par un Judas
et descendre au tombeau, mais que, vainqueur de la mort, il
ressuscitera le troisieme jour. » Les assertions anti-monarchi-
ques des partisans de la Ligue méritent donc au moins une
mention.

Dans un livre dédié a Philippe III, le jésuite espagnol Ma-
riana estime que Jacques Clément s’est illustré en assassinant
son roi. Chacun, selon lui, peut déposer et faire mourir un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 323
vrince qui, sans titre, s’est emparé du pouvoir. Quant & un
souverain qui occupe le trone en vertu de I'hérédité ou de 'é-
lection, on ne doit supporter ses fautes que s’il ne viole pas les
lois de I’honneur et de la morale. Si 'on n’a plus d’espoir qu’il
revienne au bien, I'état peut le déposer, se défendre conlre
lui, et méme, s’il y a lieu, le faire mettre & mort comme un
ennemi public. Il est permis & tout particulier de tenter d’en
débarrasser le pays; mais si, en l'attaquant ouvertement, on
fait preuve de courage, il est plus prudent d’user de ruse et
d’attendre une occasion favorable. On peut s’étonner, au pre-
mier abord, que Philippe II ait laissé de pareilles doctrines
avoir cours chez ses sujets; mais, comme l'a remarqué Ranke,
les Espagnols aimaient & voir leur roi posséder une sorte de
pouvoir spirituel ; Philippe, 'un des promoteurs de la réaction
catholique, se trouvait I'allié, non-seulement des prétres, mais
aussl du peuple francais révolté, et les jésuites savalent, au
point de vue religieux, justifier sa politique d’une maniere trés-
utile & ses inteéréts, soit en Espagne, soit au dehors.

Longtemps déja avant que la Ligue se fiit portée & ses exces
les plus regrettables, bien des catholiques francais, amis de
leur patrie et méme de leur église, avaient cherché a réagir
contre les dangers (ue faisaient courir & toutes deux les exa-
geérations des jésuites et des ligueurs. Jean Bodin, surtout au-
teur du célebre traité: De la République, fournit alors & son église,
au moyen de cet ouvrage, un précieux correctif. Divers écri-
vains catholiques ont, il est vrai, cru Bodin calviniste, ou, du
moins, ami de la Réforme; le jésuite Possevin, entre autres, I’a
accusé d’avoir cité avec honneur Luther et Calvin et a signalé
dans ses écrits une foule d’hérésies et d’erreurs. D’autre part,
on l'a aussi fait passer pour juif et pour athée. L’auteur de la
République nous semble plutot devoir étre classé, sous le rap-
port des convictions religieuses, dans la catégorie des philoso-
phes. Il ne regardait pas un accord complet sur les sujets reli-
gieux comme d’une importance capitale; la diversité n’a pas
d’inconvénient, pensait-il, si I’'on voit dans la vraie religion la
disposition d’un esprit purifié 4 se rapprocher de Dieu. Préten-
dre que c’est de la religion de Christ que les guerres tirent



324 G. DE POLENZ.

leur origine est faire injure aux chrétiens et & Christ lui-méme.
Bodin a développé ces pensées dans une lettre qui nous a été
conservée et dans laquelle il combat aussi 'assertion des dé-
fenseurs de I'orthodoxie romaine que ¢’est un crime d’accepter
une religion qui semble fausse et une impiété de nier la vraie
religion. Ailleurs, dans un dialogue intitulé : Hexaplomeres,
il met aux prises six interlocuteurs de croyances religieuses
différentes et se place lui-méme & un point de vue entierement
objectif au-dessus des sujets en discussion. En somme, de I'exa-
men des idées de Bodin, il nous semble résulter que, ¢’il était
peut-étre un assez mauvais catholique, il n’était nullement un
calviniste. Notre auteur, qui s’était voué a la jurisprudence,
publia en 1566 une Méthode pour faciliter Iétude de [I'hisloire,
ouvrage d’un grand mérite, dans lequel il contredit hardiment
plusieurs opinions généralement recues alors et ou l'on re-
trouve déja les idées essentielles développées plus tard par lui
dans son livre de la Républigue. En 1571, il fut nommeé maitre
des requétes et conseiller du duc d’Alencon, et, dans la
suite , député aux états de Blois. Sa noble conduite dans
cette assemblée lui fit perdre la faveur d’Henri IIl; il osa,
en effet, malgré Dirritation du parti dominant, proposer
3 I'égard des réformés 1'emploi de la douceur plutot que celui
de la violence, et 3’opposa avec succes, contrairement au désir
du roi, & un projet d’aliénation des domaines royaux. Bodin
devint cependant procureur-général en 1587 ; mais, par un re-
virement bien étrange, qui fut peut-étre chez lui le résultat de
la crainte (on le tenait toujours pour suspect d’hérésie), malgré
la charge qu’il occupait et qui devait le rattacher 4 la royauté,
malgré ses principes de tolérance, il finit par se joindre au
parti ligueur.

Dans sa Méthode, mentionnée plus haut, Bodin distingue trois
formes de gouvernement, la démocratie, 'aristocratie et la mo-
narchie, et, comme Calvin et Hotman, c’est & une constitution
mixte, qui réunirait les avantages de ces trois principes, qu’il
donne la préférence. Quant au volumineux traité De la Répu-
bligue, nous ne pouvons en entreprendre ’analyse avec quelque
détail. Les orages (ui agitent I’état ont fait un devoir & Pau-



LE CALVINISME PULITIQUE EN FRANCE. 328

teur, dit celui-ci dans sa préface, de prendre la plume pour
travailler, selon ses forces, au bien de son pays. Le sujet qu’il
aborde n’a guéres été étudié. Les traités politiques de Platon
et d’Aristote sont extrémement brefs, et les auteurs modernes,
ayant écrit sans connaissance des lois, ont profané les mystéres
de la philosophie politique ; Machiavel, par exemple, exalte Cé-
sar Borgia, le propose comme modele aux princes, et fait de
I'impiété et de 'injustice les deux colonnes de 1'état. Ll est fort
dangereux d’enseigner aux souverains de semblables maximes
et de les exciter ainsi & la tyrannie. Il I'est davantage encore
peut-étre de soulever, sous prétexte de liberté populaire, les
sujets contre leurs princes et de les entrainer a ’anarchie. Une
politique libérale et constitutionnelle est le vrai préservatif
contre ce double écueil. Ennemi du pouvoir absolu, l'auteur
ne reconnail pas méme aux rois le droit d’établir des impdts
sans le consentement des citoyens et entend qu’ils ne soient
pas moins liés que leurs sujets par les conventions qui régis-
sent leurs rapports mutuels. Mais, d’autre part, ennemi de
tout esprit séditieux, il soutient que, sous aucun prétexte, il
n’est permis & un bon citoyen de s’élever contre ses princes,
méme s’ils sont tyranniques; bien loin de chercher a les dé-
pouiller du pouvoir, c’est & Dieu et aux autres souverains que
celui-ci doit laisser le jugement de leur conduite. On ne saurait
trop s’étonner que Bodin, aprés avoir longtemps professé de
pareilles opinions, les ait publiquement reniées en adhérant a
la Ligue ; les représentants du calvinisme politique, qui, eux
aussi, modificrent si gravement leurs principes, ne se laisserent
du moins, entrainer a le faire que par degrés et apres quarante
annees de persécutions et de luttes.

Bodin se prononce de la maniere la plus explicite en faveur
du principe monarchique, simplement limité par les lois divi-
nes et naturelles. La formule : car tel est notre plaisir, montre
que les lois des souverains, quoique fondées sur de bonnes rai-
sons, dépendent uniquement de leur volonté. Quelle que soit
la méchanceté, impiété ou la cruauté d’'un prince, 'Ecriture
défend absolument & ses sujets d’attenter & son honneur ou &
sa vie. Les frivoles arguments de ceux qui soutiennent le con-



326 G. DE POLENZ.

traire (ceci est une allusion aux écrivains politiijues protes-
tants) ne méritent pas 'honneur d’une réfutation; d’ailleurs,
les théologiens les plus instruits de la Réforme soutiennent
eux-memes gqu'on ne doit jamais se révolter contre son prince
et & plus forte raison le tuer, & moins d’un ordre expres de
Dieu. « Celui qui maudit son pere ou sa mere, dit la Bible, sera
puni de mort ; » or, le prince, institué par Dieu, doit étre re-
gardé comme plus saint et plus inviolable qu'un pere. On doit
se borner & refuser d’obéir au monarque dans les choses con-
traires a la loi divine ou a la nature, chercher & se soustraire
a ses coups, mais souflrir plutot la mort que d’attenter & sa
vie. Entre les trois formes de gouvernement, Bodin préfere
sans contredit la monarchique, mais & la condition que des états
ou un sénat limitent la puissance royale ; autrement, la souve-
raineté manquant de base assurée, le pays serait entrainé a
Panarchie. Il ne faut pas que le peuple fasse la loi au prince,
ni que celui-ci se trouve lié par ses propres décrets.

Un roi sage gouvernera son royaume d’une maniére harmo-
nique, mélangeant « doucement » les nobles et les bourgeois,
les riches et les pauvres, tout en laissant, il esl vrai, aux no-
bles quelque prééminence. Il importe beaucoup de distinguer
les maximes de gouvernement de la forme de 1’état, cette der-
niére pouvant étre monarchique, tandis que les premieres se-
ralient démocratiques ou l'inverse; c’est la une théorie qui ap-
partient en propre & Bodin. Sous le rapport de la religion et de
la liberté de conscience, l'auteur s’éléve davantage encore au-
dessus de son temps ; & ses yeux, la superstition la plus exces-
sive est moins & redouter que l'athéisme. Comme on l'a fort
justement remarqué, la plupart des partisans du pouvoir ab-
solu ont le tort de ne penser qu’a fortifier ce pouvoir, au lieu
de le modifier par 'ensemble des institutions. Bodin, quelque
ami qu’ll soit de la monarchie, se garde bien de la proclamer
infaillible ; aussi tient-il beaucoup a entourer le roi d’un sénat.
(ui soit comme la raison de la volonté souveraine. Rien ne sau-
rait donner plus d’autorité aux lois d’un prince que 'approba-
tion d’un conseil bien composé. Au contraire, les sujets mépri-
seront les édits de leur souverain si celui-ci les rend contre



LE GALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 3217

Pavis de son sénat; or, du mépris des lois découle celui de
autorité, puis la rébellion contre le monarque et la chute de
I’état. Siun prince ne joint au savoir une vertu extraordinaire
qui 'empéche de vouloir tout conduire & sa téte, les connais-
sances (qu’il pourra posséder risquent d’étre aussi dangereuses
pour son peuple qu’un couteau dans la main d’un furieux. Bo-
din admet aussi le droit de résistance ; toutefois, il ne le fonde
pas, comme les publicistes calvinistes, sur I'illégalité, mais sur
I'injustice de tel ou tel acte. Si le souverain doit se conformer
aux lois, ce devoir ne constitue pourtant point de sa part un
engagement inviolable, conférant un privilége aux sujets. Au
fond, le droit de résistance se résume en un seul point : les ma-
gistrats devraient se démettre de leurs charges plutot que de
verifier un édit injuste. L’auteur se hite pourtant de modifier
cette régle; car, remarque-t-il, un petit nombre d’hommes sa-
ges étant seuls capables d’une pareille fermeté, sila plupart
de leurs collegues n’imitent pas leur exemple, la minorité n’est
pas tenue de donner suite & sa démission.

Bodin termine son ouvrage par un parallele tres-intéressant
entre «les trois républiques légitimes, » c’est-a-dire entre les
trois formes de gouvernement. La démocratie nécessite tant de
lois et de magistrats qu’en fait elle est beaucoup moins favora-
ble & la liberté qu’on ne pourrait le croire au premier abord.
L’aristocratie aurait plus d’avantages; mais, composée de bons
et de mauvais éléments, elle est soumise 4 des vacillations con-
tinuelles. C’est donc la monarchie qui mérite la préférence. La
républicque romaine elle-méme avait des dictateurs, et, tandis
(que Paristocratie et la démocratie doivent ouvrir la porte de
leurs conseils & des ignorants aussi bien qu'a desgens capables,
un souverain peut ne s’entourer que d’auxiliaires habiles et ex-
périmenteés.

Au dire du jésuite Keller, notre auteur affirme, comme Ma-
riana, qu’il est permis de tuer les tyrans. Bodin adéclaré, il est
vrai, qu'un tyran, c’est-i-dire, selon sa définition, un homme
qui, de sa propre autorité, sans élection, sans appel de Dieu,
s'empare du pouvoir supréme, mérite la mort. Mais il atténue
cette assertion par tant d’exceptions ct de réserves, entre autres



328 G. DE POLENZ.

par celle-ci, que les successeurs des tyrans peuvent devenir
des rois légitimes, que l'accusation de Keller se trouve, en réa-
lité, dépourvue de tout fondement sérieux.

Influence et correctif des idées et de la littérature du
calvinisme politique en France.

Bien qu’il soit difficile de déterminer 'influence du calvinisme
politique, elle s’exerca certainement dans deux directions oppo-
sées. Chez les catholiques, le calvinisme politique éveilla, nous
I’avons vu, d’une part, un sentiment de répulsion, de lautre,
un sentiment de sympathie. Chez les calvinistes eux-mémes,
son action est d’autant plus difficile & apprécier que soit les
1dées, soitles écrits passés par nous en revue étaient déja 1’écho
des pensées et des sentiments de nombreux réformés francais.
D’autre part, la marche extérieure des pensées et des senti-
ments profonds est parfois fort lente, et les presbytériens d’E-
cosse, ainsi que les puritains d’Angleterre, sont, au fond, les
premiers chez lesquels on puisse reconnaitre 'influence incon-
testable des écrits de Hotman et de Languet.

Le calvinisme politique n’a pas a4 nous offrir un correctif de
ses doctrines comparable & celui que Bodin a procuré au catho-
licisme politique pour les siennes. Des voix sérieuses et auto-
risées s’éleverent cependant aussi parmi les calvinistes pour
instruire, pour avertir, pour désapprouver les plus ardents de
leurs coreligionnaires. Citons en particulier, celle de La Noue.
Avec la franchise et le patriotisme qui le caractérisaient, ce
chef huguenot déplorait profondément les guerres civiles de la
France, les catastrophes qu’elles faisaient prévoir, I’anarchie ou
le démembrement du royaume auquel elles devaient fatalernent
aboutir et les plus tristes pressentiments assombrissaient son
coeur. Les seuls remeédes propres & conjurer ces malheurs
étaient, selon lui, 'unité de la puissance royale, le retour a
Pordre et & la moralité et la liberté de conscience. Sans ce dernier
moyen, disait I'illustre guerrier, tous les autres sont inutiles et
la guerre civile demeurera inévitable. Deux religions ne peuvent-
elles subsister dans un méme état sans y engendrer de constan-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 329

tes discordes? Le vice et la vertu, les bons et les méchants se
trouvent bien toujours en présence sans que cette situation né-
cessite 'emploi habituel des armes. Puisque tous adorent le
méme Dieu et se réclament du méme Sauveur, le régne de
amour fraternel ne devrait-il pas remplacer celui des haines et
mettre un terme aux cruautés et aux guerres? Des pensées
aussi élevées, un tact politique aussi exercé, une telle « ten-
dresse d’ame » chez un homme du caractérs le plus rigide,
forment du digne La Noue, on I’a dit avec raison, une figure
aussi pure qu’originale, la plus belle de son temps sans contre-
dit aprés celle de Lhospital.

Il n’existe cependant qu’un rapport bien éloigné entre le
correctif indirect que nous fournit La Noue et la littérature du
calvinisme politique. Loin de s’empresser de défendre les pro-
ductions de cette derniére, les réformés semblent d’abord n’en
avolr point pris connaissance. Plus tard seulement, lorsqu’une
paix précaire et succédé a la persécution, quelques protesta-
tions se firent entendre parmieux contre les plus célebres écrits
de leur littérature politique ; mais, avouons-le, ces protestations,
qui avaient trait surtout & l'importante question du droit de
résistance, ne furent pas toujours inspirées par des mobiles
parfaitement purs, et parfois la crainte du pouvoir ou le désir de
se concilier la faveur royale put contribuer a les dicter.

Dans une controverse qui eut lieu en 1681 entre Jurieu et le
celebre janséniste Arnauld, ce dernier accusa les réformés
d’avoir écrit des livres renfermant les principes les plus sédi-
tieux et revendiqua pour les catholiques 'honneurde les avoir ré-
futés. Jurieu riposta que, pour prouver son dire, son adversaire
elit dti lui opposer les confessions de foi, les décisions des synodes
et avis des plus célebres docteurs réformés, au lieu de se bor-
ner, comme il 'avait fait, a citer Buchanan, Pareus, le soi-disant
Junius Brutus, et I'auteur plus obscur encore du De jure magi-
Stratuum. Si les principes de Buchanan et de Pareus, ajoutait-il,
n'ont rien de dangereux, ils ne sont pas ceux de I'église réfor-
mée; quant & ceux des deux ouvrages anonymes, nous n’en
sommes nullement solidaires, leurs auteurs nous étant incon-
nus; Jacques I, roi d’Angleterre, a méme soupgonné que le pré-



330 G. DE POLENZ.

tendu Junius Brutus était un papisle qui, sous ce nom d’em-
prunt, cherchait & rendre odieuse la foi protestante. Cette ré-
ponse nous parait embarrassée; en dépit de la distinction de
Jurieu, les doctrines de Buchanan et de Pareus et celles du
Junius Brutus étaient identiques, et si les calvinistes attaquaient
ce dernier ouvrage comme 'ceuvre d’un papiste déguisé, ils
dirigeaient en réalité leurs coups contre leur coreligionnaire
Languet. En outre, 'autorité de Jacques I, invoquée par Jurieu,
est bien faible assurément en matiére de foi calviniste. Ikn 1622,
un prédicateur anglais s’appuya sur les écrits de Bucanus, de
Pareus et sur le Junius Brutus pour soutenir en chaire certaines
propositions mal-sonnantes, entre autres celle que les sujets
ou, du moins, les autorités inférieures pourraient défendre leur
religion, méme par les armes, contre la volonté du souverain;
Jacques I le fit arréter, et, sur la demande dece prince, les uni-
versités anglaises condamnérent au feu les ouvrages ou le pré-
dicateur avait puisé ses assertions.

A peine est-il permis d’inscrire au nombre des correctifs du
calvinisme politique les paroles d’un ouvrage contemporain
(que nous allons citer. Apres avoir rappelé que, dans l'opinion
de Lenglet-Dufresnoy, le Junius Brutus de Languet est un des
livres les plus dangereux qui se solent faits en ce genre, la
France protestante ajou'e: « Dangereux en effet, mais seulement
pour des rois formes & I’école de Machiavel. Le grand mal pour
les peuples si 'on débarrassait le monde des Néron et des
Charles IX! » Mais appréciation d’un historien hollandais suv
la (question qui nous occupe doit encore étre mentionnée. Se
demandant si la Réforme a exercé sur les destinées de Geneve
une influence politique dans le sens républicain, M. Groen van
Prinsterer constate jue 'organisation consistoriale a été éga-
lement introduite dans les autres pays olt a triomphé le calvi-
nisme, que la constitution donnée par Calvin & P'église de cette
ville avait surtout un caractére aristocratique, ou, pour mieux
dire, théocratique, et enfin, que, de longue date déja, les insti-
tutions républicaines existaient & Geneve. Cependant les ad-
versaires du calvinisme ne lui reprochent pas seulement son
organisation consistoriale; sa tendance méme leur est suspecte.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 331

On ne saurait nier que les disciples et les coreligionnaires de
Calvin aient répandu au dehors l'esprit républicain dont son
énergie avait animeé Geneve, ni que des tendances républicai-
nes se soient fait jour dans le domaine de la science et de la
controverse. Mais ou chercher ’explication de ces faits? chez
les calvinistes ou dans le calvinisme? Chez les calvinistes, as-
surément, non & cause de leur foi, mais des circonstances dans
lesquelles ils se trouvaient. Ils habitaient des pays déja républi-
cains ou (ui le devinrent indépendamment d’eux ; opprimés et
souvent poussés a bout par la persécution, plus que d’autres
ils purent voir dans la résistance & une autorité tyrannique la
légitime défense des droits du peuple. Quant a Languet el aux
autres publicistes protestants, pas plus que les écrivains catho-
liques, ils ne restérent & I'abri des préjugés de leur siécle; mais
serait-1l juste de rendre leur foi responsable d’erreurs que 'on
peut aussi reprocher & leurs adversaires ? D’autre part, on cher-
cherait vainement dans le calvinisme lui-méme la source des
tendances républicaines. Qu'on se rappelle UInstilution chré-
lienne et les passages des confessions de foi calvinistes relatifs
aux rois et aux princes « ordonnés de Dieu.» Calvin, si respec-
tueux pour I’Ecriture, lui aurait-il fait violence pour fonder sur
ses déclarations le droit politique dans le sens républicain?
Quel fut le fondement de la persévérance, du courage, et, si
Pon veut, du libéralisme chrétien des premiers calvinistes, si-
non la crainte de Dieu? C’est cette crainte qui leur inspirait &
la fois la fermeté et le respect & I’égard des puissants de ce
monde; c’est la divine Parole avec ses promesses, dont ils
nourrissaient leurs ames, qui les rendait si intrépides sur les
champs de bataille et sur les échafauds. Aigris par de cruelles
infortunes, quelques-uns d’entre eux purent méconnaitre le
respect dfi aux puissances établies; mais combien d’autres ne
manquerent a ce respect que dans la plus faible mesure pos-
sible! En France et hors de France, les anciens chefs calvinis-
tes excitent notre admiration par leur patience, leur longani-
mité, leur désir de la paix; on ne découvre chez eux nul esprit
de révolte, et s'ils combattent, ce n’est que pour conquérir le
droit de professer leurs croyances conformément ala parole de



o902 G. DE POLENZ.

Dieu. Il y eut méme plus; tant que dura pour les réformés 1'o-
bligation de prendre les armes, ceux d’entre eux chez lesquels
vinrent a se manifester certaines tendances républicaines fu-
rent toujours tenus en échec par le parti wlira-calviniste, qui,
animeé d’un sévére sentiment du devoir, se refusait a4 associer
des projets de changements politiques au but spirituel qu’il
poursuivait,

Rappelons encore en terminant le nom de DuPlessis-Mornay.
Les sentiments de cet homme éminent, sa part active aux
affaires publicues et ses écrits doivent, eux aussi, figurer en
ligne de compte parmi les éléments qui contrebalancent les
exagérations du calvinisme politique.

Si ces éléments, que nous avons tenté de grouper en fai-
sceau, sont moins nombreux que nous ne ’eussions désiré, ce
qul manque, sous ce rapport, au calvinisme est richement com -
pensé par son histoire. En 1589, lorsque ¢clata la guerre entre
Henri III et la Ligue, le calvinisme sauva la monarchie. Le fait
qu’il se trouva alors en France une puissance capable de ré-
sister au mouvement qui entrainait toute la population du
royaume fut pour le roi d’'un prix inestimable. Cette puissance
était celle de ces mémes calvinistes que, depuis plus d’un demi-
siecle, leurs souverains n’avaient cessé de perséculer cruelle-
ment. Ils furent mal récompensés d’'une aussi noble conduite
et aujourd’hui encore, griace aux funestes influences de 'esprit
de parti, on ne leur a rendu que bien incomplétement justice.

TH. CLAPAREDE.




	Le calvinisme politique en France sa théorie et sa littérature
	Nous avons déjà présenté [...]
	Avant la Saint-Barthélemy
	Après la Saint-Barthélemy


