
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Le calvinisme politique en France sa théorie et sa littérature

Autor: Claparède, T. / Polenz, G. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE

CALVINISME POLITIQUE EN FEANCE

SA THÉORIE ET SA LITTÉRATURE

PAR

G. de POLENZ ».

Nous avons déjà présenté dans le Compte-Rendu une analyse
développée de la première partie de l'Histoire du calvinisme

français, de M. de Polenz2. La seconde partie de ce remarquable

ouvrage, aujourd'hui terminée, a pour champ la période
comprise entre la conjuration d'Amboise (1560) et l'édit de

grâce de 1629, période durant laquelle les calvinistes prirent
aux luttes et aux agitations politiques du royaume la part la plus
active. Cette Histoire du calvinisme politique ne comprend pas
moins de quatre volumes.

Dans l'un d'entre eux, l'auteur, interrompant la narration des

faits, se propose soit de rechercher les principes et les idées

qui expliquent le rôle politique du calvinisme en France, soit
d'examiner de près les principaux écrits de ses adhérents. C'est

ce curieux travail, la portion la plus originale peut-être des

savantes recherches de M. de Polenz, que nous allons étudier,
sans nous dissimuler toutefois que nous abordons une tâche

difficile, et en avertissant nos lecteurs que l'analyse d'un livre
destiné lui-môme à en résumer beaucoup d'autres présentera
forcément bien des lacunes.

' Geschichte des politischen französischen Citlvinismus, von Gottlob von Polenz-

lier Theil. Der politische französische Calvinismus im Begriff und seine Litteratur.

Gotha, 1860. 1 vol. in-8, XV et 480 pages.
a Compte-Rendu, Tom. 1, pag. 239 à 289.



270 G. DE POLENZ.

I

AVANT LA SAINT-BARTHELEMY.

La parole puissante de Luther, émancipant l'état, rompit le

dualisme créé parla hiérarchie romaine entre celui-ci et l'église.
Elle eut néanmoins pour résultat d'ébranler le pouvoir civil,
que, jusqu'alors, tout en le dominant, l'église avait protégé. En

Allemagne, la rupture des princes avec Rome relâcha les liens

qui les rattachaient à l'empire. Bien des hommes, il est vrai,
furent conduits, par suite, à s'insurger, à leur tour, contre
l'autorité de leurs souverains; mais leurs excès même donnèrent
à la Réformation allemande un enseignement salutaire, et celle-
ci, se moulant dans les formes aristocratiques et monarchiques
des états où elle s'était développée, sut garder un caractère

paisible ot conservateur.
Néanmoins, d'une manière générale, la Réformation, et, en

particulier, celle que nous nommons luthérienne française,
renfermait un principe révolutionnaire. Depuis plus d'un siècle,
victorieuse dans ses luttes contre les communes et la féodalité,
la monarchie, en France surtout, inclinait vers l'absolutisme.
Cette tendance engendra un sourd mécontentement, que le
retour à l'étude de l'antiquité classique et les recherches sur
l'organisation politique du moyen âge, ainsi que sur la théocratie
de l'ancienne alliance, contribuèrent encore à alimenter. Ce

mécontentement reçut de la Réforme l'impulsion extérieure
dont il avait besoin pour se transformer en réaction.

Les circonstances locales de la Suisse imprimèrent dans cette
contrée au mouvement inauguré par Zwingle un caractère
directement opposé à celui de la Réformation allemande. En

France, le contraste avec cette dernière eût été moins grand si,
dans ce pays, la Réforme avait trouvé un Luther pour la
prêcher et un souverain disposé à lui prêter son concours. Les

éléments d'opposition au pouvoir civil que renfermait le
mouvement rénovateur se propagèrent donc plus lentement sur le

sol français; ils y poussèrent, en revanche, des racines plus
profondes, et Calvin lui-même en subit l'influence.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 271

La constitution des églises de France favorisa ces éléments
dans une certaine mesure. Contraint par la persécution à ne
chercher qu'en lui-même les moyens de subsister, le calvinisme
dut, en composant l'église de l'ensemble des fidèles, lui assurer
une base large et solide, que toutes les violences de ses ennemis

fussent impuissantes à renverser ; il donna ainsi naissance
à un organisme ecclésiastique plein de vitalité et réellement,
démocratique. Ne pouvant, toutefois, se borner à la défensive, le
calvinisme devint en même temps agressif, et, dans ses

rapports avec l'état, dangereux pour celui-ci et révolutionnaire.
Il importe, il est vrai, de remarquer que le christianisme

lui-même et le luthéranisme agirent sur les organismes politiques,

le premier comme dissolvant et le second comme principe
transformateur. Aussi, écartant de notre sujet l'étude de ce
double chef d'accusation également élevé contre le calvinisme,
examinerons-nous seulement la position hostile de ce dernier
vis-à-vis des formes de gouvernement et son influence générale
sur elles. Ces faits tiennent-ils à l'essence même du calvinisme-,
ou est-ce involontairement qu'il a pris cette position et exercé
cette influence? Telle est la question que nous devons élucider.

Le calvinisme.

/. Calvin.

Le dernier chapitre de l'Institution chrétienne, intitulé: Du

gouvernement civil, renferme l'exposé des vues politiques de

Calvin. «Le royaume spirituel de Christ, dit le réformateur, et
l'ordonnance civile sont choses fort distantes l'une de l'autre.»
Cependant entre ces deux domaines il ne doit pas y avoir
opposition; car le royaume spirituel commence déjà sur la terre.
L'Ecriture nous montre dans les souverains les protecteurs des

fidèles; elle enseigne que le ministère des rois a été établi de

Dieu. Les vues théocratiques de Calvin faisaient disparaître à ses

yeux les différences entre les diverses formes de gouvernement.
Tout en signalant les avantages d'une constitution aristocratique

modérée, il montre combien sont coupables ceux cjui, par
la volonté de Dieu, obéissent à des princes, s'ils cherchent à

C. R. 1870. 18



272 G. DE POLENZ.

secouer leur autorité. Chacun doit être soumis aux supérieurs
qui exercent le pouvoir dans le lieu où il vit. L'autorité civile
est non-seulement une charge, mais une dignité, faisant de ceux
qui en sont revêtus des représentants de Dieu ; comme tels il
faut les honorer. Lors même qu'elle tombe entre des mains
indignes, nous ne devons point mépriser ceux qui la possèdent,
ni leur refuser obéissance.

A. ces vues de Calvin se rattache, en effet, tout naturellement
le devoir de l'obéissance passive de la part des sujets, sous la
seule réserve du principe théocratique. La parole de Dieu nous

enjoint d'obéir aux mauvais princes aussi bien qu'aux bons;
d'après ses enseignements, c'est du Seigneur que Nabucodònosor,

par exemple, avail reçu la puissance, et il faut rendre
aux plus cruels tyrans eux-mêmes l'honneur dont Dieu a jugé
bon qu'ils fussent entourés.

D'autre part, par suite de ses idées théocratiques au sujet
de l'état et de sa dignité, Calvin se faisait des conditions que
doivent remplir les gouvernements un idéal qu'aucun de ceux-
ci ne pouvait réaliser. D'après sa théorie de l'état chrétien, il ne
suffisait pas que la loi de Dieu fût acceptée par le pouvoir civil
d'uni; manière générale et extérieure; elle devait, suivant le

principe apostolique: Il faut obéir ci Dieu plutôt qu'aux hommes,

le pénétrer tout entier. Dans l'application, ce principe avait une
portée d'autant plus inquiétante que Calvin interprétait la loi
divine d'après ses propres connaissances. Les études de

jurisprudence qu'avait faites le réformateur et ses rapports avec
plusieurs savants distingués lui fournirent pourtant l'occasion
d'étendre ses vues, tout en leur donnant plus de profondeur. La
répulsion des souverains et du clergé contre toute réforme qui
eût aspiré à réaliser son système rapprocha Calvin du peuple
et donna à ses idées une teinte démocratique. Mais auparavant
déjà, après avoir vu en France los églises réformées naître au

milieu des échafauds et des bûchers, il avait été témoin à Genève

de l'épanouissement simultané de la liberté politique el de la

liberté religieuse. Lorsque Farei le retint dans cette ville, il vit
dans l'adoption de la théocratie l'ancre de salut de la petite
république ; toute son intelligence et son énergie furent mises



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 273

en œuvre pour l'y faire triompher. A Strasbourg, des idées

analogues fermentaient au sein de la communauté française à

laquelle il se joignit durant son exil, et, d'accord avec Calvin,
ses membres fondèrent une église sur la base théocratique. Cette
circonstance ne pouvait que fortifier davantage encore le
réformateur clans ses principes, et, après son retour à Genève, il
y reprit et y acheva son œuvre interrompue; mais immenses
étaient les obstacles contre lesquels il dut lutter, et ce furent
eux apparemment qui le firent incliner vers la forme républicaine

Cette préférence n'avait rien que de naturel de la part d'un
homme établi clans un état, républicain, et qui d'ailleurs comptait

parmi les souverains de son temps les ennemis les plus
acharnés de sa doctrine. Conclure de là que ses principes étaient
antimonarchiques et subversifs serait prouver m'en le connaît
fort mal. Bien autrement dangereuse était la maxime: Obéir à

Dieu plutôt qu'aux hommes, dans l'extension que lui donnait
Calvin, d'autant plus que, d'après ses idées théocratiques, il
soumettait non en droit, mais en fait, l'état à l'église. Mais cette
maxime, qui devait en réalité l'appliquer? en d'autres termes,
qui était l'église? Les fonctionnaires ecclésiastiques sortis du
sein de la démocratie par le moyen des colloques et des synodes.

Aussi vit-on les calvinistes, tout en donnant à la constitution

de leur église une empreinte aristocratique et federative,
lui conserver, d'autre part, une teinte démocratique. De ces
deux principes, le plus menaçant pour l'état était sans contredit

le premier, et la Réforme, embrassée surtout par les nobles,
pouvait réveiller chez eux les souvenirs de leur antique
indépendance féodale. Tant que les calvinistes, au temps du colloque
de Poissy, nourrirent quelque espoir devoir la France embrasser

leur foi, l'influence de ce dangereux levain ne se fit pas
sentir; mais il en fut autrement lorsque, après la paix d'Am-
boise, les perfides cruautés exercées contre les protestants
provoquèrent une réaction de la part de ces derniers.

Les catholiques ne pouvaient accepter les arrêts d'une église
«lui, après avoir paru faire table rase, remplaçait l'ancienne
autorité, de Rome par celle de ses docteurs, de ses pasteurs et de



274 G. DE POLENZ.

ses anciens. Ils découvrirent bientôt un danger pour l'état dans

la restriction que renfermait la confession de foi calviniste
relativement à l'obéissance due au pouvoir civil : « moyennant
que l'empire souverain do Dieu demeure en son entier. » (Art.
40.) Calvin, il est vrai, n'a jamais tiré de l'ordre apostolique
la conséquence que, si des princes attaquent la religion, on
peut secouer leur autorité. Il s'opposa à l'entreprise de La
Renaudie ; il blâmait l'emploi de la force, désapprouvait même

que l'on recourût à la ruse pour délivrer des fidèles captifs, et
les lettres écrites par lui, en temps de persécution, aux chrétiens

d'Angers et à ceux d'Aix, leur déconseillaient toute
résistance. Cependant, par son système théocratique, le réformateur
a exercé une influence indirecte sur le calvinisme politique.
Les appels à la piété individuelle que renfermaient ses écrits
devaient encore le mettre en contradiction avec le pouvoir
civil. Il faisait, par exemple, aux croyants, un devoir d'émigrer,
même contre la défense de leur souverain, pour aller chercher
au dehors l'aliment spirituel, s'ils ne pouvaient le trouver dans

leur patrie.
De plus, ne pouvant appliquer hors de Genève son système

théocratique, Calvin se trouvait placé par là clans des rapports
un peu difficiles avec tous les autres états, notamment avec les

monarchies. Envisagées à part, quelques malheureuses
exagérations auxquelles il se laissa entraîner ont pu faire passer le
calvinisme pour très-dangereux; c'est ainsi qu'un historien
moderne, Leo, a vu dans l'Institution la source du torrent
révolutionnaire qui, plus tard, a submergé l'Europe. Dans son
Commentaire sur Daniel, Calvin remarque que, plus les monarchies

s'agrandissent, plus l'anarchie se répand dans le monde ; puis,
dans plusieurs passages isolés, il se livre, contre les monarques
eux-mêmes, à des attaques directes. Leur orgueil, leur tyrannie,
leur cruauté, leur conduite perfide sont violemment censurés

par lui, et il relève avec une mordante ironie le contraste qui
existe entre leurs mœurs et leurs actes et le titre dont ils
s'affublent de rois par la grâce de Dieu. Rien de plus mensonger
que cette formule ; que des serviteurs de Dieu osent leur
dénoncer leurs péchés, et les souverains croiront la majesté di-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 275

vine lésée en leurs personnes. Entre Darius, roi païen, ami et

protecteur de Daniel, et les rois du XVIe siècle, qui s'intitulent
catholiques, très-chrétiens ou défenseurs de la foi, il existe une
différence toute à l'avantage du premier. « Les princes de la

terre, dit encore le réformateur, se dépouillent eux-mêmes de

leur pouvoir lorsqu'ils s'élèvent contre Dieu ; ils ne sont pas
même dignes d'être comptés au nombre des hommes. Il
convient plutôt de leur cracher sur la tête que de leur obéir s'ils
sont assez impudents pour dépouiller Dieu de ses droits. »

En résumé, si l'on apprécie sans esprit de parti ces exagérations

de Calvin, —tout homme de génie que domine une grande
idée dépasse parfois la juste mesure, — on reconnaîtra que son

système théocratique prête seul le flanc aux objections. Encore

faut-il, pour soulever celles-ci avec succès, se borner à vouloir
que l'église exerce sur l'état une bienfaisante influence, sans

prétendre identifier les exigences de ces deux domaines.

2. Bèze.

Déjà plus mêlé que son maître aux luttes politiques, Théodore

de Bèze, opposé au début àia conjuration d'Amboise, s'en

fit l'avocat lorsqu'elle eût éclaté, et, après la mort du duc de

Guise, de regrettables paroles furent prononcées par lui au sujet

de cet assassinat. A ce moment, il faut le dire, la tyrannie
des princes lorrains et les horreurs de la persécution avaient

poussé à bout les hommes les plus distingués du parti calviniste,

qui, cédant à leur indignation, flétrirent, dans de violents
pamphlets, ce régime oppresseur. Dans cette polémique, la

royauté ne put rester épargnée, et les cruautés de la cour,
comme les hautes prétentions de la théocratie de Calvin, ramenant

vers les âges de l'ancienne alliance l'attention des disciples
de ce dernier, leur rappelèrent ces redoutables jugements que,
sous l'économie juive, le Seigneur accomplissait, au moyen du
bras de l'homme, contre les souverains impies.

En principe déjà, Bèze dépasse légèrement la limite posée

par Calvin. Dans la partie de sa confession de foi relative à

l'obéissance au pouvoir civil, il distingue deux catégories de re-



276 G. DE POLENZ.

proches que ce dernier peut encourir : 1« L'autorité peut,
comme telle, se trouver condamnée de Dieu, en tant que
contraire aux lois et à la constitution. Si, toutefois, on modifie
légalement cette dernière, l'autorité usurpatrice deviendra par là

légitime; tel fut le cas pour César. 2° Le dépositaire de l'autorité

peut être personnellement coupable. Ici, deux cas sont
possibles: Si quelqu'un s'empare du pouvoir au mépris des lois
ou opprime un souverain étranger, l'autorité légitime, ou, à

son défaut, tout particulier doit profiter des moyens que Dieu
lui fournit pour affranchir sa patrie ; néanmoins, quand, dès

l'abord, on s'est soumis au tyran, on n'a qu'une chose à faire :

implorer du Seigneur le secours et la délivrance. Si des souve-
rns légitimes sont impies, cruels et immoraux, les corps

représentatifs et les hauts dignitaires de l'état trahiraient la patrie
en ne leur faisant pas opposition ; mais les autorités subordonnées

et les simples particuliers doivent se borner à la prière et
aux larmes. Qu'on ne voie poinl là un désaccord avec le
précepte : «. Obéissez à Dieu plutôt qu'aux homines; » autre chose

est de ne pas obéir à l'autorité, autre chose de lui résister.
Bèze distingua toutefois bien mieux que les calvinistes

postérieurs l'essence de la constitution du peuple d'Israël de ses

formes. Consulté, en 1566, par la classe de Neuchâtel pour
savoir si les pasteurs doivent censurer l'autorité lorsqu'elle «

condamne un homme que Dieu déclare absous, » ou qu'elle absout,
au contraire, un coupable : condamner ou absoudre, tel fut le

sens de sa réponse, est du ressort de l'autorité civile ou

politique, et il faut soigneusement distinguer entre les lois temporaires

des Israélites et les lois immuables de la justice. Pourtant,

un magistrat qui absout des impies, des meurtriers ou des

adultères, manque évidemment à son devoir; il est de l'office
des pasteurs de le lui rappeler en secret, et, s'il le faut, en

public, mais à condition qu'ils agissent sans passion et ne se

permettent jamais d'accuser sans connaître suffisamment les faits.

Dans une autre circonstance, Bèze énonça l'avis que si la

cruauté ou l'ignorance de l'autorité empêche les progrès du

règne de Christ, la prière, les larmes et la pénitence doivent
être les armes de l'église, et que les autorités inférieures ont



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 27 7

alors pour tâche de protéger la vraie religion avec modération,
mais avec fermeté.

Les faits entraînèrent le réformateur bien au delà de ces

principes. Quand le meurtre de François de Guise eut débarrassé

les réformés de cet implacable ennemi, Bèze, sous la
première impression de joie que lui causait cette délivrance, qualifia

de « martyr » l'assassin du duc, Poltrot, cjui avait été

écartelé. Et, chose plus frappante encore, longtemps après

l'événement, il écrivit ces paroles : « Si, dans le feu de cette
juste guerre, j'eusse pu moi-même, par ruse ou par force, me
débarrasser de Guise, la chose aurait été légitime et je ne m'en
serais pas excusé. » Le sentiment de Bèze devint bientôt celui
de tous les calvinistes; aussi un historien catholique, Le

Laboureur, a-t-il accusé ces derniers, et surtout leurs ministres,
d'avoir, par leurs écrits et leurs discours, préparé l'assassinat
du duc. Selon lui, ils glorifièrent ce crime delà manière la plus
indigne, en sorte qu'au milieu de tant d'esprits qu'ils
s'appliquaient à exciter, il est vraiment remarquable qu'il ne se soit
trouvé qu'un Poltrot. Le Laboureur n'accuse ni Coligny, ni les

autres chefs protestants d'avoir eu part au meurtre ; mais il
pense que Bèze et quelques-uns de ses collègues le conseillèrent

et cherchèrent ensuite à en faire partager la responsabilité
à tout leur parti.

Une lettre soi-disant écrite de Rome à la reine-mère au sujet
de cet événement, et attribuée à l'ex-évêque de Nevers, Spifame,
montre à quel point le calvinisme reproduisait alors le type de

l'Ancien Testament. Poltrot fut, selon l'auteur de cette pièce,
un instrument choisi par le Seigneur pour abattre la tyrannie du
duc. Sa conduite rappelle celle de Moïse, qui, poussé par
l'Eternel à délivrer son peuple, tua l'Egyptien. Sa dissimulation
(l'assassin s'était fait passer pour l'un des serviteurs de sa

victime) est justifiée par de nombreux exemples de l'histoire sainte
et de l'histoire profane. « Pour nous, conclut l'auteur, poussés

par l'Esprit de Dieu et reconnaissants de ses bienfaits, ainsi
qu'Israël assiégé dans Béthulie, nous célébrerons tous d'une
même voix les louanges du Seigneur. »

Tels étaient, dans la première période du calvinisme politique,



278 G. DE POLENZ.

le langage et les écrits de plusieurs de ses pasteurs, et bien
des gentilshommes et des magistrats municipaux, moins imbus

qu'eux des doctrines théocratiques, s'y associaient également.
L'attitude du calvinisme en face de la monarchie devint ainsi
de plus en plus menaçante. Nous ne voyons point, toutefois,
dans cette situation un fait isolé, particulier à la France et au

calvinisme ; au contraire, nous y reconnaissons l'influence plus
générale d'un milieu, d'une atmosphère historique qui eût
sûrement agi sur toute autre religion et sur toute autre église. Le

grand mouvement religieux du XVIe siècle dirigea avant tout
cette atmosphère sur la France ; mais son action se combina

avec celle de plusieurs autres courants, les uns hostiles à la
Réforme, les autres fort différents d'elle. Pour arriver à une

appréciation exacte du calvinisme politique, il est donc juste
de tenir compte de l'influence exercée sur lui par le fanatisme
et la démagogie, par les magistrats et les savants catholiques,
et par d'autres éléments encore.

Influences qui ont agi sur le calvinisme politique français.

INFLUENCES PROTESTANTES.

1. Luther el Mélanchton.

Si l'on étudie Luther dans ses rapports avec les souverains,
on le trouvera tel que son caractère essentiellement allemand
et son respect pour la tradition et pour les institutions établies

pouvait le faire supposer. Fort différent de Calvin, il est supérieur

à celui-ci ; mais l'histoire montre que cette différence
entre les deux réformateurs était inévitable.

Calvin n'a point prononcé de paroles semblables à celles que,
en 1522, Luther, quittant la "Wartbourg contre l'avis de l'électeur

de Saxe, écrivit à ce prince : « Je me rends à Wittemberg
sous une protection plus puissante que celle d'un électeur....
Bien loin de désirer que Votre Altesse me protège, je voudrais

plutôt la protéger moi-même.... Celui qui a le plus de foi est

celui qui protège le plus, etc. » Mais cette naive épître d'un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 279

digne et loyal Allemand s'adressait à un autre Allemand également

digne et loyal. Si Calvin avait écrit une lettre pareille,
qui, parmi les hommes haut placés de son pays, eût pu
comprendre son langage? L'ensemble de ses ouvrages, notamment
sa célèbre dédicace à François Ier, atteste, du reste, l'accord
des deux réformateurs sur ce point.

Cet accord est à peu près le même aussi quant à la sévérité des

jugements portés sur les rois par l'un et par l'autre. Bien des

paroles de Luther, les suivantes, par exemple, ne le cèdent guères
en rudesse à celles de Calvin dont il a été question plus haut :

« Dieu a rendu nos princes fous, en sorte qu'ils pensent pouvoir

ne faire et n'ordonner à leurs sujets que ce qui leur plaît...
Je demande à tous les chrétiens de prier Dieu pour ces
misérables souverains aveuglés.... Le Turc est dix fois plus prudent
et plus pieux que ne le sont nos princes. »

Sous le rapport du droit de résistance à l'autorité, Luther et
Calvin diffèrent davantage. Cependant, lors de la conclusion
de la ligue de Smalkalde, le premier qui, jusqu'alors, s'était

prononcé contre ce droit, fut décidé par les juristes à changer
d'avis, et un écrit sorti de sa plume conseilla de refuser au

gouvernement l'appui que celui-ci demandait pour la guerre.
D'après son ancienne manière de voir, qu'il a exprimée clans

son écrit de 15213 sur le Pouvoir civil, un prince ne doit point
employer la force contre l'autorité souveraine, et, en temps de

persécution, il ne doit résister que par la confession de la
vérité. Ce ne fut pas sans répugnance que Luther modifia ses vues
à cet égard; en 1539, il disait qu'au fond ce n'est pas contre
l'empereur que doit être dirigée la résistance, mais contre le

pape et les évê ;ues, qui se servent de lui comme d'un moyen
de tyrannie pour faire opposition à l'Evangile.

Les vues de Mélanchton se rapprochent beaucoup de celles
de Bèze, et on peut remarquer, de plus, entre ces deux hommes

le rapport que l'un et l'autre furent beaucoup plus mêlés
à la politique que ne l'avaient été leurs maîtres. Selon
Mélanchton, il esl permis de tuer un tyran : 1° Si celui-ci est un
simple particulier qui s'efforce de renverser les autorités
légitimes ; 2° S'il est en charge et commet contre ses subordonnés



280 G. DE POLENZ.

des actes d'une injustice et d'une cruaulé notoires. Hors ces

deux cas, conformément à l'avis des jurisconsultes et aux
prescriptions de la divine parole, il faut demeurer dans la soumission

aux autorités. L'équité, qui nous fera supporter les fautes

auxquelles les expose la faiblesse humaine, ne doit point
cependant nous entraîner à une condescendance contraire aux
ordres de Dieu. Il importe d'ailleurs de distinguer entre les

choses et les personnes. St. Paul aimait les lois de l'empire
romain sans aimer pour cela Caligula et Néron, qu'il abhorrait
plutôt comme des instruments du diable. N'excusons pas les

vices sous prétexte de respecter les institutions établies de Dieu,
et n'argumentons pas de la haute position des tyrans pour tolérer

leurs atrocités.
En ce qui concerne le droit de résistance, l'ordre établi de

Dieu dont parle St. Paul (Rom. XIII, 2) n'existe que dans le cas

où l'autorité est légitime. D'une manière générale, le droit
naturel, qui est en même temps un droit divin, autorise chacun
à résister à la violence et lui en fait parfois un devoir.

ê. Magdebourg el l'Ecrit de Magdebourg.

La résistance que rencontra en Allemagne, à Magdebourg
surtout, l'interim imposé par Charles-Quint, ne resta pas sans
influence sur le calvinisme politique en France, et, à ce titre,
elle a droit à notre examen. L'empereur, qui avait sans peine
gagné les princes à ses vues, brisa l'opposition des villes
impériales en plaçant à leur tête des autorités oligarchiques; mais
rien ne put vaincre l'aversion des pasteurs contre les usages
catholiques maintenus par l'interim, et, si leur opposition eût
trouvé un point d'appui suffisant, elle aurait rendu à la cause

protestante les services les plus signalés. Ce point d'appui,
Magdebourg sembla un moment le leur offrir. Mise au ban de

l'empire en 1547, cette ville combattait à la fois pour sa liberté
civile menacée et pour la liberté religieuse ; Amsdorff et Fla-
cius lllyricus s'y trouvaient, et le compromis impérial pouvait
compter les pasteurs magdebourgeois parmi ses plus violents
adversaires. Ces hommes, les vrais luthériens de l'époque,



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 281

avaient une manière de voir fort rapprochée de celle des
calvinistes français. Du précepte : Obéir à Dieu plulôl qu'aux hommes,

ils déduisaient, leurs publications l'attestent, des

conséquences presque identiques à celles qu'en tiraient ces derniers,
et la chose est d'autant plus frappante que les philippistes ou
amis de Mélanchton se trouvaient dogmatiquement bien moins
éloignés du calvinisme que ne l'étaient les luthériens purs.

Presque tous les écrits publiés à Magdebourg renferment la
distinction déjà signalée par nous chez Bèze entre l'autorité
supérieure et les autorités subordonnées, et enseignent que si

la première est tyrannique, les secondes peuvent et doivent

prendre contre elle la défense des sujets. L'autorité supérieure
déposant, parce qu'il se refuse à mal agir, un magistrat qui lui
est subordonné, n'est pas, disent-ils, instituée de Dieu,maisdu
diable. Les théologiens magdobourgeois s'adressèrent aux
militaires pour les engager à ne pas prendre les armes contre
eux, mais à imiter les chrétiens des armées romaines, qui
refusaient de marcher contre leurs frères en la foi. Leurs écrits
n'épargnent pas plus l'autorité de l'empereur que les
pamphlets calvinistes ne ménagent celle des puissants et des princes.

Ils vont jusqu'à appliquera ce souverain le reproche d'Elie
à Achab : « Tu es l'homme qui trouble Israël » (1 Rois XVIII, 18),
et à le menacer du jugement de Dieu et des peines temporelles
et éternelles qu'imploreront contre lui ceux dont il se fait
l'oppresseur.

L'héroïsme religieux des Magdebourgeois excita en Allemagne

le plus vif enthousiasme, et lorsque, en 1551, ils se rendirent

à l'électeur Maurice, ils conservèrent, avec leurs
privilèges, le sentiment que leurs efforts ne resteraient pas inutiles
à la sainte cause pour laquelle ils avaient lutté. En France et
hors de France, malgré la controverse de la cène, qui séparait
déjà les deux confessions, les sympathies en leur faveur furent
nombreuses aussi chez les calvinistes, et elles grandirent
encore dans la suite lorsque les publications niagdebourgcoises
fournirent aux réformés français des arguments à l'appui de

leurs théories politiques.
L'important ouvrage communément désigné en France sous



282 G. DE POLENZ.

le nom d'Ecrit de Magdebourg. et dont le vrai titre était : Des

droits des souverains sur les sujets et des devoirs des sujets envers
les souverains, parut, à ce qu'on présume, en 1550. Très
analogue, quant au fond, au Junius Brutus, cleLanguet, qui le

surpasse toutefois en hardiesse, il serait, si sa date est exacte,
antérieur à ce dernier ouvrage, ce qui démontrerait que les

idées dont il s'agit avaient également pris naissance en Allemagne.

Bien qu'on ne puisse conclure de là que ce livre ait, à lui
seul, exercé sur le calvinisme une influence décisive, il est à

croire que les réformés de France, Languet, en particulier,
s'empressèrent d'adopter, tout en les accentuant davantage,
les théories de l'écrit de Magdebourg. Cet ouvrage est-il réellement

antérieur au Junius Brutus? Nous le croyons, bien que
diverses circonstances extérieures ne laissent pas cette priorité
à l'abri de toute discussion ; mais, lors même qu'on n'admettrait

pas notre manière de voir, il resterait toujours certain que
Languet a retrouvé dans l'écrit de Magdebourg les idées

développées par lui clans son Junius Brulus, et cela nous autoriserait

encore à admettre qu'un rapport intérieur existait alors
entre les idées politiques des calvinistes français et celles des

luthériens allemands.
L'Ecrit de Magdebourg pose dix questions, que nous

reproduisons, en indiquant brièvement les réponses qu'il fait à

chacune d'elles :

1° Est-il permis d'obéir à toutes les autorités sans exception,
comme à Dieu? —Oui, pourvu qu'elles n'ordonnent rien d'impie

ni d'injuste. Les ordres impies feraient transgresser les

commandements de la première table de la loi, et les injustes
se trouveraient en désaccord avec la conduite que la charité
prescrit envers le prochain.

2° Les autorités sont-elles tenues de rendre compte à leurs
sujets de toutes leurs lois ou prescriptions? Non, sans doute.

3° Jusqu'où s'étend le devoir de ne point obéir aux ordres

impies et injustes des autorités? — La réponse à la première
question indique déjà cette limite. Ainsi, tous les hommes pieux
doivent refuser d'assister à la messe, quand le magistrat veut
les y contraindre ; ils doivent, au contraire, suivant l'exemple



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 283

de la véritable église, aller entendre la parole de Dieu dans les
saintes assemblées.

4° Que doit, en bonne conscience, faire un homme pieux
quand, sans lui enjoindre des choses mauvaises, l'autorité tient
envers lui une conduite injuste? — S'agit-il d'une autorité
inférieure? qu'il en appelle à l'autorité suprême. S'agit-il d'un
magistrat inférieur qui, contre la volonté de l'autorité suprême,
fasse violence à un autre magistrat subordonné comme lui?
que ce dernier s'arme des lois pour lui résister. S'agit-il enfin
de l'autorité supérieure? qu'à l'exemple de Jésus et des martyrs,

il endure tout de la part de cette dernière.
5° Des sujets peuvent-ils, sans offenser Dieu, opposer une

juste résistance à la tyrannie de l'autorité supérieure, et même,
s'il le faut, la repousser par les armes? — Les peuples étant
évidemment plus anciens que les princes, ce sont ces derniers
qui ont été créés pour ceux qu'ils gouvernent et non
l'inverse; l'autorité doit donc être rappelée à son devoir et censurée
sielle s'en écarte. En ce qui concerne la résistance aux tyrans,
bien des gens recommandent la patience et les prières au point
de «condamner comme de faux chrétiens ceux qui ne tendent

pas le cou pour se faire égorger.» Sans doute la patience
chrétienne, la prière et la repentance sont les vraies armes à

employer ; les peuples opprimés sont, néanmoins, en droit de recourir

à d'autres moyens encore. Les tyrans ne doivent point être

regardés comme une autorité légitime, quoique Dieu permette
souvent leur triomphe comme châtiment pour les pécheurs ou

comme épreuve pour les fidèles. Aussi l'auteur ne condamne-t-il
point sans réserve « ces meurtriers des tyrans, qui, souvent,
chez les Grecs, recevaient des récompenses distinguées. » Les

délivrances racontées dans le livre des Juges ne doivent point
non plus, selon lui, être tenues pour si extraordinaires qu'elles
ne puissent jamais servir de modèles. Si l'autorité légitime qui
devrait chasser un usurpateur est de connivence avec lui ou
reste dans l'inaction, tout particulier a le droit d'agir pour
défendre la constitution de son pays. Librement sanctionnée par
qui de droit, l'usurpation primitive peut toutefois devenir
légitime.



234 G. DE POLENZ.

6° Quel est le devoir des sujets envers leur souverain légitime
quand sa conduite est tyrannique — La Bible et l'exemple
des premiers chrétiens enjoignent aux simples particuliers
l'obéissance passive ; mais les autorités subalternes et les

magistrats placés au-dessus d'elles ont le devoir de contrôler
l'autorité suprême. Pouvant être punis et destitués par le roi s'ils

remplissent mal leurs fonctions, ils sont tenus, à leur tour, de

lui résister ou même de le déposer, si l'excès de sa tyrannie
l'exige. « Prends cette épée, disait Trajan au commandant de

sa garde, et tire-la pour moi, si je gouverne bien, mais contre
moi, si je gouverne mal.» A l'appui de ses vues, l'auteur invoque

l'histoire des Grecs, des Romains et des Israélites; il estime
la constitution de ces derniers, cjui avaient Dieu seul pour
monarque, la plus parfaite qui ait jamais existé. Les meilleurs
souverains ont abusé de leur puissance, et si on ne parvient,
en bridant la royauté, à empêcher quelques-uns des maux
qu'elle entraîne, elle est beaucoup plus nuisible qu'avantageuse
au peuple. C'est très à tort que quelques personnes déduisent
du discours clans lequel Samuel énumère aux Israélites les

privilèges que s'arrogera sur eux leur roi un prétendu droit royal;
quoique désignés par Dieu, David et Salomon durent encore
être élus par le peuple, et ce dernier pouvait punir le monarque

infidèle à son devoir. L'histoire moderne montre de même

que dans plusieurs pays on s'est attaché à limiter le pouvoir
royal. Le magistrat qui, personnifiant l'autorité souveraine,
recevait le serment du roi d'Aragon, lui adressait ces paroles :

«Nous, qui valons autant que vous, et qui pouvons plus que vous,
nous vous élisons roi.» En France, jusqu'au temps de Hugues
Capet, les états possédaient le droit de déposer leur souverain,
lorsqu'ils avaient contre lui quelque sujet de plainte, et bien

que depuis longtemps, il n'ait pas été fait usage de cette
prérogative, il en est toujours resté des traces. Les états peuvent
légitimement résister à un tyran et le punir ; le droit naturel et

l'analogie le démontrent. Toute convention peut, en effet, en

vertu du droit naturel, être rompue avec l'assentiment des

intéressés si les circonstances l'exigent, et la violation publique
du contrat est pour cela une circonstance suffisante. D'autre



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 285

part, il y a analogie entre les droits du peuple et ceux des

particuliers, et la protection que les lois civiles accordent à ceux-
ci ne peut être refusée à celui-là.

7° Que faire si, grâce à la connivence, à la crainte ou à la
mauvaise volonté de la majorité des états, un tyran réussit à les

empêcher de se réunir?— La question est difficile et ici se

place pour les sujets le devoir de la repentance, de la patience
et de la prière. Les particuliers peuvent néanmoins recourir aux
autorités intermédiaires qui ont le droit de convoquer les états.
Le recours aux alliés et aux amis clu royaume leur est aussi

permis.
8° Comment se comporter envers un prince qui surcharge

ses sujets d'impôts lourds et injustes? — Un prince avare ou

prodigue ne doit pas pour cela être immédiatement regardé
comme un tyran.

9° Les sujets doivent-ils conclure des pactes avec leurs princes?

— Oui, même dans une bonne monarchie, la simple volonté
du prince ne saurait suffire aux sujets.

10° Peut-on enfin, sous les restrictions et réserves qui
précèdent, opposer la force à la tyrannie qui opprime la vraie
religion et résister aux persécutions? — La religion, affaire de
conscience ne doit point, dira-t-on, se défendre par les armes, et
l'Ecriture sainte distingue avec soin les royaumes de ce monde
et le royaume spirituel de Christ. Cependant l'opposition entre
eux est-elle si grande que les moyens de défense autorisés poulies

choses temporelles ne puissent être employés en matière
de religion L'auteur ne le pense pas, et l'Ancien Testament
lui fournit tout un arsenal de raisons à l'appui de sa thèse ; il
est moins heureux pour le Nouveau, où il ne trouve qu'un
seul passage qui lui soit favorable (1 Tim. II, 2), et passant à

l'histoire ecclésiastique, il s'y embrouille tout à fait. Il conclut
en décernant le titre de martyrs non-seulement aux hommes
qui ont combattu par la patience la tyrannie des adversaires
de la vérité, mais encore à ceux qui, s'appuyant sur les lois ou
les faisant respecter, « ont consacré leur bras à Dieu pour
défendre la vraie religion.»



286 G. DE POLENZ.

3. Jean Poynet.

A la suite des influences luthériennes qui ont agi sur le
calvinisme français, nous devons encore en signaler une, venant
aussi du dehors, mais qui, quoique protestante, ne peut
précisément passer pour réformée.

Jean Poynet, évêque de Rochester, puis de "Winchester,
homme savant et pieux, fut contraint, au temps de Marie la

Sanglante, de se réfugier à Strasbourg, où il mourut en 1556.

Sous l'influence de la persécution, ce prélat, au fond plus
luthérien que calviniste, composa, sur le sujet qui nous occupe,
un ouvrage d'une grande hardiesse. Intitulé: Court traité sur
la puissance politique el sur la vraie obéissance que les sujets
doivent aux rois et aux autres autorites civiles, le livre de Poynet
traite en premier lieu de l'origine, du but, de l'usage et des

obligations de la puissance temporelle. C'est de Dieu que
procède le pouvoir de faire et d'exécuter les lois ; les instruments
nécessaires dans ce but sont eux-mêmes nommés dieux par
l'Ecriture sainte, ce qui prouve à la fois leur haute position et

leur responsabilité. Si celui qui fait tort à un seul individu est

digne de châtiment, combien ne devra-t-on pas punir celui qui
fait tort à tout un royaume? C'est pour les sujets un devoir
de ne point rester soumis à une autorité injuste et impie, et

Poynet censure avec force ceux de ses compatriotes qui,
effrayés par les violences de la reine Marie, étaient retournés à la

messe. Les souverains et les autres chefs politiques n'ont point
sur leurs sujets une autorité illimitée; ils sont soumis aux lois
de Dieu et à celles du pays. Mais jusqu'à quel point leurs sujets
sont-ils tenus de leur obéira Dieu seul a droit à une obéissance

sans bornes; quant aux rois et aux princes, simples membres
de l'état, s'ils ne s'inquiètent pas du bien de tout le corps, ils

peuvent être retranchés et remplacés par d'autres. Ici se place
naturellement la discussion du célèbre droit royal, que l'on
fonde très à tort, selon l'auteur, sur le passage 1 Samuel VIII,
11-18: Voici comment vous traitera le roi qui régnera sur vous :

il prendra vos fils, etc.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 287

Il est permis de déposer un mauvais souverain et même de

tuer un tyran. L'histoire des rois de l'Ancien Testament et
l'histoire moderne abondent en exemples de ce genre ; agir
ainsi est donc faire une.chose juste et d'accord avec les
jugements de Dieu. La loi naturelle et le droit des païens conduisent

au même résultat. Christ ayant ordonné que tout arbre
qui ne porte pas de bons fruits soit coupé et jeté au feu, veut,
à plus forte raison, qu'on retranche l'arbre qui en porte de

mauvais. Néanmoins la parole de Dieu ne démontre pas qu'un
simple particulier puisse exécuter un acte de ce genre. Si les

chrétiens n'ont pas une législation spéciale pour punir les

tyrans, c'est que, trompé par les serments et les promesses de

ces derniers, le peuple leur a laissé prendre une puissance
excessive. Cependant des lois de ce genre ne sont pas
nécessaires; les prescriptions relatives aux crimes des particuliers
sont applicables à ceux des souverains, et Dieu lui-même a

donné l'exemple de la punition des rois pervers. Si les défenseurs

naturels du peuple, les nobles en particulier, ne peuvent
ni ne veulent agir contre ses oppresseurs, il faut recourir aux
ministres de la parole de Dieu, qui ont le droit d'excommunier
les souverains aussi bien que le peuple. Enfin, au défaut des

divers moyens qu'il vient d'énumérer, Poynet, chez lequel la

conscience chrétienne reprend le dessus, rappelle que la

repentance et la prière sont, pour renverser les tyrans, la

ressource suprême des chrétiens.

IL INFLUENCES CATHOLIQUES.

/. Fanatisme.

Bornons-nous à rappeler quelques traits de la réaction qui,
provoquée par le fanatisme catholique, devait fatalement aboutir

à la Saint-Barthélémy.
Avant la conjuration cl'Amboise, Simon Vigor, curé de Saint-

Paul à Paris, prêchait qu'il fallait massacrer tous les huguenots.

Auparavant déjà, en 1554, Le Picart, doyen de Saint-Ger-

main-1'Auxerrois, conseillait, du haut de la chaire, à Henri II,
de paraître incliner vers le luthéranisme pour avoir l'occasion

C. R. 1870. 19



288 G. DE POLENZ.

de rassembler les adhérents de cette secte et de les exterminer.
Le jésuite Auger et l'aumônier de Charles IX, Sorbin de Sainte-
Foy, tinrent une conduite analogue. Après la célèbre entrevue,
de la reine mère et du duc d'Albe, à Bayonne (1565), puis après
l'assemblée des notables à Moulins (1566), le bruit qu'un plan
avait été formé pour faire périr les chefs protestants parvint
jusqu'aux oreilles de ces derniers, qui s'en plaignirent. De
nombreuses violences exercées contre les réformés le confirmèrent
bientôt et coïncidèrent avec la retraite du chancelier Lhospital,
chef du parti modéré.

L'idée que la Saint-Barthélémy n'a pas été préméditée de longue

main est actuellement soutenue : néanmoins les germes de

ce forfait existaient dans cette déplorable époque comme sont
répandus dans l'air ceux d'une maladie pestilentielle. Ils se

trouvaient dans la réaction catholique provoquée par la
Réforme et dans te fanatisme populaire excité par les prêtres.
Dès 1563, les Guises avaient projeté de massacrer à Paris tous
les suspects; grâce au système de bascule adopté parla reine-
mère, ce plan échoua, sans peut-être que les calvinistes en
eussent eu connaissance. Au reste, les rancunes et les rivalités
de famille inspiraient, autant que le fanatisme, la conduite des

Guises. Ils formèrent, en 1565, contre les Montmorency et les

Chatillon, une ligue qui demeura sans résultat, vu l'opposition
de la cour ; mais, tout en conseillant au roi de la dissoudre,
Montluc engagea ce prince à en former une autre dont il se

ferait lui-même le chef. Enfin, après la paix de Saint-Germain,
un projet de ce genre fut de nouveau agité du haut des chaires,
clans le peuple et à la cour. Charles IX certifia au cardinal légat

Alessandrino, neveu de Pie V, qu'il ne voulait conclure le
mariage de sa sœur Marguerite avec le roi de Navarre rjue pour
« tirer vengeance des ennemis de Dieu et châtier les rebelles. »

Le 24 février 1572, le roi et sa mère écrivirent au pape dans le

même sens, et, s'il faut en croire le cardinal d'Ossat, qui raconte
ce fait dans sa correspondance, Alessandrino, à la nouvelle, du

massacre de la Saint-Barthélémy, s'écria: «Dieu soit loué! le

roi de France a tenu parole. »

Si donc le crime du 24 août 1572 n'a pas été le résultat d'un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 289

plan prémédité de longue main, il y avait de bonnes raisons

pour croire que ce crime aurait lieu. C'est ce que les calvinistes
durent d'autant plus naturellement admettre qu'une foule de

catholiques étaient du même avis, et il y a dans cette circonstance

sinon une justification, du moins une excuse pour les

dispositions hostiles des réformés à l'égard du pouvoir.

2. Démocratie.

Non-seulement la démocratie catholique, dépassa de beaucoup

en audace la démocratie calviniste ; mais, durant le moyen
¦âge, elle fraya, en quelque sorte, la voie à cette dernière.
Citons quelques faits à l'appui de cette assertion.

Dans ses luttes avec les souverains et les hauts dignitaires
ecclésiastiques, c'est chez le peuple que Grégoire VII chercha
son point d'appui ; ses successeurs restèrent fidèles à cette
tradition, et, durant tout le moyen âge, se perpétua l'alliance entre
les représentants de la théocratie et l'élément démocratique.
Thomas d'Aquin, dans son livre De regimine prineipum,
conseille d'apporter à l'élection d'un roi une prudence qui empêche
la monarchie de dégénérer en tyrannie. Si cette dernière existe,
il taut la supporter, pour peu qu'elle soit tolerable, de crainte
de plus grands maux ; il est cependant permis, dans certaines

circonstances, de s'élever publiquement contre un tyran. Quand

un peuple a le droit, d'élire son roi, il peut aussi déposer ce

dernier, s'il abuse de sa puissance. En agissant ainsi, le peuple
n'est pas infidèle à son souverain ; c'est, au contraire, celui-ci
qui, par sa conduite, a mérité la rupture du pacte conclu entre
lui et la nation. Si les moyens humains ne suffisent pas pour
procurer la délivrance, le peuple doit se repentir de ses péchés
et implorer le secours de Dieu, qui peut changer le cœur des

tyrans ou les faire disparaître. Enfin, tout en donnant la
préférence à la forme monarchique, vu la corruption de la nature
humaine, Thomas relève les avantages de la constitution
républicaine. St. Bonaventura, de son côté, déplore de voir placer
à la tête des peuples des hommes incapables de les gouverner.



290 G. DF. POLENZ.

« Malheur aux royaumes, s'écrie-t-il, quand le droit héréditaire

place des enfants sur le trône »

Au XV6 siècle, Jacob Legrand censura en chaire l'immoralité
de la cour avec une violence excessive. Après l'assassinat du duc
d'Orléans, un franciscain, Jean Petit, entreprit, en présence du
roi, la justification du meurtrier, et soutint que tuer un tyran est

une chose permise et même méritoire. Malgré la condamnation
de cette doctrine par l'évêque, la faculté de théologie et le
parlement de Paris, le franciscain, que favorisaient le duc de

Bourgogne et le peuple, obtint gain de cause, à tel point que l'arrêt
du parlement fut cassé et que l'évêque dut se rétracter. Sous

Louis XI, les discours insolents du franciscain Fradin et d'Olivier

Maillard, qui se sentaient appuyés par le peuple, restèrent
également impunis, et, sousLouisXII, Maillard renouvela contre
la royauté de violentes attaques. Enfin, peu avant la Béforme,
Guillaume Pépin, moine d'Evreux, s'exprimait ainsi dans ses

prédications: « Les rois sont dissipateurs et cruels; ils attentent

à ia liberté de leurs sujets et justifient ainsi les révoltes ;

car les sujets ont pour eux le droit divin qu'a créé la liberté. »

Pépin appelait même de ses vœux le temps où il n'y aurait plus
ni rois ni princes.

3. Magistrals et savants.

Plusieurs années avant la Samt-Barthélemy, un magistrat
catholique, Etienne de La Boëtie, conseiller au parlement de

Bordeaux, homme à la fois distingué par ses talents et par son
caractère, écrivit un livre dépassant en hardiesse tout ce que, en
France du moins, a jamais affirmé le calvinisme. Dans cet

ouvrage, intitulé: De la servitude volontaire, ou le Conlr'un, La
Boëtie se demandait si la monarchie mérite réellement de figurer

au nombre des formes de gouvernement. Comment peut-il
se faire que le nom d'un seul homme, souvent le plus lâche et

le plus efféminé de la nation, exerce assez de prestige pour
que des millions de ses semblables, « enchantez et charmez, »

se plaçant sous son joug, subissent ses extorsions et ses cruautés

Cet i< hommeau, » dit l'auteur, n'a que deux yeux, deux



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 291

mains et un corps, rien que n'ait le moindre d'entre vous, sinon
l'avantage que vous lui accordez de vous anéantir. Vous êtes

vous-mêmes les complices du brigand qui vous pille, de
l'assassin qui vous égorge, et pour vous affranchir, il vous suffirait
de le vouloir. Les animaux eux-mêmes semblent nous crier :

« Vive la liberté! » Comment donc l'homme, né pour être libre,
a-t-il perdu tout souvenir de son état primitif et tout désir de

le reconquérir? « Je pense, pour ma part, conclut La Boëtie,
qu'à Dieu tout libéral et débonnaire, rien n'est si contraire que
la tyrannie, et qu'ici-bas déjà il a réservé quelques punitions
spéciales aux tyrans et à leurs complices. »

Le Conlr'un attaquait, au fond, bien moins l'abus du principe
monarchique que ce principe lui-même. Tel était alors, surtout
dans les rangs de la magistrature, le sentiment de beaucoup
d'hommes distingués, chez lesquels on n'eût pu voir ni des

amis du calvinisme, ni des fauteurs d'anarchie. Un pareil fait
a sans doute pour cause cet élément révolutionnaire qui, nous
l'avons vu, existait déjà avant la Réformation, et dont le
mouvement classique de la Renaissance favorisa les progrès.
Montaigne en fut, au XVI0 siècle, le principal représentant. En

outre, le parlement étant le gardien naturel des droits du peuple

contre la couronne, comme de ceux de la couronne contre
la hiérarchie, cette position même l'entraînait à se rattacher
aux vieux souvenirs et à poursuivre un idéal trop absolu. La

liberté, de plus en plus comprimée clans le présent depuis
Louis XI, se trayait uno issue dans le domaine du passé. Peut-
être aussi, dans cette tendance, y eut-il une protestation contre
l'arme dangereuse que le célèbre livre du Prince, de Machiavel,
avait mise entre les mains des souverains. L'esprit d'opposition
de la magistrature se développa, du reste, davantage encore
au siècle suivant et dépassa toute mesure durant la minorité
de Louis XIV.

III. INFLUENCES DIVERSES.

Réunissons sous ce chef quelques autres influences encore,
qu'un coup d'œil historique rétrospectif nous appelle à relever



292 G. DE POLENZ.

comme pouvant, avoir agi sur le calvinisme politique français.
Il est fort douteux que Tertullien ait, comme on l'a prétendu,

admis la légitimité du droit de résistance, contrairement à Augustin

et à la plupart des Pères de l'église. Chez Augustin, en
revanche, on trouve des déclarations presque semblables aux
assertions cjui ont le plus choqué chez Calvin, en particulier le

passage bien connu: « Supprimez la justice, et que seront les

empires, sinon de grandes bandes de voleurs? que seront ces

dernières, sinon de petits empires? » Il est certain, en tout cas,

que de bonne heure déjà, le droit de résistance a été affirmé
soit en théorie, soit en pratique. Les monarchies absolues
n'apparurent que peu de temps avant la Réforme ; au moyen âge

régnait l'idée libérale de la représentation du peuple.
Jean de Salisbury, disciple et ami de Thomas Decket, estimait

qu'un peuple durement traité par son souverain ne doit pas

pour cela cesser de le respecter. Mal agir contre les princes
est, dit-il, le crime le plus rapproché du sacrilège, et il faut
obéir aux rois d'un caractère difficile comme à ceux qui sont
bons. Quoique favorable à la monarchie élective, il ne se

prononce pas contre ia succession héréditaire, à moins que, par
leur obstination à suivre une mauvaise voie, les princes eux
mêmes ne préparent leur chute. A côté de ces assertions s'en

trouvent toutefois d'autres d'une beaucoup plus grande portée.
Il est non-seulement permis, mais juste de tuer les tyrans.
L'usurpateur qui se place au-dessus des lois commet un crime
de lèse-majesté et les défenseurs du droit doivent s'armer contre
lui. Le tyran est l'oppresseur du peuple; tandis que le prince
reproduit l'image de la divinité, il offre, fui, celle de la méchanceté

du diable. Notre théologien s'efforce de prouver que
l'Ecriture autorise et même approuve le meurtre des tyrans, lors
même que pour l'exécuter on recourt à la ruse ; il cite à ce

propos les exemples de Jahel et de Judith. Toutefois, nul ne
doit préparer la chute du souverain auquel il a prêté serment.
D'ailleurs les tyrans, instruments dont Dieu se sert pour
exécuter ses justes décrets, seront un jour détruits par le Seigneur
lui-même s'ils persévèrent dans leur méchanceté.

La Grande Charte anglaise, octroyée par Henri Ier, contenait



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 293

une disposition remarquable. Un certain nombre de barons élus

par leurs pairs devaient, quand le roi ou ses fonctionnaires
commettaient quelques abus, en réclamer le redressement, et,
s'il n'était pas tenu compte de cette demande, la nation entière

pouvait contraindre le monarque à lui rendre justice. Dans le

royaume d'Aragon, un magistrat, portant le nom de juslicta,
représentait d'une manière permanente la nation et le droit
qu'avait celle-ci de défendre ses privilèges si le souverain osait
les violer ; il assistait à l'élection du roi el recevait son serment.

Commines remarque, dans ses Mémoires, combien sont dangereuses

et redoutables la sottise et l'ignorance des princes. Quel

recours auront des sujets, si Dieu ne leur vient en aide, contre
un souverain assez puissant pour tout soumettre à sa volonté?
Un roi a-t-il le droit d'établir des impôts sans le consentement
de ceux qui doivent les payer, et, lorsqu'il veut faire la guerre,
ne sera-t-il pas bien plus fort s'il l'entreprend avec l'assentiment

de ses sujets? Qui remplira l'office de juge pour punir
les actes coupables des princes et des hauts dignitaires? 11 est

donc indispensable, pour les maintenir dans la crainte et
l'humilité, que chaque souverain ait « son contraire, » c'est-à-dire
un autre prince ou un peuple dont il redoute l'opposition.

Thomas Morus, dans sa célèbre Utopie, énonce des idées

toutes républicaines, et même fort rapprochées du socialisme
et du communisme. A la conduite des princes qui, toujours
fort préoccupés d'arrondir leurs états, le sont beaucoup moins
de les bien administrer, l'auteur oppose le tableau du pays idéal
qu'il rêve. Un prince y est élu à vie au scrutin secret (suffragiis
occullis) sur une liste de quatre candidats nommés par le peuple.

Un sénat, composé de notables de la nation, délibère avec
lui sur les affaires publiques. Les précautions nécessaires sont
prises pour empêcher que la constitution ne soit changée et le

peuple opprimé. Les autorités ne sont ni orgueilleuses, ni
redoutées. La liberté religieuse, la liberté des cultes, celle du
prosélytisme, etc., fleurissent dans ce pays et tout y appartient
à tous.

Les états, corps représentatifs de la nation, peuvent-ils
résister à la puissance arbitraire de leurs souverains? Cette ques-



294 G. DE POLENZ.

tion a été résolue en sens divers, et voici, à ce sujet, l'avis de

quelques auteurs. Selon Covarruvias, évêque de Tolède, un
prince, même absolu, ne peut porter atteinte aux lois immuables

du droit naturel, et, en vertu de celui ci, l'autorité suprême
doit être élue ou confirmée par le peuple. Regardant, d'ailleurs,
la monarchie comme la meilleure forme de gouvernement,
Covarruvias pense qu'on ne doit déposer un roi que si sa

tyrannie est excessive. Machiavel, dans ses Discours sur Tite-Live,

montre, au contraire, une prédilection marquée pour la
constitution démocratique. C'est, à son avis, du conflit entre les

tendances opposées du peuple et des grands que naissent, clans

chaque état, les lois favorables à la liberté. Si le peuple se

trompe, dans les assemblées de la nation se trouve le
correctif de ses erreurs ; il peut, en effet, quoique ignorant,
comprendre la vérité, et l'écoute quand des hommes dignes de

foi la lui exposent. A Rome, l'établissement de l'hérédité coïncida

avec la décadence de l'empire. Les peuples en possession
du pouvoir ne sont ni plus changeants ni plus ingrats que les

princes ; régis par une bonne constitution, ils seront même

plus prudents et plus sensés qu'eux. Des hommes marquants
aussi ont soutenu la thèse opposée de l'obéissance absolue des

sujets ; mais ils l'ont fait timidement et avec une sorte de

duplicité. Juste Lipse dit qu'il faut e supprimer la tyrannie ou la

supporter. » Citons encore Grotius, bien qu'il appartienne à une

époque postérieure. Pour lui, la guerre des sujets contre leurs
princes n'est autorisée ni par le droit naturel, ni par les lois

juives, encore moins par celles de l'Evangile; celle de l'autorité
inférieure contre l'autorité suprême est également défendue. Il
doit toutefois admettre des exceptions pour certains cas
spéciaux, qui permettent de pousser la résistance jusqu'à la mort
du tyran.

Les nombreuses influences que nous venons de passer en

revue doivent faire juger avec plus d'indulgence le développement

des idées révolutionnaires que renfermait le principe
théocratique du calvinisme. D'ailleurs, il est juste de le rappeler,

si les réformés s'armèrent pour défendre leur liberté de

conscience, bon nombre d'entre eux déploraient cette nécessité



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 295

fatale et s'empressèrent de saisir toutes les occasions de

rapprochement que feignaient de leur offrir leurs adversaires.
Ainsi firent le prince de Condé, La Noue, les Chatillon, et l'on
sait avec quel noble enthousiasme, à la veille même de la Saint-
Barthélémy, l'amiral adopta l'idée de l'expédition de Flandre,
qui, en portant à l'extérieur les armes de la France, eût délivré
sa patrie du fléau de la guerre civile.

H

APRÈS LA SAINT-BARTHELEMY.

Bien loin de mettre un terme aux dissensions politiques et

religieuses du royaume, l'affreux forfait de la Saint-Barthélémy ne
servit qu'à empirer le mal et à surexciter au plus haut point
les calvinistes. Les dures vérités qu'après l'alliance de ces
derniers avec ie tiers parti catholique, leurs députés firent entendre

au gouvernement en fournissent la preuve. L'oubli du

passé, l'amnistie, ne pouvaient plus, disaient-ils, suffire aux
réformés; ceux-ci réclamaienl le châtiment des assassins, la
réhabilitation des victimes, la restitution de ce qu'on leur avait
pillé. C'était avec préméditation, au milieu d'une fête, à la
faveur de la paix publique que l'on avait massacré leurs frères,
et ils ne pouvaient tolérer devoir des hommes encore couverts
de leur sang comblés de faveurs et en possession de hautes

charges. Jls protestèrent encore contre l'indigne esprit de parti
qui animait les tribunaux, et contre le refus que l'on faisait
d'autoriser dans les cimetières communs l'inhumation de
leurs coreligionnaires. « Il serait difficile, dit un député, de

nous unir vivants avec les catholiques, s'ils ne veulent pas
même nous tolérer morts, » Ils repoussèrent enfin avec force
les accusations que le conseil royal élevait, de son côté, contre
les calvinistes, et rappelèrent que leur organisation synodale,
qui, au dire de leurs adversaires, constituait un état dans

l'état, formait une condition indispensable de leur discipline.
En résumé, malgré les entraînements de la politique, plus



296 G. DE POLENZ.

encore peut-être qu'avant la Saint-Barthélémy, la religion
demeurait, chez les calvinistes, le mobile dominant. Toutefois,
vu l'indigne manière dont on les avait traités, ils donnèrent
clairement à entendre que les abus de la puissance royale, d'une

part, et l'obéissance des huguenots, de l'autre, avaient atteint
leurs dernières limites, et que, lorsque le roi avait accordé un
édit de paix irrévocable, ils nc pouvaient lui reconnaître le

droit de le violer. Mieux vaudrait, disaient-ils, terminer nos
souffrances par une bonne guerre, que nous laisser imposer
une paix fausse et perfide.

Les catholiques, de leur côté, n'étaient guère moins irrités,
et lorsque, dans l'assemblée de Blois (1576-1577), Henri 111

demanda aux états s'ils désiraient ne tolérer, à l'avenir, qu'une
seule religion dans le royaume, presque tous les députés se

montrèrent favorables à cette idée. Le duc de Nevers, entre
autres, fit remarquer qu'aucun engagement envers les
réformés ne pouvait délier le roi du serment solennel qu'au
moment de son sacre, il avait prêté devant Dieu et tout son

peuple, d'être un roi très chrétien; il compara au serment téméraire

d'Hérode la liberté de culte que l'édit de pacification
accordait aux calvinistes, et déclara qu'Henri III serait aussi

coupable que le monarque juif s'il restait fidèle aux promesses
qu'il leur avait faites. Ainsi, dans les deux camps, les passions
étaient surexcitées, et une lutte implacable entre les partis en
présence paraissait impossible à éviter.

Littérature du calvinisme politique en France.

/. La Franco-Galtia de Holman.

On vit alors les idées les plus anti-monarchiques se faire jour
chez les calvinistes, et la chose s'explique fort naturellement,
soit par les terribles luttes auxquelles ils venaient de se trouver
mêlés, soit par lesinfluences multiples énumérées plus haut et

qui avaient préparé le développement de ces idées; ils
retrouvaient ces dernières jusque dans le camp de leurs
antagonistes. De ce moment datent chez eux une littérature révolu-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 297

tionnaire et le droil huguenot ; on a désigné sous ce nom
l'ensemble des principes qu'ils puisèrent dans l'histoire et dans
la littérature, tant bibliques que profanes. Heureusement pour la

monarchie, dans la lutte qui s'engagea entre les deux partis
pour l'application de leurs vues, chez l'un comme chez l'autre
s'opéra une étrange transformation. Les calvinistes arrivèrent
à s'appuyer sur cette royauté même qu'ils combattaient; les

catholiques, au contraire, cherchèrent leur force dans l'alliance
avec la démagogie la plus exagérée. Néanmoins, après cette

crise, le calvinisme conserva des tendances anti-monarchiques,
et celles-ci se développèrent plus tard, hors de France, en

Angleterre et en Ecosse.

Le premier en date des représentants de la littérature calviniste

politique est le célèbre Hotman. Il appartenait à une
famille de robe originaire de Silésie, et, tout jeune encore, il
enseigna avec; succès le droit à Paris; mais, ayant embrassé, la
réforme et professant avec ardeur ses convictions nouvelles, il

jugea prudent de quitter ia capitale. Il occupa successivement
des chaires de droil à Lausanne, à Strasbourg, à Valence et à

Bourges, et, plus d'une fois aussi, des vocations très-honorables
lui furent adressées du dehors ; mais il les refusa pour ne pas
s'éloigner de sa patrie. Hotman remplit toutefois en Allemagne
plusieurs missions politiques ou religieuses, et, en France, il
se rendit, à plusieurs reprises, dans l'intérêt de ses

coreligionnaires, auprès du prince de Condé et du roi de Navarre.
Lors du massacre de ia Saint-Barthélémy, il se trouvait à

Bourges ; des étudiants purent le soustraire aux coups des

assassins, et il réussit à gagner la Suisse. Les dernières années
de sa vie s'écoulèrent dans ce pays, et il y mourut en 1589.

Comme savant et comme publiciste, Hotman jouit d'une réputation

européenne ; mais la faveur des grands ne l'empêcha
pas d'avoir fréquemment à lutter contre la mauvaise fortune.
Cependant, ce fut en vain qu'on chercha, par de brillantes
promesses, à obtenir de lui qu'il refusât à la cause calviniste l'appui
de sa plume. L'estime et l'affection que lui vouèrent les hommes
les plus distingués de son temps témoignent d'ailleurs de
l'élévation de son caractère moral.



298 G. DE POLENZ.

Ce fut sous l'impression toute récente de la Saint-Barthélémy
que Hotman composa et publia son plus important ouvrage, la
Franco-Gallia. Dans ce livre, plus historique que politique, il
fait remonter jusqu'aux temps les plus reculés la série de ses

recherches, en vue de rompre l'antique lien qui rattachait ses

compatriotes à la royauté héréditaire. La thèse qu'il s'efforça
de démontrer est que la France était, dans l'origine, une
monarchie élective, et que ie salut de l'état a pour condition le

retour à cette forme de gouvernement. Les malheurs de la
France proviennent, dit-il, non des partis qui la déchirent,
mais de la destruction des belles institutions de nos devanciers;
telle est la cause du mal dont les divisions intestines sont la

conséquence. Avant la domination romaine, la royauté n'était
pas héréditaire en Gaule ; conférée par le peuple au plus digne,
elle ne constituait alors qu'une charge à vie. Les Francs, que
les Gaulois appelèrent à leur secours contre Rome, élisaient

également leurs rois, et, de nos jours, la monarchie élective
existe encore chez leurs congénères les Allemands, les Danois,
les Suédois et les Polonais, bien que ces peuples appellent de

préférence au trône le fils du souverain qu'ils viennent de

perdre. Le testament de Charlemagne, la déposition de Chil-
déric, et bien d'autres faits attestent le droit dont le peuple
était investi de choisir ses rois et même d'appeler au pouvoir
des membres de familles qui n'eussent point encore régné.
Le fils du roi défunt ne pouvait succéder à son père que s'il
avait atteint l'âge de vingt-quatre ans; s'il ne réalisait pas cette
condition, les états, organe du peuple, choisissaient pour
souverain un homme parvenu à l'âge légal. Quant à la loi
salique, elle n'était point, selon l'auteur, relative à l'hérédité de

la monarchie, mais à la succession dans les alleux.
L'assemblée publique et solennelle du peuple, appelée plus

tard la réunion des trois états, a, durant des siècles, dirigé le

royaume. Le clergé ne formant pas alors un ordre spécial, les

états se composaient de la noblesse, de la classe moyenne et
du peuple. Tenant le milieu entre la monarchie absolue et la

démocratie, cette forme de gouvernement était sans contredit
la meilleure. Chacun des ordres avait part au pouvoir, et les



LE CALVINISME POLITIQUE ENTRANCE. 299

états, se réunissant chaque année, pouvaient maintenir l'admirable

principe en vigueur dans toutes les nations libres: « Que
le salut du peuple soit la loi suprême. » L'ouverture solennelle
de ces assemblées, que l'auteur décrit avec enthousiasme, avait
lieu avec « un appareil qui tenait plus d'une modération civile
et populaire que de la magnificence royale. » Les états élisaient
et déposaient le souverain, décidaient de lapaix et de la guerre,
de la législation, des monnaies, etc., et confirmaient le fils du
roi lorsque son père l'avait désigné pour lui succéder. C'était
donc dans l'assemblée des représentants de la nation que les
Francs faisaient résider la puissance souveraine. On nommait
cette assemblée placilum, et de son nom est née la formule :

« Quia laie est nostrum placilum, » d'où l'ignorance ou la
méchanceté en a plus tard tiré une autre bien différente, le célèbre:

« Car tel est notre plaisir » des rois. Contrairement à l'opinion

commune, Hotman soutient que ce furent les états, et non
le pape Zacharie, qui remplacèrent Childéric III par Pepin-le-
Bref; le pape, selon lui, confirma simplement cet acte. Sous les

Carlovingiens, la «sainte assemblée» (sacrosanclum concilium)
continua à être entourée de considération. On savait fort bien
alors distinguer l'idée du roi de celle de l'état. De même que le

pupille n'existe point à cause du tuteur, disait-on avec le droit
saxon, le troupeau à cause du berger, l'armée à cause du
général, etc., mais l'inverse (les écrits politiques du XVIe siècle

répètent à satiété cette idée et cette série de comparaisons),
un peuple peut bien exister sans roi, mais non un roi sans
peuple. Le rôle des états ne cesse point à l'avènement de la
dynastie capétienne, et au XVe siècle la France les possédait
encore. Leur droit de limiter le pouvoir royal dans une certaine
mesure, par exemple en ce qui concerne l'hérédité, l'aliénation
des domaines, le droit de grâce, est donc incontestable. Ce

furent les parlements qui, prenant, avec le cours du temps, la
place des assemblées nationales, amenèrent peu à peu la
diminution, puis la perte des privilèges de celles-ci, en même temps
que se répandait sur la France un terrible fléau, dont la diffusion

des connaissances bibliques pourra seule guérir le royaume,
le règne des avocats, — la « scabies Gallica, » selon Hotman.



300 G. DE POLENZ.

L'impression que produisit la Franco-Gallia fut immense.
L'originalité des vues de l'auteur, son érudition, la thèse hardie
soutenue par lui, le temps même où parut son livre, tout
contribua à assurer le succès de ce dernier. «Il faut, dit M. Henri
Martin, aller jusqu'au Contrat social pour rencontrer dans noire
littérature une œuvre de politique républicaine supérieure en
influence à l'œuvre de Hotman.» Bien que nous ne puissions
complètement souscrire à cette appréciation ni à celles d'autres
auteurs récents, elles nous prouvent, à quel point, d'accord avec
plusieurs critiques du XVIe siècle, ces écrivains ont reconnu
le mérite de l'ouvrage qui nous occupe. On ne saurait
cependant passer sous silence les côtés faibles de ce célèbre

pamphlet, les idées préconçues de son auteur, ses conclusions
inexactes, son habileté à mettre en saillie les faits favorables à

ses vues et à négliger ceux qui ne lui convenaient pas. Sans

tenir compte des différences de mœurs, d'époques et d'origine,
il a confondu sous un même nom (c'est Augustin Thierry cjui

lui adresse ce reproche) les états généraux, les parlements de

barons, les assemblées politico-ecclésiastiques et les plaids des

divers âges de la monarchie. D'autre part, pour juger Hotman
et son livre, il est bien des facteurs historiques dont il importe
de tenir compte. Comme l'a remarqué M. Guizot, tandis qu'après
l'empire romain, le principe de l'hérédité l'emportait chez les

Goths, celui de l'élection domina d'abord chez les Francs ;

cependant, depuis Clovis, l'hérédité s'établit aussi peu à peu chez

ces derniers, mais de fait et non en vertu de règles ou de

prérogatives déterminées et sans que l'on cessât de consulter le

peuple lors de l'avènement d'un nouveau roi. Au milieu d'un

pareil chaos, Hotman adone pu, sans faire violence à l'histoire,
trouver dans cet état social ce que l'esprit de parti le conduisait
à y chercher.

Les faits et les jugements contemporains que nous allons

rappeler nous semblent d'ailleurs la meilleure critique de la

Franco-Gallia. Cayet a accusé Hotman de l'avoir écrite pour
combattre la régence dont fut chargée la reine-mère jusqu'au
retour en France de son fils le roi de Pologne. Le fait est ma-
térielement inexact, mais l'accusation pouvait avoir du vrai ;



L!' CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 301

car si, lorsque parut le livre de notre auteur, Catherine n'avait
pas encore été appelée à la régence, il était à prévoir qu'elle
le serait. Tous les protestants ne donnèrent pas leur approbation

à la Franco-Gallia. Bongars a déploré la passion qui dépare
cet ouvrage. Selon Bayle, Hotman, irrité contre les chefs de

l'état, voulut se venger d'eux sur la monarchie et sur la nation
entière, au risque de fournir des armes à la Ligue et de frayer
au duc de Guise le chemin du trône ; mais Catherine de
Medicis eût-elle été réformée et protectrice du calvinisme, il
aurait sans doute trouvé bon que les femmes pussent exercer
la régence et pris ta plume pour soutenir cette thèse.

En 1585, Sixte-Quint fulmina une excommunication contre le
roi de Navarre, et le prince de Condé < |ui, ayant réussi à s'échapper

de la cour, avaient repris les armes et étaient rentrés dans

l'église réformée. Le roi de Navarre répondit à cet. acte par une
protestation remarquable, déclarant le pape menteur et le plus
grand des hérétiques, protestation qu'il fit afficher jusque sur
les places publiques de Rome; on sait que son audace, tout en

exaspérant Sixte-Quint, inspira à celui-ci une grande estime

pour son adversaire. Hotman, prenant, à cette occasion, la
défense des excommuniés, écrivit son Brulum fulmen, ouvrage
rempli de science et d'érudition, dans lequel il accuse le pape
d'arrogance, de tyrannie et même de sacrilège, et emploie ha.
bilement contre lui l'arme du ridicule. Dans ce livre, dans son
De furoribus gallicis et dans son Epître au tigre de la. France,
Hotman resta conséquent avec lui-même; mais le De jure suc-
cessionis regiœ, publié par lui en 1588 en faveur des droits du
roi de Navarre comme héritier présomptif de la couronne, lui
fit perdre cet avantage. Il présente lui-même ce travail, fort
inférieur à la Franco-Gallia, comme, une simple compilation des

auteurs les plus marquants favorables à la monarchie héréditaire

; on y reconnaît pourtant son amour pour la liberté, sa

haine, de l'arbitraire et son aversion contre l'exercice du pouvoir

par les femmes. Il rappelle les lois invariables, quoique
non écrites, qui, depuis des siècles, régissent en France la
succession au trône. Jamais, dans ce pays, une femme ne parvient
au pouvoir suprême. Si un roi meurt sans postérité masculine,



302 G. DE POLENZ.

l'aîné de ses frères, ou, s'il n'en a pas, le plus rapproché de

ses autres agnats, fût-il son parent au centième degré, hérite de

la couronne. Après Henri III, c'est donc Henri de Navarre,
premier prince du sang, qui doit régner, et non le cardinal de

Bourbon, que tente de lui opposer la Ligue. Un pareil ouvrage
était, de la part de Hotman, une étrange inconséquence, et les

arguments qu'il avait réunis dans la Franco-Gallia pouvaient
fournir à ses adversaires des armes bien puissantes contre les

droits de l'héritier du trône.

2. Le Rêreille-malin des François.

Ce livre, dont le caractère politique est beaucoup plus nettement

accusé que celui de la Franco-Gullia, trace des luttes du

calvinisme, surtout depuis la paix de Saint-Germain jusqu'à l'édit
de Boulogne (1573), un tableau plein d'animation et de vie. Il
renferme pour l'histoire de précieux matériaux, en même temps
qu'une part considérable y est faite à la polémique, et l'intérêt
qu'il présente, les vues remarquables qui y sont exposées font
reconnaître en lui l'œuvre d'un témoin oculaire plein de

pénétration et très bien informé; aussi offre-t-il, à notre avis, une
fidèle image de la physionomie du calvinisme français, ou plutôt
de celle du calvinisme politique en général. Quel en est le
véritable auteur? C'est une question qui n'a jamais été résolue, et
bien qu'on l'ait surtout attribué au médecin dauphinois Bar-
naud et, de nos jours, à Hotman pour notre part, il nous est
difficile de nous ranger à l'une ou à l'autre de ces hypothèses.

La forme dialoguée de ce livre en augmente encore l'intérêt
dramatique. Le Réveille-matin des François ei de leurs voisins,
dont parurent successivement plusieurs éditions latines et
françaises, se compose, en effet, de deux dialogues entre divers
interlocuteurs. Une soi-disant préface de l'imprimeur annonce

que l'auteur a eu pour but de rechercher jusqu'où s'étend la

puissance des princes et de montrer que l'on doit regarder
comme des tyrans les rois qui oppriment la vraie religion. En
tête se trouve aussi une «lettre missive» d'un prétendu
gentilhomme catholique au duc de Guise, renfermant, outre l'éloge



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 303

de ce dernier, l'assertion assez étrange que les huguenots le

verraient volontiers ceindre la couronne.
Le premier dialogue a pour sujet les troubles religieux de la

France jusqu'aux événements qui suivirent immédiatement la

Saint-Barthélerny. Loin d'être, comme on l'a prétendu, une satire

mensongère, ce résumé historique se distingue par une
modération et une impartialité remarquables. Voici, en substance,

l'argument du dialogue: Philalithie, qui s'est enfui du royaume,
est interrogé par son ami Alitine la Vérité), sur la cause de

son départ. L'Historiographe raconte à ce dernier les malheurs
de sa patrie. Le Politique complète son récit; l'Eglise, qui est

présente, exhorte à la prière, et Daniel, personnifiant le jugement

divin, «prononce sur tout cela un arrêt de grande
conséquence. » Durant le cours de l'entretien, l'Historiographe et
le Politique, qui étaient catholiques romains, sont gagnés à la
vérité évangélique et l'Eglise les envoie en mission, le premier
auprès des princes et des peuples protestants étrangers, le
second auprès des réformés français persécutés.

C'est au moment de la réunion des états à Orléans que s'ouvre

le récit; puis sont racontées successivement la mort de

François II, la paix de Saint-Germain et la Saint-Barthélémy. Ici
l'Eglise supplie le Seigneur de prêter l'oreille aux gémissements
des veuves et des orphelins, de conserver la vie des victimes
désignées aux bourreaux, et de venger d'une manière éclatante
le sang répandu. Suit le tableau de la situation des huguenots
après les massacres. Les uns se sont réfugiés à l'étranger ou
dans leurs places de sûreté ; d'autres ont apostasie ; d'autres

encore, faibles en la foi, vont à la messe par contrainte. —
Nous n'avons pas, Seigneur, s'écrie alors l'Eglise humiliée, obéi
à tes lois, ni observé tes commandements, et c'est avec justice
que tu nous as punis. Elpargne-nous pourtant dans ta miséricorde;
donne à ceux qui ont fui au loin de persévérer dans ton
service, et que, cessant de s'appuyer sur le bras de la chair, ton
Israël mette en toi seul sa confiance. Revenant, toutefois à

ces idées juives qu'affectionnait tant le calvinisme politique,
l'Eglise ajoute : « Suscite une Judith contre Holopherne pour
délivrer ta Béthulie » Puis elle demande au Seigneur d'éclairer

C. R. 1870. 20



30-4 Cl. DE POLENZ.

ceux des siens qui ont eu la faiblesse de céder à la violence ;

mais à l'égard des apostats qui combattent la vérité, voici sa

prière : « Fais, ô Dieu, pleuvoir sur leur tête des charbons
ardents, du feu et du soufre, afin que le monde entier connaisse

que tu es notre Dieu et notre Sauveur »

Relevons, dans la suite de l'entretien, quelques traits encore.
Le droit des Guises à la couronne et les dispositions favorables

des catholiques et même des huguenots en leur faveur
sont de nouveau rappelés. Il faut voir, dit la Vérité, dans les
malheurs des calvinistes un juste châtiment de ce que, oubliant
les délivrances divines, ils ont fondé tant d'espérances sur le
mariage du roi de Navarre ; un homme peut-il être le sauveur
de l'église Quant à la reine-mère, elle est dépeinte sous les

plus noires couleurs et comparée à Frédégonde, àRrunehaut, à

Jésabel. Charles IX n'est pas épargné davantage, et l'auteur
met à son sujet dans la bouche de l'Eglise une invocation ou

plutôt des imprécations profondément choquantes pour le
sentiment chrétien ; on a besoin de se rappeler qu'il écrivait au
lendemain de la Saint-Barthélémy. «Remets, Seigneur, dit-il, ce
tyran entre les mains d'un scélérat qui le tourmente sans cesse

Que Satan soit toujours à ses côtés! Fais-le connaître par toute
la terre, ainsi que ses conseillers, qui sont ses suppôts et ses

complices Abrège leurs jours et remplace-les par des hommes
selon ton cœur !...»

Daniel, appelé par les prières de l'Eglise, apparaît et établit
clans un long discours que les huguenots français, de même

que les enfants de Dieu de la Suisse et des autres contrées du

Nord, professent la doctrine de la véritable église de Christ,
et doivent être exhortés à persévérer dans la foi et dans la charité.

Vu l'exécrable forfait de la Saint-Barthélémy, qui a fait pâlir

ceux des tyrans les plus cruels et les plus perfides de tous les

temps, il importe que les souverains et les sujets des divers

pays s'unissent pour défendre les confesseurs de l'Evangile.
Quant aux fidèles de France, poursuit Daniel avec autorité,
nous leur donnons par le présent décret des lois politiques. Il
produit, en effet, un important statut en quarante articles, dans

lequel on peut voir la base d'une véritable ligue huguenote. Si



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 305

ce projet ne se réalisa pas sous cette forme, on tenta cependant
de le faire aboutir; il serait, en tout cas, difficile de nier son
influence sur la fédération protestante de 1621, et ses effets se

firent sentir plus tard encore. L'idée dont il s'agit trouve d'ailleurs

son excuse, et, on peut le dire, sa pleine justification dans
les immenses dangers que les réformés avaient alors à redouter

pour leur foi. Ce statut devait, aux termes de son dernier
article, demeurer en vigueur jusqu'au moment où, s'il plaît à

Dieu de changer le cœur des tyrans, les calvinistes se soumettront

de bonne volonté à leurs princes naturels ; si toutefois,
Dieu avait résolu d'exterminer les tyrans, et de susciter un
prince chrétien, vengeur des offenses et libérateur des affligés,
ceux-ci lui obéiront comme à un nouveau Cyrus. Nous donnons
ces lois, dit en terminant Daniel, comme fondées sur la parole
de Dieu, afin qu'on les observe et qu'on les transmette à la
postérité. Soutenus par la grâce divine, ceux qui leur seront fidèles
subsisteront devant leurs ennemis, honoreront vraiment le

Seigneur, et exerceront leur religion autant que peuvent le
permettre les vicissitudes d'une guerre entreprise pour la plus
sainte des causes.

Le second dialogue, d'une étendue plus considérable que le

premier, a pour interlocuteurs le Politique et l'Historiographe,
qui, au retour de leurs voyages, se communiquent l'un à l'autre
les résultats des missions qu'ils ont accomplies. Dans cette
seconde partie du Réveille-matin, qui présente essentiellement
les caractères d'un pamphlet politique, l'auteur déploie plus
d'érudition que dans la première; il se montre familier avec la

science du droit, et son style atteste une plume exercée.

L'Historiographe décrit d'abord l'état religieux de l'Angleterre.

Dans ce pays, la plupart des pasteurs ne s'inquiètent
point de faire régner la discipline, et de pompeuses cérémonies,
un grand éclat religieux extérieur dissimulent le règne des

vices et des abus; aussi, à la mort de la reine, la réforme est-
elle menacée de succomber. Pour punir l'Angleterre de sa

honteuse torpeur, Dieu tient en réserve Marie Stuart, héritière
naturelle du trône. Quoique bien des hommes pieux et instruits
aient déjà pressé Elisabeth de débarrasser son royaume de ce



306 G. DE POLENZ.

monstre, la douceur du caractère de la reine la fait répugner
à suivre leur conseil. La question de savoir s'il est permis de

verser le sang de Marie Stuart, débattue entre les deux
interlocuteurs, est résolue affirmativement par le Politique, aux

yeux duquel cette exécution est même nécessaire; car, dit-il,
conspirer, ainsi qu'elle l'a fait, contre la majesté royale, est

presque le plus grand des crimes. Il y a ici chez l'auteur une

inconséquence analogue à celle que nous avons signalée chez

Hotman.

L'Historiographe rend compte ensuite de ses démarches
auprès des princes protestants de l'Allemagne et des autres pays
du nord. Vu la déplorable indifférence de ces souverains, il a

dû leur déclarer que ceux qui, après avoir connu Christ,
laissent égorger leurs coreligionnaires sans les secourir, assassinent

eux-mêmes le Sauveur dans la jnersonne de ses frères. En

Angleterre, il a trouvé, la population, profondément émue par la

nouvelle de la Saint-Barthélémy, n'attendant quels, permission
d'Elisabeth pour intervenir à main armée en faveur des persécutés;

mais bientôt il a appris, non sans une douloureuse
surprise, que, tout en regardant Charles IX comme un tyran et

un scélérat, la reine avait, peu auparavant, conclu avec lui une
alliance à laquelle elle ne saurait contrevenir. Serment téméraire,

selon l'avis de notre huguenot, et qui ne doit pas plus la
lier que celui d'Hérode ne l'obligeait à faire décapiter Jean-Baptiste.

Autre fait plus choquant encore: Elisabeth a contracté
une. alliance de famille avec Charles IX. en acceptant d'être
marraine de la filledece perfide! Aussi, tout en favorisant sous
mains l'expédition destinée à soutenir les réformés et surtout
les Rochelais, la reine l'a-t-elle désavouée publiquement. Enfin
le voyageur a visité la Suisse, d'où il rapporte aussi une
nouvelle affligeante; c'est que la soif de l'or a poussé les cantons

catholiques à envoyer six mille hommes à «l'assassin de la

France. »

Les deux amis estiment qu'il faut distinguer entre les
violences contre les individus, que l'Evangile enseigne à supporter
patiemment, et celles qui sont exercées contre l'ensemble de

leurs frères; ces derniers ont aussi bien le droit de résister à



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 307

un cruel tyran, que des voyageurs celui de se défendre contre
les brigands et les loups. Le meurtre des tyrans doit même être
regardé comme la plus belle des actions. Le Politique expose
alors ses vues sur l'autorité et sur ses limites, sur la liberté
civile et religieuse et sur le droit de résistance des sujets. Au
risque de répéter des idées déjà indiquées ailleurs, nous les
résumerons brièvement.

Dieu possède seul une souveraineté absolue ; celle des

monarques est limitée. Ces derniers peuvent ordonner ce que
Dieu défend, ou défendre ce que Dieu ordonne ; leurs ordres se

trouvant alors impies ou injustes, on ne doit pas les exécuter.
Le refus d'obéir peut-il toutefois être poussé jusqu'à la
résistance? Sans doute ; résister à des princes destructeurs de l'ordre
civil ou ecclésiastique n'est point agir en séditieux. Les peuples,
plus anciens que leurs autorités, leur ont, en les instituant,
imposé certaines conditions qu'elles se sont engagées à observer.
Déjà les rois d'Israël étaient appelés à prêter serment ; il en a

presque toujours été de même des princes chrétiens et, en
particulier, des rois de France. Infidèfes à leur serment, les souverains

dégagent par là même les peuples de leurs propres
obligations. Un roi doit, de plus, avoir une vocation légitime, et
celle-ci dépend des institutions et des lois de chaque pays. Ce

n'est ni le principe de l'hérédité, ni celui de l'élection qui mérite

la préférence, mais le système qui unit l'un et l'autre. En

quelles circonstances et dans quelles limites les sujets peuvent-
ils résister à l'autorité? Il faut distinguer ici entre les simples
particuliers et les autorités inférieures. Mais qui est l'autorité
suprême? Quoique dans un sens, le premier après Dieu, un
souverain a pourtant au-dessus de lui le peuple qui l'a institué.
En France, c'est non aux rois, mais aux états que le pouvoir
suprême appartenait jadis, et recourir à l'autorité de ces
derniers serait, dans les circonstances actuelles, le meilleur
remède contre la tyrannie. Si l'insouciance du peuple semble
avoir laissé périr ce droit, il ne saurait toutefois y avoir de

prescription à son égard, et depuis soixante ans à peine ces assemblées

représentatives ont entièrement cessé d'exister.
Cependant, il peut se faire que les états ne puissent ni ne



308 A. DE POLENZ.

veuillent se rassembler ou que, dans leur sein, la fraction la

plus sensée demeure en minorité. Dans ce cas, que, sans déposer

le roi, cette minorité lui refuse obéissance et déjoue ainsi
les projets de la tyrannie ; telle fut la conduite des Suisses à

l'égard de la maison d'Autriche. Peut-on en agir de même pour
cause de religion? Assurément, et à plus forte raison encore ;

les droits divins ne doivent-ils pas avoir pour nous une valeur
bien plus haute que les droits civils ou politiques? Il importe
d'ailleurs bien plus (cet argument est l'opposé du précédent)

d'empêcher la révolte dans l'église que dans l'état; or, la

papauté rendant impossible tout synode général et vraiment
libre, si une partie de l'église agit au défaut de l'ensemble, ce
n'est pas elle, mais le pape, qui devra être tenu pour séditieux.

La seconde partie du dialogue est remplie par le rapport du

Politique sur la mission dont il avait été chargé auprès de ses

coreligionnaires français.En Dauphiné, où il s'est rendu d'abord,
ses frères de cette province, tout en reconnaissant la sagesse
des projets de Daniel, les croient d'une exécution difficile ; aussi

ont-ils adjoint au député huguenot un délégué chargé de

l'accompagner à Nîmes pour délibérer sur ce sujet avec leurs
alliés de cette ville. Pour ce qui les concerne, ils ne comptent
point déposer les armes avant d'avoir reçu des otages et
estiment que ce sont leurs adversaires qui, les premiers, doivent

cesser les hostilités. L'assemblée de Nimes approuve pleinement

le statut de Daniel et partage l'avis des Dauphinois au sujet
du désarmement. Elle se propose aussi de constater, à l'aide
de quelques savants, quelle était la situation politique et

religieuse du pays avant le triomjihe de la tyrannie. L'auteur semble

avoir pressenti l'antagonisme qui sépara effectivement plus
tard l'aristocratie et la démocratie, au détriment du calvinisme

politique. Cependant sa tendance, purifiée par l'esprit chrétien,
n'est nullement subversive, et dans les trois états dont il
demande le rétablissement, le peuple ne forme que le troisième
ordre. Mais, vu la fâcheuse prépondérance de la haute aristocratie,

l'assemblée de Nîmes, ajoute le Politique, a décidé la

création d'un tribun du peuple, à la mode romaine.

Supprimant bien des détails qui échappent à l'analyse, nous



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 309

mentionnerons encore la fm du dialogue, où sont énoncées, en

termes presque identiques, des vues toutes semblables à celles

qu'avait exprimées La Boëtie dans son livre sur la Servitude
volontaire. Comme cet auteur, le Politique déplore de voir des
myriades d'hommes opprimés par la tyrannie d'un seul. De la part
du peuple qui l'accepte, un semblable état de choses n'accuse

point de la lâcheté, mais une insouciance et une indifférence
inqualifiables. En terminant l'entretien, l'Historiographe exprime
l'espoir que les paroles de son ami contribueront à réveiller
ses concitoyens de leur sommeil et les décideront à combattre
^rostro et unguibus» les oppresseurs de la liberté publique.

Ces dernières paroles attestent la véhémence de la passion
qui anime l'auteur du Réveille-matin, et qui forme, comme le

prouve, du reste, l'ensemble de notre analyse, l'un des caractères

dominants de son livre.

3. Discours merveilleux; la France-Turquie ; l'Anti-Machiavel;
tragédie d'Holopherne.

Malgré les attaques dirigées par la Franco-Gallia et le Réveille-

malin contre la royauté, ce cjui frappait avant tout dans ces

ouvrages était leur fond religieux, historique et éminemment
sérieux. Mais, la brèche une fois ouverte, apparurent de nouveaux
assaillants uniquement préoccupés de décocher leurs traits
contre la famille royale. Signalons quelques-uns de leurs
pamphlets.

Le « Discours merveilleux de la vie, actions el déportemens de la

roine Calderine de Médicis » a pour auteur présumé Henri Es-
tienne. Publié au temps où se forma le parti des politiques,
catholiques mécontents qui se rapprochaient des huguenots, il
était habilement conçu de manière à trouver de l'écho chez les

uns et les autres. Tous les malheurs du royaume sous François

II et sous Charles IX y sont attribués à la reine-mère ; elle
est rendue responsable de la presque totalité des assassinats et
des massacres, et toutes les classes de la population sont invitées

à se soulever contre « cette maudite Brunehaut. » Rudes
et souvent brutales, les accusations que renferme ce livre ont,



310 G. DE POLENZ.

il faut le dire, presque toutes été confirmées par l'histoire. On

a aussi attribué le Discours merveilleux à Théodore de Bèze; ce

dernier étant lié avec Estienne, il se pourrait que le
réformateur et son ami y eussent tous deux collaboré.

Un autre pamphlet, ia France-Turquie, renferme le soi-disant
récit des voyages d'un certain Poncet. Racontant à la reine-
mère ce qu'il a vu à l'étranger, ce personnage lui dit n'avoir
trouvé cju'en Turquie un pouvoir absolu et lui indique les

moyens d'en établir un semblable en France. Ces moyens sont,
selon lui, la destruction de la noblesse, la suppression des états

généraux et provinciaux, le don de tous les emplois à des

personnes de condition médiocre, qui soient hors d'état de

conspirer, etc.

L'Anti-Machiavel, de Gentillet, a aussi une tendance anti-
monarchique. Catherine de Médicis lisait régulièrement à ses

enfants le Prince, de Machiavel ; Charles IX l'avait appris par
cœur et Henri III en faisait son étude préférée. Combattant
dans son livre les doctrines du publiciste florentin, Gentillet y

attaque, par contre-coup, leurs adeptes princiers. Sa dédicace,
adressée au duc d'Alençon, chef des mécontents, renferme le

vœu que ce dernier, imitant les vertus de ses ancêtres, sache

à la fois bannir de la France la cruauté et l'injustice, les étrangers

qui en ont établi le règne et les dangereux principes de

Machiavel.
Notons encore un fait qui mérite d'être relevé. En 1574, une

tragédie intitulée Holopherne, composée par la mère du célèbre

Rohan, obtint à La Rochelle les honneurs d'une représentation
publique.

4. Le « Junius Brutus » d'Hubert Languet.

Les écrits populaires dont nous venons de parler répandirent
dans l'ensemble du parti huguenot les principes de la Franco-

Gallia et du Réveille-malin, et la chose fut d'autant plus facile

que c'était dans l'élite intellectuelle de la nation que la réforme

comptait surtout des adhérents. La persécution elle-même avait

indirectement contribué aux progrès de l'instruction; on
s'exposait bien moins en lisant à la dérobée les écrits des réforma-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 311

teurs ou de leurs disciples qu'en assistant aux réunions où ils

prêchaient, et la lecture devint ainsi pour leurs partisans un
besoin en même temps qu'une nécessité. Plus tard, la culture
supérieure des calvinistes favorisa à son tour au milieu d'eux
la diffusion des théories de leurs hommes politiques les plus
éminents.

Le Junius Brutus a droit à la place d'honneur dans la littérature

du droit huguenot ; il la mérite par sa hardiesse, par l'érudition

qu'on y remarque, par sa tendance chrétienne, par sa base

scripturaire. Longtemps déguisé sous le pseudonyme de Brutus,
Hubert Languet a enfin été reconnu l'auteur de cet ouvrage.
Tous les partis politiques ou religieux ont rendu justice au
caractère de ce digne écrivain. Les nombreux rapports de Languet

avec l'électeur de Saxe, le roi de Suède et d'autres princes,
prouvent que ses idées n'étaient point anarchiques, et ses
relations d'amitié avec beaucoup d'hommes du plus haut mérite
ne témoignent pas moins de sa valeur morale. Il fut, en
particulier, intimement lié avec Mélanchton, qu'il nommait « son

père. » Ses tendances le rapprochaient du réformateur
allemand; il aimait, comme lui, à insister sur la charité plus que
sur les principes dogmatiques, et différait totalement des

théologiens de Magdebourg. Mais, chose bien frappante, sur le terrain

des théories politiques, il s'est néanmoins rencontré avec
eux d'une manière si complète, que l'on a pu croire l'Ecrit de

Magdebourg tiré du Junius Brutus.
Le livre de Languet, dont le vrai titre est : Vindiciœ contra

lyrannos, ou De la puissance légitime du prince sur le peuple et du

peuple sur le prince, se divise en quatre parties. La première
traite la question : « Si les sujets sont tenus et doyvent obéir
aux princes, s'ils commandent quelque chose contre la loy de

Dieu. » De nos jours, dit l'auteur, bien des princes, non satisfaits

de la juridiction que leur a accordée le Très-Haut, veulent.
s'arroger celle qu'il s'est réservée. Si, lorsqu'ils le font, le peut
pie leur obéit, il se conforme à des ordres impies. Dieu possède
un pouvoir sans bornes; celui des rois est précaire et limité.
Les habitants de la terre sont en quelque sorte les fermiers du

légitime Souverain de toutes choses, et ceux qui exercent au-



3l2 G. DE POLENZ.

torité sur eux ses bénéficiers. Une alliance conclue entre Dieu

et le roi implique la condition, l'Ancien Testament le prouve,
que le peuple demeure le peuple de Dieu. Loin de supprimer
cet état de choses, la nouvelle économie l'a généralisé en étendant,

à toute la terre ce qui n'était vrai que pour la Judée. Les
rois juifs étaient tenus d'observer la loi ; les rois chrétiens
doivent observer l'Evangile, dont, en montant sur le trône, ils
s'engagent à favoriser les progrès. Si les ordres du roi sont
contraires aux ordres divins, celui qui refuse de les exécuter
sera-t-il un rebelle? Ce refus même atteste sa fidélité envers
Dieu.

Peut-on résister à un prince cjui enfreint la loi de Dieu et
détruit l'église, ou empêche ses progrès? Tel est le sujet de la
seconde partie. — Oui, répond l'Ecriture à cette question ; si

le peuple juif avait ce devoir, cette obligation est, à plus forte
raison, imposée aux chrétiens. Dieu avait conclu avec Israël une
alliance qui, lors de l'établissement de la monarchie fut
confirmée et renouvelée entre Dieu, le peuple et le roi; elle eût
été vaine, si les Israélites ne se fussent trouvés en état de la

contracter et de la tenir. Dans cette convention, les deux parties
contractantes étaient Dieu, d'une part, et, de l'autre, le roi et
le peuple, engagés solidairement à travailler au bien de l'église,
de telle sorte que si, par exemple, le roi se laissait entraîner à

l'idolâtrie ou à quelque autre transgression, en ne le déposant

pas ou en ne lui opposant pas de résistance Israël participait
à son péché. « L'Eternel, dit en effet Samuel aux Israélites, a

voulu faire de vous son peuple. » (1 Sam. XII.) Dans cette
situation, le peuple ne se trouvait pas esclave et le fait même

que Dieu concluait avec lui une alliance prouve qu'il était
capable de la contracter et de l'observer. Il résultait de là que si

le roi voulait détruire la loi de Dieu ou l'église, non-seulement
Israël était en droit de lui résister, mais encore que, s'il ne le

faisait pas, il devait partager son châtiment. Suivant la gravité
de l'agression dont un roi se rend coupable, son peuple peut
lui résister par la parole ou par la force, « arie el Marte. »

Notons ici que pour Languet, plus encore que pour Hotman, c'était

l'aristocratie qui constituait ou qui représentait la nation ;



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 313

à ses yeux, la réunion des magistrats et des notables, se trouvant

au-dessus du roi, était, dans les cas précités, investie du

droit et du devoir de se soulever ou même de conspirer contre
lui. Les sujets peuvent-ils donc, pour cause de religion, se

révolter contre leur roi? Mieux vaut, répond Languet, se révolter

contre le roi que contre Dieu; là où il n'y a point de justice,
selon l'expression d'Augustin, il n'y a point d'état, et la justice
n'existe pas dans les pays où Dieu lui-même est enlevé aux
hommes. Cependant les simples particuliers n'ont pas le droit
de prendre les armes et se rendraient coupables en tirant
l'épée, à l'inverse des possesseurs du jus gladii, qui se
rendraient coupables en ne la tirant pas quand leur devoir les y

appelle. S'il est permis, dit encore l'auteur, de recourir aux
armes pour défendre l'état, à combien plus forte raison doit-on
les prendre pour la défense de l'église

La troisième partie est consacrée à l'étude de cette question
capitale : Peut-on résister au prince qui opprime ou ruine l'état

et jusqu'où s'étend cette résistance? A qui, comment et
de quel droit cela est-il permis Dieu a voulu que les princes
reçussent à la fois leur pouvoir de lui et du peuple. C'est ce

que prouvent, outre un ordre positif du Seigneur (Deut. XVII,
14), la confirmation de Saul par le peuple, la double onction
de David, la délibération des principaux d'Israël sur l'élection
de Salomon, désigné par son père pour lui succéder. La royauté
semble avoir été, chez les Israélites, héréditaire quant à la
famille, et élective quant à la personne. Passant aux rois païens
et chrétiens, Languet accentue davantage encore l'idée de la
royauté élective, et plusieurs des arguments allégués dans la
Franco-Gallia reparaissent sous sa plume. Il ne voit dans les
rois par droit héréditaire que des candidats à la couronne et
dans les souverains en général que des serviteurs de l'état ;

plus puissant que le roi, le peuple lui est supérieur. La réunion
des hauts dignitaires du royaume (regni consortes), représentant

l'ensemble du peuple, est également supérieure au
souverain ; ceci résulte encore de l'histoire d'Israël. Presque tous
les royaumes de notre temps sont ou ont été constitués sur
cette base, et si, grâce à l'indolence de ceux qui auraient dû



3H G. DE POLENZ.

la maintenir, elle a été altérée, les états doivent chercher à

la restaurer. En France, les hauts dignitaires n'étaient élus que
dans l'assemblée des états, et quand le parlement de Paris eut
remplacé cette dernière, l'approbation de ce corps demeura
indispensable pour valider leur nomination. Les décrets de

l'assemblée avaient une telle autorité qu'on les tenait pour
saints et immuables ; elle possédait jusqu'au droit de faire
enfermer, s'il y avait lieu, le roi dans un cloître et d'exclure
complètement du trône la famille régnante. Si, pour éviter les abus
du système électif, on tolérait l'hérédité, le peuple s'était donc
réservé le droit de couper court aux abus plus grands encore
de la tyrannie en déposant le tyran. L'auteur entreprend ici la

revue des restrictions qui, dans bien des pays, limitent la
puissance des souverains, en insistant, comme l'Ecrit de Magdebourg

et les principaux publicistes calvinistes, sur les plus
caractéristiques ; puis, reconnaissant la dangereuse portée de

ses doctrines, il exalte la royauté dans le sens constitutionnel,
sans réussir cependant à concilier cet idéal avec le droit qu'il
reconnaît au peuple de déposer son roi.

Les fonctionnaires supérieurs de l'état ne reproduisent
néanmoins que faiblement l'image de la liberté des temps anciens;

trop souvent ils flattent les rois au lieu de soutenir le peuple,

ou, s'ils montrent quelque courage, on les taxe de rébellion.
C'est là une objection dont Languet ne peut méconnaître la

force ; il affirme pourtant que, malgré tout, les droits primitifs
du peuple ne sauraient cesser d'exister. Autre difficulté : les

principaux représentants de la nation peuvent déserter sa cause

pour se liguer avec les princes. Il est permis, dans ce cas, de

les chasser comme des administrateurs infidèles et de les

remplacer par d'autres. St. Augustin nomme les souverains

légitimes des « serviteurs » de leurs sujets. La loi est l'âme du

bon rot, dont il n'est, lui, que l'organe et le corps ; institué en

vue du bien public, il se trouve placé au-dessous d'elle et ne

peut la faire plier sous sa volonté ; dans ses sujets, il doit voir,
non des serviteurs, mais des frères. Devançant son siècle, Languet

établit une distinction très-nette entre la fortune personnelle

du prince et les biens de l'état ; il ne voit dans le souve-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 315

rain ni le propriétaire, ni même l'usufruitier de ces derniers;
eût-il fondé le royaume, le prince ne doit, être que l'administrateur

du trésor public. Les paroles de Samuel sur lesquelles
on prétend fonder le droit royal n'ont pas trait aux droits réels
des rois, mais à ceux qu'ils s'arrogent. Un prince qui viole la

convention expresse ou tacite conclue entre lui et le peuple est

un tyran ; il vaut mieux obéir à un prince non légitime, mais

juste, qu'à un prince légitime, mais injuste.
Maintenant se pose la question : Si l'on doit obéir, comme à

Dieu lui-même, à un roi légitime, fidèle à ses devoirs envers
Dieu et, envers son peuple, peut-on résister à un tyran, et, dans

ce cas, par le moyen de quels hommes et de quelle manière le

fera-t-on S'il s'agit d'un tyran « sans titre, » le droit naturel, le

droit politique et surtout le droit civil nous prescrivent de la

manière la plus positive de nous armer contre lui ; ni serments,
ni engagements ne sauraient nous en empêcher, et tout
particulier en a le droit. L'envahisseur ou l'oppresseur d'un territoire

étranger n'est pas un souverain, et s'armer pour défendre
son pays n'est agir ni en traître ni en séditieux. En revanche,
les lois destinées à récompenser les meurtriers des tyrans et à

punir les fugitifs et les traîtres à la patrie, peuvent ici recevoir
leur application. S'agit-il d'un tyran « par exercice, » c'est-à-dire
d'un prince légitime qui exerce la tyrannie, sa conduite le rend
à la fois coupable de félonie envers le peuple et de lèse-majesté
envers le royaume, et si on ne peut le chasser sans recourir
aux armes, les représentants de la nation doivent employer la
force pour le combattre; ils ne manqueront par là à leur devoir
ni envers le prince lui-même, ni envers l'état, qui se trouve du
côté où régnent les lois. L'histoire de France montre d'ailleurs
qu'il faut agir ainsi envers les princes efféminés aussi bien
qu'envers les tyrans. Les représentants du peuple peuvent, il
est vrai, négliger leur mandat ; dans ce cas, si un seul d'entre
eux s'aperçoit des dangers que font courir à l'état les progrès
de la tyrannie, il lui est permis d'accuser ses collègues et de

réclamer leur déposition, l'out-on déjà déposé lui-même.
Cependant tout particulier aura-t-il le droit d'appeler le peuple
aux armes pour combattre un prince tyrannique?—Nullement,



316 G. DE POLENZ.

répond Languet sans la moindre hésitation; car ce n'est point
aux particuliers qu'a été confié l'état et ils ne sauraient le

protéger. S'armer sans en avoir reçu l'ordre est agir en séditieux.
David n'épargna-t-il pas la vie du roi Saul, et Christ lui-même,
dont le royaume n'était pas de ce monde, ne paya-t-il pas le tribut
à César? Se souvenant toutefois de ces héros de l'histoire d'Israël

qui délivraient le peuple en égorgeant ses tyrans (on sait
combien les exemples cl'Ehud, de Barac, de Jéhu étaient familiers

aux calvinistes), il arrive à se demander si, aujourd'hui
encore, Dieu ne pourrait pas susciter parmi nous des vengeurs
extraordinaires de la tyrannie ; mais sa réponse à cette difficile
question montre d'une manière intéressante combien la
prudence du diplomate et la conscience du chrétien tempéraient
chez lui la sévérité du calviniste politique. Les signes qui
attestaient la vocation extraordinaire de ces héros faisant, dit-il,
généralement défaut dans notre siècle, que le peuple se garde
bien de tirer l'épée en cédant à quelque passion particulière ;

ce serait, pour guérir un mal présent, en provoquer un autre
beaucoup plus grave.

Ajoutons, au sujet de cette troisième partie du Junius Brutus,
qu'on peut y voir en maint endroit, contre la volonté do l'auteur,
le prestige de la royauté s'imposer encore à sa pensée. Il est

forcé de reconnaître des cas particuliers où, la loi se trouvant
muette, il faut que le roi parle pour l'interpréter. Inexorable
contre les tyrans sans titre, il doit pourtant admettre quelques
exceptions à la proscription dont il les frappe, si, par exemple,
le peuple leur a prêté serment, si l'état leur a accordé des

pleins pouvoirs, ou a consenti au changement de la constitution.

Il déclare enfin, à propos des tyrans par exercice, que
cette qualification de tyran, dont on flétrit à juste titre le
souverain qui ruine l'état et méprise la religion et la justice, ne doit

point être appliquée à un prince auquel on n'aurait pas à faire
de reproches d'une semblable gravité.

Dans la quatrième et dernière partie est examinée la question
suivante : Si les sujets d'un souverain sont « affligés à cause de

la vraie religion ou opprimés par tyrannie manifeste, » les

princes voisins peuvent-ils ou doivent-ils leur porter secours



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 317

Résolue affirmativement par bien des monarques de l'antiquité
ou des temps modernes, cette question ne l'a été, toutefois, que
lorsqu'ils avaient quelque intérêt à le faire ; quand ils on
appréhendent des dangers, les souverains la laissent indécise. Mais

qu'exigent à ce sujet la justice et la vraie piété? L'église de

Christ étant une, tous ses membres sont solidaires ; elle doit
donc être l'objet de la sollicitude des princes chrétiens en général

et de chacun d'eux en particulier. Dieu ne veut pas qu'ils se

bornent à défendre l'église, mais qu'ils cherchent de tout leur
pouvoir à en hâter les progrès. Les princes pieux doivent donc

travailler « de toutes leurs forces » à son relèvement, et ni
frontières, ni obstacles ne doivent arrêter leur zèle.

5. Le Politique.

« Le Politique, Dialogue Iraittant de la puissance, author île et du

devoir des Princes, el des divers gouverncmens, » est un ouvrage
anonyme dans lequel, comme dans l'Ecrit de Magdebourg, le
Réveille-malin et le Junius Brutus, marchent de front le principe

religieux et le principe politique. L'introduction de ce petit
livre en indique l'esprit et le but. Est-il permis de prêcher la
patience sans s'inquiéter des moyens de mettre un terme à l'injustice

et à l'oppression des tyrans? En France, la royauté ne veut
conclure d'accord avec les huguenots que s'ils se reconnaissent

coupables et se soumettent à elle à discrétion, tandis que, selon

ces derniers, un traité de paix doit être une convention bilatérale

entré eux et le roi. On a pour principe de ne point garder

la foi aux réformés; ils sont exposés à toute la perfidie de

leurs adversaires, et telle est la cause de leur juste défiance à

l'égard du gouvernement. Aussi, le but que cherche à atteindre
l'auteur de notre dialogue, cjui, plus encore que les ouvrages
précédents, a une tendance apologétique, est-il de réfuter à la

fois les erreurs de ceux qui ne veulent point d'autorité et de

ceux qui attribuent aux princes une puissance illimitée. Il se

propose donc de montrer à tous les opprimés cjue le salut de

chacun a pour condition la vigilance de tous et de justifier la

défense à main armée des chrétiens contre leurs oppresseurs.



318 G. DE POLENZ.

L'entretien a lieu entre le Souverain (Archon) et l'Etat (Politie);
c'est dans la bouche de ce dernier que l'auteur place l'exposé
de ses propres vues, qui forment la partie essentielle de

l'ouvrage. Il donne, lui aussi, la préférence sur les autres formes
de gouvernement à la monarchie, image de la royauté divine

que Dieu a confiée à son fils, et se prononce avec Aristote
contre la démocratie ; au dire de ce philosophe, le peuple est

dépourvu de raison et de discernement. Dès l'origine de toutes
choses, Dieu, en accordant à l'homme la prééminence sur la

femme, a introduit dans le monde la constitution monarchique
et a enseigné que l'égalité, fruit de la justice, ne peut êlre
obtenue qu'au moyen d'une autorité protégeant chacun dans ses

droits. D'autre part, l'auteur limite le principe monarchique
par des prélentions idéales cjui, non réalisées, peuvent justifier

la révolte. Le roi représente la majesté du Très-Haut ; mais,
tandis que la souveraineté divine est infinie, il doit se conformer,

lui, à la loi de Dieu d'abord, puis au droit naturel, au droit
politique et au droit civil, et malheur à lui s'il ne le fait pas!
La succession héréditaire n'est qu'une simple coutume et le

peuple peut instituer ou déposer les rois, prérogative qu'il
exerce, il est vrai, par l'intermédiaire de ses représentants. Si

ces derniers ne remplissent pas leur devoir, des serviteurs
choisis extraordinairement par Dieu peuvent les remplacer;
or, dans le temps actuel, une « nécessité extraordinaire » peut
tenir lieu d'un appel spécial d'En Haut. L'auteur glisse sur la

difficulté que les premiers chrétiens devaient seulement
employer des armes spirituelles (Eph. VI, 17) et insiste d'autant
plus sur l'histoire de l'Ancien Testament et sur l'histoire
profane. Dans le langage ordinaire, un tyran est un homme qui
s'empare du pouvoir suprême et un roi un homme auquel le

confère sa naissance ou l'élection ; mais le roi dont la conduite
est tyrannique mérite le nom de tyran, et le tyran mérite au

contraire, celui de roi lorsqu'il déploie des qualités et des vertus

royales. Tous les peuples sont d'accord que les mauvais

princes doivent être chassés, et il est tout particulièrement permis

de prendre les armes contre les tyrans quand ils foulent
aux pieds la religion. Refuser d'obéir à un souverain qui près-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 319

crit des choses injustes est imiter la conduite de Daniel, qui ne
pécha point en priant Dieu malgré l'édit de Darius. Non-seulement

on peut prendre les armes pour se défendre, mais parfois
même la révolte est nécessaire, et il est tel cas, poursuit
l'auteur, faisant allusion à la situation intérieure du royaume, où

l'on peut dire :

La paix est un grand mal, la guerre est un grand bien.

Les lois en désaccord avec la loi de Dieu et la justice ne sont

pas des lois. En vain les princes catholiques allèguent-ils pour
justifier leurs persécutions contre les huguenots que la religion

de ceux-ci est fausse ; l'église réformée est vraie,
puisqu'elle s'appuie sur la parole de Dieu, tandis que, fondée sur
le pape et ses « suppôts, » l'église romaine est contraire à la
vérité.

En ce qui concerne la liberté de conscience, le Politique
renferme des vues remarquables, supérieures à celles de Bèze, de

ses coreligionnaires et de son siècle. La vraie liberté n'a point
seulement pour objet les « choses viles » du corps, mais elle
s'étend à l'esprit pour le plus excellent de tous les actes, qui
est la piété. Sans doute, c'est le devoir du prince de prémunir
ses sujets contre les opinions et les sectes qui tendent à l'apostasie

et au blasphème ; mais il doit convaincre les hommes par
la parole de Dieu et non les exterminer, s'efforcer de détruire
l'erreur plutôt que ceux qui errent, et subordonner ses
penchants personnels au bien public. Dans plus d'un passage du

livre, le point de vue pratique et moral et la conscience
chrétienne réussissent aussi à se faire jour au travers du solide
tissu du système calviniste. On y lit, par exemple, que, si Dieu
a permis à son peuple de tuer des tyrans, il n'existe pourtant
pas à cet égard de loi formelle, et qu'un acte pareil, ne
semblant pas convenir à des chrétiens, ne saurait être conseillé.

Idées anti-monarchiques et leur correctif chez les catho¬

liques, particulièrement chez Bodin.

Il nous reste, avant de terminer, à jeter un coup d'œil sur
le catholicisme politique. Si, depuis la Saint-Barthélémy, le calvi -

C R. 1870. 21



320 G. DE POLENZ.

nisme politique français atteignit son plus haut degré de
développement, nous ne saurions admettre avec de Thou que sa

littérature ait exercé de l'influence sur les excès révolutionnaires

des catholiques, et nous repoussons plus formellement
encore l'assertion de Grotius que la Ligue aurait emprunté ses

tendances aux doctrines démocratiques formulées avant elle

par les pasteurs calvinistes. Catholiques et prolestants s'accordaient

alors à penser que le premier devoir des gouvernements
est de protéger la vraie religion et de comprimer celle qui
répand l'erreur; ils ne différaient que relativement à l'application
de cette règle. Mais, à cet égard, le catholicisme était bien plus
dangereux pour l'état que la religion nouvelle ; car ce principe,
depuis des siècles, il l'avait établi et fait prévaloir, tandis que
la réforme ne l'avait reconnu qu'indirectement, sans en
déduire de conséquences ecclésiastiques ou politiques. Souvent,
d'ailleurs, les calvinistes le mirent en question ou le nièrent;
chez les catholiques, au contraire, on ne songea à l'atténuer
par certaines restrictions que, lorsque, poussé à l'extrême, il
eut abouti au régicide.

Au fond, les reproches que l'on fait au calvinisme sont bien
moins dirigés contre ses exagérations que contre sa base

démocratique, à laquelle ses adversaires rattachaient l'idée de la

souveraineté du peuple. Il n'y a rien de surprenant à ce que son

organisation ecclésiastique ait soulevé les plus vives répugnances

de la part des gouvernements absolus et des partisans des

églises d'état. Bien qu'il se dît réformé, Grotius a déjà critiqué

celle-ci en invoquant l'autorité de prélats anglais, selon

lesquels rien dans un synode ne doit se faire sans la volonté ou

sans l'assentiment du prince ; mais si l'on se souvient que ce

fut au péril de leur vie que se réunirent, en 1559, les membres
du premier synode général, on ne saurait attaquer leur œuvre
sans s'élever contre l'existence môme de l'église réformée de

France. Le principe démocratique primitif fut d'ailleurs modifié

ou tempéré dans le calvinisme par l'élément aristocratique.
Rome, en revanche, n'abandonna jamais l'idée de la souveraineté

du peuple, tout en sachant habilement, suivant les

circonstances, la mettre en lumière ou la laisser dans l'ombre. En



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 321

Allemagne, notamment en Bavière, ce fut sur les princes que
s'appuyèrent les jésuites pour opérer la réaction catholique ;

sur les bords du Rhin, dans les Pays-Bas et en France, ils
érigèrent, au contraire, en système la souveraineté populaire, et
travaillèrent à propager ce principe, sans toutefois le patroner
ouvertement.

Le jésuite Lainez soutint dans le concile de Trente que la

différence entre l'église et les gouvernements consistait en ce

que la première avait reçu de Christ, son seul auteur, sa
constitution et ses lois, tandis que les seconds les tenaient de ia
volonté populaire, qui leur avait donné naissance. Il lui convenait

d'affirmer vis-à-vis des souverains une semblable théorie ;

abaisser leur pouvoir devant la démocratie était grandir d'autant

celui du pape, qu'il proclamait seul d'institution divine.
Bellarmin, également jésuite, enseigna, au contraire, que le

pouvoir civil est bon et qu'il est permis aux chrétiens de l'exercer,

ce qu'il prouvait par l'Ecriture, par l'exemple des saints,

par le but de cette institution et par Dieu son auteur. Il remarquait

en outre : 1° que, d'une manière générale, le pouvoir
civil procède immédiatement de Dieu seul ; 2° qu'il appartient
à la multitude, son divin auteur ne l'ayant conféré à aucun
homme en particulier ; 3° qu'en vertu du droit naturel, il doit
être confié à une ou à plusieurs personnes ; 4° que les diverses
formes de gouvernement découlent du droit politique et non du
droit naturel; 5° enfin, que chacune de ces formes en particulier
provient bien de Dieu, mais par l'intermédiaire d'une délibération

humaine. Le pouvoir civil et le pouvoir spirituel diffèrent
donc quant à leur base, carie premier repose sur la multitude,
le second sur un seul homme, et quant à leur origine, le
premier procédant d'une manière générale du droit divin et d'une
manière spéciale du droit politique, tandis que, de toute
manière, le second est de droit divin et procède immédiatement de

Dieu. Bellarmin affirme donc la souveraineté du peuple plus
catégoriquement que les écrits calvinistes les plus passionnés ;

d'autre part, il se rapproche beaucoup de Bèze et de Languet,
mais en les dépassant, par la manière dont il pose en principe
que les gouvernements illégitimes peuvent devenir légitimes.



322 G. DE POLENZ.

Ses vues sont aussi très-analogues à celles de Calvin, lorsqu'il
déclare préférer à la monarchie proprement dite une constitution

mixte, à la fois monarchique, aristocratique et démocratique.

Il attribue au pape, d'une manière indirecte, il est vrai, le

pouvoir suprême sur les affaires temporelles de tous les chrétiens.

Barclay, Ecossais catholique, ayant publié en 1600 un
livre où il affirmait que les rois se trouvent au-dessus des lois
et qu'on leur doit une obéissance absolue, Bellarmin écrivit
pour le réfuter un traité sur le pouvoir du pape en matière
temporelle. Entre autres assertions hardies, cet ouvrage, qui
fut condamné par le parlement de Paris, renfermait les
suivantes : Le pape n'est soumis qu'à Christ, le roi est soumis à

Christ et au pape. Le pape, en vertu de son pouvoir temporel,
peut déposer les rois et les empereurs et enlever un royaume
à un souverain pour le donner à un autre. Les fidèles, s'ils sont
assez forts pour le faire, doivent déposer un roi qui n'a pas la

foi, etc.
Il serait aussi injuste de rendre le catholicisme responsable

de l'apothéose de Jacques Clément, assassin d'Henri III, et des

autres extravagances de la Ligue, que d'imputer à la Béforme
celles des anabaptistes et des libertins. Cependant, il faut le
dire : si, dès l'abord, les réformateurs combattirent celles-ci,
l'église romaine n'a jamais formellement désavoué les

premières, qui, de nos jours encore, ont trouvé des apologistes,
sinon des approbateurs ; témoin Lacordaire qui, dans un
sermon prêché à Notre-Dame de Paris, a parlé de « cette sainte

et glorieuse Ligue, dont chaque jour davantage on reconnaîtra
la grandeur ; » témoin encore Lamennais, qui, dans un accès

de lyrisme fort voisin du délire, a écrit que « le cœur de Christ
bat dans le cœur du peuple, qu'il peut être trahi par un Judas

et descendre au tombeau, mais que, vainqueur de la mort, il
ressuscitera le troisième jour. » Les assertions anti-monarchiques

des partisans de la Ligue méritent donc au moins une
mention.

Dans un livre dédié à Philippe III, le jésuite espagnol
Mariana estime que Jacques Clément s'est illustré en assassinant

son roi. Chacun, selon lui, peut déposer et faire mourir un



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 323

prince qui, sans titre s'est emparé du pouvoir. Quant à un
souverain qui occupe le trône en vertu de l'hérédité ou de

l'élection, on ne doit supporter ses fautes que s'il ne viole pas les

lois de l'honneur et de la morale. Si l'on n'a plus d'espoir qu'il
revienne au bien, l'état peut le déposer, se défendre contre
lui, et même, s'il y a lieu, le faire mettre à mort comme un
ennemi public. Il est permis à tout particulier de tenter d'en
débarrasser le pays ; mais si, en l'attaquant ouvertement, on
fait preuve de courage il est plus prudent d'user de ruse et

d'attendre une occasion favorable. On peut s'étonner, au
premier abord, que Philippe II ait laissé de pareilles doctrines
avoir cours chez ses sujets; mais, comme l'a remarqué Ranke,
les Espagnols aimaient à voir leur roi posséder une sorte de

pouvoir spirituel ; Philippe, l'un des promoteurs de la réaction
catholique, se trouvait l'allié, non-seulement des prêtres, mais
aussi du peuple français révolté, et les jésuites savaient, au

point de vue religieux, justifier sa politique d'une manière très-
utile à ses intérêts, soit en Espagne, soit au dehors.

Longtemps déjà avant que la Ligue se fût portée à ses excès
les plus regrettables, bien des catholiques français, amis de
leur patrie et même de leur église, avaient cherché à réagir
contre les dangers que faisaient courir à toutes deux les

exagérations des jésuites et des ligueurs. Jean Bodin, surtout
auteur du célèbre traité : De la République, fournit alors à son église,
au moyen de cet ouvrage, un précieux correctif. Divers
écrivains catholiques ont, il est vrai, cru Bodin calviniste, ou, du
moins, ami de la Réforme; le jésuite Possevin, entre autres, l'a
accusé d'avoir cité avec honneur Luther et Calvin et a signalé
dans ses écrits une foule d'hérésies et d'erreurs. D'autre part,
on l'a aussi fait passer pour juif et pour athée. L'auteur de la
République nous semble plutôt devoir être classé, sous le rapport

des convictions religieuses, dans la catégorie des philosophes.

Il ne regardait pas un accord complet sur les sujets
religieux comme d'une importance capitale; la diversité n'a pas
d'inconvénient, pensait-il, si l'on voit dans la vraie religion la
disposition d'un esprit purifié à se rapprocher de Dieu. Prétendre

que c'est de la religion de Christ que les guerres tirent



324 G. DE POLENZ,

leur origine est faire injure aux chrétiens et à Christ lui-même.
Bodin a développé ces pensées dans une lettre qui nous a été

conservée et dans laquelle il combat aussi l'assertion des

défenseurs de l'orthodoxie romaine que c'est un crime d'accepter
une religion qui semble fausse et une impiété de nier la vraie
religion. Ailleurs, dans un dialogue intitulé: Hexaplomeres,
il met aux prises six interlocuteurs de croyances religieuses
différentes et se place lui-même à un point de vue entièrement
objectif au-dessus des sujets en discussion. En somme, de l'examen

des idées de Bodin, il nous semble résulter que, s'il était

peut-être un assez mauvais catholique, il n'était nullement un
calviniste. Notre auteur, qui s'était voué à la jurisprudence,
publia en 1566 une Méthode pour faciliter l'élude de l'histoire,

ouvrage d'un grand mérite, dans lequel il contredit hardiment
plusieurs opinions généralement reçues alors et où l'on
retrouve déjà les idées essentielles développées plus tard par lui
dans son livre de la République. En 1571, il fut nommé maître
des requêtes et conseiller du duc d'Alençon, et, dans la

suite, député aux états de Blois. Sa noble conduite dans

cette assemblée lui fit perdre la faveur d'Henri III ; il osa,

en effet, malgré l'irritation du parti dominant, proposer
à l'égard des réformés l'emploi de la douceur plutôt que celui
de la violence, et s'opposa avec succès, contrairement au désir
du roi, à un projet d'aliénation des domaines royaux. Bodin
devint cependant procureur-général en 1587 ; mais, par un
revirement bien étrange, qui fut peut-être chez lui le résultat de

la crainte (on le tenait toujours pour suspect d'hérésie), malgré
la charge qu'il occupait et qui devait le rattacher à la royauté,
malgré ses principes de tolérance, il finit par se joindre au

parti ligueur.
Dans sa Mélhode, mentionnée plus haut, Bodin distingue trois

formes de gouvernement, la démocratie, l'aristocratie et la

monarchie, et, comme Calvin et Hotman, c'est à une constitution
mixte, qui réunirait les avantages de ces trois principes, qu'il
donne la préférence. Quant au volumineux traité De la

République, nous ne pouvons en entreprendre l'analyse avec quelque
détail. Les orages qui agitent l'état ont fait un devoir à l'au-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 325

leur, dit celui-ci dans sa préface de prendre la plume pour
travailler, selon ses forces, au bien de son pays. Le sujet qu'il
aborde n'a guères été étudié. Les traités politiques de Platon
et d'Aristote sont extrêmement brefs, et les auteurs modernes,

ayant écrit sans connaissance des lois, ont profané les mystères
de la philosophie politique; Machiavel, par exemple, exalte César

Borgia, le propose comme modèle aux princes, et fait de

l'impiété et de l'injustice les deux colonnes de l'état. Il est fort
dangereux d'enseigner aux souverains de semblables maximes
et de les exciter ainsi à la tyrannie. Il l'est davantage encore
peut-être de soulever, sous prétexte de liberté populaire, les

sujets contre leurs princes et de les entraîner à l'anarchie. Une

politique libérale et constitutionnelle est le vrai préservatif
contre ce double écueil. Ennemi du pouvoir absolu, l'auteur
ne reconnaît pas même aux rois le droit d'établir des impôts
sans le consentement des citoyens et entend qu'ils ne soient

pas moins liés que leurs sujets par les conventions qui régissent

leurs rapports mutuels. Mais, d'autre part, ennemi de

tout esprit séditieux, il soutient que, sous aucun prétexte, il
n'est permis à un bon citoyen de s'élever contre ses princes,
même s'ils sont tyranniques; bien loin de chercher à les

dépouiller du pouvoir, c'est à Dieu et aux autres souverains que
celui-ci doit laisser le jugement de leur conduite. On ne saurait
trop s'étonner que Bodin, après avoir longtemps professé de

pareilles opinions, les ait publiquement reniées en adhérant à

la Ligue ; les représentants du calvinisme politique, qui, eux
aussi, modifièrent si gravement leurs principes, ne se laissèrent,
du moins, entraîner à le faire que par degrés et après quarante
années de persécutions et de luttes.

Bodin se prononce de la manière la plus explicite en faveur
du principe monarchique, simplement limité par les lois divines

et naturelles. La formule : car lei est notre plaisir, montre
que les lois des souverains, quoique fondées sur de bonnes

raisons, dépendent uniquement de leur volonté. Quelle que soit
la méchanceté, l'impiété ou la cruauté d'un prince, l'Ecriture
défend absolument à ses sujets d'attenter à son honneur ou à

sa vie. Les frivoles arguments de ceux qui soutiennent le con-



326 G. PE POLENZ.

traire (ceci est une allusion aux écrivains politiques protestants)

ne méritent pas l'honneur d'une réfutation ; d'ailleurs,
les théologiens les plus instruits de la Réforme soutiennent
eux-mêmes qu'on ne doit jamais se révolter contre son prince
et à plus forte raison le tuer, à moins d'un ordre exprès de

Dieu. « Celui qui maudit son père ou sa mère, dit la Bible, sera

puni de mort ; » or, le prince, institué par Dieu, doit être
regardé comme plus saint et plus inviolable qu'un père. On doit
se borner à refuser d'obéir au monarque dans les choses
contraires à la loi divine ou à la nature, chercher à se soustraire
à ses coups, mais souffrir plutôt la mort que d'attenter à sa

vie. Entre les trois formes de gouvernement, Bodin préfère
sans contredit la monarchique, mais à la condition que des états

ou un sénat limitent la puissance royale ; autrement, la
souveraineté manquant de base assurée, le pays serait entraîné à

l'anarchie. Il ne faut pas que le peuple fasse la loi au prince,
ni que celui-ci se trouve lié par ses propres décrets.

Un roi sage gouvernera son royaume d'une manière harmonique,

mélangeant « doucement » les nobles et les bourgeois,
les riches et les pauvres, tout en laissant, il est vrai, aux
nobles quelque prééminence. Il importe beaucoup de distinguer
les maximes de gouvernement de la forme de l'état, cette
dernière pouvant être monarchique, tandis que les premières
seraient démocratiques ou l'inverse ; c'est là une théorie cjui
appartient en propre à Bodin. Sous le rapport de la religion et de

la liberté de conscience, l'auteur s'élève davantage encore au-
dessus de son temps ; à ses yeux, la superstition la plus excessive

est moins à redouter que l'athéisme. Comme on l'a fort
justement remarqué, la plupart des partisans du pouvoir
absolu ont le tort de ne penser qu'à fortifier ce pouvoir, au lieu
de le modifier par l'ensemble des institutions. Bodin, quelque
ami qu'il soit de la monarchie, se garde bien de la proclamer
infaillible ; aussi tient-il beaucoup à entourer le roi d'un sénat,

qui soit comme la raison de la volonté souveraine. Rienne saurait

donner plus d'autorité aux lois d'un prince que l'approbation

d'un conseil bien composé. Au contraire, les sujets mépriseront

les édits de leur souverain si celui-ci les rend contre



LE CALVINISME POLITIQUE KN FRANCE. 327

l'avis de son sénat ; or, du mépris des lois découle celui de

l'autorité, puis la rébellion contre le monarque et la chute de

l'état. Si un prince ne joint au savoir une vertu extraordinaire

qui l'empêche de vouloir tout conduire à sa tète, les connaissances

qu'il pourra posséder risquent d'être aussi dangereuses

pour son peuple cju'un couteau dans la main d'un furieux. Bodin

admet aussi le droit de résistance ; toutefois, il ne le fonde

pas, comme les publicistes calvinistes, sur l'illégalité, mais sur
l'injustice de tel ou tel acte. Si le souverain doit se conformer
aux lois, ce devoir ne constitue pourtant point de sa part un
engagement inviolable, conférant un privilège aux sujets. Au
fond, le droit de résistance se résume en un seul point : les

magistrats devraient se démettre de leurs charges plutôt que de

vérifier un édit injuste. L'auteur se hâte pourtant de modifier
cette règle; car, remarque-t-il, un petit nombre d'hommes
sages étant seuls capables d'une pareille fermeté, si la plupart
de leurs collègues n'imitent pas leur exemple, la minorité n'est

pas tenue de donner suite à sa démission.
Bodin termine son ouvrage par un parallèle très-intéressant

entre «les trois républiques légitimes, » c'est-à-dire entre les
trois formes de gouvernement. La démocratie nécessite tant de
lois et de magistrats qu'en fait elle est beaucoup moins favorable

à la liberté qu'on ne pourrait le croire au premier abord.
L'aristocratie aurait plus d'avantages; mais, composée de bons
et de mauvais éléments, elle est soumise à des vacillations
continuelles. C'est donc la monarchie qui mérite la préférence. La

république romaine elle-même avait des dictateurs, et, tandis
que l'aristocratie et la démocratie doivent ouvrir la porte de
leurs conseils à des ignorants aussi bien qu'à des gens capables,
un souverain peut ne s'entourer que d'auxiliaires habiles et
expérimentés.

Au dire du jésuite Keller, notre auteur affirme, comme
Mariana, qu'il est permis de tuer les tyrans. Bodin a déclaré, il est

vrai, qu'un tyran, c'est-à-dire, selon sa définition, un homme
qui, de sa propre autorité, sans élection, sans appel de Dieu,
s'empare du pouvoir suprême, mérite la mort. Mais il atténue
cette assertion par tant d'exceptions et de réserves, entre autres



328 G. DE POLENZ.

par celle-ci, que les successeurs des tyrans peuvent devenir
des rois légitimes, que l'accusation de Keller se trouve, en réalité,

dépourvue de tout fondement sérieux.

Influence et correctif des idées et de la littérature du
calvinisme politique en France.

Bien qu'il soit difficile de déterminer l'influence du calvinisme
politique, elle s'exerça certainement dans deux directions opposées.

Chez les catholiques, le calvinisme politique éveilla, nous
l'avons vu, d'une part, un sentiment de répulsion, de l'autre,
un sentiment de sympathie. Chez les calvinistes eux-mêmes,
son action est d'autant plus difficile à apprécier que soit les

idées, soit les écrits passés par nous en revue étaient déjà l'écho
des pensées et des sentiments de nombreux réformés français.
D'autre part, la marche extérieure des pensées et des
sentiments profonds est parfois fort lente, et les presbytériens
d'Ecosse, ainsi que les puritains d'Angleterre, sont, au fond, les

premiers chez lesquels on puisse reconnaître l'influence
incontestable des écrits de Hotman et de Languet.

Le calvinisme politique n'a pas à nous offrir un correctif de

ses doctrines comparable à celui que Bodin a procuré au
catholicisme politique pour les siennes. Des voix sérieuses et
autorisées s'élevèrent cependant aussi parmi les calvinistes pour
instruire, pour avertir, pour désapprouver les plus ardents de

leurs coreligionnaires. Citons en particulier, celle de La Noue.
Avec la franchise et le patriotisme qui le caractérisaient, ce

chef huguenot déplorait profondément les guerres civiles de la

France, les catastrophes qu'elles faisaient prévoir, l'anarchie ou
le démembrement du royaume auquel elles devaient fatalement
aboutir et les plus tristes pressentiments assombrissaient son

cœur. Les seuls remèdes propres à conjurer ces malheurs

étaient, selon lui, l'unité de la puissance royale, le retour à

l'ordre et à la moralité et la liberté de conscience. Sans ce dernier

moyen, disait l'illustre guerrier, tous les autres sont inutiles et

la guerre civile demeurera inévitable. Deux religions ne peuvent-
elles subsister dans un même état sans y engendrer de constan-



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 329

tes discordes? Le vice et la vertu, les bons et les méchants se

trouvent bien toujours en présence sans que cette situation
nécessite l'emploi habituel des armes. Puisque tous adorent le

même Dieu et se réclament du même Sauveur, le règne de

l'amour fraternel ne devrait-il pas remplacer celui des haines et
mettre un terme aux cruautés et aux guerres Des pensées
aussi élevées, un tact politique aussi exercé, une. telle «

tendresse d'âme » chez un homme du caractère le plus rigide,
forment du digne La Noue, on l'a dit avec raison, une figure
aussi pure qu'originale, la plus belle de son temps sans contredit

après celle de Lhospital.
Il n'existe cependant qu'un rapport bien éloigné entre le

correctif indirect que nous fournit La Noue et la littérature du

calvinisme politique. Loin de s'empresser de défendre les
productions de cette dernière, les réformés semblent d'abord n'en
avoir point pris connaissance. Plus tard seulement, lorsqu'une
paix précaire eût succédé à la persécution, quelques protestations

se firent entendre parmi eux contre les plus célèbres écrits
de leur littérature politique; mais, avouons-le, ces protestations,
qui avaient trait surtout à l'importante question du droit de

résistance, ne furent pas toujours inspirées par des mobiles
parfaitement purs, et parfois la crainte du pouvoir ou le désir de

se concilier la faveur royale put contribuer à les dicter.
Dans une controverse qui eut lieu en 1681 entre Jurieu et le

célèbre janséniste Arnauld, ce dernier accusa les réformés
d'avoir écrit des livres renfermant les principes les plus séditieux

et revendiqua pour les catholiques l'honneur de les avoir
réfutés. Jurieu riposta que, pour prouver son dire, son adversaire
eût dû lui opposer les confessions de foi, les décisions des synodes
et l'avis des plus célèbres docteurs réformés, au lieu de se borner,

comme il l'avait fait, à citer Buchanan, Pareus, le soi-disant
Junius Brutus, et l'auteur plus obscur encore du De jure magi-
slraluum. Si les principes de Buchanan et de Pareus, ajoutait-il,
n'ont rien de dangereux, ils ne sont pas ceux de l'église réformée;

quant à ceux des deux ouvrages anonymes, nous n'en
sommes nullement solidaires, leurs auteurs nous étant inconnus;

Jacques I, roi d'Angleterre, a même soupçonné que lepré-



330 G. DE POLENZ.

tendu Junius Brutus était un papiste qui, sous ce nom
d'emprunt, cherchait à rendre odieuse la foi protestante. Cette

réponse nous paraît embarrassée; en dépit de la distinction de

Jurieu, les doctrines de Buchanan et de Pareus et celles du

Junius Brutus étaient identiques, et si les calvinistes attaquaient
ce dernier ouvrage comme l'œuvre d'un papiste déguisé, ils
dirigeaient en réalité leurs coups contre leur coreligionnaire
Languet. En outre, l'autorité de Jacques I, invoquée par Jurieu,
est bien faible assurément en matière de foi calviniste. En 1622,

un prédicateur anglais s'appuya sur les écrits de Bucanus, de

Pareus et sur le Junius Brutus pour soutenir en chaire certaines

propositions mal-sonnantes, entre autres celle que les sujets

ou, du moins, les autorités inférieures pourraient défendre leur
religion, même par les armes, contre la volonté du souverain;
Jacques I le fit arrêter, et, sur la demande dece prince, les

universités anglaises condamnèrent au feu les ouvrages où le
prédicateur avait puisé ses assertions.

A peine est-il permis d'inscrire au nombre des correctifs du

calvinisme politique les paroles d'un ouvrage contemporain

que nous allons citer. Après avoir rappelé cjue, dans l'opinion
de Lenglet-Dufresnoy, lo Junius Brutus de Languet est un des

livres les plus dangereux qui se soient faits en ce genre, la

France protestante ajoute : « Dangereux on effet, mais seulement

pour des rois formés à l'école de Machiavel. Legrand mal pour
les peuples si l'on débarrassait le monde des Néron et des

Charles IX! » Mais l'appréciation d'un historien hollandais sulla

question qui nous occupe doit encore être mentionnée. Se

demandant si la Réforme a exercé sur les destinées de Genève

une influence politique dans le sens républicain, M. Groen van

Prinsterer constate que l'organisation consistoriale a été

également introduite dans les autres pays où a triomphé le
calvinisme, que la constitution donnée par Calvin à l'église de cette

ville avait surtout un caractère aristocratique, ou, pour mieux

dire, théocratique, et enfin, que, de longue date déjà, les

institutions républicaines existaient à Genève. Cependant les

adversaires du calvinismo ne lui reprochent pas seulement son

organisation consistoriale; sa tendance môme leur est suspecte.



LE CALVINISME POLITIQUE EN FRANCE. 331

On ne saurait nier que les disciples et les coreligionnaires de

Calvin aient répandu au dehors l'esprit républicain dont son

énergie avait animé Genève, ni que des tendances républicaines

se soient fait jour dans le domaine de la science et de la

controverse. Mais où chercher l'explication de ces faits? chez
les calvinistes ou dans le calvinisme? Chez les calvinistes,
assurément, non à cause de leur foi, mais des circonstances dans

lesquelles ils se trouvaient. Ils habitaient des pays déjà républicains

ou qui le devinrent indépendamment d'eux; opprimés et
souvent poussés à bout par la persécution, plus que d'autres
ils purent voir dans la résistance à une autorité tyrannique la
légitime défense des droits du peuple. Quant à Languet et aux
autres publicistes protestants, pas plus que les écrivains
catholiques, ils ne restèrent à l'abri des préjugés de leur siècle; mais
serait-il juste de rendre leur foi responsable d'erreurs que l'on
peut aussi reprocher à leurs adversaires D'autre part, on
chercherait vainement dans le calvinisme lui-même la source des

tendances républicaines. Qu'on se rappelle l'Institution
chrétienne et les passages des confessions de foi calvinistes relatifs
aux rois et aux princes « ordonnés de Dieu.» Calvin, si respectueux

pour l'Ecriture, lui aurait-il fait violence pour fonder sur
ses déclarations le droit politique dans le sens républicain?
Quel fut le fondement de la persévérance, du courage, et, si

l'on veut, du libéralisme chrétien des premiers calvinistes,
sinon la crainte de Dieu? C'est cette crainte qui leur inspirait à

la fois la fermeté et le respect à l'égard des puissants de ce

monde; c'est la divine Parole avec ses promesses, dont ils
nourrissaient leurs âmes, qui les rendait si intrépides sur les

champs de bataille et sur les échafauds. Aigris par de cruelles
infortunes, quelques-uns d'entre eux purent méconnaître le

respect dû aux puissances établies; mais combien d'autres ne

manquèrent à ce respect que dans la plus faible mesure
possible! En France et hors de France, les anciens chefs calvinistes

excitent notre admiration par leur patience, leur longanimité,

leur désir de la paix; on ne découvre chez eux nul esprit
de révolte, et s'ils combattent, ce n'est que pour conquérir le
droit de professer leurs croyances conformément àia parole de



332 G. DE POLENZ.

Dieu. Il y eut même plus; tant que dura pour les réformés
l'obligation de prendre les armes, ceux d'entre eux chez lesquels
vinrent à se manifester certaines tendances républicaines
furent toujours tenus en échec par le parti ultra-calviniste, qui,
animé d'un sévère sentiment du devoir, se refusait à associer
des projets de changements politiques au but spirituel qu'il
poursuivait.

Rappelons encore en terminant le nom de DuPlessis-Mornay.
Les sentiments de cet homme eminent, sa part active aux
affaires publiques et ses écrits doivent, eux aussi, figurer en

ligne de compte parmi les éléments qui contrebalancent les

exagérations du calvinisme politique.
Si ces éléments, que nous avons tenté de grouper en

faisceau, sont moins nombreux que nous ne l'eussions désiré, ce

qui manque, sous ce rapport, au calvinisme est richement
compensé par son histoire. En 1589, lorsque éclata la guerre entre
Henri III et la Ligue, le calvinisme sauva la monarchie. Le fait
qu'il se trouva alors en France une puissance capable de

résister au mouvement qui entraînait toute la population du

royaume fut pour le roi d'un prix inestimable. Cette puissance
était celle de ces mêmes calvinistes que, depuis plus d'un demi-
siècle, leurs souverains n'avaient cessé de persécuter cruellement.

Ils furent mal récompensés d'une aussi noble conduite
et aujourd'hui encore, grâce aux funestes influences de l'esprit
de parti, on ne leur a rendu que bien incomplètement justice.

Th. Claparède.


	Le calvinisme politique en France sa théorie et sa littérature
	Nous avons déjà présenté [...]
	Avant la Saint-Barthélemy
	Après la Saint-Barthélemy


