
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La théologie de Leibniz. Partie 1

Autor: Dufour, J.-J. / Pichler, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA-THÉOLOGIE DE LEIBNIZ

PAR

A. PICHLER'

Leibniz a été savamment étudié comme philosophe. Il n'a

pas été l'objet du même honneur comme .théologien, quelle
que soit d'ailleurs la célébrité dont il jouisse à ce titre. On a

dit avec exagération, mais non sans quelque justesse, que les

penseurs religieux le citent à l'appui de leurs propres idées et

ne s'enquièrent qu'imparfaitement des siennes. Frappé des

jugements contradictoires qui circulent au sujet d'un grand génie
considéré tour à tour comme fataliste et comme pélagien,
comme autoritaire crédule et comme déiste dissimulé, comme
protestant et comme catholique, M. Pichler s'est proposé
d'exposer méthodiquement et complètement sa théologie, en utilisant

des documents inédits et en se préoccupant très spécialement

de questions palpitantes qui donnent à son étude le plus
haut degré d'actualité.

« Malheur à ceux qui entretiennent le schisme... » Cette

épigraphe, empruntée à Leibniz lui-même, nous apprend dès le
début qu'une pensée d'irénisme a présidé à la composition de

l'ouvrage. Il suffit toutefois d'ouvrir le livre pour voir que cet
irénisme ne cache aucune pensée de réaction, et que l'auteur
nous recommande le protestantisme de l'illustre philosophe

' Die Theologie des Leibniz aus siimmtlichen gedruckten und vielen noch

ungedruckten Quellen mit besonderer Rücksicht auf die kirchlichen Zustände der

Gegenwart zum ersten Male vollständig dargestellt von Dr A. Pichler. Erster

Theil, München 1869. 1 vol. in-8 de XVII et 47» pages.

C. R. 1870. 16



240 A. PICHLER.

comme moins autoritaire que celui du XVIe siècle. Ce n'est pas
seulement entre "Wittenberg et Rome cpie Leibniz a proposé
une large synthèse, c'est aussi entre des tendances qui
entretiennent d'autres schismes, à l'ombre de deux drapeaux
respectifs : la vérité immuable clés révélations divines et

l'indépendance de la spéculation rationnelle.
La conciliation est un des caractères dominants de la théologie

particulière que nous avons à étudier. Il y a plus : elle

en a été l'occasion et lui a donné son principe. L'harmonie
préétablie, voilà ce que Leibniz a vu partout, et ce qu'il a voulu
faire reconnaître. C'est le trait d'union qui relie sa politique à

sa philosophie, et toutes les deux à sa théologie.
Le premier volume de M. Pichler contient :

1° Une introduction historique, littéraire, biographique,
formant peut-être, malgré sa brièveté comparative, la partie la
plus neuve et la plus attrayante de son travail pour bien des

lecteurs ;

2° L'exposition systématique de la théologie leibnizienne,
d'après un cadre plus ou moins analogue à celui d'un traité
général de dogmatique.

Nous ne pouvons parler encore du second volume, où l'auteur

a placé ce qui concerne plus directement les questions
spécialement confessionnelles. Il n'était pas encore publié
quand nous avons commencé cette analyse.

INTRODUCTION.

La grande aspiration à l'harmonie que nous discernons dans
la théologie de Leibniz ne tenait pas seulement à un besoin de

son esprit ou à une tendance de son caractère : elle se rattache
à une pensée de nationalisme élevé et religieux, que réveillaient,

par contraste, les souffrances de l'Allemagne. M. Pichler
accentue très fortement ce côté de la vie de Leibniz. Dès le
commencement de son étude et d'après des textes aussi authentiques

que frappants, il nous montre dans l'auteur de la Théo-



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 241

dicêe et du Systerna, un précurseur des hommes éminents qui
dans notre siècle ont plaidé si haut la cause de l'union
germanique. Il attribue à son patriotisme conciliant une influence
capitale sur sa manière de concevoir les cjuestions confessionnelles,

même dans ce qu'elle a de plus élevé. Grâce à ce

patriotisme, Leibniz ne fut jamais ni protestant étroit, ni catholique

romain : il fut chrétien national avant tout. La vérité
religieuse est cosmopolite sans doute, et reste indépendante de

toutes les naturalisations ; mais le caractère spécial d'un grand
peuple joue un rôle providentiel dans l'histoire du christianisme

et doit être respecté à ce titre. Une église qui méconnaîtrait

cette loi dans l'intérêt d'un dogmatisme abstrait ou
d'un sacerdoce ambitieux n'aurait compris ni la grandeur du

christianisme, ni ses destinées humanitaires. Tel est le point
de vue de M. Pichler ; tel fut, selon lui, celui de Leibniz.

Du haut, de ce principe, cjue nous n'avons ni à discuter ni à

limiter, mais que nous enregistrons comme donnée critique,
l'auteur passe en revue les titres de Leibniz à l'admiration
particulière de notre siècle. La politique, la science, l'église se

présentent successivement comme trois domaines où nous
avons à suivre cette individualité transcendante, et dont les

noms fournissent à peu près la division naturelle de la
première partie de l'introduction.

En politique, le rôle de Leibniz peut être regardé comme
une protestation solitaire, mais généreuse et prophétique, contre

la situation faite à l'Allemagne par l'ordre de choses qui
avait amené la guerre de Trente ans, et auquel la paix de West-
phalie n'apporta qu'un remède imparfait, si ce n'est une aggravation

partielle. Né clans une époque de rivalités locales, de

violences, de confessionalisme étroit, Leibniz s'éleva, par son

patriotisme, plus haut qu'aucun des héros de l'Allemagne clans

l'âge féodal, plus haut que Luther lui-même. Il mérite le titre
de paler palriœ pour avoir senti profondément les plaies de

cette époque désastreuse, et pour avoir émis dans tous ses

rapports avec les princes et les diplomates de son temps des

idées dont la grandeur devançait l'avenir. Tandis qu'il saluait

avec joie l'élévation croissante de la maison de Brandebourg



242 A. PICHLER.

et voyait un gage de paix et de progrès clans le ralliement de

son auguste chef au calvinisme, il sentait tout ce qu'il y avait
de menaçant dans l'influence des jésuites à Vienne. Il y voyait
un péril pour l'empire germanique se divisant et se dénationalisant

à l'avantage de Borne et de l'Espagne. L'ultramontanisme
abaissait le niveau de la culture; les communications intellectuelles

étaient fermées par le territorialisme ecclésiastique, et

si d'inévitables réactions se produisaient contre cette barbarie
d'un nouveau genre, elles avaient lieu au profit de l'influence
française. Leibniz, qui croyait l'Allemagne assez grande et

intelligente pour vivre de sa vie, sentait le besoin d'unir des forces

séparées, de rapprocher le nord et le midi sur un terrain
qui, sans être strictement confessionnel, serait reconnu de

part et d'autre comme national et chrétien. L'utopie, si c'en
était une, avait pour elle les désirs et les espérances d'hommes
d'état éminents appartenant au parti catholique, d'un Boine-

bourg, à Mayence, et d'unLisola, à Vienne.
On a voulu rabaisser ce côté patriotique de la figure de Leibniz

en parlant de ses variations au sujet de la France, et des

distinctions cpi'il reçut dans ce pays. Ce que l'histoire nous fait
connaître sur ces deux points ne modifie pas le jugement de

M. Pichler. Optimiste par nature, Leibniz rattacha momentanément

des espérances à la politique grandiose de Louis "XIV,

mais il n'en fut pas longtemps dupe, et la douleur de son dé-

sillusionnement est loin de prouver contre la pureté et
l'élévation de ses principes. Quant aux distinctions qu'il reçut dans

un domaine étranger à la politique, elles ne rappellent cpie Je

cosmopolitisme de la science. D'ailleurs, l'éloge de Leibniz par
Fontenelle rend témoignage à cet esprit d'indépendance qui
ne lui permit jamais de se naturaliser au plus petit degré de

l'autre côté du Rhin.
C'est surtout depuis la guerre de Louis XIV contre la

Hollande qu'il vit toute la grandeur du danger qui menaçait
l'Allemagne. La France exploitait les divisions entre luthériens et

calvinistes. Les jésuites de Vienne ne s'inquiétaient pas du

contre-coup que les malheurs des Provinces-Unies devaient
avoir dans l'empire. D'autre part, l'appui que la France cher-



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 243

chait chez les Turcs manifestait le mensonge de sa politique
soi-disant religieuse. A l'alliance des lys et du croissant, Leibniz

voulait que l'on opposât l'union naturelle des peuples chrétiens

de race germanique. Il insistait, d'autre part, sur la
nécessité de ménager les protestants de Hongrie et de fortifier
ainsi le boulevard delà chrétienté. Ces idées n'étaient pas celles
des jésuites autrichiens. Indifférents aux périls de l'empire,
ils se bornaient à prêcher la réaction contre les tendances
conciliatrices qui avaient présidé à la paix de "Westphalie. Ils
avaient fait, disaient - ils, leur devoir comme bras droit de

l'église. Le bras gauche, c'est-à-dire le pouvoir séculier, avait
à faire le sien en exterminant l'hérésie.

La sagacité de Leibniz prévoyait des maux plus grands
encore que l'affaiblissement politique de l'Allemagne et des

revers pour la cause protestante. A la suite de l'influence
française, il voyait la démoralisation, le luxe, le scepticisme,
l'athéisme enfin dont le règne est inévitable quand les principes
de la justice naturelle sont méprisés par des pouvoirs hypocrites

et violents. Ce n'est pas la postérité qui lui a prêté ces

vues : on les retrouve dans d'éloquentes citations.
C'est clans cet esprit qu'on le vit à la fois s'affliger delà prise

de Strasbourg et soutenir les droits de Charles III dans la

guerre d'Espagne. Quoique germain du nord, il était impérialiste

dès qu'il s'agissait d'intérêts européens.
Si des questions internationales proprement dites nous nous

transportons sur un terrain social plus large, nous retrouvons
encore en Leibniz le philosophe toujours conduit par des vues

supérieures. Certaines pages écrites en 1704 peuvent le placer
au nombre des hommes de génie qui avaient, sinon prévu, du

moins pressenti la révolution française. A ses yeux, le mépris
du droit devait provoquer de terribles réactions. En face des

périls futurs, il déplorait l'extinction de cet esprit public dont

l'antiquité offre de si grands exemples, et la substitution d'un
point d'honneur égoïste et vaniteux aux véritables vertus
civiques. Là encore nous voyons le germain s'alarmant des

divisions désolantes de son pays, impuissant contre le génie
centralisateur de la France ; mais dans ses alarmes patriotiques,



244 A. PICHLER,

un intérêt plus grand que celui de la politique l'intérêt de la

civilisation prime toutes les considérations de rivalité nationale.
Leibniz ne flattait pas ses compatriotes. En leur parlant de

ce qu'ils devaient et pouvaient être, il leur reprochait de ne

pas sentir la grandeur de leur mission providentielle. Il avouail

que le meilleur germain qu'il eût connu était un étranger, le

prince Eugène de Savoie. Il regrettait que l'Allemagne se

dénationalisât d'une manière ridicule, empruntant à la France

mœurs, langue, costumes, cuisine, vaisselle, habitudes, vices
et maladies. Ce n'était pas qu'il fût ennemi d'un libre échange
d'idées pratiqué sur une large échelle. Ses écrits français, ses

correspondances montrent quel était son cosmopolitisme
intellectuel. Mais il pensait cpie l'Allemagne descendait de son

rang par une francomanie absurde. Elle ne devait pas
permettre ces lazzis insipides des Bouhours et autres écrivains
faisant autorité en matière de goût français : « Il a bien do l'esprit

pour un allemand, c'est un prodige qu'un allemand spirituel.

» Il fallait y répondre comme Leibniz par l'ascendant
d'une supériorité commandant le silence, ou par des répliques
d'une fine ironie comme son mot célèbre à fluet : El quid
aliud species a Germano, cui nalioni inter animi doles sola labor io-

sitas relicla esl

Cette parole montrait qu'il avait conscience du rôle
humanitaire assigné à l'Allemagne dans le domaine de la forte et
laborieuse pensée. Ce côté de sa vie, rapidement esquissé par
M. Pichler dans un paragraphe spécial, forme la transition
entre le premier et le second article de la division simplifiée
que nous avons cru devoir suivre pour plus de clarté.

Pour élever l'Allemagne à la hauteur de son rôle, Leibniz
voulait fonder une science allemande. Or, la science, au XVIIe

siècle, réclamait une réformation. Il va sans dire qu'en parlant

ici d'un génie universel, nous circonscrirons notre aperçu
à ce qui se rattache le plus directement à la théologie. Mais là

même l'expression de reformation subsiste. Si le christianisme

primitif avait dû passer par une élaboration scientifique de

trois siècles avant de se poser en face du paganisme et de la

philosophie comme vaste corps de doctrines, le protestantisme



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 245

avait encore ses elaborations à subir pour s'affirmer comme
grande théologie et pulvériser les vieilles ossifications romaines.
Leibniz sentait que le luthéranisme, du XVIe siècle n'était pas
le dernier mot de la pensée protestante.

C'était l'époque où le régime autoritaire des symboles était
à son apogée dans toutes les universités luthériennes, sans

excepter celle d'Helmstocdt, que distinguait d'ailleurs un libéralisme

relatif. Pour obtenir les grades les plus laïques, le
serment de fidélité à la discipline dogmatique était de rigueur.
Cette sévérité fut aussi funeste aux débuts de Leibniz que
favorable à ses succès ultérieurs. Trop suspect de hardiesse
philosophique pour obtenir un diplôme de docteur à Leipzig, tl

avait dû passer une partie de sa jeunesse à Hambourg, asile
des savants indépendants et des théologiens peu dociles. Il s'y
livrait à des études profondes, tandis que l'électeur de

Brandebourg mûrissait des projets qui devaient bientôt donner plus
de liberté aux universités.

Privé de bonne heure de ses parents, sans contrainte au

milieu de ses méditations solitaires, Leibniz fut à beaucoup
d'égards un autodidacte. Il étudiait tout, pensant, comme Platon,

que celui cjui a des préférences scientifiques est un
gourmand, à qui la nourriture profitera peu. L'indication des livres
qu'il avait lus à vingt et un ans nous présenterait l'aspect d'un
catalogue de bibliothèque bien classifié. Le même esprit le
dirigeait dans ses relations sociales. Il exploitait intellectuellement

tous les hommes. Et cependant personne ne tenait plus
que lui à l'adage: Non multa sed multimi. Aussi bien n'est-ce

pas comme érudit, dans l'acception superlative du mot, mais

comme savant de premier ordre, qu'il a conquis ses titres à

l'admiration de l'humanité.
Sa méthode comme réformateur dans la science en général

et dans la théologie est une réaction intelligente contre l'esprit

de spéculation exclusive qui régnait depuis Descartes.
Une réaction « intelligente, » disons-nous; car, tout en se
basant sur l'observation il fut toujours un intrépide adversaire
du sensualisme. Il analysait les faits, sans se dissimuler les
périls auxquels les théories étaient exposées.



246 A. PICHLER.

Nul homme ne posséda plus que lui l'humilité scientifique
et la disposition à reconnaître le bon partout où il le rencontrait.

Il était également ennemi de toutes les proscriptions
intellectuelles, qu'elles se fissent au nom du nihil admirari des

sceptiques ou d'un dogmatisme mettant toute hardiesse à

l'index.
Il sera toujours un modèle de la véritable polémique. Il n'a

jamais combattu ses adversaires cpie sur leur propre terrain,
cherchant a se rendre raison de l'origine de leurs idées,
remontant aux principes communs, éclairant les points de
bifurcation et ne regardant pas les erreurs comme intentionnelles.

Il ne reculait pas devant l'étude approfondie des questions

par crainte des résultats dangereux et regardait « la peur
comme une ennemie de la vérité. »

Il avait en horreur la persécution, la jugeant coupable et

inutile. « On ne détruit pas l'esprit en l'empêchant de tourner
au mal. »

S'il respectait toute activité intellectuelle, i! ne se
dissimulait pas que la pensée doit, en théorie, se soumettre à des

règles, et qu'en fait elle suit des lois. Les règles sont données
dans les principes de la logique sur la vérité et ses critères.
Les lois que suit la pensée se résument dans le grand principe

de la continuité historique. Les idées d'une époque engendrent

d'autres idées qui sont non-seulement des développements,

mais aussi des correctifs de celles-ci. On ne peut ni accélérer

par des sauts ce mouvement historique des idées, ni
l'arrêter. En vertu de ce principe, Leibniz repoussait d'une part
l'infaillibilité romaine, de l'autre les prétentions de la raison à

une souveraineté absolue. Il pensait que les théories de la

raison, comme les opérations de l'arithmétique, ont besoin d'une

contre-preuve et que cette contre-preuve doit être cherchée
dans l'expérience.

En matière de religion, la preuve expérimentale est fournie

par les faits historiques qui, dans la révélation sont toujours
à côté des idées. Leibniz attachait une extrême importance à

cette démonstration. Il attribuait à la négligence mise à l'étude
de la preuve historique une grande part clans les causes qui



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 247

avaient amené la décadence du christianisme en Orient à l'époque

de Mahomet. Les chrétiens grecs n'avaient saisi la vérité
évangélique que par son côté spéculatif. Ils ne purent défendre
en elle qu'une philosophie, et leurs efforts échouèrent. Les

Occidentaux ont saisi cette même vérité par son côté historique.

Aussi les racines que le christianisme a poussées chez eux
n'ont-elles pu être arrachées.

L'étude savante de la nature et de l'histoire était aux yeux
de Leibniz un appui pour la foi. En plaidant auprès des princes
la cause des fortes études, il se flattait de servir celle de la

religion : indirectement, parce que des savants laïques et des

souverains protecteurs des lettres rendraient la religion
toujours plus indépendante du pape; directement, parce que la
science ramène infailliblement à Dieu. La science et la religion
sont deux monades qui s'accorderont toujours lorsque leurs
mouvements seront libres. On trouve le développement de ces

idées dans un projet de société savante que notre philosophe
méditait en 1678, et que la fondation de l'Académie royale de

Berlin réalisa bientôt dans ses traits essentiels.
Mais Leibniz aspirait à quelque chose de plus grand, et ceci

nous conduit au troisième point que nous avons indiqué: il
désirait de grands changements dans l'église, en Allemagne tout
particulièrement. Il voulait la création d'une grande église
allemande. Il avait remarqué, comme Tacite, l'antipathie qui existe
entre le génie latin et le génie germain. Le romanisme lui
inspirait de l'horreur. Photius et Luther lui inspiraient une grande
vénération pour avoir soustrait de grandes nationalités à sa

tyrannie. Il ne désespérait pas de l'extension de leur œuvre
chez les peuples du midi de l'Allemagne. Bien que le
catholicisme eût continué à y régner, il y présentait assez de points
d'affinité avec le protestantisme, pour que l'union des deux
confessions fût possible. On y retrouvait, en effet, d'une part
une spiritualité qui plaçait l'adoration de Dieu en Jésus-Christ
au-dessus de l'apothéose des saints, de l'autre un élément de

résistance aux prétentions du despotisme sacerdotal dans le
double domaine de la famille et de l'état.

Leibniz voulait que le christianisme pénétrât la société. Nul



248 A. PICHLER.

pape n'a exprimé plus hautement que lui ce pieux souhait et

le principe sur lequel il repose. Mais il ne pensait pas que la
souveraineté sociale du christianisme dût s'affirmer par des

institutions tyranniques. La société, dans ses éléments naturels
et providentiels, doit exercer son influence sur l'organisation
ecclésiastique. Le prêtre ne doit pas oublier qu'il lui appartient;
l'évêque n'est qu'un prêtre supérieur; il faut que le peuple soit

en mesure de résister aux empiétements de la puissance cléricale

; le pape n'est pas un élément nécessaire, puisque les fruits
de l'esprit ne laissent pas de pousser dans les églises qui s'en

passent.
L'idée d'hérésie et de schisme, telle que l'église l'a conçue

postérieurement au siècle apostolique, est une pétition de principe

et un cercle vicieux. En donnant à un théologien le titre
d'hérétique, on ne fait qu'affirmer ce qui est en question.

Il est absurde d'excommunier pour une idée qui ne renferme

pas une contradiction manifeste et qui, d'autre part, sans être la

vérité absolue, présente des côtés édifiants.

L'église romaine ne peut soutenir ses prétentions à l'infaillibilité

qu'en prouvant que le règne de cette idée a contribué à

éclairer le genre humain. Or, cet effet ne s'est pas produit. Il
est vrai que le catholicisme du moyen âge a été recommandable

par sa ferveur etses œuvres saintes, mais on ne peut pas se

dissimuler qu'à cette époque la lumière critique était au fond d'un

puits. L'orthodoxie protestante doit respecter, plus qu'elle ne
le fait, toutes les formes sous lesquelles la vie chrétienne se

manifestait alors, et se garder de les stigmatiser comme un
retour à l'idolâtrie; elle doit les juger non d'après un idéalisme

logique et abstrait, qui lui ferait faire fausse route, mais d'après
les lois de l'histoire, qui lui feront reconnaître dans ces formes
celles que la dévotion était naturellement conduite à revêtir.
Rome, à son tour, doit comprendre qu'en ossifiant ce qui ne
devait être que temporaire, elle a travaillé à son propre
détriment.

L'appel des romanistes à la tradition est un sophisme, car ils
donnent ce nom de tradition à des innovations sanctionnées

par une prescription abusive.



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 249

Christ a permis des diversités. Les anathèmes du catholicisme
sont contre sa volonté. Le rocher sur lequel repose son église,
c'est la persuasion libre. La foi aveugle à une autorité infail-
bie est en opposition avec l'esprit de Dieu. Le Seigneur veut
juger de l'arbre d'après ses fruits, et non d'après l'aveu qu'il
fera de sa stérilité naturelle.

Ces thèses diverses, tirées de citalions nombreuses, nous
montrent que Leibniz n'était ni un crypto-catholique, ni un
protestant orthodoxe clans le sens historique du mot. Il ne se

dissimulait pas que ses idées n'avaient nulle chance de succès

auprès de Rome, et ne devaient plaire que médiocrement à

d'autres clergés. Mais il espérait beaucoup des hommes d'état
de son siècle. Quelques-uns d'entre eux partageaient ses vues,
etil pensait qu'à tel moment donné, il suffirait de la bonne
volonté de cinq ou six notabilités eminentes pour faire cesser le
schisme. L'union' des églises luthérienne et réformée, accomplie

en Prusse, dans notre siècle, peut être considérée comme
la réalisation de quelques-unes de ses espérances. Quant à un

rapprochement entre le catholicisme et le protestantisme, nous

verrons plus tard que notre philosophe ne se dissimulait pas la
grandeur des concessions à obtenir des deux côtés.

La seconde partie de l'introduction présente un coup d'œil
général sur la théologie de Leibniz. Pour en donner une idée,
nous continuerons à suivre le développement de M. Pichler,
quitte à nous permettre quelques répétitions apparentes.

La racine de tous les maux de l'église romaine se trouve clans

ses prétentions au monopole en fait de vérité et de sainteté. Un

exclusisme analogue régnait au XVIIe siècle dans l'église
luthérienne. Nous l'avons vu à l'occasion de la discipline dogmatique
des universités. Ce régime, adouci en 1691, ne devait recevoir
le coup mortel qu'en 1735, à la fondation de l'université de

Gœtlingue, sous l'influence d'un double courant pietiste et wol-
fien. Pendant la vie de Leibniz, la vieille théologie luthérienne
continuait à garder le jardin des Muses, comme le dragon des

Hespérides, tout en étant à son tour la fidèle servante clu

despotisme. Cette tyrannie était funeste à la piété non moins qu'à
la science. De là les plaintes épigrammatiques et dévotes des



250 A. PICHLER.

Fabricius, desLogau, desPuffendorff, l'opposition d'un Thomasius,

frondeur par motif de science et de conscience, enfin le

succès du piétisme, rapproché de la philosophie dans sa résistance

à des adversaires communs.
En embrassant, le calvinisme, l'électeur de Brandebourg

avait hautement proclamé des principes de tolérance dont il ne
voulait pas le bénéfice pour lui seul. « Les consciences sont à

Dieu, disait-il; nul potentat ne saurait les forcer. Il ne suffit pas
d'être pieux : il faut être juste. » Il s'en fallait toutefois que de

telles vues fussent celles de tous les princes allemands.
La paix de "Westphalie avait placé les réformés et les luthériens

sur la même ligne. Peut-être comprirent-ils alors que
sans leurs divisions cette guerre elle-même n'aurait pas été

possible. Mais si les yeux de quelques-uns furent ouverts sur
les dangers du fanatisme, l'effet heureux de la guerre de Trente
ans fut tardif, tandis que l'effet immédiat fut désastreux.

L'Allemagne demeura désunie ; le despotisme des petits princes fut
consolidé ; les états catholiques se rattachèrent plus étroitement

à Rome; le clergé protestant devint complaisant envers
le pouvoir ; la théologie déchut de sa haute dignité. Un empire
allemand, où les confessions eussent été unies selon les

principes de Leibniz sur la base d'un respect unanime pour le
terrain commun et d'un respect mutuel pour les divergences,
n'eût connu ni les déchirements de la guerre intestine, ni les

conséquences d'une paix mal assise. Mais les idées auxquelles
ce grand penseur avait été conduit en sondant les plaies de ia

patrie, étaient loin de se faire jour dans les esprits.
Dans l'Allemagne catholique, la théologie n'avait point

d'originalité. Elle était italienne, espagnole, française, jésuite
surtout. Au fond de tous ses enseignements était un vœu de
destruction prononcé contre le protestantisme avec autant de

haine que le serment d'Annibal.
Dans l'Allemagne protestante, la théologie était étroite.

Cultivée dans les conditions que créait le système du territorialisme
religieux, elle avait perdu de vue les destinées humanitaires
du christianisme, et son rôle de levain. On n'y retrouvait plus
le spiritualisme et le patriotisme de Luther, la sagesse et la



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 251

science de Mélanchthon. Les grands côtés éthiques de la
religion étaient négligés, comme l'avait déjà remarqué Calixte. Le

despotisme de la formule tenait en suspicion la science. La
polémique anti-papiste elle-même, qui dominait tout, so circonscrivait

à l'accusation banale d'idolâtrie, et ne présentait pas de

mérite digne d'être signalé.
En face de cette théologie dégénérée, Leibniz peut être

regardé à bon droit comme le fondateur d'une école nouvelle qui
avait pour principe l'expérience et pour caractère l'indépendance

individuelle. Aux antipodes de ceux qui regardent la
science religieuse comme une affaire de métier, il voulut être
lui-même au clair sur toutes les questions en litige. Laïque, il
n'estimait poinl qu'un monopole dût lui fermer le domaine

mystérieux où son regard pénétrait au delà de Lien des
barrières : il étudiait tout.

A seize ans (1662), ayant lu le traité de Luther De serro

arbitrio, il voulut connaître tous les écrits importants soutenant

le pour ou le contre clans cette polémique célèbre, et ne
s'arrêla dans son étude qu'après avoir trouve une solution

éclectique, dont la Théodicée devait être plus tard le riche
développement.

En 1663, il publiait son premier écrit, De principio individui,
sa dissertation sur l'Art combinatoire de Raymond Lulle, sa
méthode nouvelle pour l'étude et l'enseignement du droit. Dans
cet essai, il recommande aux juristes l'étude de la constitution
des jésuites, aux théologiens l'étude de la jurisprudence, pour
que l'église protestante ne tombe pas au pouvoir des politiques.

Dans les années suivantes, il s'occupe d'apologétique,
étudiant aussi bien Celse, Vanini et Servet, que Lulle, Valla, Vives,
Sarpi, et se félicite, dans une lettre au duc Jean Frédéric, d'être
arrivé à des résultats qu'il utilisera plus tard.

Enl671, il entre en correspondance avecArnaulcl sur la question

de la justification, moins désireux des jouissances de la
réfutation que des lumières trouvées clans un échange d'idées avec-

un illustre adversaire mis en demeure de vicier son arsenal.
Plus tard il soutient des rapports analogues avec Huet, dont

le rapproche une double communauté d'études, plus tard



252 A. PICHLER.

enfin avec Bossuet ; mais nous réservons ce sujet pour des

chapitres ultérieurs.
Les recherches de Leibniz à cette époque l'appelaient à

fouiller dans l'ancienne scolastique. Son indépendance éclate

dans l'hommage qu'il rend à une théologie détrônée depuis
deux siècles, plus encore que dans les libertés qu'il prend avec

elle. La scolastique, pensait-il, a été le berceau de la science

moderne. On s'en est éloigné, depuis la renaissance des lettres,
jusqu'à traiter plus sérieusement une syllabe de Plaute que la

question des universaux. Luther et ses disciples, en s'élevant

contre Aristote, ont oublié la distinction entre l'usage et l'abus.

S'imaginant suivre leurs traces, les sociniens, et avec eux bien
des orthodoxes, ont écarté de leurs études les questions
religieuses les plus élevées, stigmatisées arbitrairement comme
scolastiques. Et cependant les scolastiques eux-mêmes

l'emportent en profondeur, en sagacité, en savante réserve sur
beaucoup de théologiens postérieur». Ils ont eu le mérite de

poser et de discuter méthodiquement le grand problème des

rapports entre la raison et la foi.
Ce n'était pas cependant un retour à la scolastique que

demandait l'illustre philosophe. Il voulait une théologie nouvelle,
et il avait déterminé quatre conditions capitales qu'elle devait
présenter :

1" Un caractère pratique. La théologie ne doit pas oublier que
son double but est le salut des âmes dans le ciel et le bien de

l'humanité sur la terre. Sous ce dernier chef, et à cause de son
influence sur les mœurs, elle se rapprochera de la jurisprudence.

Elle devra toutefois s'en éloigner, en s'abstenant de

chercher son fondement dans une discipline coercitive. On
travaille pour l'athéisme toutes les fois que l'on oublie que les
convictions religieuses sont individuelles.

2° Une notion du surnaturel, différente de celle de la scolastique.
La révélation est divine, mais l'appropriation de ses enseignements

est un fait humain, qui ne doit pas se produire contrairement

aux lois de la pensée.
3° L'emploi d'une logique sûre. Il est des livres théologiques

qui renferment de hautes vérités, mais mal prouvées. Il ne doit



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 253

pas en être ainsi. Le théologien ne doit pas se payer de mots
et se contenter d'à peu près ; il doit emprunter quelque chose
à la rigueur du mathématicien.

4° L'impartialité. Le théologien doit éviter tout ce qui s'en

écarte, particulièrement l'emploi abusif de l'argument d'autorité.

Qu'il se garde de s'en servir par surprise Que sa bonne
foi dans l'usage des documents historiques soit complète
N'ayons pas peur de l'histoire : elle ne démentira jamais une
vraie théorie, si nous n'oublions pas la loi de la continuité.

Cette impartialité, Leibnitz la voulait dans les sciences

exégétiques. Là aussi il entrevit la nécessité d'une grande réforme,
et la prépara en recommandant l'étude savante des textes
originaux, négligée de son temps.

La théologie à laquelle Leibniz arriva par lui-même en
suivant cette méthode, eut le mérite d'être chrétienne et

indépendante. Fondée sur la révélation étudiée par la raison, elle
s'écarte des canons de Trente et des vieux symboles protestants.

Et cependant les formules des écoles y tiennent une
grande place. Pourquoi Parce que le point de vue historique,
dont il tenait grand compte, lui faisait attribuer à ces formules,
à défaut d'une autorité souveraine, une immense importance ;

il y trouvait les indices des évolutions parcourues par la grande
pensée chrétienne; il y voyait des moules qui avaient contenu
en leur temps la vérité divine et que celle-ci était appelée tour
à tour à briser et à refondre.

C'est par là que s'explique la synthèse que Leibniz cherchait
entre les doctrines des deux confessions. Il eût voulu faire
reconnaître officiellement aux politiques de l'Allemagne, non-
seulement le droit des deux églises à subsister, mais encore
leur parenté, comme églises chrétiennes. Tout son Systema

theologicum est renfermé dans cette pensée.
C'est par là que nous nous expliquons sa double attitude de

respect et d'indépendance à l'égard de la tradition, et les
regards religieux et hardis qu'il porte sur le passé et l'avenir.

Il n'usait pas envers la Bible de la même liberté qu'envers
la tradition ecclésiastique. On peut néanmoins signaler comme
une hardiesse scientifique pour l'époque, et comme un service



254 A. PICHLER.

rendu à la cause de la Bible, la manière dont il dégageait l'idée
divine de tout anthropomorphisme irrationnel.

En fait d'ouvrages théologiques, il n'a guère publié que sa

Théodicée. Ses autres écrits théologiques furent imprimés malgré

lui, ou appartiennent à une littérature posthume.
Leibniz sentait que son siècle n'était pas mûr pour comprendre

sa théologie. La postérité n'a pas été beaucoup plus juste
envers lui. Des catalogues célèbres appartenant à l'encyclopédie

théologique ou à l'histoire ecclésiaslique ne daignent pas le

mentionner. Les catholiques no l'ont cité dans un temps que

pour faire ressortir la gloire de Bossuet, tandis que les protestants,

s'en rapportant à Mosheim, l'ont accusé d'indifféren-
tisme. En 1768, l'académie de Berlin eut l'idée d'ouvrir un
concours pour un mémoire sur sa philosophie et sa théologie. Le

lauréat fut un Français, l'infortuné Bailly.
Le rationalisme ne le vengea pas des injustices de la vieille

orthodoxie. Il le trouvait trop orthodoxe. « On ne peut pas
lui reprocher d'avoir trop peu cru, » disait Herder. « Sa théologie

est très peu connue, disait Lessing, il faudrait expliquer
comment elle se conciliait avec sa philosophie. » Kant, Fichte,
Schleiermacher et Schelling en parlaient avec froideur. Le

supranaturalisme ne s'avisa de relever ses mérites qu'à
l'époque de l'union des confessions protestantes en Prusse.

En France, au commencement de ce siècle, Emery et Taba-
raud attirèrent l'attention sur Leibniz, dans un esprit de
catholicisme conciliant. La découverte de son Syslema (1819)
conduisit le catholicisme allemand à le revendiquer. Le jésuite
Doller s'exprima nettement dans ce sens. Mais ses assertions

ayant été réfutées par Krug et Schultz, l'ultramontanisme prit
une tout autre position. Du côté de l'orthodoxie évangélique
protestante, ses travaux apologétiques ont été cités avec grand
éloge par Tholuck. (1839.)

La notice savante de M. Guhrauer (1838), les travaux
bibliographiques de M. Erdmann (1840) marquent le commencement
d'une ère meilleure pour la gloire théologique de Leibniz. La

publication récente de manuscrits inédits, due aux soins

respectifs de MM. Foucher de Careil et O. Klopp, l'a illustrée d'un



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 255

nouvel éclat. Toutefois le dernier mot n'est pas encore
prononcé. Leibniz n'est pas apprécié à sa juste valeur, comme
auteur de la Théodicée, pas assez compris, comme auteur du

Systerna.

Pour justifier la première de ces assertions, il suffit de signaler

te dédain superbe avec lequel l'ouvrage d'une intelligence
de premier ordre a été traité par des homines qu'un grand
nom devait trouver sérieux. Kant et Hegel, en dépréciant la

Théodicée, s'étaient du moins abstenus de plaisanteries. M.

Feuerbach s'amuse à exprimer l'ennui que lui cause la vue d'un
grand esprit croyant aux peines de l'autre monde, « ce vieux
fiel théologique hypostasié. » M. Erdmann parle d'affaiblissement

de facultés; M. Bœckh, avec des formes en apparence
plus respectueuses, dépasse M. Feuerbach en persifflage. M.

Schwegler ne prend pas au sérieux une œuvre d'accommodation
faite pour une dame, oubliant peut-être que l'électrice Sophie
était une intelligence assez hors de ligne pour s'apercevoir de

l'artifice. M. Kuno Fischer, dans le même sentiment, considère
cette prétendue accommodation comme une bassesse, et Leibniz

comme un hypocrite, son système philosophique ne pouvant

appartenir qu'à un homme cjui ne croyait pas.
On a étudié plus sérieusement le Systema de notre auteur et

ses correspondances sur les questions confessionnelles; mais
là aussi il y a bien des jugements à rectifier.

En général, les catholiques allemands ne lui sont pas
favorables. M. Volk le regarde comme un inconverti, M. Haffnei,
comme un timide qui a reculé à la vue delà lumière, M. Hefele,
comme un courtisan cjui n'avait pas assez de grandeur morale

pour comprendre Bossuet, M. Werner, comme un amateur
curieux de questions religieuses et égaré par le patriotisme
allemand. MM. Walter et Reumont ont respecté en lui un chrétien

convaincu ; mais ces deux savants sont des laïques.
Les écrivains français l'ont traité avec plus d'égards. Sans

nous étonner de la justice éclatante que lui ont rendue les
philosophes Cousin et Bartholmess, l'un critique impartial, l'autre
protestant sérieux, nous mentionnerons les éloges qui lui ont
été donnés, soit à un point de vue largement chrétien, soit à

C. R. 1870. 17



256 A. PICHLER.

un point de vue confessionnel intelligent, par des catholiques
décidés tels que MM. Foucher de Careil, Albert de Broglie,
Piamière, Dupanloup. En recueillant ces divers témoignages,
M. Pichler constate cependant que l'ultramontanisme à été
sévère envers Leibniz, et que la sympathie des gallicans a des

origines qui ne tiennent pas toutes à un zèle orthodoxe pour
leur église.

Les écrits théologiques de Leibniz ne peuvent être bien compris

que si l'on lient un compte critique de leur date, de leur
but, de leur forme, et da degré do publicité qui leur était assigné

primitivement. Ainsi tel de ses opuscules, œuvre d'une
époque où son système dogmatique n'était pas parfaitement
arrêté, et où ses préoccupations les plus vives se portaient du

côté de la jurisprudence et des mathématiques, n'a pas
l'importance scientifique de sa correspondance avec Bossuet. Pour
des raisons analogues, le Syslema, destiné à indiquer la base

d'un compromis semi-politique et présenté à des hommes

d'état, ne peut être considéré comme aussi catégoriquement
dogmatique que la Théodicée. La connaissance de ces données

constitue une petite herméneutique qu'il faut posséder à fond

pour arriver à prononcer un verdict sur la théologie de Leibniz.

LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ.

Abordons maintenant l'étude directe de cette théologie, en

indiquant d'abord les quatre divisions capitales auxquelles se

rapportent les études renfermées dans le volume dont nous
avons à nous occuper.

I. Dieu et les moyens de le connaître (littéralement: la
doctrine du divin et du surnaturel dans ses rapports avec l'élément
humain et naturel).

IL Le monde.

III. L'homme.
IV. La justification et la sanctification.



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 257

I. Dieu et les moyens de le connaître.

§ 1. Idée de Dieu, son existence.

L'amour de Dieu est le but de la vie humaine. La connaissance

de Dieu, condition de cet amour, est le but final de toute
science véritable. L'importance des lumières religieuses est

évidente, quand on considère les suites funestes de leur absence,
l'athéisme, l'inquiétude, la peur de la mort. Quelques
philosophes reprochent à la religion les maux causés par les

angoisses qu'elle occasionne. L'argument ne prouve que contre
eux. Ce n'est pas la connaissance de Dieu, mais l'ignorance et
l'incrédulité qui produisent les terreurs serviles. Dieu est le
bien suprême. Connaître le bien, c'est connaître la paix.

Jeune encore, Leibniz avait voulu montrer rationnellement
la vérité des grands dogmes chrétiens, et la profondeur de la

philosophie qu'ils renferment. Il ne put jamais exécuter ce
dessein, et sa Théodicée elle-même ne le fit que partiellement.

On a souvent répété que l'existence du sentiment religieux
est la seule preuve de l'existence de l'Etre suprême. Leibniz
n'était pas de cet avis. Ce n'était pas qu'il eût à donner des

démonstrations absolument nouvelles, ou qu'il fût satisfait de

l'œuvre de ses devanciers; mais il pensait qu'en approfondissant

les preuves ordinaires, on les trouverait suffisantes.
Anselme et Descartes ont prouvé l'existence de Dieu, par

l'induction fondée sur l'idée de la perfection mise en parallèle
avec l'imperfection du monde. Sans traiter cet argument de

paralogisme, comme le faisait Thomas d'Aquin, Leibniz

remarque qu'il ne démontre que la possibilité de l'existence de

Dieu. Cependant, pense-t-il, il n'eût pas été très difficile d'aller

plus loin, et démontrer que, lorsqu'il s'agit de Dieu, la possibilité

d'existence implique nécessairement l'existence elle-même.

L'argument tiré de la contingence des êtres visibles, et de la

nécessité d'un être éternel dont ils dépendent, suffit aussi pour
établir l'existence de Dieu, pourvu que l'on éclaircisse la notion



258 A. PICHLER.

de substance, et que l'on établisse que la matière ne peut avoir
été produite que par l'esprit. Autrement on donnerait prise au

matérialisme, ou l'on admettrait l'unité de substance. Le spino-
sisme s'est formé à la faveur de l'obscurité où l'on avait laissé

cette question.
Leibniz reconnaît qu'il y a du bon à prendre dans tous les

grands métaphysiciens qui ont étudié le problème de la cause

première, sans excepter Bayle et Hobbes; mais tous ont manqué
de précision dans l'analyse des idées sur lesquelles ils
s'appuyaient. Il ne veut pas que l'on voie en Dieu la substance des

choses, comme Spinosa, ou la nécessité aveugle et par là

immorale, comme les épicuriens. Il faut s'élever à l'idée d'ordre
moral. Dieu n'est pas uniquement le géomètre et le mécanicien
du monde matériel: il est le politique suprême qui gouverne le
monde moral, d'après des principes et en vue d'une fin qui
appartiennent au domaine moral. Il ne faut pas s'en tenir à la
teleologie dualiste du platonisme, mais accepter la notion
chrétienne de substances diverses obéissant à une volonté divine.
Là est le germe de la grande doctrine de l'harmonie préétablie.

Pour prouver l'existence de Dieu, il ne faut pas se borner
aux inductions du naturalisme: elles peuvent retenir les esprits
dans une ornière matérialiste. Il faut suivre, comme les

mathématiciens, une logique spiritualiste. Ceux-ci font tout reposer

sur un principe indépendant du monde sensible, l'identité.
Ce principe seul ne peut, sans doute, conduire à reconnaître
l'existence de Dieu. Mais il en est un second qui le complète et

qui nous aidera: c'est le principe de la raison suffisante. Sans

ce principe, on ne peut expliquer d'aucune manière la nature.
Avec ce principe, on ne pourra expliquer la nature qu'en
remontant à Dieu.

Leibniz reconnaît la valeur de l'argument prouvant l'existence

de Dieu d'après celle de la loi morale, en faisant intervenir

l'idée de la nécessité d'un législateur.,Cette valeur lui paraît
toutefois morale, comme l'argument lui-même, plutôt que
métaphysique. Les prémisses employées établissent moins l'existence

de Dieu que l'impossibilité de subsister à laquelle serait
condamnée la morale, si l'on supprimait l'idée de Dieu.



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 259

Il reprochait aux théologiens philosophes qui l'avaient précédé
d'avoir isolé la question de l'existence de Dieu, en la séparant
de celle de ses attributs. Or c'est par ce dernier côté seulement

que l'idée de Dieu a des conséquences importantes pour la vie
humaine. Nous ne reproduirons pas l'enchaînement de preuves
par lequel Leibniz établissait successivement l'éternité, la toute-
présence, l'omniscience, la sagesse parfaite de l'Etre absolu,
sa souveraineté dans le monde moral, la nécessité de lui obéir,
de se confier en lui, de l'aimer. Dans cette série de développements,

il fait remarquer les coïncidences de la théologie naturelle

et de l'enseignement biblique ; il arrive enfin aux résultats

suivants.
Moïse avait l'idée de Dieu et de ses attributs. Jésus seul a vu

la corrélation parfaite qui existe entre sa justice et sa bonté;
il en a montré les grandes conséquences pratiques, donnant à

la religion naturelle l'autorité sans laquelle elle ne peut régner
sur le genre humain.

Les philosophes païens ont travaillé à arrêter la chute de la

religion naturelle compromise par les superstitions. Ils n'ont
pu résister aux réactions sacerdotales. Jésus les a vaincues par
son sang.

Les vues de Leibniz sur le paganisme tiennent le milieu entre
celles du rationalisme et celles de l'ancienne orthodoxie protestante.

U n'admet nullement que le christianisme n'ait fait
qu'élargir l'horizon des intuitions religieuses, mais il ne ravale pas

systématiquement le paganisme. Il ne croit pas qu'il eût éteint
toute notion de religion naturelle. Les païens ont ignoré ce

qu'ils ne pouvaient connaître, la création et la résurrection ;

mais ils ont eu des idées élevées sur les rapports de l'âme
humaine avec Dieu. Soyons indulgents ; maints philosophes
chrétiens, entre autres Locke, ont souvent été au-dessous de Platon
en spiritualité.

Les développements que Leibniz donne à ses idées sur Dieu
et ses attributs débordent le domaine de la rehgion purement
naturelle sans emprunter cependant la méthode autoritaire des

anciennes dogmatiques. On y remarque une intuition
chrétienne et originale du monde, supérieur, et une tendance cons-



260 A. PICHLER.

tamment éthique. Dieu veut ce qu'il y a de plus parfait, donc

nous devons entrer dans ses desseins avec un esprit de joie et
de liberté dépassant la résignation fataliste des philosophes
païens. La théologie et la morale de Leibniz sont contenues
dans cet enthymème, dont les deux termes n'avaient jamais été

aussi fortement'accentués avant lui, sur le terrain de la haute

pensée.
Nous avons déjà fait allusion à l'importance qu'il mettait à la

question des perfections de Dieu. Toutes les erreurs morales
lui semblaient avoir pour origine l'oubli de cette doctrine
fondamentale. Dans la manière dont il l'expose, nous retrouvons

la distinction célèbre entre les perfections incommunicables

et les perfections communicables. L'usage qu'il fait de

cette distinction pourrait nous fournir des citations propres à

réduire à néant l'observation satirique de M. Feuerbach : « La

théologie de Leibniz n'est que de l'anthropologie. »

On a fait sur cette théologie une plaisanterie qui n'est pas du

meilleur goût, en représentant les monades inférieures de Leibniz

s'arrangeant comme elles peuvent avec la monade
supérieure, jusqu'à ce que celle-ci vienne à son tour, comme elles,
se heurter contre l'arrière-fond du tableau, c'est-à-dire contre
l'absolu. Raisonner ainsi c'est ne vouloir rien comprendre au

rôle créateur que Leibniz assigne à la monade supérieure ;

c'est tranformer gratuitement un théologien chrétien en un
philosophe atomiste.

§ 2. Raison el révélation. Science et foi.

Vouloir borner la puissance de Dieu à la mesure de nos vues,
c'est attribuer à notre intelligence une portée infinie, ou faire
de Dieu un être fini. Le rationalisme absolu est athée. Pénétré
de ces idées, Leibniz se trouve sur le chemin qui conduit au

supranaturalisme biblique. La négation d'un ordre de choses

surnaturel ou la confusion de cet ordre avec celui de la nature
lui apparaît comme une aberration plus grave que celles qui-
dans un sens inverse, s'étaient produites au temps de la scolas,

tique.



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 261

Le vrai, le bon, le juste consiste dans l'accord des choses

avec les vues de l'intelligence divine et non pas avec celles de

l'homme borné. Ce n'est pas qu'il n'y ait en nous des rayons de

la lumière divine, mais sans admettre avec les ultra-luthériens

que notre entendement soit totalement obscurci, il faut
reconnaître l'insuffisance de la raison humaine.

Au temps de la venue de Jésus, la lumière brillait au sein
des ténèbres pour préparer son œuvre. Cette lumière naturelle

brille encore, ainsi que l'ont reconnu les scolastiques,
plus larges sur ce point que maints théologiens d'une époque

postérieure.
Il ne suffit pas de prouver historiquement l'existence d'une

révélation : il faut, jusqu'à un certain point, en démontrer la

vérité interne et se garder de croire qu'on la glorifie en
affirmant qu'elle est en désaccord avec la raison. Arnauld a mal
défendu le dogme de la présence réelle en accordant que, quoique
divin, il demeure irrationnel. Sans doute, la raison en se limitant

à son propre terrain, ne peut donner une démonstration

rigoureuse de la trinité et de l'incarnation. Mais ce n'est

pas là ce qu'on lui demande. Faire ce qu'elle peut, c'est-à-dire
montrer que ces dogmes ne renferment point de contradiction,
qu'à ce titre leur vérité est possible, voilà son œuvre. M. Bœckh
a vu là de l'ironie ; c'est une supposition arbitraire. Il est vrai
que Leibniz a montré la possibilité de soutenir certaines
doctrines sur lesquelles son opinion n'était pas arrêtée. Il l'a fait
dans un esprit de paix pour montrer que les explications
respectives que les églises ont données des dogmes fondamentaux

ont le droit d'être tolérées dans la chrétienté et ne
doivent pas empêcher l'union sur une base plus large. Mais il ne
s'est jamais avancé à démontrer sophistiquement ce qu'il
repoussait sans réserve, et il y a eu des variations dans sa pensée

Nul n'a affirmé plus hautement la distinction entre les choses

supérieures à la raison, et les choses qui lui sont contraires.
L'infini échappe à notre intelligence, et cependant nous sommes

appelés à le rencontrer partout, même dans la nature. Le
dernier mot ne peut jamais être prononcé. La formule algébrique

qui explique un phénomène physique ne correspond pas



262 A. PICHLER.

d'une manière adéquate à la réalité concrète. Il y a toujours
un milieu où l'action des causes connues est modifiée par des

obstacles latents que l'on ne connaît jamais à fond. Il en est

ainsi, à plus forte raison, dans les hautes régions où nous
étudions l'action divine.

Et cependant Leibniz ne recule pas devant ce principe :

« C'est par la raison que nous croyons. » Qui veut, en principe,
d'une foi aveugle, n'a pas de raison pour préférer la Bible aux
livres sacrés des musulmans ou des Indous. Il ne faut pas
renoncer à la raison. Les sectateurs de religions spéciales ont le

tort de n'accepter son témoignage qu'à bénéfice d'inventaire.
Ils s'en servent tant qu'elle marche do conserve avec leurs
croyances; mais lorsqu'ils voient un désaccord, ils contestent
sa compétence et recourent à cette défaite : « C'est un article
de foi. •» Ils devraient remarquer que les adhérents des cultes

qu'ils repoussent peuvent user du même procédé pour déclarer
leurs dogmes inattaquables. Il faut procéder autrement, et partir

du principe que la vérité religieuse est toujours d'accord

avec la raison, puis chercher cet accord et se mettre en
mesure de le faire connaître.

Il y a deux sortes de vérités, les unes absolues et éternelles,
les autres positives. Au nombre des premières se placent les
théorèmes des mathématiciens, les règles cie la logique, les

notions fondamentales de la métaphysique. Le contraire de ces
vérités serait l'absurdité. Par vérités positives, Leibniz entend
la notion des lois que Dieu a établies en vertu de sa volonté, et

cjui, par le fait de cette dépendance, pourraient être abolies et

par là n'exister pas. La foi ne peut, sous aucun prétexte, s'élever

contre les vérités éternelles. Quant aux vérités positives,
elles doivent être constatées d'après des procédés spéciaux, sur
lesquels nous aurons à revenir.

Il faut distinguer la droite raison et la raison corrompue. La

première conduit à un enchaînement rigoureux de vérités ; la
seconde mêle à ses opérations les préjugés tie l'esprit et les

erreurs que la passion suggère. On sera dirigé par la droite
raison si l'on a soin de n'admettre aucune thèse sans preuve et
d'exiger que les preuves soient en bonne forme. Traiter la



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 263

droite raison d'utopie, c'est ouvrir la porte au scepticisme. Ne

regardons pas le scepticisme comme la condition forcée de

l'esprit humain ; c'est par suite do cette supposition que le

catholicisme n'a vu de salut pour la cause de la vérité que dans

le recours aveugle à un tribunal infaillible. Mais cette théorie
de l'infaillibilité repose elle-même sur un cercle vicieux qui
ramène au scepticisme. L'infaillibilité de ce tribunal ne pouvant
être prouvée que par une raison faillible, elle restera toujours
douteuse au point de vue même de ceux qui on proclament la
nécessité. On ne gagne rien à faire, fi delà raison età nier
l'immutabilité des lois de la pensée.

C'est pour fonder le supranaturalisme et non pour l'écarter
que Leibniz procède ainsi. Toutefois, à l'occasion de la
révélation, il établit une distinction sinon analogue du moins parallèle

à celle qu'il a posée à propos de la raison. Ce que Dieu

communique à l'homme inspiré n'est pas identique à ce que
l'homme inspiré Iransmet comme révélation. Ce dernier doit
se servir du langage humain; il ne peut faire nppel qu'à des

notions auxquelles l'homme arrive par ses facultés. 11 faudrait

que les hommes eussent un sixième sens pour cju'un prophète
pût leur faire connaître exactement ses perceptions ineffables.

Le système de l'harmonie préétablie n'exclut point la
doctrine de l'inspiration. Leibniz, qui va jusqu'à reconnaître quelque

chose de supérieur dans certaines intuitions de visionnaires

modernes, reconnaît l'illumination divine chez les prophètes

de l'Ancien Testament. Mais il remarque que la nature des

objets contemplés dans leurs visions est en rapport avec leur
vie, et il y voit une accommodation providentielle. Amos a des

visions de berger, Daniel des visions d'homme d'état. Quant au

rapport de la prophétie avec l'événement, Leibniz lui donne
toute la valeur apologétique qu'il avait dans l'ancienne orthodoxie;

il y voit une histoire anticipée qui ne peut venir que de
Dieu : « La prophétie du détail est un miracle que le diable
môme no peut imiter. »

Si la raison seule ne peut prouver les dogmes mystérieux
tels que la trinité, elle peut du moins montrer qu'ils sont
logiquement possibles, et les justifier par des arguments analogi-



264 A. PICHLER.

ques qui ont leur valeur, mais qu'il ne faut pas pousser au-
delà de leurs limites apologétiques. La raison doit porter sur
l'ordre divin révélé dans l'Ecriture le jugement que Socrate

portait sur les œuvres d'Heraclite. « Ce que j'en ai compris
m'a plu : le reste me plairait, sans doute, si je le
comprenais.»

« Ce qui en nous est contraire aux mystères n'est pas la

raison, ni la lumière naturelle, l'enchaînement des vérités ; c'est

corruption, c'est erreur ou préjugé c'est ténèbres. » (Théodicée,

§ 61J
« Ce que l'on peut opposer à la bonté et à la justice de Dieu

ne sont que des apparences... La foi triomphe des fausses

raisons par des raisons solides qui nous l'ont fait embrasser. »

(Ibidem, § 42.)
«. Plus la raison et la révélation sont d'accord, mieux vont

les choses. Il y a toujours des choses révélées, choses de fait
et d'histoire, qui ajouteront quelque chose aux enseignements
de la laison. Mais donner entrée à un ennemi sous prétexte
que nous ne croyons pas trop un ami, ce serait insensé. »

(Réfutation inèdite de Spinoza.)
« Le vrai ne peut combattre le vrai. Toute théologie qui,

fière de sa vérité, voudrait s'opposer à la philosophie serait
fausse. » (Ibidem.)

La question des rapports de la raison et de la révélation
l'avait occupé toute sa vie. Cependant il parlait avec modestie du
résultat de ses recherches, et voyait encore des points à résoudre.

Tous les philosophes qui ont repris cette question depuis
Kant ont-ils fait de même''

Il regardait la question du surnaturel comme relativement
facile sur le terrain de l'abstraction, comme épineuse sur le
terrain concret. La raison, maîtresse sur son bord quand elle
affirme ses droits, est moins compétente devant tel problème
donné. Il distinguait d'autre part entre les arguments logiques
et les motifs de croire. Ceux-ci ne doivent jamais servir de fins
de non-recevoir protégeant des affirmations irrationnelles. Ils
n'en demeurent pas moins suffisants s'ils se produisent sans

paralogisme. Autrement, la religion ne serait pas accessible aux



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 265

simples : « Lorsqu'on est assuré d'une vérité, on n'a pas besoin
même d'écouter les objections. » (Discours de la con formile, etc.,
§40.)

Le mépris pour les mystères n'était pas à ses yeux un indice
de force d'esprit. Comme d'autres observateurs religieux, il avait
remarqué l'alliance fréquente de l'incrédulité et de la superstition,

et il citait à ce propos des anecdotes piquantes. Quant
à sa sincérité dans la profession de sa foi aux grands dogmes
traditionnels, nous n'avons pas le droit de la révoquer en doute
devant ses déclarations positives, notamment devant sa

correspondance avec le landgrave Ernest. Rejetant les doctrines
papistes, et accusé pour cela de n'être pas chrétien, il affirma
catégoriquement et laconiquement la trinité, l'incarnation,
l'eucharistie et la résurrection des corps. « Je conçois ces choses

comme possibles, et puisque Dieu les a révélées, je les tiens

pour véritables. » La révélation, selon lui, était à la raison ce

que l'expérience est au calcul abstrait, lorsqu'il s'agit de constater

les lois de la physique.

§ 3. Les miracles.

Leibniz croyait aux miracles. Si MM. Kuno Fischer et Feuerbach

ont accrédité des doutes sur ce fait, ces doutes ne peuvent

tenir devant les citations positives à l'aide desquelles
nous sommes en mesure de reproduire la théorie ferme et
lumineuse supranaturaliste et philosophique qui résume ses

vues sur cette question controversée en son temps comme
aujourd'hui.

Les jésuites avaient abusé du principe qui pose les miracles
comme preuves de la doctrine qu'ils accompagnent. Accréditant

mille récits superstitieux pour établir que le catholicisme
avait le pouvoir d'en faire, ils lui procuraient l'occasion d'un
triomphe facile sur le protestantisme qui n'en fait pas.

Leibniz niait les miracles modernes; il affirmait ceux de

l'histoire biblique. Les citations justificatives sont superflues.
Ce que l'on conteste, en effet, ce n'est pas l'authenticité des
paroles que nous rappellerions, mais la sincérité de Leibniz, L'es-



266 A. PICHLER.

prit de sa philosophie, a-t-on dit, repousse l'idée du miracle.
Donc il doit l'avoir rejetée, et ne l'a respectée que par des motifs

de prudence.
La conclusion n'est pas seulement hasardée, injurieuse pour

le caractère d'un grand homme : elle est fausse, et il est aisé

de montrer que la croyance aux miracles se conciliait avec le

système de l'harmonie préétablie.
Les lois de la nature sont constantes, pensait Leibniz, mais la

nature a des trésors cachés. C'est un bel atelier dont nous ne

connaissons que le vestibule. Dans le domaine même des choses

créées, il existe des êtres supérieurs à l'homme. Que l'un
d'eux intervienne dans les affaires du monde, cela est si loin
d'être contradictoire en soi au point de vue métaphysique, qu'à

peine y verrons-nous un miracle. Ce sera un fait pleinement
naturel, mais d'un ordre supérieur entre ceux do son genre.
Cette réflexion conduit Leibniz à regarder les angélophanies
comme les plus croyables d'entre tous les miracles.

Notre regard n'aperçoit pas toujours la liaison entre l'ordinaire

et l'extraordinaire, mais ce n'est pas une raison suffisante

pour mettre en doute l'existence de cette liaison. « Nous ne

voyons que désordre dans un assemblage de points marqués
comme au hasard sur une feuille blanche. Qui oserait dire
cependant qu'ils ne répondent pas à une certaine courbe régulière
et savante, connue du mathématicien suprême? »

Non-seulement les lois de la nature ne nous sont pas toutes

connues. Pour régulières qu'elles soient, elles n'en obéissent

pas moins au Dieu qui les a créées, et qui peut les modifier en

vertu de sa souveraineté, dans un but spécial de sa sagesse.
L'ordre de la nature est une habitude de Dieu. Or Dieu serait-
il le seul être qui n'eût pas la possibilité de « sortir de ses
habitudes? » Leibniz ne le pense pas.

Mais ici se présentent de hautes questions, et particulièrement

celle-ci : Les miracles sont-ils nécessaires, ou arbitraires?
Dans le premier cas, le miracle conserve son historicité, mais
il perd son importance métaphysique et religieuse. Dans le
second cas, la souveraineté de Dieu est glorifiée, mais aux dépens
du grand principe de l'harmonie. Leibniz admet entre ces



LA THÉOLOGIE DE LEIBNIZ. 267

deux points de vue l'un et l'autre représentés par d'anciens

apologètes la synthèse suivante.
Dieu est au-dessus de la nature. Le miracle proprement dit

n'est pas l'œuvre d'un ressort caché clans le mécanisme de la

création, et agissant sous une pression impulsive, analogue à

celle que le sens vulgaire voit dans l'action do l'âme sur le

corps. La raison immédiate du miracle est dans la volonlé
divine. On ne doit pas non plus comparer l'action de Dieu dans

le miracle à celle d'un industriel qui remonte ou répare une
machine qu'il a faite, car il s'agit ici d'un mécanisme perpétuel
et bien fait. Si le miracle s'accomplit dans l'ordre physique, il
n'a pas pour cela une nécessité physique. Ce n'est pas en vue
des « besoins de la nature, » mais de « ceux de la grâce » que
Dieu l'opère. L'occasion qui le provoque doit être cherchée
dans le monde moral. Les miracles sont une œuvre de la liberté
divine et non de la fatalité matérielle. Ils ne heurtent pas nos
idées quand nous nous rappelons l'action continue de Dieu.

Du reste, soyons sobres en fait d'explications recourant au
miracle. N'exaltons pas la bonté de Dieu aux dépens de sa

sagesse. Admirons le miracle primordial, la création. Ne voyons
pas des interventions célestes dans le son des cloches et

l'alignement des nuages. Le vrai miracle est celui qui explique une
chose inexplicable autrement.

De cette théorie rapidement esquissée, il résulte que, tout en
maintenant les éléments précieux renfermés clans deux explications

opposées, Leibniz ne regarde le miracle ni comme naturel,

ni comme arbitraire. Cette dernière explication est
contraire à l'esprit dominant de sa philosophie et de sa théologie.
L'autre lui est antipathique, à cause de ses affinités avec le

panthéisme. « Cela n'irait-il pas encore à faire de Dieu l'âme du

monde, que de prétendre que toutes ses opérations sont
naturelles comme celles que l'âme exerce dans le corps? Ainsi
Dieu serait une partie de la nature. » (Lettres de Leibniz el de

Clarke, § ill.)
En conséquence de cette même théorie, Leibniz admet en

principe les miracles de l'Ecriture sainte ; il affirme d'une
manière générale sa foi à ceux du Nouveau Testament; il s'exprime



268 A. PICHLER.

très catégoriquement sur ceux cjui ont marqué la naissance de

Jésus-Christ, sur l'incarnation, et «. quelques autres actions de

Dieu. i> Nous devons rappeler cependant que la théorie spéciale
en vertu de laquelle il admet pleinement les angélophanies,
tout en les déclassant de prime abord, le conduit à procéder de

même pour d'autres miracles, dont il respecte l'historicité,
mais en les jugeant plus ou moins librement sous le rapport de

leur grandeur. C'est dans cette catégorie qu'il fait rentrer le

miracle des noces de Cana, dont il donne une explication
sommaire. «De tels miracles ne le sont que comparativement et par
rapport à nous, comme nos ouvrages passeraient pour miraculeux

auprès des animaux s'ils étaient capables de faire leurs

remarques. » (Théodicée. P. HI, § 249.)

(A suivre.)
J.-J. Dufour, pasteur.


	La théologie de Leibniz. Partie 1
	Leibniz a été savamment étudié comme philosophe [...]
	Introduction
	Dieu et les moyens de le connaître


