Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La doctrine de la révélation : essai d'une philosophie du christianisme
Autor: Jaccard, E. / Krauss, A.E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379099

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

DOCTRINE DE LA REVELATION

ESSAI D'UNE PHILOSOPHIE DU CHRISTIANISME

PAR

A. Ep. KRAUSS ',

Dans toutes les branches de la théologie, le point de départ
est, en définitive, I'idée qu’on se fait des rapports de Dieu avec
le monde. Or, I'étude de cette grande question est moins du
ressort de I'exégese et de 'histoire que de celui de la philo-
sophie. Il faut seulement se garder d’'une spéculation abstraite,
et procéder a un examen sérieux, soit des faits acquis, soit des
diverses théories proposées. Nous n’avons pas, sans doute, l'in-
tention de réconcilier les partis : nous nous borneronsa éclairer
le débat en précisant des termes auxquels on attache, de divers
coOtés, des sens tres différents.

' Die Lehre von der Offenbarung. Ein Beitrag zur Philosophie des Christen-
thums, von Lic. Alf. Ed. Krauss. 1868. 1 vol. 8 de 346 pag. — M. Krauss, pasteur
a Stettfurt, canton de Thurgovie, s’est fail connaitre dans le monde théologique
par diverses publications dont les principales sont un FEssai sur la foi, une in-
terprétation remarquable de 1 Cor. XV. (Voir Le chrétien évangélique, 1864, pag.
£53) et le traité sur La Révélation, dont nous donnons ici 'analyse. L’université
de Bale lui a conféré le titre de docteur en théologie, en 1868, a l'occasion du
jubilé centenaire de la naissance de Schleiermacher, et il vient d’dtre appelé
comme professeur de théologie & nniversité de Marbourg. — Sans appartenir a
une école déterminée, M. Krauss est du nombre des théologiens allemands qui
se donnent pour tiche d’unir une science sériense d une foi vivante,



216 A. ED. KRAUSS.

[. Révélation et religion.
Considérations générales.

Le terme de religion (de relegere, vecueillir) qui désigne tout
d’abord un état d’ame, suppose aussi un objet plus ou moins
connu, sur lequel ’homme religieux porte son attention. La
religion est un rapport entre homme et un objet qui s’est ré-
vélé A son esprit et exerce sur lui une certaine influence. L’idée
de révélation est done inséparable de celle de religion. Mais 1l
importe de savoir, avant tout, si cet objet du recueillement re-
ligieux est un réve de 'imagination ou quelque chose de réel,
puis, dans ce dernier cas, comment cet objet entre en rapport
avec '’homme. La révélation est la manifestation d’'un objet
vis-a-vis daquel 'homme se sent déterminé & étre religieux.

Réaluté de la religion.

Sans révelation, 1l est vrai, il n'y a pas de religion: cepen-
dant nous n’avons lidée d'une révélation que grace a la pré-
sence de la religion dans 'homme. Aussi, dans notre étude,
devons-nous commencer par nous convaincre de la nécessité
et de la raison psvchologiques de la religion.

Louis Feuerbach prétend que la religion est un phénomeéne
purement subjectif, le fruit d’une illusion. Dans ce cas, la ve-
ligion ne serait rien. Mais d’abord Feuerbach n’explique pas
pourquol chez tous les peuples, sans exception, l'imagina-
tion produit invariablement Pillusion religieuse. Ensuite il est
loin d’avoir prouvé que cette relation de la conscience hu-
maine avec un autre étre mvstérieux soit une pure illusion. kt
quand pour se dispenser de donner cette preuve, auteur pose
en principe que les seus seuls peuvent nous faire percevoir la
réalité, il oublie (ue les lois de la pensée, la pensée elle-méme
et la volonté sont des reéalités dont nous avons conscience
d’'une facon immeédiate, sans les percevoir par le moven des
sens. Dailleurs 'homme est souvent comine contraint de
croire & un Dieu. [1y a dans les phénomenes de la nature, aussi
bien que dans les vicissitudes de sa vie intérieure, quelque



LA DOCTKINE DE LA REVELATION. 247

chose qui le pousse vers un objet plus élevé; de telle sorte
qu’a ses yeux sa propre existence est intimement liée 4 I'idée
de Dieu, et qu’il est aussi siir de Pexistence de cet étre que de
la sienne propre ou de celle du monde. C’est 1d une donnée
primitive de notre étre, qui ne peut s’expliquer que par la réa-
lité objective de I'idée de ’Absolu.

.De méme que nous obtenons par les sens, en dépit des er-
reurs de détail, la certitude de la réalité du monde sensible,
ainsi la religion est en soi une preuve qu’elle correspond & un
objet qui s’est révélé d’une maniére quelcondue.

Théories modernes sur 'essence de la religion.

Le criticisime de Kant, qui considére la religion avant tout
comme aclion, n’en fait, en définitive, qu’un corollaire superflu
de la morale. La religion est moins le rapport personnel de
I'homme avec la source de la vie que son rapport avec sa
propre raison, et la réalisation de la volonté humaine bien
plus que l'accomplissement de la volonté supréme. Encore si
la réalisation pouvait jamais étre parfaite et se confondre ainsi
avec la volonté supréme ! Mais cela n’a jamais lieu et 'homme
religieux & la maniére de Kant se consume dans des efforts
constamment impuissants.

Hégel fait de la religion une connaissance pure : la cons-
cience que Uesprit absolu a de lui-méme dans I'esprit humain.
Elle ne se distingue de la philosophie ¢ue par un moindre
degré d’abstraction. A ce titre, la philosophie, religion épurée,
devrait rendre plus religieux. Or, ¢’est souvent le contraire cui
arrive. Preuve évidente que l'essence de la philosophie n’est
point la méme que celle de la religion, et qu’on ne peut consi-
dérer cette derniére comme une pure connaissance. D’ailleurs,
quel droit Hégel a-t-il de prétendre que la pensée soit au-dessus
du sentiment? Ainsi que la volonté , le sentiment et la raison
sont des manifestations de 'esprit, distinctes mais d’égale di-
gnité. Ni la raison ni le sentiment n’ont rien d’absolu, et I'un
est aussi propre que autre i établir 'union des esprits. Enfin,
comme au point de vue de Hégel les religions les plus abomi-



218 A. ED. KRAUSS.

nables sont des transitions nécessaires, il résulte de cette théo-
rie, d’un coté, que la distinction du bien et du mal, P'idée du
péché est en quelque sorte escamotée, et de l'autre, que le
rovaume des cieux, réservé aux philosophes, se trouve ferme
aux pauvres d’esprit.

Jacobi cherche la religion dans le senfiment, qu’il appelle
connaissance immeédiate, par opposition a la science. Sans
doute il a raison de maintenir ainsi les rapports directs de la
créature avec le créateur; mais il a le tort de méconnaitre la
dignité de la- science, qui a pour tiche de chercher et de dé-
couvrir le pourquoi et le comment de cette relation.

Tandis que Jacobi renonce a concilier la foi et la science,
Schleiermacher, au contraire, entreprend I'exposition scienti-
fique de la religion. La piété, selon lui, n’est ni une connais-
sance ni une action, mais le senliment que 'homme a de sa dé-
pendance absolue, non a4 I'égard du monde ou d’une partie du
monde, mais 4 I'égard de la source de toute vie, c’est-a-dire
de Dieu. Le grand mérite de cette définition est de rendre
compte du fond méme de toute religion et d’éviter Perreur du
panthéisme. Ce mérite toutefois est incomplet chez Schleier-
macher, parce qu’il s’en tient trop au coté subjectif de la reli-
oion, et n’insiste pas assez sur la nécessité des manifestations
objectives de Dieu, dans I'histoire en particulier.

Fries et de Wette n’ont fait que retourner l'idée de Hégel,
en mettant la raison au bas de 'échelle, et le sentiment ou
pressentiment religieux au-dessus de la raison.

Quoique tres différents 'un de V'autre, MM. J. T. Beck et
Schenkel admettent fous deux un organe central de la religion,
savoir la conscience; mais il est évident que ce n’est pas
par une seule fonction, mais par toutes, que 'ame entre en
rapport tant avec le Pére des esprits qu’avec la création elle-
meme.

D’autres encore, tels que Ullmann, Bretschneider, MM. Hase
et Martensen, qui n’admettent pas d’organe central de la re-
ligion tombent dans P'extréme opposé et laissent la question
dans toute son obscurité.

Des philosophes tels que Fichte, Schelling et Herbart lui-



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 219

méme, malgré sa terminologie, se sont rattachés aux tendan-
ces de Kant ou de Hégel.

Eléments psychologiques de la religion.

Par opposition au corps, 'ame est dans la nature humaine
le coté intérieur, et sa manifestation a lieu dans le temps.
L’ame humaine se distingue de I'ame des animaux en ce qu’elle
est appelée & dominer comme esprit le monde extérieur. Les
¢léments constitutifs de "ame vivante découlent du mot, et de
ses rapports avec le non-moi. Tantot le moi se distingue du
non-moi, tantot il en subit linfluence, tantot enfin il veut
réagir sur lui; de la les trois actes élémentaires de la percep-
tion, de l'tmpression et de laclion, qui embrassent tous les
rapports qui peuvent exister entre le moi et le non-moi. Peu
importe la primauté de I'une de ces activités sur les deux au-
tres: aucune n’est jamais isolée complétement. Ce qu’on ap-
pelle les éléments constitutifs de P'ame sont des notions abs-
traites auxquelles on a recours pour s’entendre ; mais de fait
lame est une, et c’est cette unité de I’ame qui neutralise plus
ou moins l'isolement des activités particulieres.

L’ame subit en quelque maniére les influences innombrables
du corps, de son entourage et de son propre passé, mais elle
n’en est pas moins individuelle dans son principe, c’est-a-dire
que poar la force et le role respectif des divers éléments cha-
que ame est constituée d’'une maniere qui lui est particuliere.

Ilresterait maintenant & expliquer les manifestations concretes
de ’ame. Nous nous arréterons & celles qui concernent direc-
tement la religion, pour déterminer sa notion psychologique.

Notion psychologique de la religion.

Il ne se passe rien dans ame qui ne soit 'effet de causes in-
termédiaires ; mais quand I’homme subit Pimpression des cho-
ses (ui 'entourent, il n’a pas au premier abord conscience de
ces causes extérieures; il se sent seulement dans un état de
dépendance. Cet état qui est celui du sentiment est toujours
suivi d’'une réaction plus ou moins forte, suivant 'individua-



220 A. ED. KRAUSS.

lité, et qui est ou une perception ou une action, déierminées
soit par I'impression elle-méme, soit par les expériences pre-
cédentes. Par le sentiment, '’homme se sent toujours dans une
certaine dépendance du non-moi, du non-moi qui est lui-méme
Peffet d’'une cause supérieure (c’est l'idée du monde), ou du
non-moi puissance supréme, indépendante, sans cause supé-
rieure, ce qui constitue l'idée de Dieu.

Le sentiment de dépendance dans lequel nous nous sentons,
nous-mémes et le monde avec nous, vis-a-vis de cette puis-
sance suprérme est un phénomene psvchologique constant. Il
ne saurait produire une réaction moindre ue tout autre sen-
timent ; il détermine, lui aussi, soit une perception soit une ac-
tion qui rameéne sans cesse ’homme & cette puissance su-
préme, et ainsi nait la religion. La religion en soi est donc
un sentiment, savoir Uimpression produite sur le mol par
Dieu.

I’influence de ce sentiment sur la vie intime sera ce qu’on
peut appeler la religiosité, et lorsqu’elle est la méme chez un
certain nombre d’individus, de purement subjective qu’elle
etait, elle devient objective, et comme telle exerce & son tour
sur chaque individu une sorte d’autorité. Cependant la religion
n’est réelle que dans la piété, dans un rapport de l'individu
avec Dieu, quelle que soit d’ailleurs I'idée que 'homme se fait
de la divinité. Comme tout autre sentiment, 'impression reli-
gleuse peut étre agréable ou pénible, et suivant les dispositions
de 'individu, elle le pousse ou a reconnaitre toujours mieux
sa dépendance ou a s’y soustraire. En outre le méme événe-
ment qui détermine un homme dans le sens religieux, peut en
laisser un autre irés indifférent, suivant que 'ame en reste aux
faits extérieurs ou gqu’elle remonte a la cause premiere et abso-
lue. Ce ne sont pas les phénomenes sensibies qui produisent
Pimpression religieuse, mais la puissance spirituelle qui s’y
manifeste. Tout événement qui sert ainsi de véhicule a la divi-
nité pour se faire sentir i nous, est une révélation. Ainsi nous
entendons par révélation toute manifestation de Dieu par la-
quelle Dieu nous détermine a étre religieux.



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 221

il. Les témoignages en faveur de la révélation.

1¢ Les impressions par lescuelles nous nous sentons avec le
monde sous la dépendance d’un étre supréme, et qui provo-
quent en nous des idées de devoir, sont le plus souvent mo-
mentanées , et atteignent seulement chez quelques hommes
privilégiés un haut degré d’intensité. Ces héros religieux exer-
cent sur les autres dmes une grande influence, d’autant plus
grande (u’ils sont eux-meémes plus complétement sous 'em-
pire de ces Impressions.

Cependant 'intensité du sentiment religieux n’est pas une
preuve décisive de la vérité d’une révélation; et comme il y a
eu plusieurs fondateurs de religions, qui tous prétendent qu’ils
ont eu des révélations de la divinité, il s’agit de savoir si la
chose est possible et quels sont les criteres d’une révélation
véritable.

20 La possibilité d’'une révélation se prouve par le fait méme
des sentimenls religieux qu’on retrouve chez tous les peuples
et (qui ne peuvent provenir que d’une révélation générale de
étre supreme a 'humanité. Puis existence de religions diffé-
rentes prouve que Dieu a doué certaines individualités d’une
plus grande réceptivité vis-a-vis de la révélation. Mais comme
les divers systemes religieux prétendent reposer sur des révé-
lations particuliéres, il faut demander d’abord si les religions
positives sont possibles et ensuite si on peut les reconnaitre.

3¢ Pour apprécier les objections qui ont été faites contre les
révélations particulieres, rappelons-nous qu’elles ont été sur-
tout provoquées par la confusion que l'ancienne orthodoxie
faisait entre la révélation et 'Ecriture *.

Lessing a dit : « Si ancun fait historijue n’est susceptible
d’étre vraiment démontreé, il taut renoncer a vouloir démon-
trer quol que ce soit par un fait historique. (Cest dire que des
faits historiques accidentels ne peuvent jamais étre la preuve
de vérités rationnelles nécessaires. »

! Dans ce travail nous laissous complétement de coté la question d’inspiration
pour ne nous occuper que de la révélation.



222 A. ED. KRAUSS.

Cette objection aurait quelque valeur, si on croyait encore
aux idées innées ; mais cela n’étant pas, il est évident que toute
vérité ne s’établit avec certitude que sur des faits d’expérience.
Personne n’admettra comme vérité rationnelle une chose dont
la réelité ne pourrait pas étre constatée par des faits.

D’ailleurs, comme jamais la raison ne se présente & nous sous
une forme absolue et que tout événement historique est la
réalisation d’une vérité quelconque, comme d’un autre coté
Lessing donne au terme de vérité dans ce passage deux sens
différents, il faut avouer que son objection ne porte pas, a
moins qu’ll ne veuille dire que tous les faits sont contingents,
ce qui dépasserait le but et supprimerait non-seulement la foi,
mais aussi la philosophie de I'histoire.

Toutefols on donne a la thése de Lessing un autre sens.
Les forces divines étant toujours en jeu, aucun fait historique
particulier ne peut étre plus quun autre la révélation de vé-
rités éternelles, la raison d’ailleurs ayant toujours été en pos-
session des choses qu’on prétend avoir été révélées dans cer-
tains événements. Sous cette forme 'argument a été avancé
par deux classes d’adversaires, dont Wegscheider et M. Strauss
sont les principaux représentants.

a) Objections tirées de l'idée de Dieu. — Le premier argument
de Wegschelider contre les révélations particulieres est que la
distinction qu’on fait entre 'action immediate et 'action indi-
recte de Dieu, ne se fonde pas sur les faits mais sur 'esprit hu-
main. Il se peut en effet que Dieu n’agisse pas toujours d’'une
maniere immediate, mais ce qui est certain c¢’est qu’il agit, et
cela non-seulement par I'ensemble des lois naturelles, mais
aussi en créateur, commme le prouve le fait des individualités,
dont I'existence ne s’explique pas par le simple concours des
forces naturelles.

Wegscheider continue en disant que s’il se passait (quelque
chose d’impossible selon les lois de la nature, il faudrait sup-
poser dans le créateur lui-méme une sorte d’imperfection. A
cela nous répondrons que les sciences naturelles ont démontré
dans la naturc des progreés successifs qui ne peuvent étre attri-
hués qu’a une intluence créatrice nouvelle. Ces créations pos-



LA DOCTRINE DE LA BEVELATION. 223
térieures ou subséquentes ne sont-elles pas toul & fait analo-
gues a ce que nous appelons révélations particuliéres? Si le
monde était parfait, tout s’y passerait naturellement; mais
comme 1l ne 'est pas et que nous nous trouvons en plein dé-
veloppement, on n’est pas en droit d’invoquer contre une nou-
velle action créatrice de Dieu, les résultats des sciences natu-
relles, ni de prétendre avec M. Strauss que les révélations
particulieres sont comme des déchirures dans le tissu de la
nature. Les créations successives sont des précédents dont
M. Strauss lui-meéime ne parvient pas & se défaire.

M. Strauss soutient en outre que les révélations particuliéres
étant des actes isolés, elles sont en contradiction avec 'immu-
tabilité de Dieu. Cet argument, si mal placé dans la bouche d’un
panthéiste qui ne concoit Dieu que dans un développement
éternel, repose d’ailleurs sur une fausse interprétation de l'idée
d'immutabilité. Cette idée renferme deux choses : savoir que la
création ne limite point la toute-puissance de Dieu; puis que
Uimperfection de I'homme ne saurait porter atteinte a la per-
fection divine. Les révélations particulieres n’ont cette appa-
rence accidentelle que parce qu’elles sont la réalisation (dans
le temps et suivant les besoins de 'homme déchu) des plans
éternels et immuables de Dieu.

On peut, il est vrai, dans tel cas donné, hésiter a dire s’il y
a action créatrice, ou si le fait est dii & des forces naturelles
encore inconnues; mais cela ne préjuge en aucune facon la
possibilité des révélations particuliéres.

Enfin quant & 'argument que J.-J. Rousseau a tiré de la bonté
de Dieu, bonté trop grande, dit-il, pour offrir aux hommes
un salut inaccessible au plus grand nombre, cet argument ne
doit guére sa force qu’a la durelé de quelques théologiens or-
thodoxes, mais il n’atteint pas le christianisme biblique, qui
dit que chacun sera jugé d’apres le degré de connaissance qu'il
aura eu sur la terre.

b) Objections tirées de la nature de 'homme. — M. Strauss in-
fere de la passivité toujours relative de I'esprit humain, que
Paction toujours absolue de Dieu dans la révélation directe est
Impossible. Cet argument n’est que linverse de Uobjection

C. R. 1870. 15



224 A. ED. KRAUSS.
tirée de la nature de Dieu et que nous avons réfutée plus haut.

Wegscheider prétend que la raison de 'homme est parfai-
tement suffisante pour lui permettre d’atteindre le but qui lui
est assigné. Mais cela ne prouve rien contre les révélations par-
ticulieres; car d’'un coté, 'homme se distingue des autres créa-
tures non par la raison, mais par le libre emploi de sa raison,
et de Pautre, en admettant des révélations particulieéres, on ne
prétend pas que la eréation ait besoin d'une sorte de retouche,
mais que, 'homme étant devenu pécheur, Dieu lul accorde se-
lon les plans éterneis de son amour des révélations propres &
le relever.

En outre Wegscheider accuse d’une pétition de principe
ceux (ui établissent la vérite des dogmes sur les declarations
de UEcriture. Il peut avoir raison contre certains théologiens
ultra-orthodoxes ; mais 'Eglise a toujours eu le sentiment ue
I'Ecriture n’est qu'un document qui doit se légitimer comme
tout autre. Il n’y a de pétition de principe dans un appel a
PEcriture que quand on discute avec ceux (ul ne 'acceptent
pas comime autorité. D’ailleurs il faut remarquer que pour plu-
sieurs dogmes, pour le péché originel en particulier, nous
avons, outre le témoignage de UEcriture, celui d’une réalité
puissante et actuelle. Or, c’est précisément ce fait du pécheé
qui explique les révélations particulicres.

Ces considérations suffisent pour montrer combien est peu
légitime Vautorité absolue que Wegscheider accorde a la rai-
son. La raison est un instrument cui sert a connaitre les cho-
ses, et auquel personne ne prétend ¢u’il faille renoncer; mais
cette faculté narrivant jamais & son parfait développement,
son autorité ne saurait etre mvoquee contre la vérité des réve-
lations particulieres. Dans tous les cas il n’y aura pas une
stulta arrogantic, comme le dit Wegscheider, & admettre dans
certains cas une cause surnaturelle pour des faits que n’ex-
pliquent ni la raison, ni l'expérience; ce qui est le propre et
Pessence méme des faits religieux.

4° Ouire les objections élevées contre la possibilité de révé-
lations particulieres, il faut examiner ce qu’on prétend mettre
o la place de la révélation biblique, c¢’est-a-dire la religion



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 2925

naturelle, appelée ainsi parce (u’elle nait pour ainsi dire d’elle-
meme de la raison, de la conscience et du cceur.

Pour ce qui est de la raison considérée comme source de
connaissance, nous tenons pour geénéralement admis qu’elle
ne renferme aucune connaissance positive indépendamment
de I’expérience, et ue, d’un autre cote, tout esprit humain est
soumis & des regles générales. Ces régles identiques chez tous
les hommes sont les lois logiques et mathématiques. Ce sont
elles qui déterminent le rapport réel de 'esprit humain avec
Punivers, gui rameénent & unité les impressions et les mou-
vements divers de 'ame et nous font voir la raison dans la
structure de 'univers.

L’identité de la pensée humaine ne va pas plus loin ; mais
’homme a en lul un Instinct qui le pousse & ramener toutes
les connaissances (Uil acquiert a cette unité logique dont il a
Pintuition, et c’est précisement la ce qui fait de lui un étre
de raison. La raison dans ’homme, c’est & la fois la présomption
de Punité du monde, des lois ¢ui nous régissent, nous, notre
race et nos relations avec l'univers; c¢’est ensuite 'activité spi-
rituelle qui répond a cette présomption. Par conséquent la
raison a un élément identique, et en méme temps (uelque
chose de particulier, d'individuel, d’autant plus original que la
pensée individuelle est plus forte.

Il résulte de 14 qu’on ne peut, avec les défenseurs de la reli-
gion naturelle, admetire entre Dieu et 'homme certaines rela-
tions qui se manifesteraient nécessairement dans I’age de ma-
turité intellectuelle, par le seul fait de la raison. La raison joue
un role dans la piété; la comme en toute chose, elle pousse
homme & la recherche de l'unité, de la synthese ; mais toute
vérité concréte, loin de se rattacher & la raison générale, se
rattache au domaine de 'expérience, et prend place non dans
une religion naturelle qui n’existe nulle part, mais dans une
religion positive.

Il en est & peu preés de méme pour la conscience, qui, de
nos jours, a pris en théologie la place (ue la raison y occupait
autrefois. Ce quil y a de constant dans le phénomene de la con-
science chez tous les hommes, ce n'est pas le fond mais la



296 A, ED. KRAUSS.

forme, c’est-a-dire cette nécessité mnée que nous subissons
tous d’avolr un idéal et d’en reconnaitre Uautorité. Cet ideéal
se constitue d’une facon particuliere, suivant les individus et
les circonstances ou ils se trouvent, bien qu’il offre chez tous
jes hommes, en vertu de leur nature, certains trails identiques.
comme la raison, la conscience n’est jamais achevée, et si,
d’uncote, le fait général de la conscience unplique la réalité de
I'ordre moral, on ne sauvait cependant construire une dogma-
tique et une morale sur la conscience individuelle, comme le
prétendent les défenseurs de la religion naturelle.

Du reste le contraste meéme gue nous constatons entre idée
de la raison et de la conscience d'une part, et leur réalisation
de lautre, puis limapression pénible que produit suv nous la
vue de ce contraste, nous fait justement pressentir que notre
nature n’est pas dans un état normal, qu’elle est dégénérée,

Quant au cceur, faculté d’expansion, il intlue sur le caractére
de la religion, mais il ne la crée pas. Point central de homine,
afirmation de Uindividualite, siége des passions et de aspira-
tion au bonheur, le cceur sans doute est modifié par le senti-
ment religieux ; mais chez tous les hommes c’est griice & cette
faculté que la religion devient quelque chose d'individuel.

5° La raison, la conscience et le ceeur étant comme les fac-
teurs de la religion, ils pourront nous servir de critére pour
Iappréciation de la valeur el de 'origine de la religion.

Si homine était dans un état normal, les révélations géné-
rales seraient suffisantes pour Pamener & la parfaite connais-
sance de Dieu au moyven de la raison, de la conscience et du
ceeur. Mais aux données premieres vient s’ajouter le péché, qu
rend la religion naturelle impossible, et une révélation particu-
liere indispensable. Le caractere des révélations particulieres
sera donc d’étre propres a briser la puissance du péché, a en
neutraliser les effets, & rétablir en nous notre nature primitive
et & Pamener & la perfection. Constater le péché et ses suites,
¢’est montrer a la fois la nécessité d’une révélation particuliere
et fournir le criltere au moven duquel on peut discerner la
veérite.

[1 est impossible de nier la présence du mal dans 'humanité



LA DOCTRINE DE LA REVELATION, 227
ni les anciens, niles modernes ne 'ont fait, pas meme Spinoza.
A coté de Uidéal individuel il y a, comme nous 'avons vu plus
haut, un i1déal commun a espece, qui est & la base de la vie
sociale ; mais la conscience individuelle se trouve souvent dans
un désaccord complet avec 'idéal commun, ce qui ne peut s’ex-
pliquer que par un renversement de ’ordre moral.

Comment ce désordre peut-il avoir lien? Dans ses désirs,
I'homme n'obéit pas seulement & une nécessité naturelle : une
part est laissée & sa volonté. Le bien est un idéal auquel il doit
tendre volontairement, et non par contrainte. Or, comme les
sultes de ses actes ne sont pas immeédiates, la convoitise d'une
Jouissance immeédiate peut pousser '’homme a renoncer a l'ideéal,
et quand 1l le fait, il se trouve en contradiction soit avec I'idée
du monde, soit avec I'idée de Dieu. Dans le prewier cus, ceiie
contradiction constitue le mal ; dans le second, elle constitue
le péché. Mais, ne pouvant supporter cet état, 'nomme cher-
che a le supprimer, en abaissant 'idée de Dieu au niveau de
ses appétits désordonnés ; il ravale alors son ideal et sa cons-
cience, et 1l ne voit Dieu que sous la forme des objets de sa
convoitise. De la le polythéisme, qui, comme le dit I'apotre, est
le truit du péché.

On constate les suites de cet égarement partout ou la réve-
lation biblique n’a pas pénétré. On trouve, il est vrai, dans
toutes les religions, des idées, des sentiments vraiment reli-
glieux, et meéme une tendance au monothéisme, parce que tout
cela est fondé dans la nature humaine ; mais le vice commun a
toutes ces religions est qu’elles veulent concilier le culte de la
divinité avec le maintien du péché. La pratique du péché rend
homme incapable d’étre religieux, et celui qui reste dans le
peché ne peut que se sentir dans un état d’inimitié vis-a-vis de la
divinité, a laquelle tout I'univers doit étre soumis. Evidemment
I ny a quune révelation spéciale et rédemptrice qui puisse
supprimer cet état de trouble, et rendre & ’homme pécheur le
moven d’atteindre le but pour lequel il a été créé. En d’autres
termes, il faut que Dieu sauve I'homme.

Mais en présence des nombreuses révélations ou prétendues
telles, il est nécessaire, pour trouver la vraie, de les éprouver



228 A. ED. KRAUSS.

sérieusement, et ds les soumettre, non-seulement a la critique
grammaticale et historique, mais aussi a celle que Jésus a -
diquée dans une parole profonde. (Jean VII, 17.) 11 s’agit, non
de preuves egalement et immédiatement sensibles & tous les
honimes, mais de preuves qui n’ont de valeur (ue pour ceux
quit veulent un salut, qui demandent & étre affranchis de la
puissance et des suites du péché.

IIl. Le contenu de la révélation.

Qu'est-ce qui doit étre révélé & 'homme pour que la vraie
relizion soit possible? Evidemment c¢’est Dieu mdme, non son
essence métaphvsique, mais les rapports (qu’il veut avoir avec
’homme. Il nous faut savoir le but pour lequel Dieu a crée
I’huinanité et pour lequel il 1a conserve. Vu le péché que nous
constatons en nous-mémes, il nous mmporte de: connaitre soit
les lois divines dont le péché est le renversement, soit le moven
par lequel nous pouvons revenir a Uétal normal. Toute réveé-
lation positive concerne donc ou les regles divines dont nous
nous sommes départis, ou le plan divin pour le salut de 'hu-
manité. En d’autres termes, le contenu essentiel de la vévéla-
tion est pour nous la Loi d’abord, puis VEvanaile.

La Loit. — (’est parece que nous avons en nous U'intuition du
bien, du vrai et du beau, que nous reconnaissons le bien, le
vral et le beau dans l'univers. ’Ecriture se servant du méme
moven pour nous faire connaitre Dieu nous montre en lui la
perfection de la bonté, de la vérité et de la beauté. Aussi v a-t-
il quelque élément de vérité dans la religion naturelle ; mais au
fond elle est une abstraction impossible sans la révélation, qui
a rendu a humanité la connaissance d’elle-méme et lui a rap-
pris & voir une loi divine dans l'ordre de Punivers. Le nerf de
la religion est précisément la conviction ue la loi morale est
de Dieu, et que homme vit de toute parvole ui sort de s
bouche.

D’abord la loi révélée nous parle de Dieu comme créateur de
I'homme, qui est son ceuvre, créée pour rendre témoignage
dans le monde & sa volonté. En outre, il faut, & cause du pécheé,



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 229

que la révélation fasse connaitre & I’homme les obligations que
Dieu lui impose, afin de lui rappeler que le bien, le vrai, le
beau, ont leur appui et leur fin dans 'obéissance & la volonté
de Dieu et dans sa bénédiction. Enfin, ce coté légal de la révé-
lation ne sera complet que par la révélation de la rétribution
divine. Il faut que la créature en révolte sache que cette révoite
tourne & sa ruine, que le salaire du péché est la mort, et que
la vie est assurée A celui qui accomplit la volonté de Dieu.

Tel est le commencement de la révélation; mais il est clair
aque la loi, en ramenant 'homme & la conscience claire de son
état, ne peut cependant lui fournir le salut.

Quant & ’Evangile, il a pour but de satisfaire au besoin de
délivrance que laloia réveillé dans ’dme humaine. Aussi ne se
comprend-il que dans sa relation avec la loi révélée. Il rend
sensible & 'homme tant sa propre incapacité que la possibilité
du salut, ou le nouveau rapport dans lequel Dieu veut entrer
avec ceux qui, par la nouvelle naissance, deviennent ses en-
fants.

L’Evangile devra donc, en premier lieu, étre le pardon des
péchés. La contradiction dans laquelle 'Evangile se trouve
amsi avec la loi est purement apparente ; car le pardon n’est
accordé qu’a I'ame qui rompt avec le péché pour s’unir & Dieu,
et, de la part de Dieu, le pardon est toujours présenté sous la
forme d’une réconciliation.

L’Evangile, en second lieu, doit étre la communication d’'une
vie nouvelle ; car, vu notre incapacité naturelle de faire le bien,
nous ne pouvons étre sauvés que du moment ou Dieu nous
fournit un moyen d’accomplir sa volonté. Le salut justifie le pé-
cheur et le rend juste : Dieu répare, chez ceux qui se donnent
a lui, les dégits causés par le péché.

Aussi 'Evangile, pour étre complet, implique-t-il nécessai-
rement la perspective d’un rétablissement et d’un achévement
définitif de la création nouvelle. L’Evangile renfermera, dans
la promesse d’une manifestation & venir, le couronnement du
développement actuel. Il va de soi que la description de cet

avenir ne peut se faire qu’au moyen d’'images et dans des termes
figurés.



230 A. ED. KRATSS,

Comme chaque révélation se rattache a celles qui Font pré-
cédée et que toutes ensemble se trouvent dans un enchaine-
ment ininterrompu, dontle but unicue est de ramener i Pobéis-
sance volontaire la créature pécheresse, I'ensemble de la réve-
lation n'est autre que Uétablissement du Régne e Diewn.

IV. De la forme de la révélation.
Trauts généraux.

Le théologien ne peut se contenter d’avoir démontré la pos-
sibilité et la nécessité de révélations particulieres. Il veut com-
prendre aussi la maniere dont ces révelations ont été données
et saisir le plan de Dieu dans son accord avec la marche de
Iunivers. (Cest pour le théologien un devoir de chercher les
moments ol I'action créatrice de Dieu, le témoignage du Pere,
font leur entrée dans Phistoire et deviennent un élément cons-
titutif du développement de Phumanité.

[’action créatrice, qui n'est autre chose que la manifesta-
tion dans le temps des pensées éternelles de Dieu, est cons-
tante et infinie. Cela ressort de beaucoup de passages de I'E-
criture; puis du fait méme de la rédemption, cui, comme le
dit Schleiermacher, est achévement de la création ; enfin,
du fait que la religion chrétienne elle-méme ne peut se réa-
liser dans I'individu que par une intervention de Dieu. Cette
aclion constante n’est pas en contradiction avec le repos de
Dieu, dont il est parlé dans le premier chapitre de la Geneése.
&'l est dit que Dieu se reposa au septieme jour, c¢’est qu'ayant
créé homme, il avait donné au monde un maitre, et placé
ainsi la création dans une indépendance relative. Avant la pré-
sence de 'homme, il n’v avait point de religion sur la terre ;
c’est avec lul que le sentiment religieux fait son apparition,
et c’est seulement & cause du péché que des révélations par-
ticulieres sont devenues nécessaires.

Les révélations, paroles ou actes, ayant toutes pour but le
salut de 'homme, constituent histoire du régne de Dieuw. Ce
terme a deux sens: il signifie d’abord [I'établissement du



LA DOCTRINE DE LA REVELATIUN. 231

rovaume, (ui est achevé en Jésus-Christ, puis 'extension de ce
rovaurme dans les cceurs et dans 'humanité. Les-révélations
particulieres n’ont lieu évidemment que dans la premiére phase,
et c’est aussi de cette premiere phase seulement que nous
avons a parler.

Conformément & son objet, la révélation se donne sous la
forme d’actes divins qui, intelligibles & I’homme, ont fait de
lidée du rovaume de Dieu l'intérét supréme de 'humanité.
Cette idée méme, 'homme ne se I'est pas donnée, ¢’est un don
cque Dieu lui a fait en Pindividualisant par la vocation d’Abra-
ham dans un peuple particulier, dont le role a été de la mettre
au jour.

Mais de quelle nature sont les rapports de Dien avec les in-
dividualités cui regoivent la révélation? D’accord avec Rothe,
nous distinguons deux éléments dans lacte de la révélation :
une manifestation divine dans le monde extérieur, se tradui-
sant par une plus grande intensité des indices naturels de la
divinité; puis une influence particuliere exercée sur un homme
(qui, prépareé en vue de la révélation et capable de la saisir, de-
vient comme le canal de la vie nouvelle pour ses semblables.
Ces manifestations spéciales, partant miraculeuses, et ces in-
fluences intérieures sont de plus en plus frappantes jusqu’au
moment out I'idée du régne de Dieu se trouve tout & fait déga-
gée et se réalise sur la terre. C'est donc dans des miracles et
des hommes de Dieu que la révélation prend sa place dans
Uhistoire de I’humanité.

Les maracles.

[’homme pécheur ayant perdu la connaissance de Dieu, nous
appelons miracle un événement qui ne pouvant s’expliquer
par Teffet des causes naturelles, nous contraint de remonter &
une cause surnaturelle et nous met en présence de Dieu. La
notion du miracle, en effet, est essenticllement religieuse et n’a
de valeur que dans sa relation avec I'idée du salut.

Comme on a vu souvent des miracles dans des événements
(qui n’en étaient pas, nous devons d’abord faire une distinction



992 A. ED. KRAUSS,

entre le miraculim et le murabile. 11 v o une sorte d’entre-
deux dans certains actes de Jésus et des disciples, qui parais-
sent dus & des forces naturelles, & nous inconnues, comme la
guérison de la femme qui toucha la robe de Jésus. Cepen-
dant ces dons étaient trop intimement en rapport avec la voca-
tion méme du Sauveur pour n'étre pas des ¢léments de la ré-
velation. Ce sont sinon des preuves, du moins des indices en
faveur de la divinité de la mission de Jésus. Mais il v a dans
Ihistoire évangélique un grand nombre d’événements qui ne
peuvent étre que des miracles, c’est-a-dire des faits dans les-
quels Dieu a manifesté sa volonte soit par 'emploi et la combi-
naison des seules forces naturelles (comme le fait 'homrne lui-
méme dans Uindustrie), soit par une action eréatrice plus com-
plete, rattachée toutefois & un objet déja existant ('ean dans le
miracle de Cana et les cing pains de la multiplication), circon-
stance qui, aelle seule, suffit pour exclure toute idée de magie.

(les miracles proprement dits soni-ils crovables? On le nie:
on invoque contre leur possibilité Uinvariabilité des lois de la
nature. T.es miracles de la premiere catégorie ne sont pas plus
contraires aux lois de la nature que U'influence de la volonté de
I'homme sur ses nerfs pour la transmission de sa pensée, ou
cque Paction du médecin sur la maladie dont il arréte le cours.
D’un autre coteé, lorscque Dieu exerce son action eréatrice, 1l est
certain cue cette action, invisible elle-méme, est encore en de-
hors de la chaine des causes et deseffets naturels, et ne déchire
point cette trame. Seulement elle se trahit dans lanature par des
effets que les causes naturelles sont insuffisantes & explicquer.

Aussi ces miracles ne sont-ils pas en contradiction avec les
lois du monde, mais seulement avec une certaine philosophie
Toute la question revient & savoir quelle idée on se fait de Dieu
et de ses rapports avee le monde, si Dieu nest que 'ame du
monde, ou bien, ¢’il le domine et peut exercer sur lui une in-
fluence créatrice; il faut savoir en d’autres termes, si I'on est
panthéiste ou théiste. Au fond ce n'est pas au nom des lois
de la nature qu’'on nie le miracle, mais au nom d’une concep-
tion philosophicue.

On nie aussi lemiracle au nom des principes de 'histoire, qui



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 233

dit-on, ne peuvent admettre une interruption quelconque de
la chaine des causes et des effets. Ici encore ce n’est pas I'his..
toire qui décide la question, mais la métaphvsique personnelle
de 'homme dans I'historien. Le role de ce dernier est d’établir
les faits; mais Papprécialion des causes sera autre chez celui
qui n’en admet que de naturelles, autve chez celui, qui, en vertu
du besoin qu’il a d’un salut, admet laction de la providence
dans le monde. Le premier tombe nécessairement dans un dé-
terminisme qui le rend incapable d’expliquer 'apparition d’élé-
ments nouveaux dans la trame des événements naturels. Par
contre, quand on admet la liberté individuelle d’un cote, et de
l'autre un développement réel de 'humanité, une téléologie
grandiose de ses destinées, un but auquel tend notre race, on
reconnait par la méme laction de Dieu dans [histoire. Aux
causes naturelles vient g'allier la causalité divine, une puis-
sance qui n’est n1 hasard, nit nécessité de nature, mais amour.
Le miracle n’est pas plus dangereux pour les sciences histo-
riques que pour les sciences naturelles; il n’est contraire qu’aux
systéemes qu mettent « la place de Dieu les lois de la nature,
et qui ne voient dans Uhistoire que le résultat du conflit des
forces hurnaines.

La croyance des paiens aux miracles prouve seulement une
chose, savoir que cette idée est inhérente & 'esprit humain, et
leur erreur ne saurait étre invogquée contre la vérité des mi-
racles de la Bible. Dailleurs 'action miraculeuse de Dieu n’est
pas restreinte au seul domaine de la révélation biblique: toute
ndividualité, tel ou tel événement qui change subitement les
destinées d’un homme, d’'une famiile ou de I'humanité, sont
inexplicables sans une action directe du créateur.

Puis il faut distinguer entre les miracles que Dieu, dans une
période limitée, a fait accomplir par les organes de la révéla-
tion, et I'influence créatrice directe, incessante, dont nous avons
parlé plus haut, et qui est le fondement de la priere.

(’est en vertu de cette distinction (ue le protestantisme re-
jette les miracles du catholicisme ; car il estime quavec lacti~
vité de Christ et celle des apotres, le temps des révéiations
particulieres et des miracles qui devaient les accompagner est



234 A. ED. KRAUSS.

passé, tandis qu’il est toujours dans I'essence meme de la foi
de croire a 'action de Dieu dans le monde selonladage: ’homme
propose et Dieu dispose.

L’esprit orgueilleux et qui prétend ¢tre autonome doit craindre
I'idée méme du miracle, mais le chrétien se sent en streté dans
les mains du Dieu de Jésus-Christ. Il serait d’ailleurs peu équi-
table d’exicer de lul que, sous prétexte d’impartialité, il ait
dans les histoires de Mahomet, de Sakya-Mouni, et d’autres
prophetes incapables de satisfaire les besoins de son ame, la
meéme confiance quen Jésus-Christ, dont la grace le vivifie.

Nous conclurons en disant que la question du miracle n’est
pas un probleme scientificque, mais une affaire de vie religieuse.

Les Clristophanies.

De tous les miracles racontés dans 'Ecriture, il n’en est pas
de plus en vue et de plus contesté de nos jours (ue 'appari-
tion de Jésus a Paul sur le chemin de Damas.

bédaignant la discussion sérieuse des autres apparitions, le
rationalisime s’efforce de taire de la scéne qui eut lieu sur le
chemin de Damas, une pure vision, analogue & celle qui est
racontée dans la seconde c¢pitre aux Corinthiens (chap. XII),
comme s1 Paul luwi-meéme n’établissait pas par les termes
dont 1l se sert une distinction précise entre Papparition dont
nous parlons (Gal. 1, 16) et les orrasioe. (2 Cor. XIIL.) A Pap-
pui de sa théorie le rationalisme moderne recourt i diverses
hypothéses. On préte & Paul un état maladif, des crises épilep-
tiques, qui ne s’accordent guéres, il faut lavouer, avec la gran-
deur et les difficultés de ses travaux. Puis on prétend qu’a part
le scandalede la mort ignominicuse du Messie, tout en Christ at-
tiraitle jeune et fougueux pharisien, et que ce scandale fut sup-
primeé par la vision. Mais cette hypothése est dénuée de fonde-
ment: elle a contre elle tous les témoignages possibles. D ailleurs
une vision ne peut jamais étre le résnltat d’un effort intense de
I'esprit ou du cceur. Elle n’est toujours que la reproduction d’une
image qui existait préalablement dans esprit du visionnaire.
La scene dont nous parlons ne pourrait s’expliquer par le fait



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 235
d’une vision que si Paul avait déja cru a la résurrection de Jé-
sus, dont il aurait puisé la conviction dans les récits des pre-
miers disciples. Mais ces derniers, a leur tour, n’auraient jamais
eu d’eux-mémes cette idée sans des apparitions réelles de Jésus,
puisque rien dans U'Ecriture, ni dans leurs propres idées, ne
pouvait les faire songer & la résurrection de leur maitre. Le
rationalisme tourne dans un cercle vicieux sur ce point, sans
parler de la question du tombeau vide, qui reste un probleme
msoluble.

Nous indiquons enfin la disproportion qu’il v aurait, sans la
résurrection réelle, entre la croyance erronée des disciples,
et le développement de I'église chrétienne, lequel repose tout
entier sur cette crovance. La résurrection en effet est un chai-
non essentiel dans les révélations du Dieu del’Evangile, la seule
chose qui serve de pont entre le monde visible et le monde in-
visible.

Nous maintenons donc la réalité des christophanies, parce
que sans elles on n’explique pas I’église chrétienne, ni son ca-
ractére, ni son action; parce que la résurrection du Christ est
la justification du Rédempteur et que la dignité de la religion
est indissolublement liée a la dignité de son fondateur; parce
que les tentatives faites pour expliquer les christophanies par
une cause naturelle ont été vaines ; parce que la résurrection,
contraire seulement & la philosophie positivisie et au déisme,
n’a d’ailleurs rien de contraire a la raison; enfin parce que les
preuves de la réalité de cet événement sont aussi fortes que
celles de quelque événement historique que ce soit.

Les organes de la révélation.

La révélation n’est parfaite que quand les manifestations di-
vines et les dispositions intérieures de celui qui les percoit,
vont de pair et sont adéquates, c’est-a-dire quand il v a un
homme qui, comme tel, est en méme temps l'image de Dieu.
Cette condition s’est réalisée en Jésus. Christ ne transmet pas
seulement des révélations, il est lui-méme la révélation. Il est
le médiateur par excellence, et tous les autres organes de la



236 A. ED. KRAUSS.
révelation ne peuvent (uannoncer sa venue, étre prophétes ou
apotres.

Le médiateur. — Au point de vue de la vévélation nous avons
a considerer Jésus comme la Parole de Dieu faite chair. I1 fal-
lait sans doute que sa venue fut préparée par le développe-
ment de Vhumanité, mais sa venue elle-méme est un acte créa-
teur de Dieu: humanité était incapable de produire un étre
pareil. Il nous a été donné, non selon la filiation naturelle, mais
par une naissance miraculeuse, qui n’empéche cependant pas
que, des son apparition dans le monde, 1l n’entre tout & fait
dans la condition naturelle de 'homme. Son développement
tout humain et sa parfaite saintete font de lui le véritable mé-
diateur. Il nous montre & la fois ce que doit étre 'homme, et
la grice de Dieu, capable de sauver les pécheurs. ’amour de
Dieu apparait en particulier dans les souffrances et la mort de
Jésus, ainsi que dans sa résurrection, qui nous apprend & voir
le vrai but de 'homme dans la vie & venir.

Les rapports de Jésus avec Dieu nous révelent ce que Dieu
est-pour ’homme, mais aussi ce que 'homme doil étre vis-a-vis
de Dieu. Il est ainsi la réalisation de I'idée méme de 'humanité,
et partant unique, comme U'Keriture Uexprime de tant de ma-
nieres. Sans aborder la question de la préexisience, quine ren-
tre pas dans 'objet de cette étude, nous disons néanmoins (ue
si, d’'un cote, Christ n’a été médiateur que par sa vie sur la
terre, d’'un autre cote, le fait providentiei de I'existence de Jé-
sus suppose en Dieu une intention élernelle de se révéler par-
faitement & la créature, et que Christ reste jusqu’a l'achéve-
ment du royaume notre seul médiateur (Matth. XI, 27).

Les prophétes. — La préparation de la venue du Messie fut
I'ceuvre progressive des prophétes au sein d’un peuple qui su-
bissait l'influence divine. Les prophetes ont pour mission de
communiquer aux hommes les révélations qu'’ils ont recues de
Dieu. Ces communications, qui ne concernent pas toujours
nécessairement avenir, se distinguent des divinations naturel-
les par leur relation avec le salut de '’humanité. Le phénoméne
lui-méme a pour base le principe d’individualisation : « Dien se
prépare » des organes, (ui, au moyen des dispensations extérieu-



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 23T

res et surtout des influences intérieures, souvent inexplicables
pour le prophete lui-meme si ce nest par laction directe de
Dieu, recoivent des connaissances propres a développer et a
réaliser dans 'humanité le plan du salut, suivant les temps et
les milieux ot se meut le prophete. C’est ce cuotient divin qui
contraint le rationalisme d’accuser les hommes de Dieu de fa-
natisme et d’exaltation.

Impossible d’ailleurs de voir dans les lumiéres que les pro-
phétes pretendent avoir recues de Dieu, effet du développe-
ment de Pesprit humain. N’ayanl pas été créé pécheur,
’homme n’a pas non plus les ressources nécessaires pour opé-
rer son propre affranchissement. C’est une influence divine
qui, & certains mowents de la vie du prophete, s’exerce sur son
esprit et sur ses diverses facultés d’une maniere analogue a
Iinfluence des objets extérieurs, dirigeant ses pensées, ses sou-
venirs et leurs diverses combinaisons vers un but déterminé
tonjours en rapport avec le passé et avec Uindividualité du
prophete.

Quant aux prédictions, il est & remarquer que la prophétie
dans son ensemble est elle-méme la prédiction de la parfaite
révélation de Dieu en Christ, et que les événements particu-
liers ne sontjamais que l'effet nécessaire del'activité de I'homme
sous la haute direction de la providence. Plus donc un homme
comprend les voies de Dieu et les volies de I'hnomme, mieux
aussi son regard plongera dans l'avenir. La prophétie est une
application de la foi & 'histoire. La connaissance des révélations
précédentes, la vue de I’état religieux actuel du peuple, les es-
pérances et les craintes du propheéte, tout cela était comme le
capital mis en ceuvre et multiplié par UEsprit de Dieu et don-
nait lieu aux innombrables variations du théme éternel. Le
chitiment est la part du transgresseur ; mais miséricorde est
faite & I'ame pénitente.

Les dpotres. — D’Abraham & Jésus-Christ i1 v a progres
constant dans la révélation ; mais une fois que le parfait mé-
diateur est apparu, il suffit que les hommes cui I'ont connu et
(qui ont été appelés par lui, fassent connaitre au monde par la
prédication la figure authentique du Sauveur et réalisent dans



238 A. ED. KRAUSS.
une assemblée de croyants le royaume des cieux sur la terre.
Le Saint-Esprit, sceau du salul, ne révele rien de nouveau, rien
qui ne soit renfermé dans la personne meme du Christ. Aussi
les nouveaux organes de la révélation ne sont-ils que les en-
voyés de Christ, et une fois leur tiche accomplie, le cvcle des
revelations spéciales a atteint son terme.

(Cest alors que sous la direction de I'ksprit saint, commen-
cent histoire et les vicissitudes de I'Eglise. Elle sait que ce qui
sera n'a pas encore été manifesté, mais elle répete avece Jean :
« Tout ce qui est né de Dieu est victorieux du monde, et la
victoire par laquelle le monde est vaincu c¢’est notre fol. »
(1 Jean 'V, 4.)

E. JACCARD.



	La doctrine de la révélation : essai d'une philosophie du christianisme

