
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: La doctrine de la révélation : essai d'une philosophie du christianisme

Autor: Jaccard, E. / Krauss, A.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

DOCTEINE DE LA RÉVÉLATION

essai d'une philosophie DU CHRISTIANISME

PAR

A. Ed. KRAUSS'.

Dans toutes les branches de la théologie, le point de départ
est, en définitive, l'idée qu'on se fait des rapports de Dieu avec
le monde. Or, l'étude de cette grande question est moins du

ressort de l'exégèse et de l'histoire que de celui de la
philosophie. Il faut seulement se garder d'une spéculation abstraite,
et procéder à un examen sérieux, soit des faits acquis, soit des

diverses théories proposées. Nous n'avons pas, sans doute,
l'intention de réconcilier les partis :nous nous bornerons à éclairer
le débat en précisant des termes auxquels on attache, de divers
côtés, des sens très différents.

' Die Lehre von der Offenbarung. Ein Beitrag zur Philosophie des Christenthums,

von Lie. Alf. Ed. Krauss. 1868. 1 vol. 8 de 346 pag. — M. Krauss, pasteur
à Stettfurt, eanton de Thurgovie, s'est fait connaître dans le monde théologique

par diverses publications dont les principales sont un Essai sur la foi, une
interprétation remarquable rie 1 Cor. XV. (Voir Le chrétien évangélique, 1864, pag.
433) et le traité sur La Révélation, dont nous donnons ici l'analyse. L'université
de Bâle lui a conféré le titre de docteur en théologie, en 1868, à l'occasion du

jubilé centenaire de la naissance de Schleiermacher, et il vient d'être appelé
comme professeur de théologie à l'université de Marbourg. — Sans appartenir à

une école déterminée, M. Krauss est du nombre des théologiens allemands qui
se donnent pour tâche d'unir une science sérieuse à une foi vivante.



216 A. ED. KRAUSS.

I. Révélation et religion.

Considérations générales.

Le terme de religion (de relegere, recueillir) qui désigne tout
d'abord un état d'âme, suppose aussi un objet plus ou moins

connu, sur lequel l'homme religieux porte son attention. La

religion est un rapport, entre l'homme et un objet qui s'est
révélé à son esprit et exerce sur lui une certaine influence. L'idée
de révélation est donc inséparable de celle de religion. Mais il

importe de savoir, avant tout, si cet objet du recueillement
religieux est un rêve de l'imagination ou quelque chose de réel,

puis, dans ce dernier cas, comment, cet objet entre en rapport
avec l'homme. La révélation est la manifestation d'un objet
vis-à-vis duquel l'homme se sent déterminé à être religieux.

Réalité de la religion.

Sans révélation, il est vrai, il n'y a pas de religion : cependant

nous n'avons l'idée d'une révélation que grâce à la

présence de la religion dans l'homme. Aussi, dans notre étude,
devons-nous commencer par nous convaincre de la nécessité
et de la raison psychologiques de la religion.

Louis Feuerbach prétend que la religion est un phénomène
purement subjectif, le fruit d'une illusion. Dans ce cas, la

religion ne serait rien. Mais d'abord Feuerbach n'explique pas

pourquoi chez tous les peuples, sans exception, l'imagination

produit invariablement l'illusion religieuse. Ensuite il est

loin d'avoir prouvé que cette relation de la conscience
humaine avec un autre être mystérieux soit une pure illusion. Kt

quand pour se dispenser de donner cette preuve, l'auteur pose
en principe que les sens seuls peuvent nous faire percevoir la

réalité, il oublie que les lois de la pensée, la pensée elle-même
et la volonté sont des réalités dont nous avons conscience
d'une façon immédiate, sans les percevoir par le moyen des

sens. D'ailleurs l'homme est souvent comme contraint de

croire à un Dieu. Il y a dans les phénomènes de la nature, aussi

bien que dans les vicissitudes de sa vie intérieure, quelque



LA DOCTRINE DE LA RÉVÉLATION. 217

chose qui le pousse vers un objet plus élevé ; de telle sorte
qu'à ses yeux sa propre existence est intimement liée à l'idée
de Dieu, et qu'il est aussi sûr de l'existence de cet être que de

la sienne propre ou de celle du monde. C'est là une donnée

primitive de notre être, qui ne peut s'expliquer que par la réalité

objective de l'idée ,de l'Absolu.
•De même que nous obtenons par les sens, en dépit des

erreurs de détail, la certitude de la réalité du monde sensible,
ainsi la religion est en soi une preuve qu'elle correspond à un

objet qui s'est révélé d'une manière quelconque.

Théories modernes sur l'essence de ta religion.

Le crilicisme de Kant, qui considère la religion avant tout
comme action, n'en fait, en définitive, qu'un corollaire superflu
de la morale. La religion est moins Je rapport personnel de

l'homme avec Ja source de la vie que son rapport avec sa

propre raison, et la réalisation de la volonté humaine bien

plus que l'accomplissement de la volonté suprême. Encore si

la réalisation pouvait jamais être parfaite et se contondre ainsi

avec la volonté suprême Mais cela n'a jamais lieu et l'homme

religieux à ia manière de Kant se consume dans des efforts

constamment impuissants.
Hegel fait de la religion une connaissance pure : la

conscience que l'esprit absolu a de lui-même dans l'esprit humain.
Elle ne se distingue de ia philosophie que par un moindre
degré d'abstraction. A ce titre, la philosophie, religion épurée,
devrait rendre plus religieux. Or, c'est souvent le contraire qui
arrive. Preuve évidente que l'essence de la philosophie n'est

point la même que celle de la religion, et qu'on ne peut considérer

cette dernière comme une pure connaissance. D'ailleurs,
quel droit Hegel a-t-il de prétendre que la pensée soit au-dessus
du sentiment? Ainsi que la volonté ie sentiment et la raison
sont des manifestations de l'esprit, distinctes mais d'égale
dignité. Ni la raison ni le sentiment n'ont rien d'absolu, et l'un
est aussi propre que l'autre à établir l'union des esprits. Enfin,
comme au point de vue de Hegel les religions les plus abomi-



218 A. ED. KRAUSS.

nables sont des transitions nécessaires, il résulte de cette théorie,

d'un côté, que la distinction du bien et du mal, l'idée du

péché est en quelque sorte escamotée, et de l'autre, que le

royaume des cieux, réservé aux philosophes, se trouve fermé

aux pauvres d'esprit.
Jacobi cherche la religion dans le sentiment, qu'il appelle

connaissance immédiate, par opposition à la science. Sans

cloute il a raison de maintenir ainsi les rapports directs de la

créature avec le créateur; mais il aie tort de méconnaître la

dignité de la science, qui a pour tâche de chercher et de

découvrir le pourquoi et le comment de cette relation.
Tandis que Jacobi renonce à concilier la foi et la science,

Schleiermacher, au contraire, entreprend l'exposition scientifique

de la rehgion. La piété, selon lui, n'est ni une connaissance

ni une action, mais le sentiment que l'homme a de sa

dépendance absolue, non à l'égard du monde ou d'une partie du

monde, mais à l'égard de la source de toute vie, c'est-à-dire
de Dieu. Le grand mérite de cette définition est de rendre

compte du fond même de toute religion et d'éviter l'erreur du

panthéisme. Ce mérite toutefois est incomplet chez Schleiermacher,

parce qu'il s'en tient trop au côté subjectif de la

religion, et n'insiste pas assez sur la nécessité des manifestations
objectives de Dieu, dans l'histoire en particulier.

Fries et de Wette n'ont fait que retourner l'idée de Hegel,
cn mettant la raison au bas de l'échelle, et le sentiment ou

pressentiment religieux au-dessus de la raison.

Quoique très différents l'un de l'autre, MM. ,1. T. Beck et
Schenkel admettent tous deux un organe central de la religion,
savoir la conscience; mais il est évident que ce n'est pas

par une seule fonction, mais par toutes, que l'âme entre en

rapport tant avec le Père des esprits qu'avec la création elle-
même.

D'autres encore, tels que Ullmann, Bretschneider, MM. Hase

et Martensen, qui n'admettent pas d'organe central de la
religion tombent dans l'extrême opposé et laissent la question
dans toute son obscurité.

Des philosophes tels que Fichte, Schelling et Herbart lui-



LA DOCTRINE DE LA RÉVÉLATION. 219

même, malgré sa terminologie, se sont rattachés aux tendances

de Kant ou de Hegel.

Eléments psychologiques de la religion.

Par opposition au corps, l'âme est dans la nature humaine
le côté intérieur, et sa manifestation a lieu dans le temps.
L'âme humaine se distingue de l'âme des animaux en ce qu'elle
est appelée à dominer comme esprit le monde extérieur. Les

éléments constitutifs de l'âme vivante découlent du moi, et de

ses rapports avec le non-moi. Tantôt le moi se distingue du

non-moi, tantôt il en subit l'influence, tantôt enfin il veut
réagir sur lui ; de là les trois actes élémentaires de la perception,

de l'impression et de l'action, qui embrassent tous les

rapports qui peuvent exister entre le moi et le non-moi. Peu

importe la primauté de l'une de ces activités sur les deux
autres : aucune n'est jamais isolée complètement. Ce qu'on
appelle les éléments constitutifs de l'âme sont des notions
abstraites auxquelles on a recours pour s'entendre ; mais de fait
l'âme est une, et c'est cette unité de l'âme qui neutralise plus
ou moins l'isolement des activités particulières.

L'âme subit en quelque manière les influences innombrables
du corps, de son entourage et de son propre passé, mais elle
n'en est pas moins individuelle dans son principe, c'est-à-dire

que pour la force et le rôle respectif des divers éléments chaque

âme est constituée d'une manière qui lui est particulière.
Il resterait maintenant à expliquer les manifestations concrètes

de l'âme. Nous nous arrêterons à celles qui concernent
directement la religion, pour déterminer sa notion psychologique.

Notion psychologique de la religion.

11 ne se passe rien dans l'âme qui ne soit l'effet de causes
intermédiaires ; mais quand l'homme subit l'impression des choses

qui l'entourent, ii n'a pas au premier abord conscience de

ces causes extérieures ; il se sent seulement dans un état de

dépendance. Cet état qui est celui du sentiment est toujours
suivi d'une réaction plus ou moins forte, suivant l'individua-



220 A. ED. KRAUSS.

lite, et qui est ou une perception ou une action, déterminées
soit par l'impression elle-même, soit par les expériences
précédentes. Par le sentiment, l'homme se sent toujours dans une
certaine dépendance du non-moi, du non-moi qui est lui-même
l'effet d'une cause supérieure (c'est l'idée du monde), ou du

non-moi puissance suprême, indépendante, sans cause
supérieure, ce qui constitue l'idée de Dieu.

Le sentiment de dépendance dans lequel nous nous sentons,
nous-mêmes et le monde avec nous, vis-à-vis de cette
puissance suprême est un phénomène psychologique constant. Il
ne saurait produire une réaction moindre que tout autre
sentiment ; il détermine, lui aussi, soit une perception soit une
action qui ramène sans cesse l'homme à cette puissance
suprême, et ainsi naît la religion. La religion en soi est donc

un sentiment, savoir l'impression produite sur le moi par
Dieu.

L'influence de ce sentiment sur la vio intime sera ce qu'on
peut appeler la religiosité, et lorsqu'elle est la même chez un
certain nombre d'individus, de purement subjective qu'elle
était, elle devient objective, et comme telle exerce à son tour
sur chaque individu une sorte d'autorité. Cependant la religion
n'est réelle que dans la piété, clans un rapport de l'individu
avec Dieu, quelle que soit d'ailleurs l'idée que l'homme se fait
de la divinité. Comme tout autre sentiment, l'impression
religieuse peut être agréable ou pénible, et suivant les dispositions
de l'individu, elle le pousse ou à reconnaître toujours mieux
sa dépendance ou à s'y soustraire. En outre le même événement

qui détermine un homme dans le sens religieux, peut en

laisser un autre très indifférent, suivant que l'âme en reste aux
faits extérieurs ou qu'elle remonte à la cause première et absolue.

Ce ne sont pas les phénomènes sensibles qui produisent
l'impression, religieuse, mais la puissance spirituelle qui s'y
manifeste. Tout événement qui sert ainsi de véhicule à la divinité

pour se faire sentir à nous, est une révélation. Ainsi nous
entendons par révélation toute manifestation de Dieu par
laquelle Dieu nous détermine à être religieux.



LA DOCTRINE DE h\ REVELATION. 221

II. Les témoignages en faveur de la révélation.

1° Les impressions par lesquelles nous nous sentons avec le

monde sous la dépendance d'un être suprême, et qui provoquent

en nous des idées de devoir, sont le plus souvent
momentanées, et atteignent seulement chez quelques hommes

privilégiés un haut degré d'intensité. Ces héros religieux exercent

sur les autres âmes une grande influence, d'autant plus
grande qu'ils sont eux-mêmes plus complètement sous l'empire

de ces impressions.
Cependant l'intensité du sentiment religieux n'est pas une

preuve décisive de la vérité d'une révélation ; et comme il y a

eu plusieurs fondateurs de religions, qui tous prétendent qu'ils
ont eu des révélations de la divinité, il s'agit de savoir si la
chose est possible et quels sont les critères d'une révélation
véritable.

2° La possibilité d'une révélation se prouve par le fait même
des sentimenls religieux qu'on retrouve chez tous les peuples
et qui ne peuvent provenir que d'une révélation générale de

l'être suprême à l'humanité. Puis l'existence de religions
différentes prouve que Dieu a cloué certaines individualités d'une
plus grande réceptivité vis-à-vis de la révélation. Mais comme
les divers systèmes religieux prétendent reposer sur des
révélations particulières, il faut demander d'abord si les religions
positives sont possibles et ensuite si on peut les reconnaître.

3° Pour apprécier les objections qui ont été faites contre les
révélations particulières, rappelons-nous qu'elles ont été surtout

provoquées par la confusion que l'ancienne orthodoxie
faisait entre la révélation et l'Ecriture '.

Lessing a dit : « Si aucun fait historique n'est susceptible
d'être vraiment démontré, il laut renoncer à vouloir démontrer

quoi que ce soit par un fait historique. C'est dire que des

faits historiques accidentels ne peuvent jamais être la preuve
de vérités rationnelles nécessaires. »

' Dans ce travail nous laissons complètement de côté la question d'inspiration
pour ne nous occuper que de la révélation.



222 A. ED. KRAUSS.

Cette objection aurait quelque valeur, st on croyait encore
aux idées innées ; mais cela n'étant pas, il est évident que toute
vérité ne s'établit avec certitude que sur des faits d'expérience.
Personne n'admettra comme vérité rationnelle une chose dont
la réalité ne pourrait pas être constatée par des faits.

D'ailleurs, comme jamais la raison ne se présente à nous sous

une forme absolue et que tout événement historique est la
réalisation d'une vérité quelconque, comme d'un autre côté

Lessing donne au terme de vérité dans ce passage deux sens

différents, il faut avouer que son objection ne porte pas, à

moins qu'il ne veuille dire que tous les faits sont contingents,
ce qui dépasserait le but et supprimerait non-seulement la foi,
mais aussi la philosophie de l'histoire.

Toutefois on donne à la thèse de Lessing un autre sens.
Les forces divines étant toujours en jeu, aucun fait historique
particulier ne peut être plus qu'un autre la révélation de

vérités éternelles, la raison d'ailleurs ayant toujours été en
possession des choses qu'on prétend avoir été révélées dans
certains événements. Sous cette forme l'argument a été avancé

par deux classes d'adversaires, dont Wegscheideret M. Strauss
sont les principaux représentants.

a) Objections tirées de l'idée de Dieu. — Le premier argument
de Wegscheider contre les révélations particulières est que la
distinction qu'on fait entre l'action immédiate et l'action
indirecte de Dieu, ne se fonde pas sur les faits mais sur l'esprit
humain. Il se peut en effet que Dieu n'agisse pas toujours d'une
manière immédiate, mais ce qui est certain c'est qu'il agit, et
cela non-seulement par l'ensemble des lois naturelles, mais
aussi en créateur, comme le prouve le fait des individualités,
dont l'existence ne s'explique pas par le simple concours des

forces naturelles.
Wegscheider continue en disant que s'il se passait quelque

chose d'impossible selon les lois de la nature, il faudrait
supposer dans le créateur lui-même une sorte d'imperfection. A

cela nous répondrons que les sciences naturelles ont démontré
dans la nature des progrès successifs qui ne peuvent être attribués

qu'à une influence créatrice nouvelle. Ces créations pos-



LA DOGI RINE DE LA RÉVÉLATION. 223

térieures ou subséquentes ne sont-elles pas tout à fait analogues

à ce que nous appelons révélations particulières? Si le

monde était parfait, tout s'y passerait naturellement ; mais

comme il ne l'est pas et que nous nous trouvons en plein
développement, on n'est pas en droit d'invoquer contre une
nouvelle action créatrice de Dieu, les résultats des sciences
naturelles ni de prétendre avec M. Strauss que les révélations
particulières sont comme des déchirures dans le tissu de la

nature. Les créations successives sont des précédents dont
M. Strauss lui-même ne parvient pas à se défaire.

M. Strauss soutient en outre que les révélations particulières
étant des actes isolés, elles sont en contradiction avec l'immutabilité

de Dieu. Cet argument, si mal placé dans la bouche d'un
panthéiste qui ne conçoit Dieu que dans un développement
éternel, repose d'ailleurs sur une fausse interprétation de l'idée
d'immutabilité. Cette idée renferme deux choses : savoir que la

création ne limite point la toute-puissance de Dieu; puis que
l'imperfection de l'homme ne saurait porter atteinte à la
perfection divine. Les révélations particulières n'ont cette apparence

accidentelle cpie parce qu'elles sont la réalisation (dans
le temps et suivant les besoins de l'homme déchu) des plans
éternels et immuables de Dieu.

On peut, il est vrai, dans tel cas donné, hésiter à dire s'il y
a action créatrice, ou si le fait est dû à des forces naturelles
encore inconnues ; mais cela ne préjuge en aucune façon la

possibilité des révélations particulières.
Enfin quant à l'argument que J.-J. Rousseau a tiré de la bonté

de Dieu, bonté trop grande, dit-il, pour offrir aux hommes

un salut inaccessible au plus grand nombre, cet argument ne
doit guère sa force qu'à la durelé de quelques théologiens
orthodoxes, mais il n'atteint pas le christianisme biblique, qui
dit que chacun sera jugé d'après le degré de connaissance qu'il
aura eu sur la terre.

b) Objections tirées de la nature de l'homme. — M. Strauss
infère de la passivité toujours relative de l'esprit humain, que
l'action toujours absolue de Dieu clans la révélation directe est

impossible. Cet argument n'est que l'inverse de l'objection

C. B. 1870. la



224 A. ED. KRAUSS.

tirée de la nature de Dieu et que nous avons réfutée plus haut.
Wegscheider prétend que la raison de l'homme est

parfaitement suffisante pour lui permettre d'atteindre le but qui lui
est assigné. Mais cela ne prouve rien contre les révélations
particulières; car d'un côté, l'homme se distingue clés autres créatures

non par la raison, mais par le libre emploi de sa raison,
et de l'autre, en admettant des révélations particulières, on ne

prétend pas que la création ait besoin d'une sorte de retouche,
mais que, l'homme étant devenu pécJieur, Dieu lui accorde
selon les plans éternels de son amour des révélations propres à

le relever.
En outre Wegscheider accuse d'une pétition de principe

ceux qui établissent la vérité des dogmes sur les déclarations
de l'Ecriture. Il peut avoir raison contre certains théologiens
ul tra-orthodoxes ; mais l'Eglise a toujours eu le sentiment que
l'Ecriture n'est qu'un document qui doit se légitimer comme
tout autre. Il n'y a de pétition de principe dans un appel à

l'Ecriture que quand on discute avec ceux qui ne l'acceptent
pas comme autorité. D'ailleurs il faut remarquer que pour
plusieurs dogmes, pour le péché originel en particulier, nous

avons, outre le témoignage de l'Ecriture, celui d'une réalité

puissante et actuelle. Or, c'est précisément ce fait du péché

qui explique les révélations particulières.
Ces considérations suffisent pour montrer combien est peu

légitime l'autorité absolue que Wegscheider accorde à la

raison. La raison est un instrument qui sert à connaître les choses,

et auquel personne ne prétend qu'il faille renoncer; mais

cette faculté n'arrivant jamais à son parfait développement,
son autorité ne saurait être invoquée contre la vérité des
révélations particulières. Dans tous les cas il n'y aura pas une
stalla arrogantia, comme le dit Wegscheider, à admettre dans

certains cas une cause surnaturelle pour des faits que
n'expliquent ni la raison, ni l'expérience; ce qui est le propre et

l'essence môme des faits religieux.
4° Outre les objections élevées contre la possibilité de

révélations particulières, il faut examiner ce qu'on prétend mettre
à. la place de la révélation biblique, c'est-à-dire la religion



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 225

naturelle, appelée ainsi parce qu'elle naît pour ainsi dire d'elle-
même de la raison, de la conscience et du cœur.

Pour ce qui est de la raison considérée comme source de

connaissance, nous tenons pour généralement admis qu'elle
ne renferme aucune connaissance positive indépendamment
de l'expérience, et que, d'un autre côté, tout esprit humain est
soumis à des règles générales. Ces règles identiques chez tous
les hommes sont les lois logiques et mathématiques. Ce sont
elles qui déterminent le rapport réel de l'esprit humain avec

l'univers, qui ramènent à l'unité les impressions et les

mouvements divers de l'âme et nous font voir la raison dans la

structure de l'univers.
L'identité de la pensée humaine ne va pas plus loin ; mais

l'homme a en lui un instinct qui le pousse à ramener toutes
les connaissances qu'il acquiert à cette unité logique dont il a

l'intuition, et c'est précisément là ce qui fait de lui un être
de raison. La raison dans l'homme, c'est à la fois la présomption
de l'unité du monde, des lois qui nous régissent, nous, notre
race et nos relations avec l'univers; c'est ensuite l'activité
spirituelle qui répond à cette présomption. Par conséquent la
raison a un élément identique, et en même temps quelque
chose de particulier, d'individuel, d'autant plus original que la

pensée individuelle est plus forte.
Il résulte de là qu'on ne peut, avec les défenseurs de la religion

naturelle, admettre entre Dieu et l'homme certaines relations

qui se manifesteraient nécessairement dans l'âge de

maturité intellectuelle, par le seul fait de la raison. La raison joue
un rôle dans la piété ; là comme en toute chose, elle pousse
l'homme à la recherche de l'unité, de la syntlièse ; mais toute
vérité concréte, loin de se rattacher à la raison générale, se

rattache au domaine de l'expérience, et prend place non dans

une religion naturelle qui n'existe nulle part, mais dans une

religion positive.
Il en est à peu près de même pour la conscience, qui, de

nos jours, a pris en théologie la place que la raison y occupait
autrefois. Ce qu'il y a de constant dans le phénomène de la
conscience chez tous les hommes, ce n'est pas le fond mais la



226 A. ED. KRAUSS.

forme, c'est-à-dire cette nécessité innée que nous subissons

tous d'avoir un idéal et d'en reconnaître l'autorité. Cet idéal

se constitue d'une façon particulière, suivant les individus et
les circonstances où ils se trouvent, bien qu'il offre chez tous

jes hommes, en vertu de leur nature, certains traits identiques.
Comme la raison, la conscience n'est jamais achevée, et si,
d'un côté, le fait général de la conscience implique la réalité de

l'ordre moral, on ne saurait cependant construire une dogmatique

et une morale sur la conscience individuelle, comme le

prétendent les défenseurs de la religion naturelle.
Du reste le contraste même que nous constatons entre l'idée

de la raison et de la conscience d'une part, et leur réalisation
de l'autre, puis l'impression pénible que produit sur nous la

vue de ce contraste, nous fait justement pressentir que notre
nature n'est pas dans un état normal, qu'elle est dégénérée.

Quant au cœur, faculté d'expansion, il influe sur le caractère
de la religion, mais il ne la crée pas. Point central de l'homme,
affirmation de l'individualité, siège des passions et de l'aspiration

au bonheur, le cœur sans doute est modifié par le sentiment

religieux ; mais chez tous les hommes c'est grâce à cette
faculté que la religion devient quelque chose d'individuel.

5° La raison, la conscience et le cœur étant comme les
facteurs de la religion, ils pourront nous servir de critère pour
l'appréciation de la valeur et de l'origine de la religion.

Si l'homme était dans un état normal, les révélations générales

seraient suffisantes pour l'amener à la parfaite connaissance

de Dieu au moyen de la raison, de la conscience et du

cœur. Mais aux données premières vient s'ajouter le péché, qui
rend la religion naturelle impossible, et une révélation particulière

indispensable. Le caractère des révélations particulières
sera donc d'être propres à briser la puissance du péché, à en

neutraliser les effets, à rétablir en nous notre nature primitive
et à l'amener à la perfection. Constater le péché et ses suites,
c'est montrer à la fois la nécessité d'une révélation particulière
et fournir le critère au moyen duquel on peut discerner la

vérité.
Il est impossible de nier la présence du mal dans l'humanité;



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 227

ni les anciens, ni les modernes ne l'ont fait, pas même Spinoza.
A côté de l'idéal individuel il y a, comme nous l'avons vu plus
haut, un idéal commun à l'espèce, qui est à la base de la vie
sociale ; mais la conscience individuelle se trouve souvent clans

un désaccord complet avec l'idéal commun, ce qui ne peut
s'expliquer que par un renversement de l'ordre moral.

Comment ce désordre peut-il avoir lieu? Dans ses désirs,
l'homme n'obéit pas seulement à une nécessité naturelle: une
part est laissée à sa volonté. Le bien est un idéal auquel il doit
tendre volontairement, et non par contrainte. Or, comme les

suites de ses actes ne sont pas immédiates, la convoitise d'une
jouissance immédiate peut pousser l'homme à renoncer à l'idéal,
et quand il le fait, il se trouve en contradiction soit avec l'idée
du monde, soit avec l'idée de Dieu. Dans le premier cas, celie
contradiction constitue le mal ; clans le second, elle constitue
le péché. Mais, ne pouvant supporter cet état, l'homme cherche

à le supprimer, en abaissant l'idée de Dieu au niveau de

ses appétits désordonnés ; il ravale alors son idéal et sa

conscience, et il ne voit Dieu que sous la forme des objets de sa

convoitise. De là le polythéisme, qui, comme le dit l'apôtre, est
le fruit du péché.

On constate les suites de cet égarement partout où la
révélation biblique n'a pas pénétré. On trouve, il est vrai, dans

toutes les religions, des idées, des sentiments vraiment
religieux, et même une tendance au monothéisme, parce que tout
cela est fondé dans la nature humaine ; mais le vice commun à

toutes ces religions est qu'elles veulent concilier le culte de la

divinité avec le maintien du péché. La pratique du péché rend
l'homme incapable d'être religieux, et celui qui reste dans le
péché ne peut que se sentir dans un état d'inimitié vis-à-vis de la

divinité, à laquelle tout l'univers doit être soumis. Evidemment
d n'y a qu'une révélation spéciale et rédemptrice qui puisse
supprimer cet état de trouble, et rendre à l'homme pécheur le

moyen d'atteindre le but pour lequel il a été créé. En d'autres
termes, il faut que Dieu sauve l'homme.

Mais en présence des nombreuses révélations ou prétendues
telles, il est nécessaire, pour trouver la vraie, de les éprouver



22S A. ED. KRAUSS.

sérieusement, et de les soumettre, non-seulement à la critique
grammaticale et historique, mais aussi à celle que Jésus a

indiquée dans une parole profonde. (Jean VU, 17.) Il s'agit, non
de preuves également et immédiatement sensibles à tous les

hommes, mais de preuves qui n'ont de valeur que pour ceux

qui veulent un salut, qui demandent à être affranchis de la

puissance et des suites du péché.

III. Le contenu de la révélation.

Qu'est-ce qui doit être révélé à l'homme pour que la vraie

religion soit possible? Evidemment c'est Dieu même, non son

essence métaphysique, mais les rapports qu'il veut avoir avec
l'homme. Il nous faut savoir le but pour lequel Dieu a créé

l'humanité et pour lequel il la conserve. Vu le péché que nous
constatons en nous-mêmes, il nous importe de- connaître soit
les lois divines dont le péché est le renversement, soit le moyen
par lequel nous pouvons revenir à l'étal normal. Toute
révélation positive concerne donc ou les règles divines dont nous
nous sommes départis, ou le plan divin pour le salut de

l'humanité. En d'autres termes, le contenu essentiel de la révélation

est pour nous la Loi d'abord, puis l'Evangile.
La Loi. — C'est parce que nous avons cn nous l'intuition du

bien, du vrai et du beau, que nous reconnaissons le bien, le

vrai et le beau dans l'univers. L'Ecriture se servant, du même

moyen pour nous faire connaître Dieu nous montre en lui la

perfection de la bonté, de la vérité et de la beauté. Aussi y a-t-
il quelque élément de vérité dans la religion naturelle ; mais au
fond elle, est une abstraction impossible sans la révélation, qui
a rendu à l'humanité la connaissance d'elle-même et, lui a rappris

à voir une loi divine dans l'ordre de l'univers. Le nerf de

la religion est précisément la conviction que la loi morale est

de Dieu, et que l'homme vit de toute parole qui sort de sa

bouche.
D'abord la loi révélée nous parle de Dieu comme créateur de

l'homme, qui est son œuvre, créée pour rendre témoignage
dans le monde à sa volonté. En outre, il faut, à cause du péché,



LA DOCTRINE DE LA RÉVÉLATION. 229

que la révélation fasse connaître à l'homme les obligations que
Dieu lui impose, afin de lui rappeler que le bien, le vrai, le
beau, ont leur appui et leur fin dans l'obéissance à la volonté
de Dieu et dans sa bénédiction. Enfin, ce côté légal de la
révélation ne sera complet que par la révélation de la rétribution
divine. Il faut que la créature en révolte sache que cette révolte
tourne à sa ruine, que le salaire du péché est la mort, et que
la vie est assurée à celui qui accomplit la volonté de Dieu.

Tel est le commencement de la révélation; mais il est clair
que la loi, en ramenant l'homme à la conscience claire de son

état, ne peut cependant lui fournir le salut.

Quant à l'Evangile, il a pour but de satisfaire au besoin de

délivrance que la loi a réveillé dans l'âme humaine. Aussi ne se

comprend-il que dans sa relation avec la loi révélée. Il rend
sensible à l'homme tant sa propre incapacité que la possibilité
du salut, ou le nouveau rapport dans lequel Dieu veut entrer
avec ceux qui, par la nouvelle naissance, deviennent ses
enfants.

L'Evangile devra donc, en premier lieu, être le pardon des

péchés. La contradiction dans laquelle l'Evangile se trouve
ainsi avec la loi est purement apparente ; car le pardon n'est
accordé qu'à l'âme qui rompt avec le péché pour s'unir à Dieu,
et, de la part de Dieu, le pardon est toujours présenté sous la
forme d'une réconciliation.

L'Evangile, en second lieu, doit être la communication d'une
vie nouvelle ; car, vu notre incapacité naturelle de faire le bien,
nous ne pouvons être sauvés que du moment où Dieu nous
fournit un moyen d'accomplir sa volonté. Le salut justifie le
pécheur et le rend juste : Dieu répare, chez ceux qui se donnent
à lui, les dégâts causés par le péché.

Aussi l'Evangile, pour être complet, implique-t-il nécessairement

la perspective d'un rétablissement et d'un achèvement

définitif de la création nouvelle. L'Evangile renfermera, dans
la promesse d'une manifestation à venir, le couronnement du

développement actuel. 11 va de soi que la description de cet
avenir ne peut se faire qu'au moyen d'images et dans des termes
figurés.



230 A. ED. KRAUSS.

Comme chaque révélation se rattache à celles qui l'ont
précédée et que toutes ensemble se trouvent clans un enchaînement

ininterrompu, dont le but unique est de ramener à l'obéissance

volontaire la créature pécheresse, l'ensemble de la

révélation n'est autre que l'établissement du Règne de Dieu.

IV. De la forme de la révélation.

Traits généraux.

Le théologien ne peut se contenter d'avoir démontré la
possibilité et la nécessité de révélations particulières. Il veut
comprendre aussi la manière dont ces révélations ont été données

et saisir le plan de Dieu clans son accord avec la marche de

l'univers. C'est pour le théologien un devoir de chercher les

moments où l'action créatrice de Dieu, le témoignage du Père,
font leur entrée dans l'histoire et deviennent un élément
constitutif du développement de l'humanité.

L'action créatrice, qui n'est autre chose que la manifestation

dans le temps des pensées éternelles de Dieu, est constante

et infinie. Cela ressort de beaucoup de passages de

l'Ecriture; puis du fait même de la rédemption, qui, comme le
dit Schleiermacher, est l'achèvement de la création ; enfin,
du fait que la religion chrétienne elle-même ne peut se
réaliser dans l'individu que par une intervention de Dieu. Cette

action constante n'est pas en contradiction avec le repos de

Dieu, dont il est parlé dans le premier chapitre de la Genèse.

S'il est dit que Dieu se reposa au septième jour, c'est qu'ayant
créé l'homme, il avait donné au monde un maître, et placé
ainsi la création clans une indépendance relative. Avant la
présence de l'homme, il n'y avait point de religion sur la terre ;

c'est avec lui que le sentiment religieux fait son apparition,
et c'est seulement à cause du péché que des révélations
particulières sont devenues nécessaires.

Les révélations, paroles ou actes, ayant toutes pour but le

salut de l'homme, constituent l'histoire du règne de Dieu. Ce

terme a deux sens : il signifie d'abord l'établissement du



LA DOCTRINE DE LA RÉVÉLATION. 281

royaume, qui est achevé en Jésus-Christ, puis l'extension de ce

royaume dans les cœurs et dans l'humanité. Les-révélations

particulières n'ont lieu évidemment que dans la première phase,
et c'est aussi de cette première phase seulement que nous

avons à parler.
Conformément à son objet, la révélation se donne sous la

forme d'actes divins qui, intelligibles à l'homme, ont fait de

l'idée du royaume de Dieu l'intérêt suprême de l'humanité.
Cette idée même, l'homme ne se l'est pas donnée, c'est un don

que Dieu lui a fait en l'individualisant par la vocation d'Abraham

dans un peuple particulier, dont le rôle a été de la mettre
au jour.

Mais de quelle nature sont les rapports de Dieu avec les

individualités qui reçoivent la révélation? D'accord avec PiOthe,

nous distinguons deux éléments dans l'acte de la révélation :

une manifestation divine clans le monde extérieur, se traduisant

par une plus grande intensité des indices naturels de la
divinité; puis une influence particulière exercée sur un homme

qui, préparé en vue de la révélatim et capable de la saisir,
devient comme le canal de la vie nouvelle pour ses semblables.
Ces manifestations spéciales, partant miraculeuses, et ces in-
lluences intérieures sont de plus en plus frappantes jusqu'au
moment où l'idée du règne de Dieu se trouve tout à fait dégagée

et se réalise sur la terre. C'est donc dans des miracles et
des hommes de Dieu cpie la révélation prend sa place dans

l'histoire de l'humanité.

Les miracles.

L'homme pécheur ayant perdu la connaissance de Dieu, nous
appelons miracle un événement qui ne pouvant s'expliquer
par l'effet des causes naturelles, nous contraint de remonter à

une cause surnaturelle et nous met en présence de Dieu. La
notion du miracle, en effet, est essentiellement religieuse et n'a
de valeur que clans sa relation avec l'idée du salut.

Comme on a vu souvent des miracles dans des événements
qui n'en étaient pas, nous devons d'abord faire une distinction



232 A. ED. KRAUSS.

entre le miraculum et le mirabile. Il y a une sorte d'entre-
deux dans certains actes de Jésus et des disciples, qui paraissent

dus à des forces naturelles, à nous inconnues, comme la

guérison de la femme qui toucha la robe de Jésus. Cependant

ces dons étaient trop intimement en rapport avec la vocation

môme du Sauveur pour n'être pas des éléments delà
révélation. Ce sont sinon des preuves, du moins des indices en
faveur de la divinité de la mission de Jésus. Mais il y a dans

l'histoire évangélique un grand nombre d'événements qui ne

peuvent être que des miracles, c'est-à-dire des faits dans
lesquels Dieu a manifesté sa volonté soit par l'emploi et la combinaison

des seules forces naturelles (comme le fait l'homme lui-
même dans l'industrie), soit par une action créatrice plus
complète, rattachée toutefois à un objet déjà existant (l'eau clans le

miracle de Cana et les cinq pains de la multiplication), circonstance

qui, à elle seule, suffit pour exclure toute idée de magie.
Ces miracles proprement dits soni-ils croyables? On le nie:

on invoque contre leur possibilité l'invariabilité clos lois de la

nature. Les miracles de la première catégorie ne sont pas plus
contraires aux lois de la nature que l'influence de la volonté de

l'homme sur ses nerfs pour la transmission de sa pensée, ou

que l'action du médecin sur la maladie dont il arrête le cours.
D'un autre côté, lorsque Dieu exerce son action créatrice, il est

certain que cette action, invisible elle-même, est encore en

dehors de la chaîne des causes et des effets naturels, et ne déchire

point cette trame. Seulement elle se trahit dans la nature pardes
effets que les causes naturelles sont insuffisantes à expliquer.

Aussi ces miracles ne sont-ils pas en contradiction avec les

lois du monde, mais seulement avec une certaine philosophie
Toute la question revient à savoir quelle idée on se fait de Dieu

et de ses rapports avec le monde, si Dieu n'est que l'âme du

monde, ou bien, s'il le domine et peut exercer sur lui une
influence créatrice; il faut savoir en d'autres termes, si l'on est

panthéiste ou théiste. Au fond ce n'est pas au nom des lois
de la nature qu'on nie le miracle, mais au nom d'une conception

philosophique.
On nie aussi le miracle au nom des principes de l'histoire, qui



LA DOCTRINE DE LA RÉVÉLATION. 233

dit-on, ne peuvent admettre une interruption quelconque de

la chaîne des causes et des effets. Ici encore ce n'est pas l'histoire

qui décide la question, mais la métaphysique personnelle
de l'homme dans l'historien. Le rôle dece dernier est d'établir
les faits ; mais l'appréciation des causes sera autre chez celui
qui n'en admet que de naturelles, autre chez celui, qui, en vertu
du besoin qu'il a d'un salut, admet l'action de la providence
dans le monde. Le premier tombe nécessairement dans un
déterminisme qui le rend incapable d'expliquer l'apparition
d'éléments nouveaux dans la trame des événements naturels. Par

contre, quand on admet la liberté individuelle d'un côté, et de

l'autre un développement réel de l'humanité, une teleologie
grandiose de ses destinées, un but auquel tend notre race, on

reconnaît par là même l'action de Dieu dans l'histoire. Aux
causes naturelles vient s'allier la causalité divine, une
puissance qui n'est ni hasard, ni nécessité de nature, mais amour.
Le miracle n'est pas plus dangereux pour les sciences
historiques que pour les sciences naturelles; il n'est contraire qu'aux
systèmes qui mettent a la place de Dieu les lois de la nature,
et qui ne voient dans l'histoire que le résultat du conflit des

forces humaines.
La croyance des païens aux miracles prouve seulement une

chose, savoir que cette idée est inhérente à l'esprit humain, et

leur erreur ne saurait être invoquée contre la vérité des

miracles de la Bible. D'ailleurs l'action miraculeuse de Dieu n'est

pas restreinte au seul domaine delà révélation biblique: toute
individualité, tel ou tel événement qui change subitement les
destinées d'un homme, d'une famille ou de l'humanité, sont

inexplicables sans une action directe du créateur.
Puis il faut distinguer entre les miracles que Dieu, dans une

période limitée, a fait accomplir par les organes de la révélation,

et l'influence créatrice directe, incessante, dont nous avons
parlé plus haut, et qui est le fondement de la prière.

C'est en vertu de cette distinction que le protestantisme
rejette les miracles du catholicisme ; car il estime qu'avec l'activité

de Christ et celle des apôtres, le temps des révélations
particulières et des miracles qui devaient les accompagner est



234 A. ED. KRAUSS.

passé, tandis qu'il est toujours dans l'essence même de la foi
de croire à l'action de Dieu dans le monde selonl'adage: l'homme

propose et Dieu dispose.

L'esprit orgueilleux et qui prétend être autonome doit craindre
l'idée même du miracle, mais le chrétien se sent en sûreté dans
les mains du Dieu de Jésus-Christ. Il serait d'ailleurs peu équitable

d'exiger de lui que, sous prétexte d'impartialité, il ait
dans les histoires de Mahomet, de Sakya-Mouni, et d'autres

prophètes incapables de satisfaire les besoins de son âme, la

même confiance qu'en Jésus-Christ, dont la grâce le vivifie.
Nous conclurons en disant que la question du miracle n'est

pas un problème scientifique, mais une affaire de vie religieuse.

Les Chrislophanies.

De tous les miracles racontés clans l'Ecriture, il n'en est pas
de plus en vue et déplus contesté de nos jours que l'apparition

de Jésus à Paul sur le chemin de Damas.

Dédaignant la discussion sérieuse des autres apparitions, le

rationalisme s'efforce do l'aire de la scène qui eut lieu sur le

chemin de Damas, une pure vision, analogue à celle qui est

racontée clans la seconde épître aux Corinthiens (chap. XII),
comme si Paul lui-même n'établissait pas par les termes
dont il se sert une distinction précise entre l'apparition dont
nous parlons (Cal. 1, 46) et les onzaaicu. (2 Cor. XII.) A l'appui

de sa théorie le rationalisme moderne recourt à diverses

hypothèses. On prête à Paul un état maladif, des crises épilop-
tiques, qui ne s'accordent guères, il faut l'avouer, avec la grandeur

et les difficultés de ses travaux. Puis on prétend qu'à part
le scandalede la mort ignominieuse du Messie, tout en Christ
attirarle jeune et fougueux pharisien, et quo ce scandale fut
supprimé par la vision. Mais cette hypothèse est dénuée de fondement:

elle a contre elle tous les témoignages possibles. D'ailleurs
une vision ne peut jamais être le résultat d'un effort intense de

l'esprit ou du cœur. Elle n'est toujours que la reproduction d'une
image qui existait préalablement dans l'esprit du visionnaire.
La scène dont nous parlons ne pourrait s'expliquer par le fait



LA DOCTRINE DE LA RÉVÉLATION. 235

d'une vision que si Paul avait déjà cru à la résurrection de

Jésus, dont il aurait puisé la conviction dans les récits des
premiers disciples. Mais ces derniers, à leur tour, n'auraient jamais
eu d'eux-mêmes cette idée sans des apparitions réelles de Jésus,

puisque rien dans l'Ecriture, ni dans leurs propres idées, ne

pouvait les faire songer à la résurrection de leur maître. Le
rationalisme tourne dans un cercle vicieux sur ce point, sans

parler de la question du tombeau vide, qui reste un problème
insoluble.

Nous indiquons enfin la disproportion qu'il y aurait, sans la

résurrection réelle, entre la croyance erronée des disciples,
et le développement de l'église chrétienne, lequel repose tout
entier sur cette croyance. La résurrection en effet est un chaînon

essentiel dans les révélations du Dieu de l'Evangile, la seule
chose qui serve de pont entre le monde visible et le monde
invisible.

Nous maintenons donc la réalité des christophanies, parce
que sans elles on n'explique pas l'église chrétienne, ni son
caractère, ni son action; parce que la résurrection du Christ est

la justification du Rédempteur et que la dignité de la religion
est. indissolublement liée à la dignité de son fondateur ; parce
que les tentatives faites pour expliquer les christophanies
palline cause naturelle ont été vaines; parce que la résurrection,
contraire seulement à la philosophie positiviste et au déisme,
n'a d'ailleurs rien de contraire à la raison ; enfin parce que les

preuves de la réalité de cet événement sont aussi fortes que
celles de quelque événement historique que ce soit.

Les organes de la révélation.

La révélation n'est parfaite que quand les manifestations
divines et les dispositions intérieures de celui qui les perçoit,
vont de pair et sont adéquates, c'est-à-dire quand il y aun
homme qui, comme tel, est en même temps l'image de Dieu.
Cette condition s'est réalisée en Jésus. Christ ne transmet pas
seulement, des révélations, il est lui-même la révélation. U est

le médiateur par excellence, et tous les autres organes de la



236 A. ED. KRAUSS.

révélation ne peuvent qu'annoncer sa venue, être prophètes ou
apôtres.

Le médiateur. — Au point de vue de la révélation nous avons
à considérer Jésus comme la Parole de Dieu faite chair. Il
fallait sans doute que sa venue fût préparée par le développement

do l'humanité, mais sa venue elle-même est un acte créateur

de Dieu : l'humanité était incapable de produire un être

pareil. Il nous a été donné, non selon la filiation naturelle, mais

par une naissance miraculeuse, qui n'empêche cependant pas

que, dès son apparition dans le monde, il n'entre tout à fait
dans la condition naturelle de l'homme. Son développement
tout humain et sa parfaite sainteté font de lui le véritable
médiateur. Il nous montre à la fois ce que doit être l'homme, et
la grâce de Dieu, capable de sauver les pécheurs. L'amour de

Dieu apparaît en particulier dans les souffrances et la mort de

Jésus, ainsi que clans sa résurrection, qui nous apprend à voir
le vrai but de l'homme dans la vie à venir.

Les rapports de Jésus avec Dieu nous révèlent ce que Dieu
est pour l'homme, mais aussi ce que l'homme doit être vis-à-vis
de Dieu. Il est ainsi la réalisation de l'idée même de l'humanité,
et partant unique, comme l'Ecriture l'exprime de tant de

manières. Sans aborder la question de la préexistence, qui ne rentre

pas dans l'objet de cette étude, nous disons néanmoins que
si, d'un côté, Christ n'a été médiateur que par sa vie sur la

terre, d'un autre côté, le fait providentiel de l'existence de
Jésus suppose en Dieu une intention éternelle de se révéler
parfaitement à la créature, et que Christ reste jusqu'à l'achèvement

du royaume notre seul médiateur (Matth. XI, 27).
Les prophètes. — La préparation de la venue du Messie lut

l'œuvre progressive des prophètes au sein d'un peuple qui
subissait l'influence divine. Les prophètes ont pour mission de

communiquer aux hommes les révélations qu'ils ont reçues de

Dieu. Ces communications, qui ne concernent pas toujours
nécessairement l'avenir, se distinguent desdivinalions naturelles

par leur relation avec le salut de l'humanité. Le phénomène
lui-même a pour base le principe d'individualisation : « Dieu se

prépare» des organes, qui, au moyen des dispensations extérieu-



LA DOCTRINE DE LA REVELATION. 23"?

res et surtout des influences intérieures, souvent inexplicables

pour le prophète lui-même si ce n'est par l'action directe de

Dieu, reçoivent des connaissances propres à développer et à

réaliser dans l'humanité le plan du salut, suivant les temps et
les milieux où se meut le prophète. C'est ce quotient divin qui
contraint le rationalisme d'accuser les hommes de Dieu de

fanatisme et d'exaltation.
Impossible d'ailleurs de voir clans les lumières que les

prophètes prétendent avoir reçues de Dieu, l'effet du développement

de l'esprit humain. N'ayant pas été créé pécheur,
l'homme n'a pas non plus les ressources nécessaires pour opérer

son propre affranchissement. C'est une influence divine
qui, à certains moments de la vie du prophète, s'exerce sur son
esprit et sur ses diverses facultés d'une manière analogue à

l'influence des objets extérieurs, dirigeant ses pensées, ses
souvenirs et leurs diverses combinaisons vers un but déterminé
toujours en rapport avec le passé et avec l'individualité du

prophète.
Quant aux prédictions, il est à remarquer que la prophétie

dans son ensemble est elle-même la prédiction de la parfaite
révélation de Dieu en Christ, et que les événements particuliers

ne sont jamais que l'effet nécessaire de l'activité de l'homme
sous la haute direction de la providence. Plus donc un homme

comprend les voies de Dieu et les voies de l'homme, mieux
aussi son regard plongera dans l'avenir. La prophétie est une
application de la foi à l'histoire. La connaissance des révélations
précédentes, la vue de l'état religieux actuel du peuple, les

espérances et les craintes du prophète, tout cela était comme le

capital mis en œuvre et multiplié par l'Esprit de Dieu et donnait

lieu aux innombrables variations du thème éternel. Le
châtiment est la part du transgresseur ; mais miséricorde est
faite à l'âme pénitente.

Les apôtres. — D'Abraham à Jésus-Christ il y a progrès
constant clans la révélation ; mais une fois que le parfait
médiateur est apparu, il suffit que les hommes qui l'ont connu et

qui ont été appelés par lui, fassent connaître au monde par la

prédication la figure authentique du Sauveur et réalisent dans



238 A. ED. KRAUSS.

une assemblée de croyants le royaume des cieux sur la terre.
Le Saint-Esprit, sceau du salut, ne révèle rien de nouveau, rien

qui ne soit renfermé dans la personne même du Christ. Aussi
les nouveaux organes de la révélation ne sont-ils que les

envoyés de Christ, et une fois leur tâche accomplie, le cycle des

révélations spéciales a atteint son terme.
C'est alors que sous la direction de l'Esprit saint, commencent

l'histoire et les vicissitudes de l'Eglise. Elle sait ciucce qui
sera n'a pas encore été manifesté, mais elle répète avec Jean :

« Tout ce qui est né de Dieu est victorieux clu monde, et la

victoire par laquelle le monde est vaincu c'est notre foi. »

(i Jean V, 4.)

E. Jaccard.


	La doctrine de la révélation : essai d'une philosophie du christianisme

