
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: MM. Strauss, Renan : Ecce Homo

Autor: Muyden, F. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MM. STRAUSS, KENAN.

ECCE HOMO

Un livre d'une grande autorité, écrit il y a déjà bien des

siècles, a annoncé qu'un des effets de la venue, de Christ dans le

monde serait « de mettre en lumière les pensées de plusieurs. »

Bien qu'un tel resultatile soit pas sans quelques analogies dans

l'histoire, cependant jamais aucun autre fait n'a donné lieu à

des aperçus aussi profonds et aussi nouveaux. C'est surtout
depuis que l'attention a été attirée de nouveau sur la personne
et la vie du grand Docteur, qu'un semblable résultat s'est produit

d'une manière constante. On peut en conclure que s'il est

une époque favorable à une étude de l'état des esprits faite du

point de vue religieux, c'est bien celle où les préoccupations
générales se concentrent sur la vie de lésus. D'autres questions

religieuses peuvent être traitées moins sérieusement;
elles peuvent donner lieu à de brillants tournois, dont tout le

résultat est de mettre en relief l'habileté des jouteurs ; mais

cette question-ci est trop intimement liée aux sentiments et

aux espérances des hommes pour qu'il puisse en être de même

pour elle. En effet, il s'agit ici d'une question de vie ou de mort.
Et voilà pourquoi, quelque intéressant qu'il soit de rechercher
la signification exacte du dogme particulier dont la compréhension

donne la clef d'une période historique quelconque, cet
intérêt grandit et arrive à son comble quand il s'agit d'un temps oit

c'est de la vie de Jésus qu'on s'occupe, où les hommes se montrent

pleins d'activité et de sérieux, où les réticences et les

réserves sont mises de côté, où les livres, les revues et les

pamphlets semblent se concerter pour présenter dans un ta-

' Traduit de Edimburgh Beview, octobre 1866.



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 123

bleau d'ensemble les grandes lignes de la pensée contemporaine.

Nul ne peut en douter : nous sommes à une de ces

époques. Jamais, depuis la Réformation, nous pourrions presque
ajouter depuis les temps apostoliques, la vie de Jésus n'a été

plus sérieusement étudiée que de nos jours La nature de

Christ a provoqué des controverses sans nombre, sa doctrine
des confusions infinies, son Eglise des conflits 'sans issue ;

mais, quelque étrange que cela puisse paraître, c'est à notre
génération que semble avoir été départie la tâche de classer
dans un cadre satisfaisant les faits de la vie purement humaine
de Christ. La raison en est sans doute que, jamais encore, on
n'avait vu se produire des conceptions, d'un côté, aussi étrangères

au christianisme, et de l'autre, aussi conformes, en
apparence du moins, à son principe en matière de foi; que jamais
encore une aussi grande mesure d'activité intellectuelle n'avait été

détournée des préoccupations politiques et guerrières pour être
consacrée à l'élude critique de la culture classique et plus
encore de la culture orientale. Le désir de pénétrer les origines
du christianisme et les moyens de satisfaire ce désir semblent
donc avoir apparu tout à la fois. L'impatience naturelle à l'esprit
humain ne souffrira ni renvois ni compromis, tant que les
théologiens ne seront pas en mesure de présenter sous une forme
strictement historique un tableau de la vie humaine de Jésus

La difficulté de cette entreprise est probablement le moins
bien comprise de ceux-là mêmes qui en réclament une plus
prompte solution. Si une invasion étrangère venait à anéantir
tout à coup la constitution politique de l'Angleterre, à détruire
sa capitale et à envelopper dans une ruine commune les
institutions civiles et ecclésiastiques du pays, il n'est guère probable
que. pendant trente ou quarante années au moins, on pût
signaler d'autre activité littéraire, d'autres œuvres dignes de

mémoire, que des écrits de circonstance et d'un caractère
essentiellement pratique. Mais si quelque portion de l'Église
nationale était assez vigoureuse pour échapper à la ruine, sa

première préoccupation serait évidemment de préserver les

souvenirs du passé, et surtout de rassembler, pour l'usage des



154. MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

futurs historiens, tous les écrits qu'une critique superficielle
permettrait de considérer comme l'héritage des fondateurs
mêmes de l'Eglise. Bien en effet, en de telles circonstances, ne
serait plus conforme au bon sens, plus profitable à l'histoire.
Mais la crise que nous venons de supposer ne serait rien
en comparaison de l'effrayant cataclysme qui ruina l'état juif,
détruisit le temple et dispersa la population de la Judée peu
après les premières prédications de l'Evangile. L'exiguité
géographique de la Palestine, qui était tout au plus équivalente au
pays de Galles, ne fit en effet que rendre plus terrible une
catastrophe ainsi concentrée sur un étroit espace, et les
passions violentes qui avaient excité la révolte furent trop
longtemps en mouvement pour faire place à l'esprit littéraire. Que

l'on n'oubli" pas non plus la prompte dispersion des Juifs, dont
les marchés à esclaves des trois continents furent bientôt
encombrés. Bien que ces malheureux déportés rencontrassent
sur la terre étrangère des synagogues et des communautés de

frères, il n'en est pas moins vrai que le coup de mort avait été

donné à toutes leurs espérances nationales et religieuses. La
secte des chrétiens faisait seule exception sur ce point. En fait
cJe productions littéraires de cette époque on ne peut donc
raisonnablement pas s'attendre à recueillir, outre des collections
de traditions antérieures, juives ou chrétiennes, trahissant çà
et là le désir de trouver clans le passé la clef des malheurs du

présent, autre chose que de courts récits conçus dans un but
d'exhortation ou de polémique. Or c'est précisément là ce que
nous trouvons : laMishna et le Nouveau Testament sont des

recueils de traditions écrites ou orales; l'histoire de Josephe de

Borne, l'évangile de St. Jean d'Ephèse, et probablement le
IVe livre d'Esdras, venu du lointain Orient, sont des produits de

la réflexion appliquée aux problèmes du passé; et les fragments
conservés des Pères apostoliques et des hérétiques judéo-gnos-
tiques sont des échantillons d'une littérature polémique sans

grand intérêt pour l'histoire. Si l'on tient compte enfin de

l'étrange passion pour les compositions pseudonymes, qui, à

cette époque de décadence universelle, vint s'emparer de l'hu-
m anité atteinte de décrépitude, on en saura assez pour com-



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 125

prendre que l'historien d'une telle époque doit marcher à pas
lents s'il veut éviter les généralisations prématurées, et que
réclamer à tout prix un compte-rendu immédiat et définitif de

tout ce que Jésus et ses apôtres ont fait et dit, c'est trahir une

ignorance complète des données mêmes du problème.
On trouvera cependant toujours des hommes qui, armés de

plus ou moins d'érudition et de subtilité critique, se déclareront

prêts à donner une reponsejimmediate aux questions les

plus ardues. Pour eux, la patience n'est pas une vertu digne
de la science, et lorsque, au problème qui les occupe, ils ont

cru trouver une solution plausible, eût-elle été déjà cent fois

réfutée, ils dédaignent de la considérer comme une simple
hypothèse, comme une ébauche susceptible d'améliorations

ultérieures, et ils croient devoir l'imposer au monde comme la
seule et unique manière de trancher le débat. En un mot, ils

dogmatisent. Or, quelque vivacité que MM. Renan et Strauss

mettent à se laver d'une telle accusation, nous sommes
contraints de lancer à l'un et à l'autre de ces deux écrivains
l'odieuse inculpation de dogmatisme. Si c'est dogmatiser que de

fonder toute son argumentation sur un ipse dixit, si c'est
dogmatiser que de poser hardiment comme axiome une
affirmation qui, bien loin d'être évidente par elle-même est
rejetée par tout un ensemble d'adversaires; si c'est dogmatiser
enfin que de choisir pour axiome précisément la proposition
elle-même qu'il s'agirait d'établir, alors MM. Renan et Strauss
sont des dogmatiseurs. La question débattue étant en effet de

savoir si Jésus fut, oui ou non une apparition surhumaine,
ces deux écrivains fondent toute leur argumentation sur ce

prétendu axiome qu'on ne peut en aucun cas admettre une
apparition surhumaine. Partant de là, on n'aboutit à rien moins
qu'à une pétition de principes. Les évangiles sont suspects
parce qu'ils rapportent des miracles, et l'on ne peut croire aux
miracles parce que les livres qui les rapportent sont suspects'.
On s'étonne à bon droit que des hommes aussi habiles se contentent

de pareils arguments, qu'ils condescendent à user d'une pa-
' Comparez, par exemple, Strauss, pag. 40, 146, et XV. — Renan, pag.

XLIII, XL1V.



126 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

reille logique et qu'ils se laissent, dans notre siècle de lumières,
surprendre parles sophismes vieillis de Hume, dont M. Strauss

pense assez de bien pour dire: « La dissertation de Hume sulle

miracle est si universellement] convaincante que désormais

on peut regarder la chose comme définitivement réglée. »

(Pag. 1 48.)

L'argumentation de Hume, ainsi célébrée, n'en est pas moins

une simple pétition de principes. L'expérience dechacun, dit-il,
(c'est-à-dire presqu'exclusivement le témoignage d'autrui) étant
contraire au miracle, mieux vaut admettre que les récits
miraculeux sont erronés que d'admettre la réalité des miracles

rapportés. Ce qui, dans un autre domaine, reviendrait à dire :

L'expérience universelle étant contraire aux câbles

transatlantiques, mieux vaut croire que MM. Glasse et Field se jouent
de notre crédulité, que d'admettre qu'un câble puisse jamais être

posé. — Mais la réponse est facile: Le câble est posé, le résultat
n'est plus contestable, et votre argument soi-disant « expérimental

» ne vaut rien, car votre conclusion n'est valable qu'à
la condition de fermer délibérément les yeux sur l'expérience
faite par MM. Glasse et Field. Pour être dans le vrai, il faudrait
dire: L'expérience de chacun excepté celle de ceux qui onl
expérimenté la chose est contraire au câble transatlantique. —Et de

même l'apologétique du christianisme peut répondre : Votre
argumentation contre les miracles est sans valeur, car non-
seulement nous avons en mains des faits dont on ne rend pas

compte sans eux, mais encore, faisant appel à « l'expérience, »

vous commencez par rejeter les témoignages basés sur l'expérience

de Matthieu, de Marc, de Luc et de Jean. On obtient
facilement ainsi la conclusion demandée I

Il est donc évident que la considération que méritent à

certains égards les livres de MM. Strauss et Renan, ne peut leur
être accordée qu'à la condition de ne pas tenir compte des
prémisses ridicules qui leur servent de base. Il faut, pour juger
ces écrits, oublier la naïveté vraiment enfantine de déclarations
semblables â celles-ci: « Par des miracles tels que celui de la

multiplication des pains, la science naturelle serait détruite de

fond en comble. » (Strauss, pag. 391.) Qu'un événement surna-



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 127

turel soit difficilement expliqué par la science naturelle, nous le

croyons volontiers! Et ailleurs: « Si Jésus n'avait pas été transformé

par la légende, il serait un phénomène unique dans

l'histoire. » (Renan, pag. 46.) Mais c'est justement là ce que les

chrétiens disent de Jésus! La prérogative que possède le Tout-
Puissant, de parler à l'homme par l'intermédiaire des sens, doit
donc être dogmatiquement maintenue, car ce dogmatisme vaut
exactement ce cjue vaut le dogmatisme contraire.

Si l'on étudie les ouvrages mentionnés, ce n'est pas pour
approuver l'inqualifiable violence qu'ils font aux textes en

parodiant la simple et noble description que donnent les évangiles

de la vie de Christ, c'est pour tenir compte du sérieux
effort dont ils témoignent pour saisir la réalisation du côté

humain de la personnalité de celui qui, de l'aveu de tous, fut
vraiment homme ; c'est, en particulier, parce que ces écrits
contribuent à assurer à cette grande figure un cadre satisfaisant,

et à faire ressortir les rapports intimes qui ont existé
entre Jésus et, l'histoire de son temps, et qui restaient seuls
à fixer dans la christologie de l'Église. 11 faut se le rappeler,

en effet : la doctrine universelle de l'Église a toujours
affirmé que Christ est un lien dans l'histoire, et non hors de

l'histoire, un lien chauffé à blanc, c'est possible, et communiquant

sa chaleur, mais un lien d'une composition parfaitement
identique à ce qui l'entoure, et soumis aux mêmes lois de
succession chronologique, « parfaitement homme, et venu dans
la plénitude des temps. » Aussi quand des écrivains comme
ceux dont nous parlons s'appliquent à décrire l'état du monde
à l'apparition du christianisme, en insistant sur l'œuvre de

préparation et sur le caractère particulièrement inflammable des

matériaux qui devaient tout à coup prendre feu, ces écrivains
ont beau n'avoir d'autre vue que de montrer combien la
conflagration cjui s'en suivit fut naturelle, ils n'en font pas moins,
sans s'en rendre compte, l'œuvre de l'Église elle-même. Ce ne
sont pas leurs affirmations, mais leurs négations que celle-ci
repousse. Elle peut, sans arrière-pensée, accepter les services

que lui rendent ses ennemis, car les convictions que les chrétiens

apportent à l'étude du côté divin de la question, et les



128 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

sentiments par lesquels ils entrent en communication immédiate

avec Christ sont d'un ordre essentiellement différent, et

ne sont guère de nature à être battus en brèche par les négations

de la critique.
S'agit-il de résoudre un problème profond et compliqué? Le

succès dépend tout entier du côté par lequel on l'aborde. Aussi

longtemps qu'on étudia le système solaire en considérant la
terre comme en étant le centre, on n'y vit qu'un inextricable
tissu de contradictions; mais dès que l'observateur eut trouvé
un point de départ fixe dans le soleil, alors un ordre parfait
surgit comme par enchantement. Dans une question aussi
difficile et aussi compliquée que celle de la vérité du christianisme,
le succès dépend, si possible, plus étroitement encore de la

méthode employée. Cette question ne concerne ni la raison seule,
ni l'imagination seule, ni la conscience seule; c'est, dans toute
l'étendue du terme, une question d'éthique. Mais si l'on
prétend rester sur le terrain solide du fait historique, à la question

morale se mêlent aussitôt des éléments étrangers et d'un
intérêt secondaire (controverses critiques, variantes, questions
relatives aux sources); de plus, l'imagination exige que l'origine
et l'histoire du christianisme soient présentées sous une forme
immédiatement admissible. Or, il y aura toujours une
différence du tout au tout entre l'homme qui, dans l'étude d'un fait,
commence par se livrer à de minutieuses recherches historiques

et critiques, et l'homme qui, par un procédé moral, se

place d'emblée au centre du système, et ne s'applique que plus
tard à organiser de son mieux les accessoires intellectuels et

pittoresques. Quant au christianisme, il ne prétend pas à être
saisi par l'une ou par l'autre méthode. La faute n'en est pas à

l'Evangile, si les hommes s'opiniâtrent à l'aborder par son petit
côté et si, par conséquent, leurs efforts demeurent stériles.
Selon sa propre et sublime déclaration, l'Evangile est une
révélation adressée non à des philosophes, mais à des petits enfants,
et aucune parole ne précise mieux sa vraie portée que la

suivante: « Si quelqu'un veut faire la volonté de Dieu, il connaîtra
de la doctrine, si elle est de Dieu ou si je parle de moi-même. »

Or, c'est là justement ce que MM. Strauss et Renan ont cn-



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 129

tièrement méconnu, et ce que l'auteur de Ecce Homo a

relevé avec autant de succès que de profondeur. Il est toutefois

juste de constater, dans la Nouvelle vie de Jésus de M. Strauss,
un progrès marqué sur sa première œuvre. Moins sèchement
intellectuel que le précédent, ce nouvel essai revient en partie
sur la tentative faite, en 1835, de ruiner de fond en comble l'histoire

évangélique. Excité par le succès rapide qu'obtenait
l'idylle galiléenne de M. Renan, et piqué au vif par la persistance
avec laquelle la société cultivée refusait d'adhérer à ses vues,
M. Strauss en appelle « au peuple allemand : » il travaille à

nouveau les documents évangéliques, qu'il fait passer au crible
d'une critique sans merci; il en fait sortir une figure concrète,
mais sans vie, qui n'eût jamais converti un seul homme, bien
moins encore le monde ; il brise enfin le cadre de l'histoire
évangélique, et de ses débris, réunis avec art, il forme de petits
groupes de légendes qu'il finit par rejeter à cause de leur
caractère miraculeux. M. Strauss poursuivant ses études avec
sérieux se voit ainsi amené, comme cela avait été le cas pour M.

Renan à une conception plus voisine du christianisme. Le

Christ de son dernier ouvrage est un être bien plus réel et
tangible que ne l'était la figure nuageuse qui flottait à l'état de

possibilité abstraite au milieu des hallucinations et des mythes
dont son premier livre était plein. La nouvelle rédaction

présente, clans une première partie (150 pages serrées), le

Jésus historique, sa vie et sa mort telles que l'auteur les

conçoit. Un nombre égal de pages est, il est vrai, consacré
à une intéressante introduction critique, et une place plus
importante encore est réservée à une classification détaillée qui
n'énumère pas moins de douze groupes de mythes coordonnés
suivant ce que l'on appelle leur cristallisation successive, il
n'en reste pas moins vrai que les concessions faites dans la

première partie sont assez importantes, et que ce qui, d'après
les évangiles, est conservé de la vie réelle de Christ est assez
fi anchement reconnu pour que nous puissions nous considérer

comme ayant reconquis sur ce terrain presque tout ce qui
constituait la matière du débat.

Jésus de Nazareth, selon la dernière biographie critique de

c. R. 1870. a



too MM. STRAUSS. RENAN. — ECCE HOMO.

M. Strauss, laquelle est aussi à ses yeux la plus avancée, Jésus
de Nazareth, disons-nous, était un paysan galiléen de la classe
inférieure, charpentier et fils de charpentier dénué d'ailleurs

de toute instruction si ce n'est de celle qu'à lui seul
il pouvait retirer, soit d'une étude assidue de l'Ancien Testament,

soit de l'observation de la société originale et mélangée
qui l'avait vu naître.

« Le fond pas plus que la forme de l'enseignement de
Jésus ne présente rien qui, si l'on tient compte de ses dons

personnels, ne puisse s'expliquer par la supposition d'une
étude attentive de l'Ancien Testament et par des relations
fréquentes avec les classes cultivées de la société, particulièrement

avec les disciples des trois principales écoles juives du

temps (Pharisiens, Sadducèens, Essèniens). D'autre part,
l'originalité, la spontanéité et l'absence de toute pédanterie
scolastique cjui caractérisent l'enseignement de Jésus (on ne pourrait

en dire autant du spirituel apôtre des Gentils militent

en faveur de l'opinion qui considère le développement de

Christ comme plus indépendant encore de toute influence
extérieure. Les circonstances de sa patrie galiléenne étaient
éminemment favorables à cette liberté d'allures. La population
de cette contrée, dans le nord surtout, était abondamment
mélangée de païens, comme l'indique l'épithète bien connue
de « Galilée des Gentils » (Matth. IV, 15, comp. Esa. VIII, 23),

et, tandis que la Samarie rendait les communications difficiles
entre cette province et la Judée, si fière de son orthodoxie, les

Galiléens étaient regardés de haut par les Juifs, cjui ne les
considéraient pas comme leurs compatriotes au sens propre du

mot. Ce que ces circonstances semblent renfermer de

malencontreux pouvait néanmoins devenir on ne peut plus favorable

au développement d'un caractère religieux indépendant. »

(Hag. 194.)
Ces circonstances elles-mêmes, — M. Strauss s'applique à

nous le prouver, — étaient le résultat d'une longue préparation
historique :

« Je ne sais vraiment si l'origine surnaturelle que certains
hommes attribuent au christianisme peut lui conférer plus



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 131

d'honneur que ne le l'ait l'histoire, quand elle le présente comme
le fruit parvenu à maturité de tout ce qu'il y avait de meilleur
dans le développement de la famille humaine. Jamais (on peut
l'affirmer hardiment), jamais le christianisme ne serait devenu
la religion de l'Occident aussi bien que celle de l'Orient, jamais
il ne serait demeuré en définitive une religion plus spécialement

occidentale, s'il n'avait, dès ses premières origines, été

plongé dans l'atmosphère de l'Occident comme dans celle de

l'Orient, si l'élément gréco-romain n'avait, de concert avec
l'élément judaïque, présidé à ses destinées. Il a fallu qu'Israël fût
broyé au mortier et le peuple juif dispersé au milieu des païens

par des captivités successives, il a fallu que les eaux fécondantes
de la pensée étrangère fussent ainsi répandues par de
nombreux canaux sur le sol maternel, pour que, ce travail une fois

opéré, mais non plus tôt, la terre stérile pût produire la riche
moisson du christianisme. Il fallait surtout que, par les

conquêtes du grand Macédonien, un mariage vînt unir l'Orient avec

l'Occident, et que, pour ainsi dire, le lit nuptial des deux civisa-
tionsfùt dressé à Alexandrie, avant qu'on pût même penser à la

naissance du christianisme. Sans Alexandre pour précurseur,
Christ n'eût pas paru. Cette affirmation, qui peut sembler dure
à des oreilles théologiques, perd tout ce qu'elle a de choquant
clu moment où l'on reconnaît à ce héros une mission divine...
Nous voyons donc comme deux lignes convergentes s'allonger
chacune en vertu des forces qui lui sont propres, mais destinées

cependant à se rencontrer enfin au point qui deviendra
le berceau de la religion nouvelle. Et la loi qui régit ces forces,
contradictoires en apparence mais en réalité coopérantes,
trouve son expression dans la formule suivante : A toutes les

époques de leur histoire la Judée a cherché Dieu et la Grèce a

cherché l'homme. » (Pag. 167.j
Aucun des auditeurs de M. Gladstone et de l'éloquent

discours d'adieu qu'il prononça naguères à Edimbourg ne mettra
en cloute que cette manière de voir ne soit foncièrement
chrétienne et digne d'un représentant de l'Eglise. Le nier, serait une
hérésie au premier chef, car il n'est pas un catéchisme ou un
manuel d'histoire ecclésiastique qui ne parle de même. Les



132 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

plus profonds penseurs de l'antiquité sont d'accord sur ce

point, et les faits cités ne sont que l'accomplissement de
déclarations maintes fois répétées par les prophètes hébreux. Ceux-
ci n'hésitent pas à investir d'une mission divine un Cyrus, un
Melchisédec, un Jéthro un Job, un Hazaël, un Nébueadne-

tzar, et ils appellent de leurs vœux ardents le jour où « Israël
sera uni en troisième à l'Egypte et à l'Assyrie, ce que l'Eternel
des armées approuvera en disant : Béni soit l'Egypte mon peuple,

et bénie soit l'Assyrie l'ouvrage de mes mains, et Israel

mon héritage. » (Es. XIX, 24.)

Cependant, à l'exception des quelques faits ci-dessus mentionnés,

M. Strauss ne constate rien de vraiment digne de confiance
dans ce qui est raconté de Jésus jusqu'au jour de son baptême.
A cemoment seulement commence l'histoire réelle. Aucun doute
sérieux ne peut être élevé contre le fait du baptême conféré

par Jean-Baptiste et du court séjour que Jésus fit auprès de lui.
Mais Jean, comme plus tard l'ermite Banus, à en juger par les

descriptions que Josephe a laissées de ces deux personnages,
Jean était un essémen indépendant, dont l'ascétisme sévère,
dont l'âpre et acerbe méthode d'enseignement devait éloigner
bientôt un homme d'un caractère aimable et facile, doux et

compatissant, comme l'était Jésus. Si leurs méthodes différaient,
ces deux hommes avaient cependant un même but. « Bepentez-

vous, car le royaume des cieux est proche, » tels étaient les

accents qui éveillaient les échos des déserts et qui parvenaient
aux foules surexcitées et dans l'attente. « Ceci, dit M. Strauss, ne

signifiait autre chose que : le Messie va paraître, mais son

apparition ne sera profitable qu'à ceux dont les cœurs seront
préparés à sa venue, car pour les autres il sera semblable à un
van à vanner, qui sépare du bon grain la balle destinée au feu. »

(Pag. 189.)
Encore ici nous disons : C'est ce que l'Eglise a toujours

enseigné ; et s'il lui a plu de revêtir son témoignage d'expressions
empruntées à Esaïe ou à Malachie, nous ne voyons pas en
vérité quelle différence il peut en résulter pour les faits rapportés.

Autant que nous le comprenons, les faits suivants demeurent

incontestés : Jean-Baptiste était réellement un précurseur



MM. STRAUSS, RENAN,— ECCE HOMO. 133

du Messie; animé d'un esprit autre que celui de ses contemporains,

il ne recommandait ni les achats d'armes ni le port de

larges phylactères, car pour lui la conversion du cœur était la
seule préparation convenable. Enfin, quoique la conception du

règne messianique fût plus spirituelle chez lui que chez aucun
des prophètes ses devanciers, il n'était cependant pas
convaincu que Jésus fût le Messie ; plus qu'aucun des disciples du
grand docteur il était enclin à se scandaliser de ce qu'avait de

nouveau la manière d'agir de Jésus, et le Précurseur devait ainsi
se voir dépassé par le plus petit des disciples. Ajoutez, — ce

qu'on semble nous accorder aussi, — que d'avance Jean avait
annoncé ce qui bientôt arriva en effet, savoir que ceux qui
rejetteraient le Messie seraient exterminés, tandis que le noyau des

disciples contenait le germe d'une importante institution
soumise, en un certain sens, à ses lois, — et nous ne voyons
vraiment pas ce que l'Eglise pourrait encore exiger de M. Strauss.

L'histoire du ministère de Jésus en Galilée présente de

nouveaux traits dont l'exactitude demeure incontestée. Son ministère

ne peut avoir duré qu'un petit nombre d'années, car
Tacite (Annales XV, 44) est d'accord avec les évangiles pour placer

la crucifixion de Jésus sous Ponce-Pilate, dont le gouvernement

prit fin l'an 66 de notre ère. Durant ces quelques
années, et grâce aux moyens d'action précédemment indiqués,
il advint que le charpentier de Nazareth fit sur ses contemporains

une impression telle que, soit par espérance, soit par
crainte il fut presque unanimement reconnu pour le Messie.
On lui attribua les miracles les plus extraordinaires, et, loin
d'être ramené au témoignage des sens parsa crucifixion, on se

mit en tête qu'il était ressuscité d'entre les morts, qu'il avait
parlé, marché et mangé avec plusieurs de ceux qui l'avaient le
mieux connu. Plus tard et après réflexion, on sentit qu'il était
impossible de rendre compte de sa grandeur, à moins de faire
de lui un être positivement divin. Une telle théorie n'étant
légitimée par aucun précédent tiré du judaïsme, on dut recourir
au platonisme alexandrin dont la direction intellectuelle
venait à point nommé aboutir à une conclusion identique. Notre

auteur, cependant, ne se lasse pas de nous rappeler que



134 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

Jésus avait fait tout ce qu'il fallait pour en arriver là, mettant

en œuvre, dans ce but, sa prodigieuse sagesse et, pour ne pas
dire plus encore, son génie consommé. Le Messie attendu palle

peuple n'était pas un homme de douleurs se prélassant su>

une ânesse, mais un guerrier, un ennemi mortel des Romains,
un zélote, comme le fut Judas le Gaulanite. On n'attendait pas
un « Fils de l'Homme, » mais bien un « Fils de Dieu, » un héros

temporel, un David ou un Salomon. Armé des foudres de

la vengeance divine, il devait les diriger contre ce monde païen

qui avait épuisé les trésors de la patience de Jéhovah en
traînant son peuple en captivité en le soumettant à de durs
impôts et à des vexations sans nombre, à tel point qu'un
lâche sadducéen pouvait seul conserver un visage serein, tandis

que tous s'étonnaient que l'heure de la rétribution n'eût pas
sonné dès longtemps. Telle était l'atmosphère clans laquelle
J ésus avait à se mouvoir ; c'est ce peuple fanatique qu'il venait
convertir à l'idée d'un Messie spirituel, c'est de cette masse de

métal en fusion que par une opération habile (puisque nous ne

pouvons l'appeler divine) il sut faire sortir l'Eglise chrétienne.

Voyons comment il s'y prit pour cela.

« Les évangélistes sont unanimes pour représenter Jésus

comme un prédicateur ambulant. Capernaum, lieu d'origine de

ses disciples préférés, le recevait fréquemment dans ses murs.
Mais plus souvent encore il parcourait le pays, suivi d'un cercle
de fidèles disciples et de femmes qui, de leurs biens,
pourvoyaient aux besoins de la communauté. (Pag. 243.) Que par ses

prédications Jésus enflammât les esprits, que l'impression
produite sur des âmes sympathiques fût ineffaçable, c'est ce que
non-seulement les évangélistes affirment, c'est ce que l'histoire
démontre suffisamment. Jésus n'était pas un rabbin; il n'en*
seignait pas comme les scribes. Il n'usait pas d'artifices
vulgaires, mais de la seule parole de la vérité, qui produit la
conviction parce qu'elle porte en elle-même ses preuves. De là, dans

nos évangiles, cette riche collection de sentences ou maximes,
de paroles incisives et fécondes, qui, même indépendamment
de leur valeur religieuse, sont inappréciables comme dénotan t
une profonde connaissance des choses de l'esprit, et comme



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 135

allant toujours si droit à leur but. « Rendre à César ce qui
appartient à César, » de telles paroles ne peuvent s'oublier, car
des vérités que l'expérience corrobore chaque jour y soni
revêtues d'une forme à la fois précise, frappante et à ia

portée de toutes les intelligences. (Pag. 253.) La conscience île

sa mission prophétique s'éveilla en Jésus avant celle de sa

messianité; peut-être aussi fut-il lui-même au clair sur ce

point avant de le donner à connaître. On comprend aisément les

motifs qui peuvent l'avoir engagé à se servir en parlant à d'autres

d'un nom (Fils de l'homme) qui n'était pas encore en usa;:>e

comme désignation du Messie, il évita ainsi d'imposer d'autorité

à ses disciples et au peuple la croyance en sa mission
messianique, tout en favorisant le développement spontané et
purement intérieur de leur foi.... Cette réserve était d'ailleurs
commandée par les circonstances ; car s'il s'était d'emblée
donné à connaître comme Messie, il aurait risqué de réveiller
les espérances politiques dont l'esprit était diamétralement
opposé à celui dans lequel seul il pouvait consentir à être appelé
Messie. (Pag. 227.) Et cependant, bien qu'il eût pu se refuser
catégoriquement à opérer des guérisons miraculeuses, il devait

bon gré mal gré s'y prêter, conformément aux idées du temps :

il ne pouvait être tenu pour prophète sans qu'on lui attribuât
des pouvoirs miraculeux; or, ces pouvoirs lui étant attribués,
des miracles ne pouvaient tarder à être constatés. Il y aurait
lieu de s'étonner que, tandis que des foules l'environnaient
constamment, cherchant à toucher ses vêtements, aucun
malade n'eût trouvé auprès de lui la guérison ou tout au moins
un soulagement à ses maux et cela grâce à une imagination
exaltée ou à une influence physicos-piritiste... La guérison était
naturellement attribuée au pouvoir miraculeux de Jésus. »

(Pag. 265.)
Quant à nous, nous nous déclarons satisfaits quand nous

trouvons de telles affirmations sous la plume destructive du
grand représentant de la critique moderne. Aucun homme de

bon sens et qui n'est pas victime de quelque idée préconçue
ne peut aller aussi loin sans être bientôt amené à faire un pas
de plus. Un tel homme peut encore refuser de souscrire, —



136 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

aussi longtemps du moins qu'il ne comprend pas leur vrai sens,
— aux barbarismes que nous a légués la philosophie scolastique,

il peut dédaigner la pure prononciation du Schibboleth
d'une orthodoxie latine embarrassée d'un légalisme desséchant,
entremêlée de fictions étrangères et qui n'a de catholique que
le nom. Son imagination peut lui représenter le ciel et la terre
autrement qu'ils ne furent dépeints jadis, il peut avoir des
miracles chrétiens une conception autre que la conception
enfantine que M. Renan considère comme seule autorisée par
l'Eglise : « interventions spéciales analogues à celles de l'horloger

qui introduit ses doigts dans une montre pour remédier
aux défauts de ses roues. » (Apôtres, XLVII.) En un mot, il peut
avoir compris que, comme toutes les autres leçons les leçons
de la Bible et de la théologie sont apprises dans un ordre plutôt

éducatif que philosophique et que le penseur appelé à

rétablir l'ordre vrai doit intervertir le plan du livre d'étude. Mais

par cela même qu'il s'est affranchi des préconceptions enfantines,

il doit être moins disposé à accepter d'autorité les dogmes

universitaires, et, à moins de s'être engagé à ne pas
dépasser la limite tracée par M. Strauss, à s'arrêter court devant
« l'individualité de génie destinée à approcher l'étincelle incendiaire

des matériaux lentement accumulés. » (Strauss, pag. 167.)
A moins encore d'ensevelir sa pensée dans quelque panthéisme
hégélien qui (comme la pythonisse d'Endor) aime mieux faire

surgir de terre les objets de son adoration que d'invoquer le

Dieu du ciel, il ne se laissera pas dissuader de procéder à une

enquête plus complète et plus approfondie. Qui donc ces lignes

convergentes désignaient-elles à l'avance? D'où vient donc cette

intelligence lucide et infaillible, cet esprit pur et sans artifice
qui, en Christ, pierre de l'angle, vint tout accomplir, donner
à tout un sens, et qui, à la suite d'une courte activité en Galilée,
donna l'impulsion décisive aux éléments longtemps préparés,
et devint ainsi le fondateur du christianisme

C'est là ce qu'il nous importerait de savoir, mais ce sont des

questions que l'impuissante philosophie de MM. Strauss et Renan

doit laisser sans réponse. Ils ne peuvent, en effet, nous
taire admettre que Christ ne soit que l'apogée du développe-



MM. STRAUSS, RENAN. - ECCE HOMO. 13"

ment des forces qui existent à l'état latent dans le champignon
ou dans l'éponge, qu'il soit le dernier échelon d'une série qui,
d'abord inconsciente, arrive par degré1 à la conscience et à la

raison, série qu'aucune intelligence antérieure n'a fixée, produit

qu'aucun esprit vivifiant n'a appelé à l'existence. L'éponge
et le champignon, l'ichthyosaure et les plantes des terrains
houillers, la lumière des nébuleuses et la loi seriale elle-même,
tout révèle une raison qualitativement identique à la raison

humaine, mais antérieure et supérieure à l'homme et qui ne

présente pas le moindre symptôme de développement ou de

variation. C'est cette raison universelle et immuable que la

théologie nomme Dieu; et elle appelle miracles les combinaisons

qui, aux temps prescrits, viennent éclairer l'humanité, les

phénomènes dont l'apparition donne à l'homme entrée dans un
monde étranger au nôtre par sa nature et par ses lois. Or, nous
ne connaissons de Dieu que ce qu'il lui plaît de nous révéler ;

les lois mêmes de notre imagination la rendent incapable de

concevoir Dieu autrement que sous la forme personnelle. Et voilà
pourquoi, lorsque nous rencontrons dans l'histoire un personnage

tel que Jésus, « un être cjui, doué dès sa naissance de

qualités foncièrement aimables, possédait en lui-même la
matière de son développement subséquent, qui, pour arriver à la

perfection, n'eut qu'à croître dans la connaissance qu'il avait
de sa vraie nature et dans la confiance qu'il mettait en ses

propres forces sans que jamais il eût besoin de modifier ses

visées, de se corriger en quoi que ce fût » (Strauss, pag. 208) ;

lorsque l'expérience de dix-neuf siècles nous a montré
comment l'esprit de ce seul personnage a pénétré la société
humaine en répandant dans ses veines une vie nouvelle, en

rendant l'espoir aux publicains et aux pécheurs de tous les

temps, en délivrant les âmes des basses inspirations de leurs
sens et en réalisant une fois pour toutes le parfait idéal
humain dans un homme fait de chair et de sang, — voilà pourquoi,

disons-nous, nous défions qui que ce soit d'expliquer ce

personnage par une théorie plus réellement rationnelle que
celle qui a conquis l'assentiment de l'Eglise chrétienne. Nous
maintenons qu'aucune conception réfléchie et vraiment philo-



138 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

sophique de Dieu ne permet de s'inscrire cn faux contre cette

affirmation qu'un tel personnage, unique dans l'histoire du

monde, est une incarnation de la raison divine. Pour qu'on

nous accorde ce point, il suffit d'une seule concession, savoir

que l'on reconnaisse que le panthéisme est faux et que le

théisme est vrai; en d'autres termes, il suffit de tenir pour
réelle la différence que l'on dit exister entre le bien et ie mal

moral, il suffit de reconnaître que la tendance commune, constatée

dans les diverses lignes de l'histoire, vers la production
d'un porteur humain de la vie et de la lumière divines, est

une œuvre de préparation, laquelle doit être attribuée à une
raison consciente et non à une torce aveugle qui n'expliquerait

rien mais demanderait plutôt elle-même à être expliquée.
Comment nos deux écrivains s'y prennent-ils donc pour

écarter la conclusion que nous venons d'indiquer, et à laquelle
il s'agit pour eux d'échapper à tout prix? Ils ont inventé deux-

artifices deux faux-fuyants, qui, selon nous sont les
arguments les plus extraordinaires et les moins scientifiques qui
jamais aient été mis en avant au nom de la science. Puis ils

s'appliquent avec une persévérance digne d'une meilleure
cause à consolider leur nouvelle base d'opération. La raison

ayant constaté, par ses propres efforts, son impuissance à ruiner
le christianisme c'est au nom de l'imagination qu'un nouvel
effort va être tenté, et l'on peut, sans trop s'aventurer, prédire
que le même ridicule par lequel Al. Strauss a, dans son précédent
ouvrage, discrédité les méthodes usées du vieux rationalisme,

sera, avant qu'il soit longtemps, retourné contre lui et contre
M. Renan, à qui incombe solidairement la responsabilité de

l'un des remarquables procédés qu'il nous reste à exposer.
Personne n'ignore que, par le fait des lois de notre imagination,

tout objet qui vient se reproduire sur la rétine de l'œil,
tout son transmis par les nerfs de l'oreille, reçoit une
couleur, une forme et une signification, par le moyen des facultés
réceptives de l'être vivant et personnel qui perçoit l'objet ou
le son. Le contraire serait impossible. Le cerveau d'un homme
vivant n'est pas semblable à une feuille de papier sans vie qui
reçoit passivement, et conserve nécessairement les caractères



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 134

que chacun peut venir y tracer. Ce n'est que grâce à une
activité conforme aux facultés naturelles et aux habitudes
acquises, à l'intervention d'un discernement et d'un groupement
inconscients, que des images cohérentes se forment et

engendrent des conceptions saines. S'il est quelqu'un qui n'en
soit pas convaincu, qu'il surveille l'effort spontané de son
esprit, alors que celui-ci cherche à revêtir d'une forme rationnelle,
à mouler spirituellement, pour ainsi dire, un objet qui se

présente à sa vue à distance ou dans la brume ; il se surprendra
ainsi dans l'acte même de la conception. La couleur, le contour.
le mouvement, le sommet et la base, fixeront spontanément
son attention, et une personne qu'il connaît, un fantôme qu'il
s'attendait à rencontrer, un animal qui doit se trouver là, est
appelé à l'existence en vertu de l'impression reçue ; prompt comme
l'étincelle, l'objet se projette sur le miroir de son imagination.
C'est de cette vérité qui, telle que nous venons de l'énoncer est

scientifiquement établie, queM. Strauss s'empare, pour la

convertir, par voie d'exagération, en la plus monstrueuse et la plus

grotesque extravagance, et après l'avoir ainsi défigurée, pour
s'en servir comme d'un engin propre à ruiner la vérité
chrétienne. Au premier siècle, dit-il, l'esprit juif était saturé d'idées
de l'Ancien Testament ; les prophètes et la loi mosaïque avaient

captivé le peuple, au point de le pourvoir d'un assortiment complet

de types et de moules intellectuels. Aussi, lorsqu'apparut
Jésus de Nazareth, et surtout, après sa mort violente et inattendue,

les événements des courtes mais fécondes années de son

ministère, venant à s'imposer de force à des esprits si bien
préparés parle judaïsme, reçurent une forme de ces moules
intellectuels sans que ceux-ci possédassent par eux-mêmes la

moindre réalité, et bien que leur préparation eût été affaire de

pur hasard. Est-il besoin de signaler une fois de plus l'étrange
révélation que M. Strauss fait ici de son orthodoxie invétérée

quoiqu'inconsciente Le moindre accroc à l'habit du philosophe
trahit le docteur en théologie. Chacune de ces paroles en effet,

pour autant qu'elles sont affirmatives, reproduit exactement
la doctrine universelle de l'Eglise. Ce ne sont que les négations
que l'Eglise rejette, et elle les considère comme difficiles à éta-



UO MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

blir. M. Strauss, d'ailleurs, ne réussit pas à prouver les siennes,
à moins, nous l'avons déjà dit, qu'on n'accorde que l'hégélia-
lisme a effacé de l'histoire toute trace d'un Dieu conscient. Tout
ce qu'a fait M. Strauss c'est de caricaturiser par de risibles
exagérations l'ancienne théorie de l'Eglise, c'est d'attribuer aux
Juifs du temps une imagination assez enflammée pour ne tenir
aucun compte des probabilités et du cours ordinaire des choses,
c'est de donner pour père et mère au christianisme une nation
de lunatiques! Nous accusera-t-on d'exagérer? Mais quel était
donc leur état mental, s'ils n'étaient pas lunatiques, ces apôtres
auxquels M. Strauss impute l'argumentation suivante : «L'Ancien

Testament représente Christ comme faisant ceci et cela ;

donc, quoique nous n'ayons rien vu ni entendu de semblable,
il l'a fait! »

¦( Mais, répond M. Strauss, nous ne savons rien du mode

d'argumentation ni des enseignements des apôtres, car tous
nos documents sont de seconde main. Quant à Marc et Luc,
le fait est incontesté. L'évangile dit de Matthieu n'est qu'une
traduction amplifiée des discours originaux de cet apôtre,
tandis que le quatrième évangile est un ouvrage fictif composé

vers le milieu du second siècle par un homme versé dans
la philosophie alexandrine. » Sans entrer dans le détail
toujours délicat de la critique des évangiles, rappelons cependant

quelques faits qui mettront le lecteur à même d'apprécier la

justesse de ces affirmations. Irénée et Tertullien vivaient à la
fin du second siècle. Le premier de ces écrivains, qui avait

passé sa jeunesse au sein des églises d'Asie Mineure s'établit

par la suite dans le midi de la Gaule ; l'autre était presbytre de

l'église latine de Numidie ; tous deux, strictement traditionalistes,

s'en réfèrent nommément aux quatre évangiles
canoniques. Est-il à supposer que des églises aussi distantes l'une de

l'autre que celles de Lyon de Smyrne et de Carthage fussent

d'accord pour considérer comme « Ecritures » quatre livres qui
n'auraient daté jue de quelques années? De plus Irénée avait,
dans sa jeunesse, bien connu Polycarpe, disciple de St. Jean ;

est-il concevable qu'il eût considéré comme authentique
l'évangile de Jean s'il n'en eût pas entendu parler avant l'an 150?



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 141

Vers 150, Celse empruntant des citations tant aux synoptiques
qu'à St. Jean ajoute expressément: « Ce sont vos propres
Ecritures qui m'ont fourni ces textes. » A la même époque, Théophile

et Tatien établissent deux « Harmonies des quatre évangiles,

» et dix ans plus tôt Justin Martyr parlait déjà d'évangiles

écrits par les apôtres et leurs compagnons, faisant
allusion, selon toute apparence, aux quatre livres que nous possédons.

Vingt ans auparavant, Polycarpe faisait usage de
Matthieu et citait la première épître de Jean, qui, l'on s'accorde
à le reconnaître, émane de la même plume que l'évangile. Son

contemporain Papias, évêque en Asie Mineure, qui s'était
spécialement appliqué à recueillir les renseignements des disciples
directs des apôtres, rapporte que Matthieu écrivit originairement
en hébreu, et que Marc tenait ses matériaux de St. Pierre.
Ce passage n'étant qu'un fragment conservé par Eusèbe ne peut
fournir de base à une argumentation « e silentio » contre
Jean, pas plus que contre Paul ou Luc. Nous arrivons ainsi
bien près du premier siècle sans rencontrer d'opposition à la
tradition constante du second. L'Eglise apparaît, à la sortie du

premier siècle, portant en main la collection sacrée de nos

quatre évangiles. Les seuls évangiles apocryphes prétendent
subvenir aux lacunes des récits évangéliques, mais leurs
assertions ne font que prouver leur incompétence. Jérôme, qui
traduisit le plus ancien d'entre eux, le prit pour l'original
hébreu de St. Matthieu. Les montanistes, dans leur violente
opposition à l'évangile de Jean loin de nier son antiquité,
l'attribuent à Cérinthe, contemporain de l'apôtre. Et toutes les
découvertes contemporaines tendent à confirmer cette assertion

que dans nos quatre évangiles nous possédons le témoignage
de la chrétienté primitive, des monuments certains de l'esprit
et de la prédication apostoliques. (La fin des Homélies clémentines,

récemment retrouvée, contient une citation de Jean,
et l'original grec de Barnabas donne à l'évangile de Matthieu
l'honorable désignation de « Ecriture1. ») Ces faits étant constatés,

nous le répétons, la supposition que la forme de religion
1 Ces renseignements sont empruntés ;» M. Tischendorf: Wann wurden

unsere Evangelien rerfasst



142 JIM. STRAUSS, KENAN. — ECCE HOMO.

la plus saine, la plus simple et la plus rationnelle que jamais
le monde a connue, ait pu prendre naissance dans l'atmosphère
d'imbécilité et de folie que nous dépeint M. Strauss, une telle
supposition nous semble réclamer de notre crédulité plus de
concessions que l'hypothèse qu'elle prétend supplanter. C'est
bien le cas de dire, avec un auteur que nous aimons à citer
ici : « 11 est des choses qui, sans directement contrevenir aux
lois de la nature, comme le font les miracles, viennent cependant

à rencontre de toutes les probabilités historiques et qui
par cette raison doivent être considérées comme œuvres
d'imagination plutôt que comme vérités. » (Strauss, pag. 402.)

Le second échappatoire auquel recourent nos auteurs, et

spécialement M. Benan, pour éluder la nécessité d'ajouter foi

au témoignage des évangélistes, appartient au môme ordre
d'arguments. Le but, identique dans les deux cas, est de maintenir

en histoire le point de vue panthéiste en opposition au
théisme. Il s'agit d'éliminer ce que la théologie, dans son

langage populaire, appelle le « doigt de Dieu, » et pour cela de

montrer que l'on rend compte des origines du christianisme
sans recourir à des causes étrangères au cercle restreint de

notre expérience journalière. Le succès couronnant cette
tentative n'apporterait, il faut l'avouer, qu'un mince bénéfice; car
un dieu Pan tel qu'on le désire, se développant à travers des

maladresses et des ridicules sans nombre, ne tarderait pas à

voir sa divinité gravement suspectée ; et s'il est vraiment Dieu,
n'est-il pas urgent qu'il rencontre des biographes plus
conséquents, qui le présentent du moins comme ayant parcouru
d'un pas ferme le chemin royal de la nature et de la santé,

plutôt que de rechercher la trace de son pied fourchu dans les

sentiers détournés de l'erreur et de la folie? L'échange serait

peu profitable, s'il nous fallait troquer le Christ surnaturel contre

un être si peu digne d'estime. Et, pour retourner contre Hume

sa propre argumentation, nous dirons : 11 est infiniment plus
aisé de supposer que des philosophes se sont trompés qu'il n'est

possible de croire à une régénération du monde accomplie par
des pêcheurs égarés par des mythes et des Madeleines atteintes

d'hystérie, tandis que, pour ainsi dire, Dieu dormait, se lais-



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. l43

sant envahir furtivement par l'erreur et la maladie, pour le
plus grand profit de notre pauvre humanité.

C'est pourtant là, en tout autant de termes, la théorie de
M. Benan : « L'avènement du christianisme, dit-il quelque
part, est le plus grand événement de l'histoire religieuse du
monde. » Et, cependant, quelques pages plus loin nous lisons :

« La gloire de la résurrection appartient donc à Marie de

Magdala. Après Jésus, c'est Marie qui a le plus t'ait pour la
fondation du christianisme. L'ombre créée par les sens délicats
de Madeleine plane encore sur le monde. Beine et patronne
des idéalistes, Madeleine a su mieux que personne affirmer
son rêve, imposer à tous [la vision sainte de son âme
passionnée. Sa grande affirmation de femme : « 11 est ressuscité .»

a été la base de la foi de l'humanité. Loin d'ici, raison impuissante

Ne va pas appliquer une froide analyse à ce chef-d'œuvre

de l'idéalisme et de l'amour. Si la sagesse renonce à consoler

cette pauvre race humaine trahie par le sort, laisse la folie
tenter l'aventure. Où est le sage qui a donné au monde autant
de joie que la possédée de Magdala »

Si nous n'avions la page sous les yeux, il nous semblerait
positivement incroyable qu'un homme de la valeur intellectuelle et

morale de M. Renan pût se laisser aveugler par une conclusion
préméditée, au point de considérer comme satisfaisante cette
prétendue explication du phénomène historique et littéraire de la

résurrection du Seigneur. Et cependant, aux yeux de ce demi-

chrétien, qui, contrairement à sa propre Madeleine, aime Christ
sans pouvoir croire en lui, ces assertions, qui ne sont que ie

plein épanouissement d'une allusion contenue dans son précédent

ouvrage et la reproduction d'une calomnie longtemps
oubliée de Celse, semblent encore, après trois ans de réflexion,
clignes d'être présentées au monde comme une solution
satisfaisante du grand problème! Avec M. Strauss, doué d'un
tempérament plus froid et plus mâle, nous pouvons nous
attendre à tout. Il n'a pas déposé le scalpel de l'opérateur,
et ne peut, même « pour le peuple allemand, » rassembler

les disjecta membra du Christ aimé de ses compatriotes,
sans brandir de nouveau son arme favorite, faisant ainsi porter



144 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

ses démonstrations chirurgicales sur chacun des membres qu'il
s'agit de rajuster. De là résulte, pour ses lecteurs, la conviction
qu'un Christ ainsi restauré pièce à pièce ne saurait être vivant.
M. Renan, au contraire, présente à ses compatriotes un Christ

parfaitement vivant, et qui semble devoir leur convenir. Mais,
hélas! — qu'on nous passe l'expression, — son Christ est un

Français de l'école de Mesmer, et tous les jours on peut voir ses

Madeleines et ses Maries, dans tout l'éclat de leur sentimentale
beauté, à genoux sur les dalles de Notre-Dame ou bien en route
vers La Salette, où elles vont visiter la Vierge aux miracles
Rien d'étonnant à ce que ce cinquième évangile, tout
d'hallucinations et de sentimentalité, ne soit guères apprécié dans les

contrées plus prosaïques d'outre-Manche Rien d'étonnant à

ce qu'un drame dont les figurants n'ont assurément vu le jour
que dans certains livres français et dans les ouvrages de cire
de quelque chapelle de couvent, n'inspire que le dédain au
sobre et positif Anglais Rien d'étonnant à ce que, malgré
l'extrême attrait du style, la simplicité et la clarté du raisonnement
et la haute valeur de certains aperçus historiques (notamment
dès le chapitre XII, ce qui concerne la victoire du christianisme
sur le paganisme), rien d'étonnant, disons-nous, à ce que ce

second ouvrage soit condamné plus sérieusement encore que
le premier, comme une erreur théologique. S'il y avait lieu à

atténuer la sévérité de ce jugement, ce serait en reconnaissance
du témoignage rendu par l'auteur à l'authenticité de l'évangile
de Jean, des deux ouvrages de Luc et des sept principales
épîtres de Paul ; ce serait encore en considération de la sympathie

cordiale qu'il éprouve pour tout ce que les idées
chrétiennes renferment de plus libéral et de plus relevé.

On comprend sans peine la satisfaction que nous éprouvons
à laisser là MM. Renan et Strauss pour nous occuper de

l'ouvrage anglais, qui a paru sans nom d'auteur sous le titre de
Ecce Homo. Déjà célèbre, ce livre en est à la cinquième ou
sixième édition. Analysé par toutes les revues, commenté dans
tous les salons, il a trouvé accès en bien des lieux que venait
de troubler pour la première fois le souffle ardent de la controverse.

L'agitation qu'il a occasionnée est en sot un phénomène



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 145

aussi curieux et aussi instructif que le livre lui-même, et elle

peut servir à jeter du jour sur l'état actuel de l'opinion théologique

en Angleterre. Rien n'est plus propre à confirmer ce que
nous disions en commençant cet article, que la manière dont

tous les chroniqueurs et les écrivains périodiques ont été amenés,

presque à leur insu, à mettre au jour leurs plus intimes
pensées à l'occasion de cette vivante et pittoresque étude de la

personne et de l'œuvre de Jésus-Christ. Nous aurons à revenir
sur ce point. Bornons-nous, pour le moment, à attirer l'attention

sur les traits caractéristiques de l'ouvrage, et à légitimer
le jugement que nous en portons. Plus qu'aucune production de

notre époque, ce livre contient, pensons-nous, les éléments
d'une restauration de la foi.

Il est probable que si la tombe ne renfermait pas les restes
de Bobertson de Brighton, c'est à l'illustre penseur dont l'œil
était si clairvoyant, le cerveau si fécond, qu'on attribuerait la

composition de ce livre anonyme. En effet, le mouvement calme
et réglé de la pensée, l'attitude modérée que conserve l'auteur
au plus fort de la controverse, ne suffit pas à dissimuler
l'ardeur guerrière qui l'anime ; bien des passages respirent un

énergique dédain pour les pharisiens du XIXe siècle aussi bien

que pour ceux du premier, et trahissent la plume mordante du

moraliste. On reconnaît encore ici cette inflexible résolution
qui, dissipant les nuages amoncelés par une polémique de

détail, pénètre au cœur des questions cette fermeté qui, brisant
l'écorce du dogme, met au jour les germes vivants de la vérité,
cette inébranlable fidélité à Christ et à son Eglise toutes ces

qualités, en un mot, qui ont fait de Bobertson un si puissant
champion, et dont les Sermons sont lus partout où se parle
la langue anglaise. Peut-être nos compatriotes sont-ils, en théologie

comme en toutes choses, suspects d'être volontiers trop
complets ; aussi le caractère fragmentaire et morcelé de l'Ecce
Homo peut avoir contribué à son influence étendue. Quoi qu'il
en soit, nous pouvons affirmer que dans ce livre incomplet,
peu dramatique et peu critique selon son propre aveu, nous
possédons une Vie de Jésus parfaitement adaptée au pays qui
l'a vu naître et bien conforme au caractère anglais. Nous

C. R. 1870. 10



146 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

maintenons que non-seulement il peut marcher de pair avec
les ouvrages aux allures plus scientifiques et plus historiques
venus d'Allemagne et de France, mais qu'il les surpasse encore

par une exécution mieux réussie.

Quelle fut l'origine du christianisme : fut-elle humaine ou
divine Jésus fut-il un grand génie, ou le Fils de Dieu? Telle est la

question. La solution dépend tout entière, nous l'avons vu, du
côté par lequel on aborde le problème. L'Allemagne a cru
devoir procéder par voie de raisonnement. Egarés d'abord clans

un dédale de questions secondaires, on n'est pas parvenu à

avancer d'un pas, jusqu'au moment où M. Strauss, armé du glaive
tranchant de « l'hypothèse des mythes, » vint morceler l'objet en

litige et en faire quelque chose d'incohérent et d'impuissant à

satisfaire les besoins pratiques des hommes. La France, de son

côté, a mis l'imagination en campagne. Laissant de côté le travail

aride de la critique de détail, on s'est emparé de résultats
douteux qu'on a combinés à l'aide de ce principe, en tous cas

dangereux, que la beauté de la forme garantit la vérité du
fond. A l'Angleterre était réservé le côté moral de la question.
C'est elle qui devait montrer comment, en s'emparant du fil
directeur posé par le fondateur du christianisme, on peut
pénétrer au centre même du labyrinthe pour embrasser de là,
dans une vue d'ensemble, sinon tous les détails, du moins le

vaste organisme qui les résume tous, en même temps que le

rapport de chacun à l'ensemble, comment enfin, armé du
senliment de sécurité inséparable d'une telle situation, on peut
entreprendre à loisir d'éclairer les côtés accessoires du débat.

Adoptant cette marche, l'Ecce Homo ne pouvait guère échapper
aux reproches que provoque toute œuvre incomplète. Mais
être incomplet, c'est sa gloire. Ce livre ne présente pas tant une
nouvelle œuvre qu'une nouvelle méthode, et c'est précisément
une méthode nouvelle que l'humanité appelle depuis si

longtemps de ses vœux; non pas, il est vrai, une méthode purement

négative, comme celle dont M. Strauss se contente si

facilement, mais une méthode positive qui satisfasse l'intelligence
et qui assure à l'homme une navigation heureuse à travers les

orales du doute et de l'incrédulité moderne.



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 147

En conséquence, notre auteur, le regard fixé sur le but,
plonge d'emblée in médias res. Son introduction critique
comprend douze lignes, ou plutôt elle n'est pas une introduction,
puisqu'on ne la trouve qu'au cinquième chapitre. M. Strauss,au
contraire, consacre äson Einleitung WZ pages serrées, et M.
Benan 64 pages in-8° à sa Critique des documents originaux. Notre
auteur ne s'excuse pas. Le renvoi de l'étude de ces questions à

un second volume qu'il fait attendre, est un procédé caractéristique

de sa méthode: il s'en remet au jugement de ses
lecteurs et de ses critiques, qui comprendront que l'on puisse
réserver pour la fin ce que l'on place ordinairement en tète clu

livre. 11 déclare que « ce qu'il publie n'est encore qu'un
fragment. Aucune thèse théologique n'y est discutée. Christ, créateur

de la théologie et de la religion modernes, sera présenté
dans un second volume. »

« En définissant la position à laquelle prétendit Christ, nous
ne sommes pas entré sur le terrain de la controverse. Nous
n'en n'avons pas appelé à des passages isolés ou tirés du
quatrième évangile. Nier que Christ ait entrepris de fonder une
société théocratique et de lui donner des lois est assurément
possible, mais pour ceux-là seuls qui nient en bloc la crédibilité

des biographies existantes de Christ. Si l'on considère ces

biographies comme dignes de confiance dans leurs grands
traits, Christ a entrepris ce que nous venons de dire ; sinon,
notre étude pèche par la base; mais en même temps toute
tentative semblable à la nôtre, qui a pour but de rendre compte
de la personne et de l'œuvre de Jésus est vaine... La liste de

ses miracles peut avoir été surchargée; certains récits qui le

concernent peuvent être dénués de tout fondement, mais, en

somme, les miracles ont un rôle si important dans le plan de

Christ, que toute théorie qui prétendrait les attribuer tous à

l'imagination de ses disciples ou d'une génération subséquente
attaquerait la crédibilité des évangiles, non pas partiellement,
mais dans leur ensemble, et ferait de Christ un être aussi

mythique que peut l'être Hercule. Le but du présent traité est

d'établir que le Christ des évangiles n'est pas mythique, et pour
cela, de montrer que le caractère dépeint dans ces biographies



143 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

est, dans ses grands traits, rigoureusement conséquent. Ce

caractère est en même temps trop profondément original pour
être le produit individuel d'une imagination féconde, bien
moins encore de ce qu'on appelle « la conscience d'une époque.

» Si le fond de ce caractère est déclaré vrai et historique,
les évangiles qui le retracent doivent être, en général, dignes
de confiance, et dans ce cas, la responsabilité des miracles
incombe à Christ. Le jugement à porter sur les miracles dépend
alors essentiellement de l'opinion qu'on se sera formée de la

véracité de Christ, et cette opinion ne peut se baser que sur
une étude attentive de sa vie entière. » (Pag. 41.)

Ces derniers mots nous donnent la clef du livre ; le plan de

l'auteur s'y montre à découvert. Son intention n'est pas d'entrer

en matière par une discussion sur les miracles ou sur la
crédibilité des évangiles en détail, pour aboutir à une conviction

sur la personne de Christ, et cela, en se frayant un chemin

à travers les obstacles, comme ferait un voyageur dans

les forêts vierges de l'xVmérique du Sud. Cette marche lui
paraît et nous paraît aussi ne devoir pas aboutir ; elle est jugée
par l'expérience. L'auteur suit donc un ordre inverse. Prenant

pour point de départ une confiance générale, dans le sens le

plus large du mot, en la véracité des seuls documents que nous
possédions, il se dispose à faire surgir de ces témoignages,
loyalement et discrètement consultés, une conviction positive
de la grandeur et de la pureté morale de Christ. Il s'est noblement

acquitté de cette tâche. Limitant le cercle de ses investigations

au seul ministère de Christ, il indique dans les cinq
premiers chapitres l'objet et l'idéal de ce ministère tel qu'il
existait dans l'esprit de Christ. Les chapitres suivants montrent
comment cet idéal a été, grâce à la sagesse consommée de cet
incomparable génie, réalisé dans l'histoire. Voici comment
débute le sixième chapitre:

« Nous venons de faire un pas vers l'objet de notre recherche.
Nous avons considéré l'Eglise chrétienne dans son idée, c'est-à-

dire telle qu'elle a existé dans l'esprit de son fondateur et
avant sa réalisation. Notre tâche va devenir plus historique, et

c'est de l'établissement actuel de la théocratie nouvelle que



MM. STRAUSS, RENAN,— ECCE HOMO. H9

nous aurons à nous occuper désormais.... Le plan de son
fondateur était simple. Il s'agissait de revêtir d'une forme adaptée
à de nouvelles circonstances la société divine, dont l'Ancien
Testament contient l'histoire. Les traits principaux de la
théocratie ancienne étaient : 1° l'appel divin et l'élection d'Abraham

; 2° la législation divine donné au peuple par l'intermédiaire

de Moïse ; 3° la relation personnelle et la responsabilité
individuelle de tout membre de la théocratie vis-à-vis de son
invisible roi. Or comme la nouvelle théocratie devait être la
contre-partie de l'ancienne, on pouvait s'attendre à la voir reproduire

ces trois traits principaux. » (Pag. 52.)
Cependant, et quelque étrange que cela paraisse, tandis que

le premier de ces traits occupe notre auteur durant quatre
chapitres, et le second durant treize autres, — au moment où
l'intérêt du lecteur est excité au plus haut point, et que celui-ci
s'attend à voir la troisième question, qui est aussi la plus délicate,

amplement discutée, — le livre se termine brusquement.
La nature de la souveraineté de Christ et de ses rapports
personnels avec l'église est entièrement laissée de côté, quoique
le fait de ses royales prétentions soit, dans l'occasion, amplement

constaté. Que penser de ce procédé? L'auteur a-t-il
oublié son plan? Ou plutôt ce brusque arrêt ne nous fait-il pas
toucher au doigt le principal mérite non-seulement du
fragment déjà paru, mais aussi de l'ouvrage entier tel que nous
espérons le posséder bientôt? Il nous semble hors de doute que
les craintes et les lamentations que l'orthodoxie a si bruyamment

émises à l'occasion de cette publication sont superflues
ou tout au moins hors de saison. Tout indique que l'auteur n'a

pas pris la plume à la légère, et sans savoir où il aboutirait.
Tout fait prévoir que « l'enquête qui, pour son propre compte,
l'a satisfait, » l'a amené à cette conviction que la foi de son
enfance se légitime devant la raison, et que dresser un inventaire

des droits de Christ, c'est constater ses titres à l'adoration
des fidèles. Qu'on en juge par quelques citations.

« Nous avons vu Christ revendiquer à l'égard de tout homme
la position de juge et de maître qui, dans l'ancienne alliance,
était réservée à Jéhovah seul, et non à son représentant. »



150 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

(Pag. 52.) (' On n'a rien encore trouvé, dans toute la création
de Dieu, de plus relevé et de plus attrayant que Christ. »

(Pag. 52.) «'L'inspiration que nous venons de décrire est

apparue aux hommes, dans toute sa plénitude, en Jésus-Christ.
Elle découle de lui comme d'une source. Qui dira comment
elle s'éveilla en lui L'insondable abîme de la personnalité a

gardé son secret. Dieu a jugé bon de ne pas engendrer un second

Fils tel que lui. » (Pag. 321.) « La confiance que Christ inspira
aux hommes en leur montrant sous de nouveaux aspects la

puissance qui gouverne le monde, en triomphant lui-même de la

mort, en leur ouvrant les portes de l'éternité, tel sera le sujet
d'un prochain volume. » (Pag. 323.) « L'édifice si durable et si

universel que Christ a fondé par sa seule volonté et par ses

seules forces, n'a pas de correspondant dans l'histoire. Si,
dans les œuvres de la nature, nous discernons les indices d'une
lutte contre les difficultés, les traces du calcul, de la précaution,

de l'art, peut-être l'œuvre de Christ présente-t-elle quelque

chose de semblable... Qui peut définir ce qui unit les hommes

entre eux? Qui peut se dire initié à la formation du

langage, symbole de leur union? Qui a jamais pénétré les origines

de la société civile, ou qui en a épuisé la notion? S'il est un
homme qui connaisse ces choses il peut rendre compte aussi

des origines de l'Eglise chrétienne. Quant aux autres, ils se

contenteront de dire: « Le Saint-Esprit est descendu du ciel,
et les hommes ont cru. » Quelqu'un assistait-il à la fondation
de la nouvelle Jérusalem? A-t-il vu la troupe des ouvriers, la

muraille inachevée et les rues en construction, a-t-il entendu
le bruit de la truelle et de la pioche? Non Elle est descendue

du ciel, d'auprès de Dieu. » (Pag. 330.)
Ce passage frappant termine le volume. Dans cette première

partie de son œuvre, l'auteur a cherché, et, selon nous, il a

réussi à établir qu'il suffit de considérer la vie de Jésus dans

ses grands traits, dans ses contours généraux qui, si l'on
accorde que nous savons quelque chose de lui, doivent forcément
être considérés comme lui appartenant, et qu'il suffit d'un
jugement calme et libre de préoccupations, d'une conscience
droite et éclairée, pour arriver à une profonde et ferme con-



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 151

viclion que Jésus est le légitime Seigneur et Maître de nos
âmes ; que, de plus, —nous n'hésitons pas à le dire par
anticipation, — il est « divin » dans un sens très positif. En suivant

pas à pas notre auteur dans son œuvre qui, à une époque de

doute comme la nôtre, est vraiment une œuvre de charité,
nous plaignons de tout notre cœur, non pas tant encore le

pauvre voyageur dépouillé et presque mort, mais l'impitoyable

passant qui ne veut pas voir les blessures à panser, qui n'a

pas de. cœur pour apprécier les efforts salutaires parce qu'il
n'a pas d'intelligence pour les comprendre, et qui va jusqu'à
dénoncer hautement le bon Samaritain parce que son extérieur

offre quelque chose de suspect. Qu'a-t-il fait cependant?
11 a simplement traduit les formules mortes de l'orthodoxie
dans le vivant langage de la pensée moderne et des hommes
du monde. C'est-à-dire qu'il présente le christianisme sous la
seule forme qui puisse le faire admettre de nos contemporains,

la seule qui puisse solliciter leurs âmes à la conversion
et au salut. Il a osé nommer la charité « enthousiasme de

l'humanité, » il a osé définir la mission régénératrice de l'Eglise
« un perfectionnement moral; » il s'est aventuré à dire, au lieu
de salut des âmes, « rétablissement moral ; » au lieu de Saint-
Esprit « Esprit de sainteté ; » au lieu de moyens de grâce, «

rites sacrés, » « conditions essentielles d'adoption, » symboles de

cette «vivante et intime communion, de cette manducation
» spirituelle de la personne de Christ, » sans laquelle la « santé
de l'âme » ne peut être rétablie. Il a dit tout cela non sans

imperfections; on pourrait en effet relever quelques exagérations,
signaler même çà et là de légères infractions au bon goût.
Mais ces fautes assurément sont peu de chose à côté des
nobles sentiments qui ont dicté les lignes suivantes.

« Notre tolérance devrait être la même en théorie qu'en
pratique : tout ce qu'on allègue pour excuser une conduite imparfaite

peut être avancé aussi à la décharge d'une croyance erronée.

Si le chemin de l'activité chrétienne est semé d'habitudes

corrompues et de passions trompeuses, le sentier de la vérité
chrétienne est semé de jugements préconçus et encombré de

théories avortées, de systèmes pourris qui le dérobent au re-



152 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

gard. 11 est tout aussi malaisé de penser que d'agir ou même
de sentir droitement. Et du moment où tous accordent qu'une
erreur est chose moins coupable qu'un crime ou une passion
vicieuse, c'est une monstruosité que de vouloir la punir plus
sévèrement, de représenter Christ, l'ami des publicains et des

pécheurs, comme l'impitoyable adversaire de ceux qui
cherchent la vérité. » (Pag. 72.)

Si l'auteur s'est permis quelques expressions dédaigneuses à

l'adresse de « certaines interdictions puériles et vexatoires, »

de « certains efforts tendant à surexciter une sensibilité de mauvais

aloi, » d'un « certain christianisme vide, stérile et maladif,.»
ce tort impardonnable sera peut-être oublié en considération
d'un passage aussi vraiment évangélique que celui-ci :

« La justice n'est souvent qu'une forme de la pédanterie. La

miséricorde est parfois simple douceur de tempérament, le

courage simple fermeté de constitution; mais si ces vertus sont

réelles, elles supposent autre chose qu'une bonté native; elles

témoignent de qualités développées par l'exercice. Il nous faut
un symbole capable de rallier tous ceux qui possèdent en eux
le principe du bien, développé ou non. Ce signe de ralliement
se trouve dans la foi. Celui qui, mis en présence d'un bien
manifeste, éprouve une instinctive affinité (loyalty) pour cet objet,
celui qui s'avance au-devant de lui, qui se range à ses côtés et

qui met en lui sa confiance, un tel homme a la foi, et le principe

du bien habite en lui. Il peut avoir des habitudes vicieuses,
mais l'instinct de droiture et de sincérité qu'il possède le fera
s'élever plus haut que tel homme vertueux dans sa conduite.
Il peut être grossier de pensées et de mœurs, mais il progressera
graduellement dans le bien. Il est d'autres vertus qui ne se

développent qu'à grand'peine partout où elles ne trouvent pas un
un sol favorable et une heureuse exposition ; mais le plus
abandonné et le plus mal partagé des hommes peut bâtir avec succès

sur le bon fondement de la foi. » (Pag. 66.)
Enfin, si notre auteur n'a pas craint de signaler en passant

les péchés particuliers aux gens d'église, cette hardiesse lui
sera sans doute pardonnée en considération de la haute idée

qu'il se fait de l'Eglise chrétienne.



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 153

« Quelque terrible que puisse paraître la prétention de fonder
une société sur de purs principes, et de la voir se développer
à travers les âges, cette conception s'est cependant réalisée sur
une vaste échelle. L'Eglise se maintient au sein des sociétés
politiques avec lesquelles elle entretient des relations sans se perdre
en eux. Si raffinée et si philosophique que soit sa constitution,
l'Eglise n'est pas moins forte que les institutions basées sur les

relations de la famille et du langage, de la défense personnelle ou
du commerce. Elle n'est pas moms forte, et elle a assurément

plus de vitalité. Elle a survécu à toutes les sociétés politiques déjà
existantes à l'époque de sa fondation ; elle compte plus de

citoyens qu'aucun des Etats qu'elle a vu surgir à ses côtés. Elle
subsiste sans recourir à de coûteux armements. Ne dépendant
d'aucun secours passager, d'aucun appui extérieur, ne tirant
sa force que de son immortelle essence, elle a défié l'inimitié
de la civilisation ancienne, ia rudesse des barbares du moyen
âge, et maintenant que l'opinion publique règne et prononce
dans tous les domaines, elle est encore tellement à l'abri du

danger, que tout semble indestructible en elle, même ce qui
mériterait de prendre fin. »

Mais non ; rien n'excuse aux yeux des dogmatistes la prétention

d'arriver au dogme par un autre chemin que le leur. La

guérison n'est rien, la panacée est tout. Semblables aux médecins

de Molière, ces docteurs verraient plus volontiers le
patient mourir « selon les règles » que se remettre par un
procédé qui sort de la routine. A moins que l'auteur ne consente
à prononcer la formule officielle de l'orthodoxie, — et cela non

pas dans son prochain volume, alors que le cours naturel de

son argumentation l'y amènera, mais sur-le-champ, sans tarder,

au commandement, l'économie de son travail dût-elle en

être ruinée, fallût-il polircela vivendi causa vivendi perdere causas,

— s'il n'articule pas le mot d'ordre, il se verra arrêté au
contrôle. Ce n'est pas pour avoir mal prononcé ce mot, c'est

pour ne l'avoir pas prononcé encore qu'il sera condamné. Sus

à l'hérétique! « Le Seigneur saura reconnaître les siens. » Nous

n'exagérons pas ; nous sommes en mesure de prouver ce que
nous disons. Certains jugements portés sur ce livre sont



154 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

de nature à jeter le plus grand discrédit sur leurs auteurs ; ils

prouvent, mieux que ne pourrait le faire une caricature, la

triste et presque irrémédiable décrépitude de « l'orthodoxie »

moderne. Nous répugnons à laisser de côté les périphrases
consacrées par la courtoisie ; l'indignation nous pousse à

déclarer que la Quarterly Review et M. Spurgeon ont en cette
occasion manqué jflus que personne aux premiers principes
de l'équité et de la tolérance chrétienne. Croira-t-on qu'un
arrogant critique qui accuse ses adversaires « d'ignorance »

ignore lui-même que Jean, I, 17, ne rapporte pas les paroles
de Jean-Baptiste? Pouvait-on s'attendre à ce que, imputant
à d'autres « l'oubli des principes élémentaires qui sont
familiers aux enfants et aux paysans, » cet écrivain prétendit
« qu'une Eglise dont le but final serait le perfectionnement mo.
» rai (ce qui, dans Ecce Homo, signifie « salut des âmes»), se-

» rait, non pas chrétienne, mais infidèle? » Pouvait-on prévoir
que cet implacable malleus hwreticorum tomberait lui-même
dans une hérésie mortelle? « On ne peut, dit-il, sans donner la
main à un vulgaire socinianisme, enseigner que celui qui fut
vrai Dieu el vrai homme pût concevoir la pensée de recourir à

de mauvais moyens, et que, la tentation survenant, il pût lui
donner accès un seul instant '. »

De son côté, M. Spurgeon avoue que notre auteur ne «

blasphème pas le Seigneur Jésus, qu'au contraire il admire hautement

l'amour dévoué de l'Homme de douleurs, » « qu'il ne
nie pas les miracles, ne combat pas la divinité de Christ, qu'il
reconnaît ia nature spirituelle du règne de Christ, que ses

principes sont au plus haut degré favorables au développement
de la liberté, de la philanthropie, de la fraternité. » Comprend-
on après cela que, changeant tout à coup de langage, —
apparemment pour donner un échantillon des principes de libéralisme

et de tolérance que professent les dissidents, — il éclate

en vulgaires reproches : « Si l'auteur de cet écrit, dit-il, est
ministre dans une dénomination quelconque de chrétiens
évangéliques, il n'a plus qu'une chose à faire, si du moins il pos-

1 Quarterly Review, avril 1868.



MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO. 155

sede la moitié autant d'honnêteté qu'un voleur ordinaire, c'est
de résigner sans tarder son office '. »

Assurément, l'auteur de Ecce homo ne pouvait s'attendre, de

ce côté, à une telle réception, pas plus qu'au singulier
reproche que lui adresse un célèbre écrivain catholique : « Mettre

en relief certains côtés du christianisme et en laisser d'autres

côtés dans l'ombre, tel est le principal tort de l'auteur

2, » et il ne sait pas voir que ce procédé fait partie
intégrante de sa méthode L'appréciation d'un comte philanthrope
qui considère ce noble et grand livre comme « l'œuvre la plus
pestilentielle qui soit jamais sortie des portes de l'enfer, » a

sans doute bien moins surpris et peiné l'auteur. Le bord
opposé ne l'a du reste pas mieux accueilli. Les critiques qui
dans la Westminster Renew et le Fraser's Magazine ont exercé

leur habileté sur Ecce homo ne sont pas gens à se scandaliser
de quelque manque d'orthodoxie ; néanmoins, qu'on nous
permette de le dire, ils ont complètement méconnu le but de

l'ouvrage, et leurs objections ont exclusivement trait à des

points que l'auteur n'a jamais pensé à traiter dans son livre.
Quoi qu'il en soit de l'accueil qu'a reçu cet ouvrage, — blâmé
de ceux-ci, incompris de ceux-là, tantôt obstinément critiqué
comme s'il prétendait être complet lorsqu'il déclare à maintes

reprises qu'il n'est qu'un fragment, tantôt méprisé des incrédules,

rejeté des croyants et négligé des gens du monde, — il
est cependant une pensée qui doit récompenser l'auteur de ses

peines ; c'est qu'il est compris de ceux-là du moins en vue
desquels il a spécialement travaillé ; c'est qu'il a fait renaître à la
foi plus d'une âme indécise et troublée; c'est qu'il a rallumé
dans plus d'un cœur cet amour de Christ qui sauve et rachète
les hommes. La considération de tels résultats doit inspirer à

l'auteur des pensées de joyeuse et sainte reconnaissance, en
même temps qu'elle doit l'encourager à poursuivre en paix ses

fructueuses études. « Bien de plus grand en effet ne peut être
proposé de nos jours à l'activité d'un homme que la défense

1 Sword and Trowel, janvier 1866.
1 The Month, juin 1866.



156 MM. STRAUSS, RENAN. — ECCE HOMO.

et le relèvement de la vérité de Dieu. Ne nous laissons donc

pas entraver par les errements humains de nos ancêtres, mais

n'oublions pas non plus l'affectueux respect que nous devons
à ceux qui furent nos pères en la foi '. »

Traduit par F. van Muyden.

' William's Rational Godliness, pag. 404.


	MM. Strauss, Renan : Ecce Homo

