
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Des rapports de la science et de la foi

Autor: Hamel, A.-G. van / Hoeksrta, S. / Rauwenhoff, L.W.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DES RAPPORTS

DE LA SCIENCE ET DE LA FOI

d'après

DEUX THÉOLOGIENS HOLLANDAIS

La Hollande ne possède pas, comme la France et l'Allemagne,

une armée de philosophes et de penseurs. Ce n'est pourtant

pas une raison pour que les grandes questions de philosophie

religieuse que soulèvent les débats du spiritualisme, de

l'idéalisme, clu positivisme, n'y soient pas mises à l'ordre du

jour et discutées comme elles le méritent. Car, d'une part, ce

petit pays se montre pressé d'offrir l'hospitalité à toutes les

nuances de la pensée contemporaine ; d'autre part, il compte
parmi ses savants un certain nombre de théologiens protestants

qui se chargent volontiers de la tâche qu'on réserve
ailleurs aux philosophes de profession. Ces hommes sont
parfaitement qualifiés du reste pour s'en occuper ; d'abord, parce
que la Hollande est placée dans d'excellentes conditions pour
qu'une question y soit bien posée; ensuite parce que la plupart
d'entre eux sont habitués depuis trop longtemps à voir s'élargir
le domaine de la théologie pour qu'ils puissent hésiter à le
parcourir dans toute son étendue, à aborder franchement et hardiment

et à pousser jusqu'à leurs dernières limites les grandes
questions de principes qui ont pour objet la valeur absolue et

l'avenir de la religion ; enfin, et leur compétence n'en devient

que plus grande ils aiment la religion elle-même autant que la
science qui se fonde sur elle. Les limites extrêmes du domaine
de la théologie, vers lesquelles ils s'avancent sans scrupule et

sans peur, sont à leurs yeux des frontières sacréesdont les droits
éternels de l'âme sauvegardent assez l'inviolabilité.

Parmi les théologiens hollandais qui s'occupent de

préférence de ces études générales, il faut citer en premier lieu



DE LA SCIENCE ET DE LA FOI. 109

M. Hoekstra, professeur de théologie à Amsterdam. Homme d'un

grand savoir et de beaucoup de sagacité, il s'est occupé avec
succès des questions de critique historique et littéraire
relatives à la religion d'Israël et aux origines du christianisme.
Mais ses études de prédilection sont tournées du côté de la
morale et de la philosophie religieuse. C'est ainsi que les systèmes

de l'utilitarisme anglais et de la morale indépendante ont
trouvé en lui un juge compétent et un adversaire habile. La

question religieuse proprement dite a été abordée par lui dans

deux publications fort intéressantes, l'une traitant de L'origine
et des bases de la foi religieuse', l'autre renfermant une étude

sur l'Espérance de l'immortalité 2. Ces deux livres, qui ont paru
à quelques années de distance, se touchent de très près : le
premier a préparé le terrain au second et traite d'une manière

plus générale ce que celui-ci met en rapport avec un point
spécial, la question de l'immortalité individuelle. 11 a paru à

l'un des critiques de M. Hoekstra, M. Bauwenhoff, professeur
d'histoire ecclésiastique à la faculté de théologie do Leyde,
que la question générale, la question de méthode, méritait
avant tout d'être bien posée et sérieusement examinée. C'est

ce qu'il a fait dans un remarquable article d'une des revues
hollandaises de théologie, la Theologisch Tijdschriflz. En
général M. Bauwenhoff se montre très sympathique aux vues de

M. Hoekstra. Il n'en combat nullement les principes: il croit
seulement que l'auteur aurait pu se faire la partie plus belle
encore, qu'il aurait pu serrer davantage ses arguments en
faveur des conclusions et de la méthode de la foi religieuse. Sa

critique consiste donc en grande partie à compléter, à

retoucher le raisonnement de son collègue, à mettre en relief
l'idée fondamentale du système de M. Hoekstra, et à essayer
de vérifier plus que l'auteur ne l'avait fait lui-même, les ti-

1 D' S. Hoeksrta Bzn. Bronnen en grondslagen van het godsdienstig yeloof-
Formeel gedeelte van de geloofsleer op het standpunt van de moderne we-
tenschap. — Amsterdam 1864.

* Dr S. Hoekstra Bzn. De hoop der onsterfelijkheid. — Amsterdam 1867.
3 L. w, E. Rauwenhoff. Empirisme en Idéalisme, volgens S. Hoekstra Bzn.

Theol. Tijdschr. 1868, bl. 257 »lgg.



110 HOEKSTRA ET RAUWENHOFF.

très de la foi religieuse. C'est d'après cet article de revue que
nous désirons résumer les principales thèses et les principaux
arguments du professeur distingué de Leyde ; l'essence même
des idées du savant professeur d'Amsterdam y trouvera
naturellement sa place ; et nous nous réservons de donner plus
tard quelques extraits du livre de ce dernier sur l'Espérance
de l'immortalité, où l'on trouvera alors l'application de la

méthode dont nous essayons aujourd'hui de donner une idée à

nos lecteurs.

11 existe encore bien des divergences, et nous pouvons ajouter

bien des malentendus, sur la question des rapports entre
la science et la foi. Ce ne sont là, après tout, que deux points
de vue différents, deux manières d'envisager le monde, deux
Weltanschauungen, comme disent les Allemands, mais qu'on
se plaît assez souvent à représenter comme étant opposées
et hostiles l'une à l'autre. J'out le monde se souvient de

l'époque où la religion imposait ses vues et ses méthodes à

quiconque désirait faire de la science, et où elle tendait par
conséquent à supprimer la science elle-même. Mais le moment
de la revanche est venu, et la science esi en train d'en user
largement, il y a aujourd'hui bon nombre de savants qui
voudraient bien que l'idée religieuse fût bannie aussi vite que
possible de la terre, et qui, pour préparer et pour hâter cette
retraite, la stigmatisent de leur mieux comme un point de vue

superstitieux, chimérique, ou pour le inoins vaguement poétique,

sans consistance et sans vérité. Il se pourrait bien cependant

que les savants de nos jours ne comprissent et n'appréciassent

pas mieux le point de vue religieux que les hommes
de la foi ne le faisaient autrefois pour la science et sa méthode.

Pour marquer exactement la place que la science et la foi

doivent occuper l'une par rapport à l'autre, et que, à bien

prendre les choses, elles occupent réellement, il serait bon

peut-être de les distinguer comme le point de vue positif et le

point de vue idéaliste. La méthode qu'on suit au premier de ces

deux points de vue pour arriver à la certitude, est en effet la

méthode des sciences positives, la méthode expérimentale. Elle



DE LA SCIENI K ET DE LA FOI. 111

consiste à observer exactement les phénomènes du monde,
physique et moral, à vérifier l'exactitude des résultats obtenus

par des observations réitérées, à classer ensuite d'après un
ordre logique les faits constatés, et à les relier ensemble en
leur appliquant l'idée d'un rapport de cause et d'effet. Tout
ce qu'on peut faire de plus au point de vue de la science,
c'est de généraliser cette dernière idée, et d'arriver ainsi à

découvrir des lois ; mais voilà aussi le terme fatal auquel la
méthode expérimentale est obligée de s'arrêter. Dès lors il est
évident que l'infini ne saurait rentrer dans l'ordre des choses

que la science peut connaître et qu'elle peut rendre certaines.
Car lors même qu'on pourrait appliquer la méthode
expérimentale à tout ce qui existe, et qu'on l'appliquerait partout
avec une justesse parfaite, on n'aurait fait que réaliser l'idéal de

la science, c'est-à-dire qu'on connaîtrait tons les détails du monde
tini et tous les rapports dans lesquels ces faits peuvent se

rencontrer ensemble ; mais il resterait toujours entre cette science

et le domaine de l'infini un abîme infranchissable.
Le propre du point de vue de la foi religieuse consiste en ce

que, pour arriver à la certitude, à la conviction dans cet ordre
de choses, on suit une tout autre méthode, dont le nom de

méthode idéaliste rend assez bien le caractère particulier. Pour
s'en rendre compte, il faut s'adresser aux hommes religieux
et leur demander comment ils ont fait pour conclure à l'existence

réelle des objets de leur foi. Seulement soyons sur nos

gardes : rien de plus facile en cette matière délicate que de se

laisser tromper par l'apparence. 11 ne faut pas prendre au mot
tous ceux qui prétendent nous indiquer les bases de leur foi.
Car s'il est vrai que toute foi véritable ne peut avoir qu'un seul

et même fondement, il est vrai aussi que chacun en parle
dans son propre langage, et qu'ainsi il croit, souvent trouver
le vrai fond de son expérience intime dans telle expression,
dans telle image, plutôt que dans l'idée qui est au-dessous,
el, qui est après tout l'essentiel. Si quelqu'un nous dit, par
exemple, qu'une certaine autorité, ou qu'un raisonnement

purement intellectuel se trouve à la base de sa foi, il oublie
évidemment qu'il y a eu pour lui une raison plus intime et plus



112 HOEKSTRA ET RAUWENHOFF.

profonde qui l'a engagé à s'abandonner à cette autorité, ou à

imprimer cette direction-là à son intelligence et à raisonner

jusqu'à ce qu'il eût trouvé l'objet adorable que réclamait sa foi.

Malgré ce danger, qui est réel, voici pourtant ce que nous

pouvons admettre franchement, sans crainte de nous tromper :

c'est que les conclusions de la foi nous sont inspirées directement

par les besoins du cœur. L'homme religieux se sent
tourmenté d'aspirations, de besoins de paix, de bonheur, de perfection,

que les réalités visibles, le monde des choses finies, sont

impuissants à satisfaire. Pourtant ces aspirations, au lieu de

s'évanouir, deviennent toujours plus fortes, toujours plus
impérieuses. Leur intensité n'est pas en raison de notre faiblesse

morale, ce n'est pas dans nos moments d'égoïsme et de

découragement qu'elles se font le plus fortement senlir. Bien au

contraire, c'est dans les meilleurs moments de notre vie que
ces besoins spirituels, cette faim et cette soif des choses
invisibles s'imposent avec le plus d'énergie et refusent de se laisser

apaiser par le monde visible ou par le vide éternel. En

vain nous nous débattons contre elles et nous essayons de

nous en défaire comme de sensations maladives, d'illusions
et de chimères. C'est déjà bien avant d'avoir fait toutes ces

expériences que l'homme religieux a conclu à l'existence
réelle de cet idéal dont la soif le tourmente, de ce monde
invisible vers lequel tendent ses désirs les plus purs. Aussi
les expériences qui démontrent la force, la valeur morale, la

persistance de ses aspirations religieuses, et les réflexions
qui le font revenir après coup sur ce qu'il a éprouvé, ne lui
donnent-elles pas ses convictions: elles lui garantissent seulement

la vertu intrinsèque de sa méthode el la justesse de ses
conclusions. Ce n'est pas par une espèce de raisonnement,
c'est plutôt par intuition, spontanément, que, prenant pied
dans ses aspirations mêmes, il s'élance vers la foi à la réalité
de leur objet. Un acte de foi religieuse est un acte spontané et
d'intuition. Mais nous pouvons nous en rendre compte après,
et refaire pour ainsi dire le même chemin en ayant conscience
cette fois-ci de ce que nous faisons. Examinons donc de plus
près la voie qu'a suivie l'homme religieux pour arriver à la foi.



DE LA SCIENCE ET DE LA FOI. 113

Prenant pour point de départ les besoins de sa nature
spirituelle, le croyant a admis que la nature et l'intensité même de

ces besoins supposaient nécessairement, réclamaient la réalité
de leur objet. Cet objet il l'a donc «postulé,» pourparler le

langage de l'école, c'est-à-dire qu'il a appliqué à ses aspirations
l'idée de cause finale : il a admis qu'il y avait entre les besoins
de son cœur et le monde un rapport, non pas de cause et d'effet,

mais de moyen et de fin ; il s'est dit que, puisque les vrais
et immortels besoins de sa nature étaient ce qu'ils sont, la réalité
devait y correspondre. En suivant cette marche, il a commencé

par croire fermement à l'idéal et à sa propre vocation d'y atteindre

; puis, faisant tomber la lumière de cette foi sur le monde

extérieur, il a appliqué aux choses du dehors cette même idée
des causes finales, et il est arrivé ainsi à voir un plan, un ordre

divin, digne d'une sagesse infinie et d'un amour éternel, dans la
marche mystérieuse de l'histoire, dans le spectacle bizarre du

monde, dans ladestinée, pleine d'énigmes, des mortels. Il s'est

placé au point de vue des besoins intimes du cœur, il a fait
diriger ses regards par l'idée, non pas de causes efficientes, mais
de causes finales ; en un mot il a suivi la méthode idéaliste

au lieu de suivre la méthode expérimentale, et l'aspect du monde
a été changé pour lui.

Voilà les deux points de vue suffisamment analysés pour
que nous puissions nous demander maintenant quels sont les

rapports de ces deux conceptions, et ce qui résulte de notre
analyse pour la vérité du point de vue idéaliste, pour la raison
d'être de la religion.

On aurait tort de chercher la différence des deux points de

vue dans la nature des objets qui s'offrent à notre observation

scientifique ou à notre appréciation religieuse. 11 ne s'agit

pas en effet de deux mondes différents, il s'agit pour la

science et pour la foi de la même réalité c'est-à-dire de
l'ensemble des phénomènes physiques et moraux du monde. Et
lorsque, au point de vue de la foi religieuse on parle du
« monde invisible, » c'est là évidemment une expression qu'il
faut se garder de prendre à la lettre, et qui signifie simplement

C. R. 1870. 8



IU MM. HOEKSIRA ET RAUWENHOFF.

que la religion nous dévoile une face de la vérité des choses

inaccessible à la science.

La différence se trouve donc uniquement dans la méthode,
et tout d'abord dans le point de départ. La science commence
en effet par observer le monde extérieur : la foi, au contraire,
s'occupe en premier lieu et avant tout des besoins spirituels de

la nature humaine. Les aspirations religieuses de l'âme forment
les larges bases sur lesquelles la foi élève ses constructions

simples mais grandioses ; les faits du monde extérieur sont les

matériaux variés et innombrables que la science se hâte tout
d'abord île choisir, de classer, de joindre ensemble d'après
l'ordre logique de la pensée.

Mais il y a bien plus: cette différence du point de départ
n'est encore qu'une faible partie de la distance qui sépare
la méthode expérimentale de la méthode idéaliste. En effet la

science pourrait adopter le même point de départ et prendre
les aspirations religieuses de l'âme pour objet de ses observations

et de ses raisonnements. Mais qu'en ferait-elle? Elle
commencerait par les constater et par les classer de son mieux.
Ici déjà se présenterait une petite difficulté qui ne serait

peut-être pas insurmontable, mais qui pourrait embarrasser
et retarder la conclusion. Il serait possible en effet que la

science hésitât à conclure de l'identité des noms par
lesquels les individus divers désignent les différentes nuances
de leur expérience spirituelle, à l'identité parfaite des
émotions. Cependant, comme il ne s'agit pas seulement de
sensations, d'affections très mobiles et infiniment variées, mais
de certains états de l'âme dont, on pourrait vérifier sans trop
de peine l'identité chez tous les hommes en comparant entre
eux les effets qui en proviennent, — cette difficulté se réduirait

facilement à des proportions assez minimes pour qu'on
fût autorisé à passer outre. —Mais il y en a une autre bien plus
grave, c'est que jamais la science, si du moins elle s'en tient
rigoureusement aux exigences de sa méthode, ne fera autre
chose que de constater un certain rapport étroit, un rapport de

cause et d'effet, entre ces phénomènes de la vie spirituelle et
d'autres circonstances. Elle peut dire que l'homme, placé dans



DE LA SCIENCE ET DE LA FOI. 115

certaines conditions physiques et morales,, se trouve ordinairement

en possession de certaines émotions et de certaines
idées religieuses; mais voilà tout. Et elle trouverait bien vite.

dans la nature de l'homme, dans son développement intellectuel

et moral, dans sa condition sociale, l'explication de ces
besoins et de ces croyances : elle en trouverait ce qu'on appelle
la « raison suffisante, .» c'est-à-dire qu'après cette explication,
elle n'aurait qu'à se déclarer satisfaite. Et supposé même que
d'une manière ou d'une autre la science pure put nous élever

jusqu'à l'idée de l'infini, de Dieu, de l'ordre moral, supposé

qu'elle nous permit de mettre ces idées en rapport avec ce que
nous savons du monde, nos besoins religieux n'auraient-ils
plus rien à réclamer? 11 est probable au contraire qu'ils ne
seraient nullement satisfaits. Dire : « je sais qu'il existe un Dieu,»
n'est-ce pas tout autre chose que de s'écrier avec un accent de

piété profonde, d'amour el de joyeuse résignation : « je crois
en Dieu? » Lors même que l'existence de Dieu serait le dernier
mot de la science, la foi religieuse demanderait encore un autre
objet de cette conception abstraite de la raison.

La grande différence entre la méthode expérimentale et la
méthode idéaliste ne se trouve donc pas seulement dans le

point de départ, qui consiste pour l'une dans les faits du monde

extérieur, pour l'autre clans les besoins religieux de l'âme. Elle
est avant tout dans la manière dont on procède pour arriver
aux conclusions. Nous avons déjà eu l'occasion de le voir: tout
ce que la science peut faire au delà de l'observation exacte et de

la classification logiquedes faits, c'est deles relier ensemble en

leur appliquant l'idée d'un rapport de cause et d'effet, ou pour
employer le langage de l'école, en y introduisant « la catégorie
de causalité! d La méthode de la foi, au contraire, consiste à

appliquer aux besoins de l'âme humaine l'idée d'un rapport
de moyen et de tin, l'idée d'un postulatimi, « la catégorie des

causes finales. »

On s'est trompé souvent clans l'analyse ultérieure de cette
différence et par là même on l'a exagérée, on a fait la distance
entre la science et la foi plus grande qu'elle n'est en réalité.
On a dit que si la science nous permet de connaître les cho-



11fi MM. HOEKSTRA ET RAOWENHOFF.

ses telles qu'elles sont, la foi nous les montre seulement sous

l'aspect que leur donnent les dispositions de notre cœur,
dont la raison d'être ne se trouve qu'en nous-mêmes. En

termes philosophiques, la vérité de la science serait, donc une
vérité « objective, » la vérité religieuse ne serait qu'une vérité
« subjective. » Formulée d'une manière aussi catégorique,
cette assertion n'est pas juste. Il n'est pas vrai que le caractère
distinctif de la méthode idéaliste consiste dans sa nature
personnelle, « subjective. » Et il est bon de relever cette erreur,
parce qu'on n'est que trop porté aujourd'hui à prendre le mot
de «subjectif» comme synonyme d'arbitraire et d'illusoire. Il
n'est pas vrai que la science nous permette de connaître les
choses telles qu'elles sont en dehors des facultés de notre
esprit. Elle applique aux choses son idée d'un rapport de cause

et d'effet; mais où prend-elle cette idée? Est-ce qu'elle
l'emprunte aux choses elles-mêmes? Evidemment non; Kant l'a
suffisamment démontré. L'observation pure et simple ne nous

permettra jamais d'aller au delà du post hoc: c'est notre esprit
qui prend le proplei hoc pour son compte. Oui, prenons
même ce qu'on appelle l'observation pure et simple. Est-elle
tout à fait exempte de ce caractère d'appréciation personnelle,
de « subjectivisme, » pour lequel la science de nos jours
professe un si profond dédain Mais n'oublions pas que, à

bien prendre les choses, ce ne sont pas nos sens qui font
l'observation : nos sens ne sont que des organes, des

instruments. Ce qui observe, c'est encore notre esprit. L'œil
d'une personne évanouie ou délirante a beau être ouvert, les

images du dehors ont beau s'y photographier, elle ne voit pas.
Il n'y a pas d'autre observation possible que l'observation
intérieure de l'esprit, car nous ne saurions voir les choses sans
les observer nous-mêmes. Il ne faut donc pas chercher le
caractère distinctif de la méthode idéaliste dans son appréciation
personnelle, « subjective » des choses, ni surtout lui en faire
un reproche. Toute observation est nécessairement entachée
de « subjectivisme », et, de plus, la science puise son idée d'un
rapport de cause et d'effet à la même source où l'idéalisme
prend son idée de causes finales; l'une et l'autre empruntent



DE LA SCIENCE ET DE LA FOI. 117

leur « catégorie » à l'esprit humain et en font ensuite l'application

pratique.
Le second point de différence, qui sépare la méthode idéaliste

de la méthode expérimentale, revient donc tout simplement

à ceci : c'est que la science fait ses opérations avec l'idée
des causes efficientes, la foi avec celle des causes finales. Pourtant

cette différence encore n'est pas absolue. Il y a des

restrictions à faire. On ne le dirait pas, à entendre parler la plupart

des représentants de la science contemporaine. D'après eux
cette différence serait radicale et la science repousserait jusqu'à
l'ombre d'une idée téléologique ; oui, il ne serait plus même

permis aujourd'hui de dire que l'oiseau a des ailes pour voler :

il faudrait se borner à dire qu'il vole parce qu'il a des ailes!

— Or, n'y a-t-il pas là de l'exagération? Il est vrai que
l'ancienne teleologie, qui voyait partout des causes finales, qui
savait nous montrer un but et un plan sur tous les points
du monde et de son histoire, n'a eu que ce qu'elle méritait,
lorsque la science lui a ôté la parole. Cependant la réaction

pourrait bien nous aveugler ici comme partout ailleurs. La
science a raison d'exclure l'idée téléologique comme de la

contrebande, toutes les fois qu'on veut simplement se prévaloir
de cette idée pour franchir l'abîme qui sépare le fini de l'infini
et pour mettre ensuite cette transition brusque et arbitraire
sous la sauvegarde de la science. Mais voici comment il faut

poser la question : n'y a-t-il pas à constater entre les divers
phénomènes d'autres rapports qu'un rapport de cause et
d'effet? N'est-on pas en droit de dire parfois que telle chose
existe en vue de telle aulre Craindra-t-on par exemple d'avouer
avec Goethe que l'œil est organisé de manière à recueillir la
lumière du soleil? Et celui qui veut expliquer la structure des

organes de l'ouïe et de la voix ne tâchera-t-il pas de montrer
dans quelle mesure chacune des parties de cet organe contribue
à recueillir ou à produire les sons? Citons un homme dont le

point de vue scientifique ne sera suspect à personne, M. Moles-

chott, de Turin : « Ne croyez pas, dit-il, que je sois assez téméraire

ou assez aveugle pour dénier à la nature un dessein et un
but. Ceux dont je partage les idées ne repoussent nullement le



118 HM. HOEKSTRA ET RAL'WENHOFF.

Tf/.o; qu'ils devinent, qu'ils voient partout avec Aristote dans la
nature. Ils veulent seulement prémunir l'investigateur contre
les labyrinthes dans lesquels irait se perdre sa recherche, s'il
tentait de deviner, au lieu de s'en tenir au rerum cognoscere
causas. » Voilà le vrai point de vue de la science. Si entre deux
faits également réels, également bien constatés, elle croit trouver

un rapport de moyeu et de but, elle n'hésite pas à le dire.
Seulement elle ne craint pas davantage d'avouer que souvent
elle ne voit pas de but du tout, que parfois elle voit plutôt le
contraire d'un dessein dans le spectacle que lui offre la nature.
Et surtout elle se garde de partir de l'idée d'un tel rapport pour
conclure d'un fait qu'elle voit, à la réalité d'un autre fait qu'elle
ne voit pas. C'est là un usage auquel la science refuse
d'employer l'idée des causes finales, et qu'elle abandonne entièrement

à la foi.
Voici donc à quoi se réduit le caractère propre de la méthode-

idéaliste, opposée au point de vue positif et à la méthode
expérimentale. Elle prend son point de départ, non pas dans le

monde extérieur, mais dans les aspirations religieuses de l'âme
humaine, et en tire ses conclusions en leur appliquant l'idée
<¦ subjective, » « la catégorie» des causes finales. Pour apprécier
celte différence à sa juste valeur, il faut se rappeler qu'il n'y a pas
d'observation purement réaliste, absolument « objective ; » que
la science a aussi son idée, sa. « catégorie, » celle du rapport
de cause et d'effet, qu'elle emprunte à l'esprit humain, et dont
elle fait l'application aux faits qu'elle a constatés; que l'idée
d'un rapport de moyen et de but n'est pas tout à fait étrangère
à la science, vu qu'elle y est appliquée dans une certaine

mesure ot à certaines conditions. — Toutes ces réflexions ne

tendent nullement à combler la distance qui sépare le point
de vue de la science du point de vue religieux, mais elles
sauvent l'idéalisme du reproche mal fondé, de n'être que du v

subjectivisme » et de l'arbitraire.
Cette distance n'est pas d'ailleurs un abîme. En vertu même

de la différence qui existe entre elles dans le point de départ
et dans la méthode, la science et ia foi n'ont ni à se gêner
mutuellement dans leurs mouvements, ni à vivre dans une sépara-



DE LA SCIENCE ET DE LA FOI 119

bon hostile. 11 n'y a rien qui nous oblige de sauver notre
religion en nous retirant dans ce dualisme, bizarre et intenable
qui consiste à être incrédule par l'esprit, croyant par le cœur.
Il n'y a pas de science incrédule ou religieuse, pas plus qu'il
n'y a une science laide ou belle, vertueuse ou immorale. Ce

serait un contre-sens que de lui appliquer ces épithètes. D'autre
part, la foi ne saurait affirmer ce que la science proscrit et

repousse. La science n'est responsable de ses résultats qu'à elle-
même. Et si les convictions religieuses se trouvent en conflit
nvec les vérités que la science a mises hors de toute contradiction

et au-dessus d'un doute légitime, on peut être sûr que la
foi a forcé les limites de son domaine, et que par suite d'un mal
entendu elle a mis les pieds sur un terrain où elle n'a rien à

faire. La science fournit les moyens d'expliquer le monde, la foi
n'en est qu'une appréciation. Ce mot n'implique pas un certain
dédain : car n'est-ce pas connaître le vrai fond des choses que
de les apprécier, de savoir ce qu'elles valent? Et voilà ce que
fait la foi en s'élevant plus haut, en creusant plus profondément

que les moyens de la science ne permettent à celle-ci de

pénétrer. — Du reste, la différence de caractère et de domaine

qu'il y a entre la science et la foi donne à la première le droit,
et lui impose même le devoir de contrôler sans cesse les idées

religieuses, qui ne sont après tout que la forme dont la foi
religieuse revêt ses conclusions idéalistes. La critique lui en

appartient sans réserve, parce que (sans s'en douter peut-être)
la foi les a empruntées au domaine de sa sœur. C'est ainsi que
nous avons le droit, en vertu de nos aspirations religieuses,
d'admettre, de «postuler » l'existence de l'objet de notre foi,
de l'objet adorable qu'il faut à nos aspirations. Mais ce n'est

pas à la foi qu'il appartient de prononcer par exemple sur
l'unité ou la trinité de l'être que nous adorons. De même la paix
avec Dieu est un postulalum de nos besoins religieux, auquel
nous avons parfaitement le droit de conclure. Mais la question
de savoir si l'assurance de cette paix nous est venue par la

mort expiatoire du Christ, rentre dans le nombre de celles que
la science seule peut débattre et résoudre. D'ailleurs, ce n'est ni
une faiblesse ni une faute de la part de la foi que d'emprunter



120 MM. HOEKSTRA ET RAUWENHOFF.

les idées religieuses au domaine de la science, et d'être obligée

par conséquent de les soumettre sans cesse au contrôle de la

prêteuse. Elle n'aurait pu les prendre nulle part ailleurs. La

science seule peut nous mettre en possession d'idées; elle ne

peut pas donner la foi, mais elle doit fournir à la foi son
contenu. Et en ce sens il est vrai de dire que nous ne pouvons
rien savoir de Dieu, sinon par la science.

Et maintenant venons-en à la grande question qui se trouve
au fond de tout ce travail et qui en forme l'intérêt capital;
qu'est-ce qui résulte de tout ce qui précède pour le droit, pollila

valeur et pour la vérité du point de vue idéaliste de la foi?

Après tout ce qui a été dit, la réponse est bien simple.
Pour justifier ses conclusions, l'idéalisme religieux n'a besoin

que d'en appeler à ses procédés.
Car évidemment le croyant a tout aussi bien le droit

d'appliquer aux aspirations de sa nature religieuse, et ensuite

au spectacle varié du monde, l'idée des causes finales, que la

science a le droit d'appliquer son idée d'un rapport de cause et

d'effet à l'ensemble des choses que l'observation lui a appris
à constater. Pas plus de « subjectivisme » d'un côté que
de l'autre; il y en a jusque clans l'observation pure et simple.

Aussi les convictions du savant et la certitude de

l'observateur reposent-elles en définitive sur la confiance de tous
les deux dans leurs organes et dans les facultés de leur esprit.
Pourquoi donc le croyant n'aurait-il pas tout aussi bien le droit
de se fier aux aspirations de son âme et à la méthode qu'elles
lui font suivre? C'est en définitive la même nécessité morale

qui pousse l'homme religieux à admettre la justesse de son

point de vue idéaliste, et l'homme intelligent à ne pas douter
de ce que lui enseignent son observation et ses raisonnements.
La voix de l'idéal est trop forte dans l'homme religieux, la

voix de l'évidence et de la logique est trop forte dans l'esprit
du savant pour qu'ils puissent hésiter à s'y fier. Des deux côtés

on est forcé de croire, là comme ici il y a un non possum non.
Il va sans dire que la certitude religieuse ne peut jamais être

la même que celle dont se vante la science. Mais des deux-

côtés on arrive à se former une conviction que nous pourrions



DE LA SCIENCE ET DE LA FOI. 121

formuler ainsi : il me faudrait douter de moi-même pour
ne pas admettre la réalité de ce que je vois (des yeux du

corps, des yeux de l'esprit ou des yeux de l'âme). Il n'y a donc

pas de différence dans la forme; le genre de certitude est
autre, le degré est le même. Le penseur ne voit rien de plus
grand et de plus vrai que la pensée, et c'est là-dessus qu'il fonde

son droit d'admettre la réalité des résultats de sa méthode

expérimentale. Et celui qui ne connaît rien de supérieur à l'idéal
moral, pour qui cet idéal est la plus belle et la plus évidente
des réalités, qui ne cesse de s'y consacrer entièrement, avec

amour, avec foi, a tout aussi bien le droit de croire sans

scrupules à la réalité du monde invisible, du monde de la foi

religieuse.
La science et la religion ne s'excluent donc pas ; bien plutôt

elles se complètent. Il y a entre elles une grande différence de

méthode, une distance qu'il faut se garder de franchir. Elles

se touchent du reste clans ce qu'on appelle les idées

religieuses, dont l'une crée la matière brute et auxquelles l'autre
donne la forme. Enfin, l'une et l'autre reposent en dernière
instance sur la même base, c'est-à-dire sur la foi de l'homme
en lui-même.

A.- G. van Hamrl.


	Des rapports de la science et de la foi

