
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 3 (1870)

Artikel: Le siècle de Jésus-Christ. Partie 1, Le temps de Jésus

Autor: Astié, J.-F. / Hausrath, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE

SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST1

PAR

A. HAUSRATH.

Notre récit commence avec l'établissement de la domination
romaine en Judée, alors que les circonstances générales prennent

la physionomie particulière qui se reflète dans les évangiles.

Il s'agit de raconter les événements de cette époque dans

leurs rapports directs ou indirects avec les grands faits
religieux du Nouveau Testament.

Loin de nous la vaine tentative d'expliquer l'origine clu

christianisme par un milieu historique,naturellement transitoire: le
christianisme est l'œuvre de Christ et non des circonstances.
Or, la vie personnelle, ce foyer créateur autour duquel viennent

se grouper les éléments en fermentation, est toujours un
acte immédiat de Dieu : il ne saurait être question de l'expliquer
et de le dériver.

Nul cependant, ne prétendra que cette histoire sainte ne soit

pas une partie de l'histoire générale. Nous ne sommes pas en
face d'une fantasmagorie dont les acteurs auraient été dans le

ciel, tandis que l'histoire réelle aurait servi simplement
d'arrière-plan. Les faits évangéliques, arrachés à leur milieu primi ¦

tif, apparaissent volontiers comme une phase de la révélation
divine : ils dominent de bien haut tout le cours de l'histoire et
la vie de la génération contemporaine. 11 n'en demeure pas

1 Neutestamentliche Zeitgeschichte, von A. Hausrath, Professur an der Universität

Heidelberg. 1 vol. grand in-8, de XIV et 450 pag. Heidelberg, Verlagsbuchhandlung

von Fr. Basseimann, 1868.



6 A. HAL'SIìATH.

moins certain que les faits rapportés dans le Nouveau Testament

sont une partie intégrante de l'histoire réelle; qu'ils se

sont déroulés en exerçant l'action la plus vivante sur le
milieu dont ils ont à leur tour subi le conlre-coup. 11 faudrait
donc replacer les faits évangéliques dans leur cadre naturel
pour contempler en eux non pas un produit, mais une partie
constitutive de tout ce développement historique. Voyons-les
tels que les virent ceux qui en furent les acteurs, étroitement
engagés dans la trame des événements tout à fait profanes.

Nous rompons en visière à ceux qui soutiennent l'explication,
soit magique, soit mythique, des origines du christianisme.
Dans une exposition purement historique, il ne saurait y avoir
place pour les légendes de la poésie religieuse : il suftit d'éclairer

le fond historique pour les voir s'évanouir. Plus le contour
des choses terrestres prend de relief, moins il y a place pour
les anges bons ou mauvais. Cette conception, qui ne voit dans
la vie concrète de l'histoire évangélique que des fables, dues
à l'imagination exaltée d'une époque postérieure, ne trouvera
pas non plus son compte. Si nous réussissons à montrer que
les faits évangéliques font partie intégrante d'une histoire plus
générale ; si nous faisons toucher du doigt l'accord parfait du

tissu et de toute la trame, en renouant les fils rompus qui les

rattachaient à l'histoire profane, nous en aurons fini avec l'opinion

qui ne voit dans l'histoire évangélique que le beau rêve

d'un âge postérieur.
Notre tâche est positive. Pris historiquement età leur place,

les faits seront mieux établis; les figures de l'histoire évangélique

se détacheront avec beaucoup plus de relief, lorsque nous

répandrons sur leur fond historique assez pâle les couleurs

plus vives qui nous seront surtout fournies par Josephe. Nul
ne surprendra ici cette joie que font éprouver les résultats
purement négatifs. Aux yeux de l'auteur, les images négatives de

la critique se transforment incontinent en résultats positifs,
souvent peut-être avec trop de promptitude. En tout cas, la

critique n'a de valeur selon lui que comme rectification et non

comme négation. Tout cela ne mettra pas notre livre à l'abri
des colères d'un parti qui, dans l'application et les rudes tra-



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 7

vaux de notre tendance théologique, ne sait voir que la ténacité
•du péché, ou tout au plus une espèce de course au clocher des

vanités personnelles. C'est méconnaître entièrement que la

situation scientifique actuelle n'est pas le fait arbitraire d'un
petit nombre d'individus; qu'on ne réussit nullement à la changer

en s'efforçant de rendre la vie amère à quelques théologiens.

La théologie n'apascréé cette situation. Les orientalistes,
les philologues, les voyageurs ont puissamment contribué à

nous faire mieux connaître les temps et la patrie du christianisme

primitif. Il en résulte que bien des choses, qui avaient

passé comme doctrines constitutives de la révélation, ont
repris leur place dans tout le milieu historique. Comment les

apôtres auraient-ils reçu, au moyen de l'inspiration, ce qui se

trouvait déjà dans la théologie de Philon, de Josephe et des
rabbins Cette situation est le résultat du développement de ces

vingt ou trente dernières années : nous ne l'avons pas faite.
Les premières tentatives de remplacer la conception courante
des faits fondamentaux du christianisme par une autre plus
exacte, ont amené à se demander avec crainte si l'élément

religieux lui-même n'était pas en danger. L'examen des questions

historiques a provoqué la même suspicion. Il est hors de

doute qu'on peut saisir le sens religieux de ces expositions
modernes qui paraissent à bien du monde irréligieuses; on

peut faire aboutir à des conséquences positives les résultats
de la critique qui, au premier abord, semblaient tout compromettre.

En tout cas, on n'avancerait rien en opposant aux
résultats les plus clairs du travail critique une fin de non recevoir

aussi insignifiante que passionnée ou des protestations
tumultueuses. On a d'ailleurs acquis la certitude, ces dernières
années, que ces conceptions prendront peu à peu une forme
qui leur permettra de répondre entièrement aux besoins
religieux. L'ouvrage de Keim ' paraît plus qu'aucun autre avoir
inauguré cette nouvelle tendance. Les travaux critiques sur la
vie de Jésus, qui, jusque-là, avaient passé pour suspects, ont
paru dès lors réaliser le mot de Rothe : « Qu'on se livre en toute
liberté et sans crainte aux recherches les plus exactes et les

1 Voir le Compte-rendu, page 497, 1" année, 1868.



8 A. HAUSRATH.

plus consciencieuses sur l'état des faits, tous ces travaux ne
serviront qu'à mettre en lumière la gloire de Jésus-Christ,
d'une manière plus éclatante et plus convaincante. » En

présentant les paroles conservées par les évangélistes comme

parties constitutives d'une vie personnelle, comme impressions
subjectives, expériences privées ; en y signalant avec un admirable

talent d'analyse, les traces d'états psychologiques
antérieurs, le contre-coup de circonstances littéraires uu
historiques, Keim a certainement rapproché de nous la figure de

Jésus, à bien des égards. Qui ne travaillerait avec joie à l'exploration

de ces nouveaux filons, qui s'ouvrent sous nos pas,
grâce aux progrès de la méthode'?

On nous dira peut-être, le moment est-il venu de présenter
dans un tableau d'ensemble et à l'adresse du grand public, ces
résultats importants, qui tiennent à cœur à tant de gens? Si on

nous objecte que les travaux préliminaires n'ont pas été poussés

assez loin ; que le grand public n'est pas bien préparé à

prêter l'oreille, nous répondrons: le travail sera-t-il donc
jamais définitivement terminé? Ne faut-il pas tenir compte du

fait que, sans s'accorder entre eux, les savants sont néanmoins
de beaucoup en avance sur les laïques, quant aux résultats des

travaux de la dernière génération Les grands problèmes de

l'histoire de Rome, de la Grèce et de l'Egypte ne sont pas plus
à l'abri de contestation que ceux qui concernent le christianisme

primitif. Personne, toutefois, ne mettra en doute le droit
d'en présenter une exposition d'ensemble. L'historien de

l'Eglise ne saurait avoir des devoirs différents de ceux de ses

collègues. L'auteur n'a jamais eu en vue que le public auquel
s'adressent les grands travaux historiques. Il ne saurait

approuver qu'on portât les derniers résultats de la théologie
devant les églises et les enfants des écoles. Il prie amicalement

qu'on veuille bien s'en abstenir à l'avenir; car, dans ces ma-'
tières-là, il n'est pas pour la méthode artificielle de l'ente et de

la greffe, mais en faveur d'une croissance naturelle et lente.



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST.

PREMIÈRE PARTIE.

Le temps de Jésus".

I. La Palestine et les pays circonvoisins ; — les circonstances

publiques ; — les partis.

La Terre-Sainte proprement dite était alors divisée en deux

grandes provinces plus ou moins indépendantes l'une de l'autre,
la Galilée et la Judée, séparées par l'enclave de la Samarie.
La Galilée était couverte de villes, de villages et de bourgs fio.
rissants, que nous verrons en ruines à la fin de notre période.
Josephe compte 204 villages et 15 places fortifiées. Il est difficile

d'ajouter foi à son estimation quand il donne plus de trois
millions d'habitants à ce territoire de 90 à 100 milles carrés '.
Du reste, nos évangiles nous transportent bien dans un pays
très peuplé, au milieu d'une population active et un peu
resserrée dans ses limites. Le moindre village (xclpo?, par où il
faut entendre le district, la ville et ses filles, dans le langage de

l'Ancien Testament) avait au delà de 15 000 habitants.
Cette population laborieuse et diligente, absorbée par les

préoccupations terrestres, à la fois nombreuses et variées, ne

paraît pas avoir eu des loisirs pour rêver du règne du Messie.

Grâce à leur nationalité fort mélangée, les habitants de la
Galilée étaient mal famés en Judée. Leur pays était devenu un
lieu de passage, dans lequel s'étaient définitivement étahlis des

Phéniciens, des Syriens, des Arabes et même des Grecs.
L'architecture romaine avait déjà fait son apparition. Toutes ces
circonstances avaient concouru à entamer l'orthodoxie des

Galiléens ; ils avaient décidément l'esprit moins étroit, moins
sectaire et plus ouvert que leurs frères de la Judée. Les mœurs
n'avaient cependant pas été atteintes. Les superstitions
syriennes avaient, il est vrai, passé la frontière : la crainte des

démons n'était nulle part plus grande qu'en Galilée ; mais on

5 Une seconde partie sera consacrée iu temps des apôtres et à l'époque qui
a suivi.

3 Cela ferait 30 OOO âmes par mille carré, tandis qu'aujourd'hui les districts
les plus peuplés des Flandres n'ont que la moitié de ce nombre.



10 A. HAUSRATH.

interdisait, dans les rapports des sexes, certaines pratiques qui
effarouchaient moins les dévots de la province méridionale. Les
Galiléens ne le cédaient à personne en fait de patriotisme :

aussi les trouvait-on généralement à la tête des émeutes qui
agitaient Jérusalem, pendant les fêtes qu'ils fréquentaient en

grand nombre. Ce furent des Galiléens qui s'opposèrent les
premiers au choc des Romains, nous les retrouvons encore les

derniers défendant pied à pied les ruines de Jérusalem. En

revanche, les nombreuses cavernes de ce pays de montagnes
donnent souvent asile à des bandes de voleurs; dans plus d'un
district il arrivait fréquemment que, comme aux jours de Jahel :

« les grands chemins n'étaient plus battus, et que ceux qui
allaient par les chemins allaient par des routes détournées. »

Ces montagnards n'avaient qu'à ouvrir la bouche pour trahir,
dès le premier mot, leur dialecte rude et riche en gutturales.
Les Juifs furent cependant obligés d'admirer souvent ces

Galiléens lourds et épais, qu'ils raillaient si volontiers et
auxquels ils paraissent avoir été inférieurs en fait de force et de

talent. Quand la muse d'Israël avait pris son essort dans les

anciens jours, les montagnes de la Galilée avaient retenti des

chants de Barac, vainqueur des Cananéens ; les énergiques
prophéties d'Osée avaient trouvé de l'écho dans le sein d'une

population impressionnable. C'est également en Galilée que fut
composé le Cantique des cantiques, dont chaque page porte des

traces de la couleur locale. Dans ce siècle même, on trouvait,
au milieu d'une riche nature, un peuple robuste et vigoureux :

les subtilités du fanatisme rabbinique n'avaient pas encore
faussé son sens moral.

Manquant un peu de caractère, comme le pays qu'elle habitait,

la population mélangée de l'enclave samaritaine se piquait
de représenter plus fidèlement que personne les traditions des

premiers pères. N'adoptant que les livres de Moïse, ils se

trouvaient dans la plus difficile des positions, à la fois ennemis des

Juifs et sectateurs de leur religion. Un des éléments courait
sans cesse le danger d'être sacrifié à l'autre ; suivant les

exigences du moment, ils se réclamaient de Sidon, des Perses,
des Mèdes, et aussi d'Israël. Un paganisme franc et avoué au-



LE SIÈCLE DE JKSUS-CHRIST. H

rait moins scandalisé les Juifs qu'un pareil syncrétisme, source
de grossières superstitions, que d'habiles- goètes savaient
exploiter. L'antipathie entre les Juifs et les Samaritains n'avait
fait qu'augmenter avec les agitations de l'époque. Les
Samaritains devinrent les amis des Romains, auxquels les Juifs

résistaient. Ceux-ci se montrèrent les plus irréconciliables,
tandis qu'il y avait chez les habitants de la Samarie certaines

dispositions à la reconnaissance et à la miséricorde, qui sont
signalées dans la parabole bien connue. Cela n'empêchait pas,
à chaque nouvelle Pâque, quelques-uns d'entre eux de se mêler
aux nombreuses caravanes qui montaient à Jérusalem pour se

cacher dans la ville. Le matin de la fête arrivé, on découvrait
parfois des ossements dans le temple ; il fallait procéder à sa

purification et renvoyer forcément la célébration de la pâque.
Le peuple, irrité, savait toujours que ce fait devait être mis sur
le compte du peuple maudit de Garizim. Aussi le païen pouvait
bien devenir prosélyte, mais cette faveur était refusée aux
Samaritains. Autant valait-il manger du porc qu'une nourriture
quelconque qu'ils avaient préparée. Les plus modérés même
d'entre les Juifs prenaient plaisir à relever les turpitudes des

ancêtres des Samaritains, dans lesquels ils voyaient un sujet
d'horreur pour l'humanité.

La partie sud du pays, la Judée proprement dite, était la
moins favorisée de la nature. Rocailleuse et desséchée, la contrée

qui entourait Jérusalem ne méritait pas qu'on se la
disputât. A douze heures de la mer, à huit du Jourdain, au point où
les eaux qui courent vers la Méditerranée se séparent de celles

qui vont se jeter dans la rner Morte, à l'extrémité d'une cretese
terminant par trois collines, se trouvait la ville sainte, dominée
à son tour par le temple tout de marbre blanc. Au sud, le pays
reprenait un aspect plus riant avant d'arriver au désert de
Judée. C'était dans ce voisinage que se trouvaient des grottes dans
des rochers calcaires, retraites de ces essèniens qui devaient
faire une si grande impression sur Pline.

Jérusalem, qui dans les jours de fête pouvait compter au delà
de trois millions d'habitants, avait 480 synagogues, une vraie
armée de prêtres et de docteurs de tout genre.



12 A. HAUSRATH.

La piété était le but de l'activité et de toutes les préoccupations.

Aussi les Juifs n'ont-ils point eu des hommes célèbres qui
aient rien inventé dans le domaine théorique ou pratique. Tandis

que chez les autres nations on passe pour d'autant plus sage

qu'on s'éloigne plus des anciens usages, ici, au contraire, on fait
consister sa prudence et sa vertu à ne s'écarter en rien des

antiques prescriptions de la loi. Mais dans des temps agités comme
les nôtres, ces préoccupations exclusivement religieuses
aboutissaient aisément à un fanatisme farouche qui distinguait les

populations de la Judée de celles de la Galilée. Au moindre
signal, on voyait accourir dans les murs de Jérusalem les

sauvages et pauvres bergers des montagnes de Juda, pour tirer
vengeance de l'insulte d'un Samaritain ou d'une profanation du

temple dont quelque soldat romain s'était rendu coupable.
Aussi Hérode avait-il été obligé de construire cinq fois plus de

forteresses en Judée qu'en Galilée. En dépit de ces précautions,
les voleurs et les bandits des montagnes de Juda n'avaient
jamais cessé de faire, au nom de Jéhovah, la guerre aux
puissances établies. Il n'était pas rare de voir cette foule dévote,
aveuglée par les idées messianiques les plus absurdes, suivre
tel prophète qui se chargeait de renverser les murailles de

Jérusalem devenue païenne; puis, à peine de retour des bords du

Jourdain, qu'un autre agitateur avait promis de passer à pied

sec, elle courait au désert, à la voix d'un troisième aventurier,
pour contempler le signe du fils de l'homme. On ne raconte
rien de pareil de la Galilée. Habitant un étroit pays entouré de

déserts, n'ayant aucune relation avec des étrangers, cette
population de prêtres et de docteurs compte dans ses rangs tout
ce que la nation renferme d'esprits exaltés. Ne lui parlez donc
ni de sa puissance, ni de celle des Romains; ne lui demandez

pas de se rendre compte de la position politique de la Judée.
Une seule pensée absorbe son attention: Jéhovah et son temple;
elle ne vit que pour une unique idée : l'Eternel est Seigneur;
c'est aux enfants d'Abraham qu'il a promis la possession de la

terre.
Parmi les peuples divers qui entouraient la Palestine, les

tribus arabes, non comprises dans la paix romaine, étaient les



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 13

plus gênantes. Les Parlhes, établis sur l'Euphrate, maintenaient

la population juive dans la crainte continuelle d'une
invasion. Si Horace rappelle l'impression d'horreur que la vie de

garnison sur l'Euphrate avait laissée à la jeunesse romaine,
l'auteur de l'Apocalypse nous trace une description saisissante

de cet ennemi toujours menaçant. On n'avait que trop souvent
entendu retentir la terrrible trompette : « Délie les quatre anges

qui soni liés sur le grand fleuve Euphrate... » (Apoc. IX, 14.). Le

proconsul fixé à Antioche attirait aussi la constante attention
des Juifs sur l'aigle romaine, cette terrible bête de Daniel,
toujours prête à fondre sur le pays de la promesse. Ajoutons que
les nombreuses populations du voisinage, écrasées comme les

Juifs par le choc des deux grands empires des Romains et des

Parthes, se rangeaient pour la plupart du côté de leurs ennemis.

Grâce à la to'érance et à la faveur des Ptolémées, l'Egypte
renfermait une colonie juive qui ne comptait pas moins d'un
million d'âmes. Deux des cinq quartiers d'Alexandrie leur
appartenaient; de ce nombre était celui situé sur le bord de la

mer, où les vaisseaux venaient charger le blé. Pendant la guerre
civile, les banquiers juifs du Delta avaient trouvé moyen d'obtenir

des nouvelles avant les Egyptiens.
Si le gouvernement des Maccabées avait fait oublier aux Juifs

que la forme monarchique est contraire à la loi, l'administration

des Hérodes avait produit un sentimententièrementopposé.
Etrangers aux préoccupations des Juifs, qu'ils pouvaient
gouverner à leur fantaisie, au risque de s'attirer quelques
réprimandes du proconsul; méprisés des Romains, qu'ils initiaient
cependant aux allures du despotisme oriental, les Iduméens ne
pouvaient fonder une monarchie vraiment nationale. Aussi le

temple, orgueil et joie du peuple, devint-il plus que jamais le
centre de toutes les sympathies. Le souverain sacrificateur fut
toujours plus considéré comme la vraie tête du pays, tandis
qu'on vit dans la royauté une institution à tous égards anti-
théocratique. Et cependant cette mission idéale qu'on attribuait
à la souveraine sacrificature, contrastait étrangement avec son

importance effective. Les Romains tenaient les habits sacerdotaux

sous clef dans la forteresse Antonia, comme une espèce



14 A. HAUSRATH.

de talisman, conférant une influence dangereuse; ils n'en
permettaient l'usage momentané qu'aux fêtes solennelles.
Naturellement la nomination aux hautes fonctions de souverain
sacrificateur était dans les mains des Romains. C'était plus qu'il
n'en fallait pour corrompre les [grandes familles de la
théocratie, toujours à la dévotion des conquérants pour arriver aux
hauts emplois. Aussi était-ce dans les classes sacerdotales que
se trouvaient les moins zélés partisans de l'idée nationale,
qu'elles étaient censées représenter. Le peuple en était venu à

haïr personnellement des hommes qu'il aurait été heureux d'aimer

comme représentants officiels du sanctuaire. Souvent il se

vit contraint de supplier les païens de les débarrasser de

prêtres indignes et détestés.

C'est ainsi que l'esprit juif proprement dit, renié par les prêtres

des classes élevées, se réfugia dans les écoles des rabbins.
Le sanhédrin peut être considéré comme la plus importante
de toutes. Il représentait en même temps, comme autorité
publique, tout ce que le peuple avait sauvegardé de son pouvoir
et de son indépendance. Ce conseil, dont les prérogatives furent
plus étendues sous les procurateurs que sous les Hérodes, se

composait de soixante-onze membres ; il avait une séance chaque

jour et se recrutait parmi les principaux d'entre les prêtres, les
anciens du peuple et les plus renommés d'entre les rabbins.
La présence de vingt-trois membres était suffisante pour
délibérer. Le sanhédrin était bien avant tout un tribunal théologique,

mais la vie théocratique et la vie civile se touchaient de

si près qu'il suffisait d'un peu de bonne volonté pour tout faire

rentrer dans sa compétence. La fixation des nouvelles lunes et
de tout ce qui concernait les fêtes nécessitait des rapports très

suivis entre cette autorité supérieure et les nombreuses

synagogues du pays. 11 paraît même que quelques Juifs étrangers
chargeaient ce conseil de fixer tout ce qui concernait leur arbre

généalogique. La jurisprudence paraît avoir été très humaine :

il fallait une voix de plus pour condamner que pour absoudre.
Sous Hérode et sous le procurateur romain, ce conseil pouvait
bien réclamer la peine de mort contre un coupable, mais il
n'avait pas le droit de la décréter. Chaque ville avait un sanhé-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 15

drin local de sept membres connaissant de toutes les affaires
civiles et criminelles. On ne recourait à l'assemblée de Jérusalem

que lorsque l'interprétation de la loi était douteuse. Ces tribunaux

furent moins puissants sous les Hérodes que sous les
Romains qui, ne s'occupant que de politique, leur permettaient
d'appliquer leurs lois et leurs usages.

La synagogue, dernier asile de l'idée théocratique, était
l'adversaire juré de la domination romaine. Pour les Juifs de la

dispersion et pour ceux en dehors de Jérusalem, le culte de la

synagogue devait remplacer celui du temple. A côté se

trouvaient des maisons de prière qui étaient autant que possible
placées près des eaux courantes, en vue des ablutions. Outre son

président, chacune avait un collège d'anciens chargés de

pourvoir à l'édification et de s'occuper des intérêts matériels.
Grâce à ces écoles, répandues dans toutes les parties du pays
et dans les villes étrangères, la connaissance de la loi avait
pénétré dans toutes les classes. Tandis que les procurateurs et
les proconsuls devaient avoir constamment des juristes à leur
disposition, dans chaque maison juive, la moindre domestique
était mise au courant, au moyen du culte, de ce que la loi de

Moïse prescrivait dans chaque cas spécial. Parmi les habitués
des synagogues, se recrutaient des élèves zélés qui, sous le nom
de scribes, se vouaient spécialement à l'étude de la loi, tandis

que les lévites étaient absorbés par les soins du culte. Les
scribes en étaient venus à former une classe à part, car l'étude
de la loi absorbait toute l'activité et rendait une autre occupation

impossible. Tout élève distingué par son zèle était consacré,

s'asseyait à côté du maître et prenait part à l'instruction.
Il devenait ainsi apte à remplir toutes les fonctions qui
réclamaient le concours d'un rabbin. On pouvait devenir élève même
dans un âge avancé, pourvu qu'on eût un état manuel qui permit,

au besoin, de se suffire à soi-même. "Vu sa haute dignité,
la loi ne pouvait être enseignée pour de l'argent. Cette obligation

de travailler de leurs mains ne parait pas avoir nui aux
scribes. Au contraire, la sainteté de la loi qu'ils étaient chargés
d'enseigner rejaillissait sur eux : les marques de respect leur



16 A. HAUSRATH.

étaient prodiguées. Jérusalem était tout naturellement le siège

principal des scribes.
Les abus du rabbinisme ne doivent pas nous empêcher de

reconnaître qu'il devait son origine à une grande idée. Sa mission

était de sauvegarder la pureté de la religion mosaïque.
Dans le juste sentiment que l'arbitraire marche devant la chute,
il prétendait exclure toute fantaisie individuelle, afin que le

peuple ne s'égarât pas. Ce fut là la haie plantée autour de la
loi. Tous les cas possibles étaient prévus el décidés. La vie
entière était enlacée dans un vaste filet aux mailles serrées, qui
ne permettait pas qu'une action quelconque échappât au
contrôle de la loi ou des traditions lui servant de commentaire. Si,

malgré toutes ces précautions, un cas imprévu se présentait,
l'analogie fournissait immédiatement un mode de faire. Tout ce
travail logique, nécessaire pour faire rentrer la moindre action
dans la catégorie des choses permises ou des choses défendues,

s'appelait lier et délier. Remarquons que ce ne devait pas être
là une petite affaire, en face des circonstances diverses et
variées de la vie. Une casuistique des plus bizarres avait été le

résultat de tout ce travail. On se demandait si l'agriculteur
pouvait, le jour du sabbat, prêter son assistance à une vache

en train de vêler ; s'il fallait conduire les animaux à l'abreuvoir
ce jour-là ou bien leur apporter ce dont ils avaient besoin. Les

rabbins avaient également développé et complété les prescriptions

de la loi portant sur la dîme, la nourriture, la purification
légale. Les sépulcres devaient être reblanchis tousles ans, afin
d'avertir les passants de se tenir à distance. Jérusalem tomba
entre les mains de Pompée un jour de sabbat, parce qu'il n'était

pas permis de se défendre. Dans la dernière guerre, Josephe
lui-même licenciait ses soldats ce jour-là, pour ne pas imposer
un travail illégal aux habitants qui les logeaient. On ne s'était

pas borné à prescrire le nombre de pas qu'on pouvait faire un
jour de sabbat; il y avait à Jérusalem certains dévots qui se

croyaient obligés de rester immobiles à l'endroit où les surprenait

le son de la trompette du temple, le soir du sixième jour.
La nature elle-même aurait observé la loi. On parlait de fleuves

qui ne coulaient que le septième jour, et d'autres, plus pieux



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. I7

encore, qui s'arrêtaient durant le sabbat pour ne reprendre
leur cours que le lendemain.

Plus on était attentif à toutes ces prescriptions objectives, dont
l'observation constituait la vraie piété, plus on perdait de vue les

dispositions subjectives intérieures. A mesure qu'on s'était attaché

à l'ombre, on avait perdu de vue le corps. La totalité des

prescriptions qu'on avait rattachées à l'Ecriture, par des tours de force
et de subtilité, était comparée avec complaisance par les rabbins
à une montagne suspendue à un fil. Malheureusement, comme
il ne s'agissait pas de simples théories, mais d'observances

journalières, le peuple succombait sous le faix. Nul ne pouvait
bouger sans se demander avec anxiété ce que dirait le rabbin,
devenu bien plus indispensable que le prêtre. Comme toutes
ces questions se traitaient oralement, on conçoit qu'un rabbin
devait posséder une excellente mémoire pour être prêt, dans

chaque cas spécial, à citer comme autorité une sentence
empruntée au riche trésor de la jurisprudence (Halaca).

Il s'était formé une interprétation traditionnelle et divers
cycles de légendes, afin d'expliquer et de compléter le texte de

la loi. On s'était demandé qui donc avait assisté à la création

pour noter si bien l'œuvre de chaque jour. C'était apparemment

l'ange de la face, qui plus tard s'était chargé de conter le
tout à Moïse. Le même auteur connaît le jour et l'heure
auxquels les animaux ont eu la bouche close, de façon à ne plus
pouvoir parler comme avait fait le serpent. On sait aussi comment

Noè a fait entrer les animaux dans l'arche et bien d'autres
choses encore.

Tous ces enjolivements, qui avaient pris naissance dans la

synagogue pour les besoins homilétiques, en étaient venus à

acquérir une telle valeur objective, que Philon et Josephe les
considéraient comme partie intégrante du texte. St. Paul
déclare que le rocher du désert qui a désaltéré Israël était le
Messie lui-même. L'auteur de l'Apocalypse sait que lors de la
destruction du temple par les Chaldéens, l'arche et la cruche
de manne, conservées dans le lieu très saint, ont été enlevées

au ciel pour reparaître lors du règne du Messie. (Apoc. II,
17 ; XI, 19.) L'ensemble de ces explications (Hagada) avait une

C. R. 1870. 2



18 A. HAUSRATH.

étendue plus considérable que le texte lui-même; la fantaisie et

la pénétration des docteurs pouvaient se donner librement
carrière dans cette branche de la doctrine.

A côté de ces hardiesses, il faut signaler un culte étroit de la

lettre, résultat inévitable du dogme de l'inspiration plénière
On découvrait des mystères dans les moindres accidents du

texte, jusque dans la manière d'écrire des copistes. Aucun
commentateur ne se faisait scrupule d'insister sur la lettre, comme
on le voit Gai. III, 16. Cette science avait à tel point pénétré
dans le peuple, que Jésus est autorisé à présumer la connaissance

du premier et du dernier meurtre de la Bible chez la
multitude qui l'entoure dans le temple. (Math. XXIII, 35 ; Gen.

IV, 8; 2 Chron. XXIV, 20.) Il est lui-même tellement au courant

de tous les détails du texte qu'il peut s'écrier: Un seul

iota, ou un seul trait de lettre ne passera point que toutes ces
choses ne soient faites. (Math. V, 18.)

Comme tout devait aboutir à la pratique, à la réalisation de

la loi dans la vie, les écoles retentissaient d'interminables
disputes sur l'application du texte biblique à certains cas
spéciaux et concrets. Tous ces résultats ont été conservés dans le
Talmud. Les règles d'interprétation promulguées par le rabbin
Hillel permettaient un arbitraire sans bornes. Philon, Josephe
et St. Paul lui-même (1 Cor. IX, 9; 2 Cor. III, 7), ne pouvant
rompre avec cette méthode, ont dû se borner à en restreindre
l'usage: ils ne s'en servent que pour prouver des vérités
morales. (1 Cor. IX, 9 ; 2 Cor. III, 7.) C'est avec intention que Jésus

a recours à ce genre d'argumentation dans les disputes de

mots qu'on lui impose (Math. XXII, 44); tandis que dans ses

discours didactiques on ne Irouve pas la moindre trace d'esprit
rabbinique.

Ce qui faisait le grand mérite de ce genre de preuves, c'est

qu'il permettait de mettre le présent dans un accord fictif avec
le passé. On semblait reconnaître l'autorité de la Bible, tout en
la tordant. Mais on devait aller plus loin encore: on prétendit
tirer des vérités nouvelles des vérités anciennes ; on tomba
ainsi dans l'argumentation rabbinique, renommée pour sa

subtilité.



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 19

Comme si ces commodes procédés exégétiques n'avaient pas

déjà été suffisants, on avait encore admis, d'abord à Alexandrie,
un certain sens caché de l'Ecriture autre que le sens

historique. Cela permettait d'élaguer bien des choses qui scandalisaient

les Grecs, et de trouver dans la Bible les conceptions de

la philosophie grecque, avec lesquelles on s'était familiarisé.

D'après Philon, les quatre fleuves du paradis seraient tout

simplement les quatre vertus cardinales de Platon. Paul distingue
également entre la lettre qui tue et l'esprit qui vivifie : il voit
une allégorie dans l'histoire d'Agar et de Sara. C'est là un des

exemples les plus remarquables d'exégèse alexandrine. Jean

pense aussi que Jérusalem est appelée spirituellement Sodome

et Egypte. (Apoc. XI, 8.)
Les Juifs de Palestine ne firent jamais usage qu'avec une

certaine discrétion de cette méthode, que les premiers chrétiens,
au contraire, adoptèrent en plein. Cela se conçoit: ces derniers
prétendaient prouver, eux aussi, que leurs idées nouvelles
étaient pleinement d'accord avec l'Ancien Testament bien compris,

c'est-à-dire spirituellement. L'épitre aux Hébreux et celle
à Barnabas sont composées d'après ces principes exégétiques.

Les Juifs de Palestine avaient, dès les temps les plus anciens,
une autre méthode qui leur permettait d'arriver aux mêmes

résultats. Ils appliquaient à l'exégèse une doctrine secrète sur
les nombres, qu'ils appelaient tradition ou cabale. Au moyen
de cette science, qu'ils tenaient des Chaldéens, ils réussissaient
à pénétrer tous les mystères de la nature et de la Bible. En
mettant les mots du texte en rapport avec leur valeur numérique,

on découvre de profonds mystères, dont le lecteur profane

n'a pas le moindre pressentiment. Dans le premier et dans
le dernier verset de la Bible se trouvaient six X, qui valent 6000,

le cabaliste en conclut que le monde durera 6000 ans. Le
livre des Nombres déclare que Moïse avait épousé une
Ethiopienne. Les scribes, scandalisés de ce fait, arrivent à prouver,
par l'application de la théorie de l'équivalence des lettres et des

nombres, qu'il avait épousé une belle femme. L'auteur de
l'Apocalypse emploie la même méthode pour expliquer le mystère de

l'Antichrist: « Ici est la sagesse, que celui qui a de l'intelligence



20 A. HAUSRATH.

compte le nombre de la bête ; car c'est un nombre d'homme,
et son nombre est six cent soixante-six. (XIII, 18.) Néron était
le mot de l'énigme.

Un autre procédé consiste à donner à la dernière lettre de

l'alphabet la valeur de la première, et ainsi de suite. Nous le
retrouvons également dans l'Apocalypse (XVI, 16) où le mot
mystérieux Harmagedon est appelé à désigner en hébreu : Rome

la grande, Bômah hagedôlah. Pour qui comprend cette langue,
ld premier mot est un anagramme du second, et comme ils
ont l'un et l'autre la même valeur numérique (304), il y a deux
indices pour un quand il s'agit de deviner ce que l'auteur entend

par la grande ville.
Les scribes n'avaient pas été réduits à emprunter ces procédés

extérieurs à la doctrine des nombres, cultivée avec
prédilection par les Chaldéens et par les Egyptiens. Tandis que nous,
modernes, nous prétendons expliquer la vie dans le monde par
les qualités des choses, les anciens cherchaient dans les nombres

le secret des mystères de la nature. Comme leur science

ne pénètre pas plus avant que la surface des choses, ce qui les

frappe surtout, c'est de voir que les objets peuvent être
mesurés, divisés, complés. Ils voient la cause de l'ordre de l'univers
dans les rapports qui régnent entre les choses. Le monde consiste

en une certaine somme de quantités ; le rapport numérique

établi entre elles est le principe de leur ordre et de leur
régularité. Nous avons les notions de force et de qualité; les
anciens se contentaient de celle de nombre. L'harmonie des nombres

est à leurs yeux le grand secret de l'univers ; les rapports
mathématiques de chaque objet constituent son essence, son

principe. L'univers entier repose sur un système mystérieux
de nombres ; les corps particuliers à leur tour dépendent de la
combinaison de nombres particuliers.

Cette idée de l'essence du nombre avait conduit à attribuer
une importance spéciale à chacun d'eux. Dès les temps les plus
anciens, le nombre sept avait passé pour le plus important et le

plus saint. L'observation des phases de la lune l'avait fait passer

dans les calendriers et de là dans les mœurs et dans les

institutions des peuples.



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 21

Les qualités du nombre étaient tellement actives qu'elles
déterminaient la constitution de l'univers. La somme des nombres
saints s'élevait à 32 ; 22 étaient exprimés au moyen de lettres,
dix par des chiffres. Ces derniers (sephirot) exprimaient la pure
essence de Dieu; les vingt-deux autres, les qualités des choses.

Ainsi, parce qu'il y a trois mères de l'alphabet, la consonne du

commencement, celle du milieu et celle de la fin, on voit
régner dans l'univers les trois catégories de la thèse, de l'antithèse

et de la synthèse. Cela nous explique pourquoi le nom
d'une chose ne pouvait nullement être arbitraire. Il était au

contraire l'expression adéquate, l'exposant de l'essence et du

caractère de l'objet : le fait que certaines lettres se prêtaient à

la formation d'un nom, imprimait un cachet déterminé à l'objet
ou à l'individu qui le portait.

C'est en partant de cette idée que le judaïsme de notre époque

en était venu à attribuer aux noms une signification
profonde, mystérieuse, et à découvrir un rapport intime, une allusion

à leur caractère, dans le fait que deux choses portaient le
même nom. De la circonstance qu'en arabe le Sinai et Agar
sont désignés par le même nom, St. Paul conclut que la loi du
Sinai engendre des esclaves comme la servante d'Abraham. Le
successeur de Caligula s'appelle Claude, celui qui retient, cela

signifie que l'empereur de ce nom empêche la venue de l'anti-
christ, qu'il le retient et y met obstacle. (Voir encore Math. II, 23;
Jean IX, 7.) Toutes ces observations avaient une importance
extrême, car, bien loin d'être considéré comme un vain son, le
nom était la base mystérieuse de laquelle l'objet nommé tirait
son essence et sa vie. « A celui qui vaincra je lui donnerai
un caillou blanc, et sur ce caillou sera écrit un nouveau nom,
que nul ne connaît, sinon celui qui le reçoit, s Le Messie également

porte « un nom écrit que nul ne connaît que lui seul. »

(Apoc. Il, 17; XIX, 12.)
Si l'univers s'explique par le caractère des lettres, c'est-à-

dire des nombres, il en résulte que les nombres sont également
la loi et la mesure des événements de la vie privée et de l'histoire.
Quiconque connaît cette loi sait ce qui doit arriver. La cabale
déduit l'avenir du règne de Dieu de la nature même des nombres.



22 A. HAUSRATH.

Cet usage était aussi ancien que la croyance à l'importance
des nombres. Esaïe déjà annonce à Tyr un châtiment de 70 ans
et Jérémie prédit aux Juifs un exil de même durée. C'est que le
nombre sacré 7 devait être répété 10 fois, car la décade
désigne l'accomplissement, l'achèvement des temps, après lequel
un siècle nouveau (Eon) commence. Par respect pour la
prophétie de Jérémie, et en conséquence de l'importance attachée
au nombre 7, à partir de ce moment, le nombre 70 se trouve à

la base de toute supputation des années. Dieu lui-même, en
établissant le sabbat, n'a-t-il pas placé le nombre 7 à la base de

son royaume? 11 peut sans doute être multiplié, étendu, mais
l'histoire est toujours tenue d'y revenir. Ainsi dans Daniel, les
70 ans deviennent 70 semaines d'années, c'est-à-dire 70 x 7,

qui doivent s'écouler avant l'arrivée du Messie. L'auteur connaît

aussi à merveille la durée des souffrances des derniers
jours, c'est en effet celle d'un nombre malheureux, 3 '/s, la

moitié du nombre sacré 7. (Dan. Vil, 25; VIII, 14.)
C'est en faisant l'application du même principe que Jean fixe

la date du retour de Christ. Le livre des destinées a sept sceaux,
dont six appartiennent au passé, tandis que le septième vient
d'être ouvert. Ce septième sceau se subdivise à son tour en

sept trompettes, dont la septième donnera le signal du jugement
sur Jérusalem inconvertie. Jérusalem sera foulée aux pieds

par les gentils durant 3 '-/a ans, après quoi viendra le combat

décisif, et les sept trompettes pour le châtiment du monde. Le

temps se rapporte au nombre des empereurs romains. Ils
doivent déjà être sept, parce que l'histoire du royaume a ce nombre

pour base; et puis Rome n'est-elle pas bâtie sur sept
collines? Le sixième (Galba) règne déjà ; le septième ne saurait

régner longtemps, car après lui doit reparaître le cinquième,
dont le nombre est 666, Néron-César, l'antechrist, qui doit

précéder la venue du Messie. (XVII, 10; XIII, 3; XII, 18.)
Matthieu part aussi du principe que l'histoire est dominée

par la loi des nombres. « Ainsi toutes les générations, depuis
Abraham jusqu'à David, sont quatorze générations; et depuis
David jusqu'aux temps qu'ils furent transportés à Babylone,

quatorze générations ; et depuis qu'ils eurent été transportés à



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 23

Babylone jusqu'au Christ, quatorze générations. » (1, 17.) Partant

du même principe, Luc et Jacques font durer 3 '/* ans la
sécheresse envoyée par Elie, bien que le livre des Rois n'en
parle pas. (Luc IV, 25 ; Jacq. 5, 17 ; 1 Rois XVIII, 1.) Josephe

expliquant Daniel IX, 27 déclare, toujours d'après le même principe,

que le temple sera détruit dès qu'il deviendra carré. Le
nombre quatre désigne en effet le monde, le contraire du
sanctuaire. Aussi le temple dut-il être détruit dès que les zélotes,
en démolissant la forteresse Antonia, en eurent fait un édifice
à quatre côtés. Le temple appelé à être un symbole du ciel,
avait été construit d'après certains rapports numériques qui
avaient une valeur symbolique. Son architecture n'était pas
d'une harmonie qui pût plaire à l'œil, mais elle observait des

proportions symboliques, réglées par les lois du nombre sacré.
Aussi le temple ne fut-il jamais beau, mais il fut toujours
irréprochable au point de vue théologique.

Il importe de se rappeler constamment ce principe
fondamental pour comprendre les images souvent grotesques qui se

trouvent dans Daniel, dans le livre d'Hénoc et particulièrement
dans l'Apocalypse. L'agneau placé près du trône de Dieu a sept
cornes et sept yeux pour représenter sa toute-puissance et sa

toute-science. Satan a sept têtes pour symboliser les sept
empereurs ; les églises de l'Asie mineure sont représentées par
sept chandeliers. La beauté n'est pas seule sacrifiée aux
exigences de cette symbolique des nombres, le fond éprouve le
même sort. Josephe a distribué très inégalement ses matériaux

pour arriver à nous donner en sept livres l'histoire de la guerre
des Juifs. C'est le nombre trois qui règne dans le récit de la
tentation et dans celui de la passion, tandis que les généalogies,
le discours sur la montagne et les paraboles sont régis par le
nombre sept. L'auteur a même supprimé quatre rois pour arriver

à trois séries égales de quatorze membres. L'Apocalypse
fait tout rentrer dans le cadre de 7 X 7.

Toutes ces théories sur les noms se traduisaient en

conséquences pratiques. Comme les chiffres qui les formaient
désignaient les rapports d'un monde supérieur servant de base à

celui-ci, on conçoit qu'on attribuât un grand pouvoir au nom



24 A. HAUSRATH.

des êtres puissants. De là à supposer qu'on mettrait en
mouvement les êtres supérieurs en prononçant leur nom, leur nombre,

il n'y avait qu'un pas. 11 fut franchi. On possédait une
doctrine secrète fixant la hiérarchie des esprits et des anges,
ainsi que la manière de les conjurer. Naturellement ceux qui
étaient au courant de cet art ne pouvaient manquer d'en faire

usage. Du moment où la connaissance des nombres saints
révélait l'avenir, pourquoi n'aurait-elle pas conféré un certain

pouvoir sur le présent? On eut donc de puissants talismans,
des amulettes protectrices, des formules mystérieuses pour
accomplir des miracles, guérir des maladies, chasser des

démons. Parmi tous ces talismans de la théurgie, le nom de Dieu
inconnu au vulgaire, était le plus puissant. Bien compté, il
permettait aux magiciens initiés à la cabale de faire descendre la

lune du ciel, d'entr'ouvrir les abîmes de la terre.
Dans tout l'empire romain, les Juifs passent pour des conju-

rateurs d'esprits, des magiciens et des mathématiciens, qu'on
confond à divers égards avec les Chaldéens. 11 est souvent parlé
dans le Nouveau Testament de livres de magie dont l'usage est

défendu aux églises. (Act. VIII, 9; XIII, 6, 8; XIX, 19; Math.

XII, 27 ; Marc IX, 38 ; Gai. V, 20 ; Col. II, 20 ; 2 Tim. Ill, 13.)
Josephe au contraire tire gloire du fait que ses compatriotes
exercent un certain pouvoir sur les esprits.

Une autre idée du temps favorisait beaucoup cette science

superstitieuse. Depuis l'époque des Perses, rien ne préoccupait
autant l'imagination des simples, surtout en Galilée, que l'action

des démons. On entendait par là certains esprits
méchants qui, d'après le livre de Tobie et nos évangiles, agacent,
tourmentent et perdent les hommes. Selon le livre d'Hénoc,
ces démons seraient les âmes de ces géants issus du mariage
des anges avec les filles des hommes. On mettait sur leur
compte toutes les maladies des hommes et des animaux, impossibles

à expliquer: les troubles de l'intelligence, l'épilepsie,
les accidents. En général on expliquait par l'intervention des

démons tout état psychologique dans lequel l'homme était

privé de sa liberté, entièrement ou en partie. L'arrêt de l'activité

personnelle paraissait réclamer l'action d'êtres personnels.



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 25

La plupart des maladies étant attribuées à la possession, leur
guérison était dévolue à l'exorcisme, pratiqué par les scribes,
qui étaient versés dans la science de ces noms sacrés ayant
le privilège de troubler les démons. A cela venaient s'ajouter
des gesticulations, l'emploi de plantes mystérieuses et de
parfums. L'important était que le démon fût chassé pour

toujours, ce qui ne pouvait guère avoir lieu par suite de la nature
exclusivement psychique du remède.

On dira peut-être que cette manière irrationnelle de guérir
aurait dû la faire bientôt tomber en discrédit. Mais la médecine

populaire n'a-t-elle pas partout le même caractère? L'influence
incontestable des impressions spirituelles sur l'organisme
explique assez qu'une nation, dont l'imagination s'était très
développée, se soit contentée de ces moyens qui pouvaient être
souvent efficaces. C'était d'autant plus facile, que la médecine

scientifique ne paraît pas avoir procédé d'une manière beaucoup

plus rationnelle.
Quel contraste entre le peuple juif et tous ses voisins Sur

la côte, on manufacture des étoffes de laine, on fabrique du

verre, on prépare la pourpre ; dans le nord on arme des

vaisseaux pour régner sur la Méditerranée ; on impose des tributs
sur le chemin des caravanes ; dans le sud fleurit un commerce
étendu, qui a su mettre en peu de temps à profit tous les avantages

résultant de l'organisation romaine. Le Juif, lui, est occupé
à discourir dans ses écoles touchant sa loi ; il ne se reconnaît

qu'une seule mission : se conformer de son mieux à l'idée
théocratique, pour amener la réalisation d'une promesse qui n'est

pas de ce monde.
Aussi est-ce sur des principes religieux que se séparent les

partis qui divisent la nation. Nous retrouvons en son sein

l'inévitable et universelle opposition de l'esprit conservateur
et de l'esprit réformateur. Les sadducèens représentent la

propriété, le pouvoir, la loi, la stabilité. Ils appartiennent aux classes

supérieures, aux familles sacerdotales, qui ont entre leurs
mains les principales fonctions du temple. Ce n'est pas à dire

que cette aristocratie du temple se distinguât par un zèle brûlant

pour les fonctions qui absorbaient son temps. Son arbre



26 A. HAUSRATH

généalogique ne renfermait pas uniquement des grands prêtres,
mais aussi des apostats et des traîtres. Les dévots rigides
trouvaient que les sadducèens se préoccupaient par trop des aigles
romaines et de l'aspect général du monde à cette époque.

La victoire définitive remportée sur les Syriens, les anciens
ennemis de leur race, avait exercé une profonde influence sur
les Juifs. Les plus beaux actes d'héroïsme ne s'étaient-ils pas
conciliés avec l'observation stricte du sabbat? Ne s'était-il pas
trouvé des hommes pour souffrir le plus cruel martyre, plutôt
que de violer les prescriptions touchant la nourriture? De là
un grand zèle pour tout ce qui était extérieur. Ainsi était née

une piété méticuleuse, extérieure et formaliste, dont nous
connaissons déjà les maximes étroites. Ce qui durant la guerre
avait été de l'héroïsme ne fut plus dans la paix qu'une étroitesse
intolérable. Il était d'ailleurs impossible que la masse du peuple

se conformât aux innombrables exigences des rabbins. A
mesure qu'on revenait au commerce et à l'industrie, un peuple
situé sur le chemin des nations et entouré de païens pouvait
difficilement satisfaire à toutes les exigences des lois cérémo-
nielles. La lutte contre les Syriens avait été sans contredit une
rude école dans laquelle on avait appris la fidélité à la loi. Mais

avec le temps ce zèle alla se refroidissant, une faible minorité
apporta seule dans l'observation des prescriptions légales la

rigueur des jours de foi et d'exaltation. Elle se recruta
probablement dans les rangs des hommes dont le pieux enthousiasme
avait assuré la victoire. Ils se serrent maintenant autour des

écoles afin de faire pénétrer dans la pratique de la vie leur
manière rigoureuse d'entendre la loi. Plus ils prennent leur mission

au sérieux, plus ils se voient contraints d'éviter tout contact

avec une multitude qui, d'après leurs idées, ne sort pas
d'un état de souillure permanent. Ainsi naît le parti des séparés,

des pharisiens. Ces hommes de la stricte observance ont
beau sentir qu'ils représentent le vrai Israël, le pouvoir est de

fait en d'autres mains. Les oligarques, qui pendant la guerre
ont scandalisé les fidèles par leur conduite douteuse, n'en
demeurent pas moins les premiers en dignité grâce au sang
sacerdotal, au prestige de leur nom, en vertu même de



LE SIECLE DE JESUS-CHRIST. 27

ces antiques lois do la théocratie qu'ils ont foulées aux pieds.
Ainsi s'explique l'inimitié profonde entre les chefs fanatiques

de la synagogue, et la fière oligarchie du temple. Ce qui n'avait

été dans l'origine qu'une différence de tempérament avait

provoqué la formation de deux partis hostiles. L'idéal des

pharisiens n'aurait en effet pu se réaliser que par le concours du

parti sadducéen, en possession du pouvoir.
Les sadducèens s'en tinrent strictement à ce qui était écrit :

il n'y avait pas d'autre moyen d'échapper aux exigences
croissantes des rabbins de village par lesquels ils n'entendaient
nullement se laisser dicter des lois. Ce n'était pas l'attitude d'un
rationalisme honteux réduisant sa foi à un minimum mais
celles de conservateurs, d'hommes élevés en dignité qui, en

face des subtilités démocratiques, et des exagérations d'une
école exaltée, accentuaient l'état légal. Il ne s'agissait pas d'opter

entre la foi et l'incrédulité: de part et d'autre on était plutôt
trop fier de son orthodoxie. Les sadducèens ne pouvaient se

proposer de renverser la théocratie à laquelle ils devaient leur
position leur dignité, leur existence. Enfin les controverses
théologiques des deux partis, conservées dans la mischna, montrent

assez que ce n'était pas de cela qu'il s'agissait. Les sadducèens

relèvent toujours la lettre de la loi, les privilèges du temple,

la gloire du sacerdoce; les pharisiens mettent en avant les

traditions des rabbins les intérêts populaires; ils prétendent
que les cérémonies religieuses possèdent une valeur objective
en elles-mêmes, indépendamment de la personne du prêtre qui
les accomplit.

A première vue, on pourrait croire qu'il ne s'agissait que
d'une hostilité inévitable entre des hommes pratiques, des

fonctionnaires, et des docteurs, des gens d'école. Mais il y avait
une manière différente de concevoir le monde, qui donnait
aux querelles des deux tendances une haute portée historique.
Ce qui soutenait le zèle des pharisiens, c'était l'idée d'une
récompense promise dans le règne du Messie ou après la résurrection

des morts à tous ceux qui auraient fidèlement observé la loi.
Les sadducèens se riaient de ces espérances; en possession du
monde présent, ils ne voulaient pas entendre parler d'une vie à



28 A. HAUSRATH.

venir, dont la loi ne disait d'ailleurs rien. Le bien devait être
fait pour lui-même, en dehors de toute préoccupation de

récompense. Et puis, pas plus que leurs pères, ils ne croyaient
à l'accomplissement des promesses des prophètes. Il ne pourrait

plus être question de liberté humaine, si la marche de l'histoire

était ainsi réglée à l'avance. Dans ces controverses, les

pharisiens étaient synergistes; les essèniens niaient toute idée
de liberté; tandis que les sadducèens, s'appuyant sur les
déclarations précises de l'Ancien Testament, soutenaient que chaque
homme a son sort en sa main.

L'esprit de l'époque était favorable au pharisaïsme. Et puis,
le peuple n'aime-t-il pas toujours une religion sévère et rigide
dans ses pratiques, pourvu que la récompense en perspective
soit proportionnée à ce qu'on fait? De plus, les pharisiens
vivaient plus près du peuple; tandis que les sadducèens, en vrais
aristocrates, se tenaient dans un isolement qui ne pouvait les

faire aimer. Ceux-ci transigeaient avec Rome, tandis que les

premiers entretenaientla haine populaire contrele joug étranger.
Somme toute, le peuple suivait les pharisiens, mais en se raillant

à l'occasion de leurs exagérations ridicules. L'éloquence
de la synagogue l'avait emporté sur l'éclat du temple, les chefs

d'école sur les fonctionnaires; mais c'était pour creuser un

profond abîme dans lequel allaient disparaître et le temple et

l'école.
Les essèniens étaient également sortis du mouvement national

qui avait provoqué la guerre de l'indépendance. Tout aussi

zélés pour la loi que les pharisiens, ils estimaient qu'il fallait
se retirer dans la solitude pour réaliser leur idéal de pureté
légale. Les pharisiens leur produisaient l'effet d'esprits légers,
superficiels, fort peu dignes du nom de séparés. Quant à eux,
vivant dans des cavernes, ils avaient les allures de gens
fatigués de la vie, se préparant pour le délogement plutôt que

pour le royaume de Dieu. Ce n'était pas le désir de faire
pénitence, mais le besoin de se purifier, qui les avaifconduits dans

la retraite. Leur inspiration ne venait pas du judaïsme
authentique, mais des idées dualistes des Perses, qui regardaient
la matière comme le principe du mal et du péché. De là tou-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 29

tes leurs pratiques ascétiques, espèce de prélude de ce qui
devait faire son apparition plus tard dans le sein de la
chrétienté. Etendant aux animaux la défense de tuer, les
essèniens ne se nourrissaient que de légumes. Leur vie en commun
les avait conduits à adopter la communauté des biens. Pour
arriver à entretenir des rapports immédiats avec Dieu, ils
s'étaient lancés dans toutes les pratiques de l'ascétisme. Il
s'agissait de mériter le royaume messianique, de le faire en

quelque sorte descendre du ciel au moyen de pratiques agréables

à Dieu, car on croyait généralement que les péchés du

peuple empêchaient la manifestation du Messie. L'expérience
personnelle des essèniens leur garantissait l'excellence de cette
méthode. N'avaient-ils pas parmi eux des hommes qui
prophétisaient, des jeunes gens qui avaient des songes? Toute l'histoire

future d'Israël se découvrait à l'œil intérieur dès qu'il
avait atteint un certain degré de pureté. Les expériences que
la société avait faites, les visions qui avaient été accordées à

quelques privilégiés, tout cela formait une science occulte,
consignée clans les livres de la secte. Elle portait sur les anges
et sur les forces secrètes de la nature.

La disposition incontestable des essèniens à la vie intérieure
autorise à voir dans leur communauté l'aurore du christianisme.
Ils ont beau insister sur la pureté extérieure dont ils exagèrent
la portée, on sent que pour eux la sainteté consiste dans une
disposition intérieure du cœur. En dépit de leurs idées sur la

matière, c'est bien chez eux qu'il faut aller chercher tout ce

que le peuple juif a produit de mieux, en fait de modalité, dans
le dernier siècle de son existence. Leur ascétisme a beau être

grossier, ils ne se l'imposent pas en vue d'une récompense
extérieure comme les pharisiens ; ils aspirent avant tout à cet

équilibre, à ce calme parfait de l'âme, qui permet d'entendre la
voix des révélations divines. Pour la première fois, la religion
se propose de transformer l'homme intérieur; c'était là une
grande pensée. Ce qui préoccupait en tout premier lieu les

essèniens, ce n'était ni la théocratie, ni le temple, ni la
politique, mais la nouvelle naissance, la circoncision du cœur. Ce

n'est donc pas par leurs institutions que ces solitaires se rap-



30 A. HAUSRATH.

prochent du christianisme, mais par l'esprit de recueillement
et de prière, qui réclame une consécration journalière de la vie
entière.

IL La domination romaine.

L'état de tension extraordinaire des esprits qui caractérise
l'époque du Nouveau Testament avait été provoqué par le
choc de deux peuples appartenant à deux pôles à tous égards
opposés. Le Romain obéit à une logique impitoyable; le Juif est

animé d'un enthousiasme religieux intraitable. Au premier
abord, on peut croire qu'il n'est question que d'une guerre de

frontières, mais dès que ces deux puissances sont entrées en

lutte, on ne tarde pas à s'apercevoir que toute paix est impossible.

Quand, après la victoire de Pompée, Rome veut s'assimiler

la Judée, elle provoque une résistance qu'elle n'avait
rencontrée nulle part ailleurs.

C'est que l'histoire des derniers siècles avait appris au Juif à

placer le souverain bien dans l'observation de ses usages
traditionnels. En le faisant, il confère à son pays un caractère sacré.
Ce n'est pas avec l'œil d'un patriote, mais avec celui d'un homme

profondément religieux qu'il contemple son pays. En mettant
le pied dans la ville sainte, les gentils commettent un sacrilège.
Leur présence suffit à elle seule pour attirer les châtiments de

Dieu.
Pour comble de malheur, ces deux nationalités ne sauraient

se comprendre. Le Romain est terre-à-terre, logique et pratique

; le Juif vit exclusivement pour un idéal qui ne saurait être

compris que comme partie intégrante d'une conception générale

de l'univers. Dès qu'on ne consentait pas à se placer à

leur point de vue, les pratiques et les préoccupations des Juifs
devaient apparaître comme un tissu de rêveries, toutes plus
absurdes les unes que les autres. 11 va sans dire qne les
Romains n'avaient aucune disposition à la condescendance. Pompée

avait commencé par profaner le temple ; ses successeurs
n'avaient épargné aux Juifs aucune des humiliations qu'en-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 31

traîne la défaite. Borne avait placé sur le trône de Judée un
amides Samaritains, le meurtrier de la dynastie des Maccabées;

ses procurateurs avaient pressuré le peuple au delà de toute
mesure. Comment les rabbins n'auraient-ils pas reconnu dans

Rome cette bête dont Daniel avait fait une si terrible
description?

A cette haine religieuse correspondait chez les vainqueurs
des sentiments de mépris et d'antipathie datant de loin et qui
n'avaient fait qu'augmenter. Les Juifs, vendus comme esclaves

et dispersés dans l'empire romain, avaient contribué à augmenter

et à propager la répulsion générale que leur nationalité
provoquait. Ces bizarres serviteurs, avec les étranges scrupules
de tout genre qui ne leur permettaient pas de prendre la même

nourriture que les autres, étaient plutôt un embarras qu'une
ressource dans une famille. 11 faut voir les idées fantastiques,

que des hommes comme Tacite se faisaient de leur origine, de

leur histoire et de leurs usages. L'historien romain rapporte
qu'ils sont natifs du mont Ida en Crète, ainsi que le montre
leur nom d'tdœi, dont l'addition barbare d'une lettre a fait Judœi.

Il cite l'opinion de ceux qui ont confondu le culte de Jého-
val avec celui de Bacchus, et cela, entre autres raisons aussi

concluantes, parce qu'il y a une vigne d'or sur la porte de leur
temple. Les Romains en étaient venus à tenir les Juifs pour
des athées, simplement parce que cette religion, à laquelle
l'Israélite consacrait sa vie entière, était sans analogie avec le
polythéisme. Tacite est sans sympathie pour les hommes prêts à

subir la mort, plutôt que de tolérer un buste de Caligula dans
leur sanctuaire.

L'opposition des Juifs n'était pas à ce point systématique.
Bien que la discipline et l'administration romaine parussent
intolérables aux orientaux, cela ne les empêchait pas d'éprouver
un grand respect pour les faits et gestes des maîtres du monde.
Mais Pompée avait envenimé les rapports lorsqu'après s'être
emparé de la Palestine par trahison et avoir profané le
sanctuaire, il avait traîné à Borne, chargée de chaînes, la famille
royale qui s'était jetée entre ses bras en toute confiance. Le
règne d'Hérode le grand et celui d'Archélaiis avaient, il est vrai,



32 A. HAUSRATH.

fait désirer aux Juifs d'être incorporés à l'empire romain ; mais
l'incompatibilité des deux nationalités éclata alors plus fortement

que jamais. On se demanda s'il était permis de payer à

César un tribut qui n'était dû qu'à Jéhovah. Chaque bureau de

péage, à moins de se transformer en champ de bataille, devint
une pierre de scandale sur laquelle la fidélité à la loi venait
échouer.

Ajoutons que le système des impôts n'était pas le côté brillant

de l'administration romaine. Une oppression accompagnée
de vexations de tout genre venait en aide aux scrupules de

conscience. D'après le témoignage de Tacite, il régnait vers
l'an 17, non-seulement en Judée mais aussi en Syrie, un
mécontentement au sujet des impôts qui prenait le caractère le

plus menaçant. On trouve dans les récits évangéliques de

nombreux traits qui témoignent de cette détresse économique
du pays. 11 n'est question que d'exacteurs impitoyables et de

débiteurs insolvables, courant le risque d'être vendus avec
leur femme et leurs enfants; des constructions demeurent
inachevées faute d'argent; pour mettre sa fortune à l'abri de toute
atteinte, un négociant la place sur une perle de grand prix; en

creusant la terre, on trouve des trésors que le propriétaire a

voulu soustraire à l'avidité des collecteurs d'impôts ; les

accapareurs, au lieu de faire porter le blé sur les marchés, élargissent

leurs magasins. La division de la propriété a augmenté la
misère: il ne peut plus être question d'employer des charrues;
la bêche suffit pour cultiver ces lopins de terre; le père de

famille ruiné se demande ce qu'il fera, ne pouvant se décider ni
à travailler de ses mains, ni à mendier; la détresse financière

engendre l'usure; les banques d'échange fleurissent; en peu
de temps le capital d'un spéculateur rapporte cinq, dix fois sa

valeur. (Luc VII, 41, 14; VI, 34; XII, 58; XVI, 6, 7; XIV, 29;
Math. XIII, 44, 45; Luc XII, 16, 3; XIX, 23; XIX, 13.)

La ruine matérielle vient donc attiser la haine religieuse;
retirés dans les montagnes, les bandits qui se recrutent
journellement de débiteurs insolvables, dont la demeure a été vendue,

n'ont pas de peine à lancer le peuple dans des entreprises

téméraires contre les Romains transgresseurs de la loi.



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 33

Aujourd'hui c'est la sainteté d'une fête solennelle qui a été

compromise parce que les gentils gardent les ornements du

grand prêtre dans leur forteresse; demain on découvrira des

étendards romains dans Jérusalem, quelques emblèmes païens
dans le temple, un ex-voto dans laforteresse de Sion, tout autant
de choses qui souillent le pays et provoquent la révolte. Tantôt
le bruit court qu'un procurateur a porté la main sur le trésor
sacré, qu'un soldat a déchiré le livre de la loi, qu'un païen
a pénétré dans la partie du temple interdite, qu'un autre s'est
mal comporté dans le sanctuaire. Josephe a eu soin de rapporter

ces divers traits parce qu'ils provoquèrent souvent des

tumultes qui coûtèrent la vie à des centaines, à des milliers de

personnes.
Et cependant ce ne sont là que des étincelles donnant une

faible idée du feu qui couvait sous la cendre, si l'on en

juge d'après les livres religieux, composés à cette époque.
Tout le monde attendait l'avènement prochain du Messie, comme
on le voit par les « Bénédictions d'Hènoc. » Les images et les

tableaux de ce livre, publié environ quarante ans avant la
domination romaine, étaient devenus populaires du temps de Jésus,
à en juger par les allusions fréquentes des récits évangéliques.
Si les disciples éprouvent le besoin de se distribuer les places
dans le royaume du Messie, ce n'est pas de leur maître qu'ils
ont pris cette idée. L'eschatologie détaillée de l'Apocalypse
suppose également que l'auteur était familiarisé avec les
opinions d'Hénoc. Le livre de Daniel était un des plus lus de

l'époque : tout le monde avait compris qu'il entendait désigner
Je Messie sous le titre « du fils de l'homme. » A ces vieux livres
respectés de tous, venaient s'ajouter des prophéties nouvelles,
comme « Les psaumes de Salomon » qui développent le même
thème. L'attente est si générale et si intense qu'on découvre des

allusions au Messie dans des passages qui n'en renferment pas;
les rabbins vont jusqu'à dire que toutes les prophéties
n'annoncent rien d'autre que les jours du Messie. Philon lui-même,
qui de tous les contemporains était peut-être le moins porté à

se préoccuper du Messie, ne peut se dispenser d'en parler plu-
C. R. 1870. 3



34 A. HAUSRATH.

sieurs fois. Le livre des Jubilés ' est très explicite. 11 n'y a pas
jusqu'à Josephe, qui ne laisse apercevoir sa foi aux espérances
messianiques, à travers tous les ménagements que son métier
de courtisan lui impose.

Et il ne faut pas croire que ce fussent là des traditions
renfermées dans l'enceinte des écoles. Les historiens romains
déclarent expressément que c'est dans leurs espérances messianiques,

que les Juifs, lors de la dernière lutte, ont puisé l'assurance

de la victoire finale. Nos récits évangéliques supposent
souvent chez le peuple l'attente prochaine d'un Messie
personnel. (Math. XI, 2, XVII, 10, XXVII, 11; Luc II, 25,38;
Marc XV, 43; Luc XXIV, 21; Act. I, 6.

Cette espérance était si vive et si générale qu'on devait être
tenté de travailler à sa réalisation. Chacun se disait que si Dieu
voulait accomplir enfin ses promesses, il n'y avait pas un
moment à perdre. Judas le Gaulonite entend réaliser les doctrines

messianiques des pharisiens; Theudas se propose dépasser
le Jourdain à pied sec, pour aller contempler dans le désert la
manifestation du Messie. « Fais seulement un signe,» dit le peuple

impatienté, à un prophète qui lui donne un rendez-vous sur
la montagne des Oliviers pour voir s'écrouler les murailles de

Jérusalem, devenue païenne. La détresse augmentant, l'exaltation

devient plus grande. Les prophètes abondent pendant ìe

1 Ce livre donne une histoire détaillée du monde, depuis la création jusqu'à
Moïse. Son but est de bien fixer la chronologie de cette époque ; de résoudre

plusieurs problèmes difficiles, qui se posent en lisant la Genèse et l'Exode; de

raconter en détail certains faits, qui n'y sont qu'indiqués, et de faire remonter

jusqu'aux temps des patriarches certains usages (sabbat, fêtes, circoncision, ordonnances

alimentaires), et certaines idées d'une origine plus récente. — La marche

¦ lu récit est rigoureusement chronologique : tout est divisé et subdivisé en Jubilés,

semaines d'années et années. De là le titre de Jubilés fà loißiilcäv.. Ce livre est

aussi appelé quelquefois l'apocalypse de Moïse, ou aussi la 'i.inrh révso-iç,Ta

/ô—tk -ra; revïdïwç. — On Irouve réunies dans cet écrit une foule de légendes,

qui ont passé plus tard dans des livres juifs on chrétiens. Cet ouvrage, sensiblement

plus étendu que la Genèse, doit avoir été composé dans le premier siècle de

notre ère, ou peut être dans le dernier avant Jésus-Christ. L'ancienne église eu

faisait un grand usage. Le texte hébreu et la version grecque s'élant perdus,

l'ouvrage a été retrouvé dernièrement dans une traduction éthiopienne et traduit en

illemand, par A. Dillmann, dans les Annales d'Ewald, 1819-1851.



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 35

dernier siège de Jérusalem ; les murailles du temple sont déjà
ébranlées, qu'un d'entre eux réunit encore six mille personnes
dans ses parvis extérieurs pour contempler le signe du Messie.

Tous ces hommes ne se proposent encore que de forcer la main
à Jéhovah, pour en obtenir le prompt envoi du Messie. D'autres,
comme Barkochba, s'attribuent ouvertement le titre de Messie.

Quiconque se sent le courage de travailler au salut de son

peuple doit se demander, s'il ne serait peut-être pas le

prophète promis. La chose est si fréquente que le chapitre XXIV
de St. Matthieu rend attentif au danger de pareilles séductions.

Qu'on ne dise pas que tous les hommes qui déployèrent
ainsi l'étendard du Messie étaient séduits ou séducteurs. Us

étaient simplement de leur temps ; ils n'étaient pas plus trompés

que ne l'est chacun de nous par le milieu dans lequel il
vit. Tout au plus se faisaient-ils illusion sur l'étendue de leur
pouvoir. On n'a nul droit de qualifier du titre de charlatans des

hommes qui prouvent, au péril de leur vie, leur pouvoir de

faire des miracles.
Quoi qu'il en soit, parmi tous ceux qui se donnaient pour le

Messie, un seul pouvait l'être réellement. Le fait de sa

naissance dans ce moment-là prouve, avec une clarté sans
pareille, l'intervention d'une puissance supérieure dans le cours
des choses de ce monde. Le miracle ne consiste pas dans le
fait que Jésus se soit donné pour le Messie, mais dans la

circonstance qu'il soit né précisément à cette époque-là. En trouvant

bon d'envoyer le rénovateur de l'humanité justement au
sein de ce peuple, et précisément à cette époque, la Providence
a reconnu, légitimé pour siennes les promesses faites pendant
mille ans par les prophètes. Il est bien vrai qu'elle a tenu sa

parole autrement qu'on ne s'y attendait, mais elle l'a cependant
tenue. En le faisant elle a justifié tout le développement de l'Ancien

Testament comme voulu de Dieu; elle a donné la pleine
certitude que l'idée qu'un peuple entier avait portée longtemps
dans son cœur, comme ce qu'il y avait de plus saint et de plus
précieux, n'était pas un pur jeu de l'imagination.

A la demande des pharisiens, Pompée abolit la royauté que
se disputaient deux frères de la famille des Maccabées et nomma



36 A. HAUSRATH.

Hyrkan souverain sacrificateur, tétrarque avec le titre Ae socius

atque amicus populi Romani. César augmenta les privilèges des

Juifs et conserva cette forme de gouvernement, mais en
confiant l'administration civile à Antipas qui devint ainsi, en l'an
47 avant J.-C, le fondateur de la dynastie iduméenne. Jl mourut

bientôt empoisonné dans un repas chez Hyrkan, mais il eut
un digne successeur en son fils Hérode déjà procurateur de la

Cœlésyrie. Celui-ci, avant de supplanter entièrement les Maccabees,

s'introduisit dans leur famille en épousant Mariamne
petite-fille d'Hyrkan et fille d'Alexandra. Obligé de s'enfuir
devant les Parthes, qui avaient envahi la Judée et donné le

trône à Antigone de la famille des Maccabées, Hérode revient
de Rome avec le titre de roi et se met vigoureusement à la

conquête de son pays. 11 ne le soumit qu'à Ja suite d'une longue et
terrible guerre qui se termina par le siège de Jérusalem.
Comme il fallut compter avec Antoine, qui exigea un tribut
considérable, pour sa part des dépouilles, Hérode n'eut d'autre
ressource que de transporter les pratiques romaines dans la
Judée épuisée et couverte de ruines. Quarante de ses adversaires

furent mis à mort et leurs biens confisqués. 11 fallait à

tout moment pressurer un pays déjà épuisé pour répondre aux

exigences incessantes de Cléopâtre. On allait jusqu'à visiter les

cercueils qui sortaient de Jérusalem pour s'assurer s'ils ne
recelaient ni des pierres précieuses, ni de l'or.

Hérode subissait les conséquences de ses crimes, dont ses

complices n'entendaient pas lui laisser savourer les fruits. Il
sentait bien qu'il ne pouvait se concilier les Juifs qu'en observant

leur loi, mais celle-ci condamnait sa position. Il tenait

son pouvoir de Rome; il avait sacrifié à Jupiter Capitolin

pour témoigner sa reconnaissance d'avoir reçu la couronne
de David. Afin de se donner un air de légitimité, il s'était allié

à la famille des Maccabées. Mais il n'avait réussi qu'à se

faire des parents de ses ennemis mortels. 11 fallut accumuler

crime sur crime pour essayer de sortir de cette fausse position.

Hérode commence par faire périr Aristobule, père de sa

femme Mariamne, et par emprisonner sa belle-mère. Il faut

ensuite tenir tête à Cléopâtre qui, profitant des faiblesses d'Antoine,



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 37

ne vise à rien moins qu'à placer tout l'Orient sous le sceptre
de l'Egypte. Heureusement le roi des Juifs sut trahir Antoine
(comme il avait déjà trahi Pompée, César, Cassius) à temps,

pour se préparer un bon accueil de la part d'Octave. A peu près
tous les pays qui avaient appartenu à la monarchie des Maccabées,

se trouvèrent de nouveau réunis à la couronne de Judée.

Le règne d'Auguste fut éminemment favorable à la Palestine,
du moins sous le rapport économique. Elle ne jouit pas seulement

de la paix générale assurée au monde romain; mais, quoique
indépendante, elle fut au bénéfice des nombreuses améliorations

qui résultèrent du régime impérial. Suivant l'impulsion
de tous les autres vassaux qui imitaient Auguste, Hérode
ouvrit des routes et construisit de magnifiques édifices; la Judée

eut ses cirques et Jérusalem son théâtre. Comme les pharisiens

murmuraient, il fallut prendre des mesures de sûreté,

générale et construire en abondance des forts et des châteaux. Ln

frontière d'Arabie en particulier fut couverte par de nombreuses

forteresses. La cour d'Hérode eut même ses savants et ses

littérateurs dans la personne de deux frères venus de Damas.

L'un d'eux, Nicolas, était naturaliste; il avait écrit sur la

géographie et correspondu avec Auguste au sujet de nouvelles

espèces de dattes récemment découvertes. 11 avait même
compiente la métaphysique et quelques autres ouvrages d'Aristote.
Une tragédie de sa façon, Lachaste Susanne, fut représentée sur
le théâtre de Jérusalem. Il avait aussi écrit une histoire du

monde en 1-44 livres. Ce savant était en outre un sophiste des

plus habiles qui dut maintes fois faire le voyage de Rome pour
plaider, en avocat des plus retors, les nombreux procès de son
maître. L'autre frère, Ptolémée, était chancelier d'Hérode. Sa

mission l'appelait à contenir de son mieux les passions de son
maitre, et à veiller à l'éducation de ses fils. Les scribes appelaient

ce cercle de parasites, les prosélytes de la table royale.
Ce qui conférait une très grande importance à Hérode, aux

yeux d'Auguste, c'est que ce général habile, ce politique
consommé était l'homme qu'il fallait pour garder le désert d'Arabie

et l'Euphrate, les frontières les plus faibles de l'empire. Le
roi des Juifs rendit un service signalé à l'empereur en sauvant



àiS A. HAUSRATH.

d'une complète destruction une armée romaine qui s'était
témérairement engagée dans une expédition scientifique et mercantile,

cn vue de découvrir le plus court chemin entre la Haute
Egypte et l'Arabie heureuse. Auguste prit la résolution de ne

plus rien faire en Orient sans demander conseil à Hérode. Les

fils que celui-ci avait eus de Mariamne, furent envoyés à Rome;
l'empereur se les fit présenter, s'intéressa à leur éducation et

promit de les reconnaître comme héritiers du trône de Judée. En

attandant, on arrondit les possessions d'Hérode en lui donnant
les contrée du Liban jusqu'à la mer et d'autres provinces
importantes. Les fonctionnaires romains reçoivent ordre de ne
rien faire sans l'approbation du roi des Juifs, qui devient ainsi
le représentant d'Agrippa dans les provinces orientales et le

plus grand monarque de toute l'Asie en deçà de l'Euphrate.
LTduméen plein de reconnaissance fait construire aux sources
du Jourdain un temple en marbre blanc en l'honneur
d'Auguste, un autre en Samarie, tandis que Jérusalem se couvre de

palais dans le style des édifices grecs et romains. Cesaree dont
le grand port avait demandé douze ans de travail, en eut bientôt

un second entouré de quais magnifiques, de bazars élégants,
de basiliques spacieuses et d'hôtelleries pour les marins. En
arrivant par mer, on apercevait de loin un temple avec la statue

colossale d'Auguste comme Zeus Olympius.
Ce qui consolait un peu les Juifs, c'est que tout cela se passait

en Samarie. Toutefois la Judée proprement dite avait aussi

sa bonne portion de mausolées, de cénotaphes, etc., portant
tous des noms romains, à tel point qu'un étranger aurait pu se

croire en Italie. Le trésor d'Hérode était inépuisable. Les villes

païennes du voisinage devaient à sa munificence des cirques,
des aqueducs, des théâtres; partout où il se célébrait des jeux,
on pouvait compter sur des prix envoyés par le roi Hérode.

Les jeux olympiques auraient été abandonnés sans une fondation

due à sa munificence. C'était à croire que le trône de David

n'était là que pour faire refleurir le paganisme.
Les Juifs devaient être d'autant plus blessés que le roi n'avait

pas embelli une seule ville juive, déclarant ouvertement ne
s'intéresser qu'à ses sujets païens. Aussi la surprise et l'effroi fu-



LE SIECLE DÉ JÉSUS-CHRIST. 3',»

rent-ils grands quand Hérode, pour se donner l'air d'être le

Messie, fit, connaître son projet de reconstruire le temple de

Zorobabel. N'aurait-il peut-être pas le dessein de le démolir

pour nc jamais ie reconstruire? se demandait-on. Afin de

rassurer le peuple, le roi dut faire préparer tous les matériaux
du nouvel édifice avant de démolir l'ancien. Et de peur
que des païens ne souillassent le temple en y travaillant, des

prêtres furent chargés d'apprendre les métiers nécessaires pour
être en mesure de le construire eux-mêmes. Lorsque les parvis
extérieurs eurent été élevés, il fut interdit à Hérode lui-même,

qui visitait souvent les travaux, de pénétrer jusqu'au sanctuaire

encore en construction. Malgré tant de condescendance, le roi

ne semble pas avoir attaché grande importance à l'approbation
ou au blâme de ses sujets. Et à peine leur a-t-il fait construire
ce magnifique temple, dont les disciples de Jésus devaient un

jour admirer les pierres, qu'en violation expresse du décalogue
il fait placer un grand aigle en or sur la principale porte.

C'est qu'Hérode attendait une visite importante. Agrippa
allait se rendre à Jérusalem pour la seconde fois et admirer les

travaux du puissant monarque. Le roi alla lui rendre sa visite
l'année suivante à Sinope. Ce voyage coûta à Hérode des sommes

énormes, car toutes les villes qu'il traversa firent des

appels à son intarissable munificence. Grâce à sa haute intervention,

les nombreux Juifs de la diaspora virent confirmer et
augmenter leurs privilèges. Aussi à son retour trouva-t-il le peuple
de Jérusalem très bien disposé; il lui fit remise d'un quart des

impôts pour l'année 17.

Arrivé à l'apogée de sa gloire et de sa puissance, Hérode n'a

plus désormais que des disgrâces et des malheurs à attendre.
C'est d'abord Auguste qui lui annonce qu'après l'avoir traité
en ami, il le traitera désormais en sujet. Le roi des Juifs avait
eu le malheur de rompre la paix de l'empire, en châtiant les

peuples de la Trachonile et les Arabes. L'empereur se disposait

cependant à lui rendre sa faveur et à augmenter ses états

par l'annexion de l'Arabie, lorsque la nouvelle des terribles
tragédies, dont la maison d'Hérode avait été le théâtre, vint paralyser

son bon vouloir. Naturellement soupçonneux, le roi des



-10 A. HAUSRATH.

Juifs avait perdu la tète au milieu des intrigues sans nombre
qui agitaient son sérail. Les deux fils qu'il avait eus de sa femme
Mariamne furent les premières victimes de sa fureur. Il dut
bientôt frapper l'instigateur secret de tous ces meurtres, son
fils favori Antipas, qu'il avait eu de Doris sa première femme.
Ses frères morts, il avait tenté d'empoisonner Hérode son

père.
Epuisé par toutes ces émotions, le roi consacre les forces qui

lui restent à faire à son ami Auguste le triste récit de ses
malheurs. Retiré à Jéricho, déjà atteint de la maladie mortelle qui
le fait cruellement souffrir, il entend les cris de la multitude
qui se réjouit de sa fin prochaine. Le tyran se redresse alors
et ordonne de faire venir à Jéricho les anciens de toutes les

villes de Juda. Gardés à vue dans l'hippodrome, ils devaient
être massacrés à sa mort pour ôter aux Juifs toute velléité de se

réjouir. Hérode mourut à la Pâque de l'an 3 avant Jésus-

Christ, à l'âge de 70 ans, après un règne de 37 ans.
Son testament ne fut pas exécuté ; mais les horreurs de la fin

de sa vie n'en firent pas moins oublier le prince prudent et

courageux. La génération suivante ne s'est rappelé que le tyran
sanguinaire.

Les évangélistes qui font apparaître sa sinistre silhouette au
berceau du Messie, dans le pressentiment fort juste que les

jours qui virent la naissance du Sauveur étaient en bonne partie

l'œuvre d'Hérode, ont groupé tous les traits caractéristiques
de sa vie. Les désordres qui suivirent sa mort, ont fait perdre
de vue les grands résultats matériels dus à son énergie et à son
habile politique étrangère. Il est le seul roi d'Israël qui ait
donné au pays ces frontières naturelles déjà entrevues par Moïse

et par Josué. Grâce à ses bons rapports avec Auguste, Hérode
lit confirmer tous les privilèges concédés aux Juifs dispersés
dans l'empire. Tout prouve cependant que le peuple ne lui en

garda aucune reconnaissance. C'est que les côtés fâcheux de

ce règne d'intrigues, d'oppression et d'espionnage faisaient
oublier le reste. « La génération qui a vécu sous Hérode, s'écrie
solennellement l'avocat plaidant pour le peuple devant
Auguste, a souffert plus de calamités que tous leurs frères en-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 41

semble depuis le retour de Babylone. » Hérode lui-même ne

se faisait pas la moindre illusion ; il se sentait sur un terrain

volcanique: il se disait que tout ce qu'il avait fondé ne tarderait

pas être renversé.
Ces prévisions se réalisèrent. Hérode est à peine enseveli

que son fils Archélaiis, pour défendre son palais, fait massacrer

trois mille personnes dans les rues de Jérusalem. Tandis que les

divers membres de la famille royale étaient allés à Rome se

disputer l'héritage paternel par-devant Auguste, Varus avait été

occupé à réprimer les soulèvements qui éclataient dans la Palestine.

Assisté par tous les peuples du voisinage, ennemis des

Juifs, il s'essaye dans ces pratiques cruelles qui, dix ans plus
tard, devaient révolter les Germains des bords du Weser.
Quelques semaines avaient suffi pour couvrir le pays de ruines.
La fleur de la jeunesse juive gisait sur les champs de bataille ;

des colonnes de fumée, s'échappant des villes et des villages
incendiés, obscurcissaient le ciel de la Galilée et de la Judée ;

les cadavres de 2000 patriotes pendaient à des croix pour servir

d'épouvantail à ceux qui seraient tentés de les imiter.

III. Jésus.

Auguste confirma pour l'essentiel le testament d'Hérode.
Philippe obtint la partie nord du pays, la Trachonite et les pays
environnants. Il sut comprimer le brigandage endémique dans
ces contrées. Un règne de 39 ans lui fit la réputation d'un
excellent voisin et d'un bon roi, soulageant ses peuples. Aussi
n'est-ce pas arbitrairement que nous voyons Jésus chercher
souvent un sûr asile dans ses domaines, quand il doit fuir la
haine des pharisiens ou se soustraire aux pièges d'Antipas.

Celui-ci eut en partage la Galilée et la Pérée. Il fit construire
la ville de Tibériade, qu'il peupla d'étrangers. Les Juifs croyants
ia tenaient pour impure et ne la visitaient pas. Il ne nous est
pas dit que Jésus y ait jamais été.

Archélaiis obtint lTdumée, la Judée et la Samarie. C'est
celui des trois frères qui rappelait le plus Hérode. Aussi Joseph,



ki A. HAUSRATH.

l'époux de Marie, évite-t-il ses éiats. Devant se contenter du

titre d'etnarque, jusqu'à ce qu'il ait mérité celui de roi, ce

digne représentant des traditions paternelles se rend à Jérusalem,

bien résolu à tirer vengeance de ceux qui ont crié : « Nous

ne voulons pas que celui-ci règne sur nous. » C'est à lui que
Jésus fait allusion dans la parabole des talents. (Luc XIX, 11-27.)
Sa femme Glaphyra, qui avait été mariée trois fois, mourut
après avoir vu son premier mari en songe. C'est à se demander
si ce ne fut pas là l'occasion de l'énigme sur le mariage que
les sadducèens proposèrent à Jésus: « Duquel sera-t-elle femme
en la résurrection? « Après neuf ans de luttes avec les pharisiens,

Archélaiis fut exilé à Vienne sur les bords du Rhône. Il
n'avait rien fait de grand pendant son règne. Aussi sa mort fit-
elle moins de sensation que celle du célèbre rabbin Hillel qui
eut lieu vers la même époque.

Les Juifs profitèrent de la mort de leur etnarque pour se

faire incorporer à la province romaine de Syrie. Ils n'eurent
pas à s'en féliciter, car elle était gouvernée par le proconsul
Sulpicius Quirinus, parvenu qui passait pour très méchant et

pour très avide. Il se hâte de leur annoncer que le plus pressant

est de procéder à un recensement des habitants et des

terres, pour arriver à asseoir convenablement les impôts. Les
révisions de cadastre ne furent jamais populaires en aucun
pays. Quant aux dénombrements, les Juifs ne les voyaient pas
de bon œil depuis celui de David, fis demandaient, au grand
ébahissement des Romains, que pour s'assurer du chifire de la

population on se bornât à compter le nombre des agneaux
immolés pour la Pâque. L'objection contre l'impôt foncier était
plus vive encore: car payer tribut à un étranger c'était devenir
infidèle à Jéhovah, le seul possesseur du pays. Grâce à la défection

du grand prêtre Joazar, les Romains réussirent à triompher

de l'opposition, du moins à Jérusalem; tandis qu'un
soulèvement éclatait dans d'autres parties du pays. Le recensement

ne put s'effectuer que lorsque les légions eurent dispersé
les patriotes qui avaient pris igs armes, à la voix de Judas le

Gaulonite. A partir de ce moment les procurateurs perdirent



LE SIECLE DE JÉSUS-CHRIST. 43

toute envie de procéder à un nouveau dénombrement de ce

peuple étrange. Sous Néron, le procurateur Cestus Gallus dui
se contenter de compter les agneaux immolés dans la
semaine de Pâque pour se former une idée des hommes en étal
de porter les armes.

Toute l'opposition des Juifs impuissants fut alors dirigée contre

les malheureux qui se chargeaient de percevoir les impôts,

pour le compte des fermiers romains. Ils devinrent les parias
du pays. Leur demander de changer quelque monnaie ou

accepter de leur part quelque aumône suffisait pour souiller
une maison entière et pour nécessiter maintes lustrations. Les

demeures des péagers devinrent ainsi l'asile de tous les
malheureux qui, perdus de réputation, n'avaient pas d'autre
ressource pour vivre. Passant souvent leur temps au milieu des

pots de cervoise et des filles de joie, ils ne se préoccupaient que
du soin de remplir les caisses publiques et de se venger des

mépris de ce peuple fanatique, en le pressurant de leur mieux.

Quirinus avait eu beau substituer le sadducéen Anne au
souverain sacrificateur Joazar, qui s'était décrédité en favorisant le

recensement ; le mauvais vouloir du peuple n'avait fait
qu'augmenter. Il se forma un parti anarchique, dirigé par la famille
de Judas le Gaulonite, déclarant que quiconque portait le joug
de la loi était exempt de toute obligation civile. Ils avaient pour
mot d'ordre : plutôt mourir que de ne pas honorer Jéhovah

comme l'unique souverain du pays ; il n'y a pas à reculer
devant le meurtre de son prochain, dès qu'il y va de la liberté de

la patrie. Chose étrange! à partir de la septième année de

notre ère, la sûreté publique dans la Palestine entière n'est,

nulle part moins garantie que dans les pays relevant de Rome.

Quand on assassinait des voyageurs sur le chemin de Jérusalem
à Jéricho que ne devait-on pas faire dans les vallées solitaires
au delà d'Hébron

Depuis l'exil d'Archélaiis, les Samaritains étaient devenus

indépendants de Jérusalem, et ils n'avaient pas manqué de s'en

prévaloir pour tourmenter leurs voisins. Les impôts étaient
devenus tellement intolérables qu'on s'attendait à des soulève-



Hi A. HAUSRATH.

ments dans tout l'Orient. Tibère crut que le seul remède était
de changer moins souvent les fonctionnaires romains. 11 les

compare à des essaims de mouches qui tourmentent un blessé

baignant dans son sang : gardez-vous de les chasser, s'écrie le
malheureux ; il en viendrait de nouvelles qui me feraient plus
souffrir encore; tandis que celles-ci sont rassasiées et commencent

à me donner quelque relâche. Les persécutions que la

haine contre les Juifs inspira à Tibère eurent aussi leur
retentissement en Judée.

L'envoi du procurateur Ponce Pilate en l'an 27 fut loin
d'améliorer la situation. Lâche, cupide, cruel et même sanguinaire,

il n'avait pas de conscience et manquait de résolution au

moment décisif. Lorsqu'il voulut faire transporter à Jérusalem
les étendards des légions, il provoqua un soulèvement devant

lequel il fut obligé de céder. Les Juifs avaient trouvé un mot

magique pour triompher de toutes les résistances de Pilate :

<,< Si tu fais cela tu n'es pas ami de César. » Le procurateur
craignait, si quelque plainte parvenait à l'empereur, que sa

conduite indigne ne fût dévoilée.

Comme c'était toujours le cas chez les Juifs, l'oppression
politique avait provoqué une recrudescence de l'agitation
religieuse. Les Samaritains volontiers plus calmes étaient eux-mêmes

en mouvement. Un prophète ayant donné rendez-vous à

la multitude sur le mont Garizim où il devait inaugurer le

règne du Messie, en déterrant les tables de la loi et les vases du

tabernacle, Pilate dut intervenir pour barrer le chemin à la

foule qu'il fit tailler en pièces. (35 ans après J.-C.)
Avant que ie sang eût coulé en Samarie, un mouvement à la

l'ois plus profond et plus pur, exclusivement religieux et moral,
avait éclaté en Judée. Jean-Baptiste avait fait son apparition
dans le désert. Josephe et nos évangiles s'accordent à constater

l'importance du réveil provoqué par ce prophète populaire,
dont le costume rappelait un jeune berger des montagnes de

Juda ou un anachorète essénien revêtu de ses habits d'hiver.
Jean n'aurait pas fait tant de sensation si, comme ses

prédécesseurs et ses contemporains, M s'était borné à annoncer le

jugement de Jéhovah; mais ce qui le distingue éminemment



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 45

c'est qu'il met la main à l'œuvre. Le Précurseur ne se borne plus
à annoncer, à promettre le règne du Messie ; il travaille à le
fonder. Le royaume de Dieu n'est pas un don d'en haut, un
simple rêve, mais une grande œuvre dont la réalisation a

besoin du concours des hommes. Jusqu'à présent on s'en est tenu
à annoncer le royaume du Messie ; mais Jean est le plus grand
de tous ceux qui sont nés de femme parce qu'il a mis la main
à l'œuvre : « à partir de lui le royaume des cieux est forcé, et
les violents le ravissent. »

Les contemporains n'étaient pas étrangers au sentiment qu'il
fallait mettre la main à l'œuvre. Mais tandis que le prophète de

Samarie fait appel à une espèce de culte, de religion dont la

découverte doit donner le signal de l'inauguration du règne du
Messie ; tandis que les montagnards de la Galilée songent plutôt

à prendre les armes pour atteindre le même but ; Jean veut

inaugurer ce grand règne par une renaissance morale du peuple.

Cette tendance lui venait non pas des écoles des rabbins
mais d'un commerce intime avec les prophètes, particulièrement

avec Esaïe, dont il rappelle sans cesse les images et le

langage. Ce qu'il demande avant tout c'est la repentance et
cela dans les termes mêmes déjà employés par Esaïe.

Cependant toutes ces images employées par Jean ne doivent

pas faire croire qu'il se représente l'avènement du règne comme
un jugement extérieur, inévitable ; ce n'est pas la résignation
qu'il prêche mais l'action. Il s'agit de porter des fruits pour
empêcher que la hache ne soit mise à la racine de l'arbre. Loin de

se reposer sur cette idée que les enfants d'Abraham ne
sauraient manquer d'avoir part au règne du Messie, il faut l'inaugurer,

l'ouvrir par des fruits de repentance et de conversion.
Si Jean accentue la part que Jéhovah doit avoir à l'inauguration
du règne, il insiste encore plus, d'après le témoignage de Jésus,

sur ce que le peuple de son côté est appelé à faire pour amener

la réalisation de la prophétie. Il se met lui-même à fonder
la communauté messianique avec le courage d'un homme qui
ne se laisse arrêter par aucune contradiction, parce qu'il est
sûr de l'avenir. C'est au moyen du baptême qu'on est introduit
dans la société nouvelle. Comme il ne s'agit pas de la purifica-



-ib A. HAUSRATH.

tion de quelques péchés particuliers, mais d'une transformation

de la vie entière, le prophète substitue un seul bain, pris
une fois pour toutes, aux diverses ablutions souvent répétées.
Trois faits doivent être signalés. Jean convoque le peuple dans
le désert qui, d'après les prophètes, doit être Je théâtre de
la théophanie messianique; il travaille'à purifier la nation
entière par le baptême ; il fonde une société nouvelle, foyer d'une
vie digne des grandes promesses de Dieu.

Des mesures sont prises afin de poursuivre l'œuvre
commencée et d'unir par un lien plus intime les membres de cette
société de baptisés. Un cercle plus étroit de disciples se range
autour du prophète ; il les envoie deux à deux parcourir le

pays.
Mais l'organisation de cette société ne pouvait manquer de

provoquer une crise dangereuse. Tout en mettant lui-même la

main à l'œuvre, le Baptiste avait compté sur l'intervention de

Jéhovah et sur son concours extérieur. En vrai Juif, il s'était

représenté ce nouveau règne d'une manière trop extérieure.
Le royaume des cieux n'était pas pour Jean, comme pour
Jésus, une disposition intérieure du cœur ; mais une théocratie
extérieure, fondée par Dieu même et dont on devait pouvoir
dire: elle est ici, elle est là. Ne se sentant pas de taille à être,
lui tout seul, le soutien du règne, le prophète avait compté
avec d'autant plus de confiance sur une révélation extérieure
de Dieu, qui ne pouvait faire défaut. Mais il devait s'écouler
jusque-là un temps difficile à remplir. Ce réveil manquait d'une

pensée créatrice qui lui permit de se maintenir par lui-même.
Voilà pourquoi on fit entrer les catastrophes extérieures en

ligne de compte. Des réminiscences des prophètes, ie sentiment
de n'être qu'un simple précurseur et non un créateur avaient
conduit Jean à faire grand fond sur ce concours extérieur de

Jéhovah. Ses convictions dogmatiques à cet égard étant tirées
d'ailleurs et purement traditionnelles, Jean, quand il fallut songer

aux moyens de fonder le règne, fut conduit à retomber dans

l'ornière du judaïsme. L'élan du Baptiste fut celui d'un héros,
mais il eut là une limite contre laquelle il vint se briser. 11

prétendait fonder le royaume par la repentance du peuple; mais



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 47

la repentance ne saurait être qu'une phase transitoire et non
un état permanent. Malheureusement Jean voulut prolonger
cette phase psychologique ; il dut donc insister sur des preuves
extérieures de repentance, et par cette route-là encore il fut
ramené sur le terrain du judaïsme. L'importance accordée au

baptême, au point d'y voir comme un lien sacramental de la

communauté, indique déjà que le prophète attribue une valeur
à l'acte extérieur, et qu'en vrai Juif, il attend toujours un effet
de l'acte lui-même. Jean croit que le baptême doit être considéré

comme un acte de Dieu, et en cela il demeure Juif. Et
comme le Messie tarde à venir, cette première action méritoire
doit être accompagnée de plusieurs autres; de là les jeûnes.

Un mouvement populaire comme celui-là ne pouvait se maintenir

à sa hauteur qu'à condition de changer constamment de

théâtre, jusqu'au moment de l'intervention directe de Jéhovah.
Aussi voyons-nous Jean d'abord dans le désert de Judée, puis
à Jéricho; quittant ensuite la Judée romaine, il va tenir ses
assemblées populaires au delà du Jourdain, clans les états du té-

trarque Antipas, à deux heures du château habité par ce
renard. Ce prince ne pouvait rester à la merci d'un prophète qui
avait de telles multitudes dans sa main. 11 y allait de la sûreté
de son trône. Puis, en violation de toutes les lois divines et

humaines, Antipas s'était laissé aller à séduire Hérodias, la
femme de son frère, au moment même où celui-ci le recevait
sous son toit hospitalier. Il ne t'est pas permis de l'avoir pour
femme, » avait dit le courageux prophète. C'était mettre sous
les yeux de ce petit tyran le résumé de ses crimes moraux et

politiques. Le prophète est donc jeté dans une forteresse située

aux confins de la Judée, au milieu de populations complètement
étrangères aux espérances messianiques. Le fait de la décollation

du Précurseur au milieu d'une fête n'a rien de surprenant;
un événement tout semblable se passa à ia même époque dans

une cour du voisinage.
11 faut que le Précurseur ait produit une impression bien

profonde sur ses contemporains; car, pendant tout le siècle, la

prédication du royaume conserve le cachet qu'il lui a imprimé.
C'est qu'il avait rencontré juste. Il avait donné une expression



48 A. HAUSRATH.

à un profond sentiment qui s'échappait de tous les cœurs. Les

peuples de l'ancien monde étaient pleinement convaincus que
les choses ne pouvaient continuer d'aller comme elles allaient.
Cette attente était surtout vive dans les provinces orientales de

l'empire, qui avaient à souffrir plus que d'autres. Si les Samaritains

se livraient sur le mont Garizim à des fouilles qui
devaient inaugurer le règne du Messie, les prêtres égyptiens
annonçaient qu'on avait vu le Phénix, signe certain de grands
événements. Et ce bruit se répandait l'année même où celui qui
devait renouveler la face de l'humanité faisait son apparition.
(34 après J.-C.)

Ces agitations de la Syrie et de l'Egypte étaient peut-être un

contre-coup des calamités qui assaillirent les provinces de

l'orient pendant les dernières années du règne de Tibère. L'horizon
était tout particulièrement sombre en Judée. L'orage pouvait
éclater à la fois dans le pays même et sur l'Euphrate. Quand
on entend Jésus s'écrier: « Qui est le roi qui part pour donner
bataille à un autre roi, qui premièrement ne s'asseie, et ne
consulte s'il pourra avec dix mille hommes aller à la rencontre

de celui qui vient contre lui avec vingt mille? » (Luc XIV,
31) ; on ne peut s'empêcher de songer à Antipas, tétrarque de

Galilée, se préparant à accompagner, en l'an 34, le proconsul de

Syrie pour aller sur l'Euphrate traiter de la paix.
A sa mort ses états furent annexés à la province de Syrie,

pour partager le triste sort de la Judée sous le gouvernement
des proconsuls. Depuis que Pilate avait perdu son protecteur
Séjan, sa position était devenue beaucoup plus précaire. A la

Pâque de l'an 35, il y avait même dans les prisons uu certain
Barrabas qui avait pris part à une sédition. Récemment encore
le gouverneur romain avait dû poursuivre quelques pèlerins de

la Galilée jusque dans le sanctuaire du temple et mêler leur

sang à celui de leurs sacrifices. Malgré tous ces malheurs, le

peuple n'avait qu'une préoccupation dominante; il se lamentait

sur l'emprisonnement de Jean-Baptiste. Bientôt la triste
nouvelle se propagea jusque dans les vallées les plus éloignées ;

« il est mort, le grand prophète! les méchants lui ont fait tout ce

(fu'ils ont voulu » répète le peuple. (Math. XVII.) Bien qu'il



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 49

soit mort, la foi en lui n'est point ébranlée, et celui qui s'aviserait

de dire que son baptême n'était point de Dieu s'exposerait
aux vengeances delà multitude. Tous n'admettent pas même

qu'il soit mort. (Marc VI, 14; VIII, 28.)

Apprenant l'emprisonnement de Jean-Baptiste, Jésus quitte
Nazareth (au commencement de l'an 34) pour • aller annoncer
la venue du royaume des cieux dans le district du lac, sur le

plus important théâtre de la Galilée, où sa prédication aura plus
de retentissement. Son style et ses paraboles montrent qu'il a

vécu petit et humble au milieu des pauvres et des petits. Il
connaît ces cabanes sans fenêtres du pauvre Syrien où la ménagère

est obligée d'allumer la chandelle en plein midi pour chercher

la drachme égarée ; il est initié aux mystères de la chambre
à pétrir; il n'ignore pas les secrets du jardinier et de

l'entrepreneur; il a remarqué des détails qui échappent à l'homme
appartenant aux classes supérieures ; il a vu le marchand de

farine donner « dans le sein bonne mesure, pressée et entassée,

et qui s'en ira par-dessus; » il a été témoin des accidents
qui arrivent aux marchands de vin quand leurs outres ne sont
pas en bon état; il sait que la femme du pauvre paysan est
souvent appelée à rapetasser des habits tombant en loques; il a

assisté aux scènes de brutalité que le maître valet se permet contre

ses inférieurs, etc., etc. (Luc XV, 8; Math. XIII, 23; XVI,
5; Luc XIII, 20; Math. XV, 13; Luc VI, 49; XIV, 28; Luc VI,
38; Math. IX, 17.)

Capernaum où Jésus fit sa première apparition en public,
était située dans le nord, au bord du lac de Génézareth, sur la
route des caravanes, à la frontière des états de Philippe et d'Antipas,

ce qui explique la présence d'une garnison et de beaucoup

de douaniers. Le lac, aux eaux bleues, est profondément
encaissé entre des rochers calcaires; la rive occidentale était
couverte de terrasses bien cultivées ; la rive orientale, avec ses

montagnes inhospitalières, servait de retraite à Jésus quand il
cherchait le recueillement.

Tel est le fond du tableau sur lequel se dessinent les scènes
évangéliques. Vous apercevez les coteaux chargés de vignobles
entourés de haies où le propriétaire a fait construire une tour

C. R. 1870. 4



50 A. HAUSRATH.

et un pressoir; ce sont là ces collines bien exposées au soleil
qui ont fourni le vin vieux; le père de famille prépare des
outres neuves pour recueillir la récolte nouvelle; vous apercevez
dans la plaine de Génézareth ce tapis de verdure où brillent
par milliers ces lis des champs, plus éclatants au printemps
que Salomon dans toute sa gloire, et que l'hiver verra jeter
dans les fours. Ce sont là les pâturages dans lesquels le berger
laisse les quatre-vingt-dix-neuf brebis pour aller chercher clans

la montagne celle qui s'est perdue; quand il l'a trouvée il la

prend tout joyeux sur ses épaules. N'apercevez-vous pas là-
haut les corbeaux volant autour des rochers d'Arbel? ils n'ont
ni cellier, ni grenier, et cependant ils trouvent leur nourriture
en bas sur le rivage. Vous avez devant vous les montagnes du
haut desquelles fond l'oiseau de proie pour effrayer les poussins.

Ce sont là les jardins où se voyait le figuier que le
propriétaire visita pendant trois ans sans y trouver de fruits; là
aussi le grain de moutarde devient un grand arbre dans les
branches duquel les oiseaux font leur nid.

Mais tout nous est familier dans cette vallée; c'est à se croire
chez soi. On aperçoit à l'orient ces montagnes de la Gaulonite

sur lesquelles se traîne au matin un nuage rouge et sombre; et
aussitôt le scribe s'écrie: « il y aura aujourd'hui de l'orage; » là-
bas c'est le soleil qui disparaît tout en feu derrière les collines de

Magdala, et incontinent le rabbin se dit tout joyeux: « il fera
beau demain » Comme c'est le cas dans les localités resserrées

entre des montagnes, les tourbillons de vent fondent tout à coup
sur le lac ; les orages entraînent des maisons.

On retrouve la couleur locale jusque dans le genre de relations

que Jésus signale dans ses discours. Voici venir le long
de cette route de commerce le riche marchand pour échanger
un lourd chargement de tapis de Babylone contre de bonnes

perles plus aisées à transporter; là se coudoient les pêcheurs,
les douaniers et les vignerons. Dans le nord, à Julia, et clans le

sud à Tibériade, habitent les gens en habits de soie et qu'on
appelle bienfaiteurs. La jeune Salomé est établie dans un des

châteaux du voisinage, sa mère Hérodias dans l'autre. Le genre
de vie de ces deux cours amies ne peut échapper à l'œil alten-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 51

tif de l'habitant de Capernaum. Les marais du Jourdain s'étendant

au nord sont un foyer de fièvre. Aussi Jésus doit-il guérilla

belle-mère de Pierre chez qui il habite.
Les discours de Jésus tiennent constamment compte des

conditions et des circonstances de la Galilée. Il a égard à la

saison de l'année, à l'état du temps, aux travaux des champs;
il se meut dans tout un cercle d'idées rappelant un pays agricole.

Les branches du figuier se saturent de sève, ses

bourgeons se gonflent ; le printemps ne saurait se faire attendre.
Jésus observe le bouvier marchant derrière la charrue ; celui
qui est soigneux trace un sillon droit, le négligent, qui
regarde en arrière, fait au contraire de mauvais ouvrage. (Luc
IX, 62.) Jésus suit d'un œil attentif la destinée des divers grains
de blé que le semeur répand à pleines mains ; il observe les
oiseaux descendant des toits, les poules accourant de leurs
poulaillers pour manger la semence tombée le long du chemin ;

il voit avec peine écraser le reste par les chars ou les pieds des

passants. L'année s'avance dans sa course. Jésus signale alors ces
bluets et ces coquelicots dont l'ennemi a répandu la semence
dans les sillons ; il regrette les tiges de blé qu'il faut fouler
pour arracher l'ivraie. L'été est venu : les champs blanchissent

pour la moisson. Jésus suit les travailleurs dans
l'ardeur du jour ; l'ivraie est liée en faisceaux pour la brûler ; après
la chaleur du midi arrive le repos du soir ; le journalier reçoit
son modeste salaire.

C'est à une étude approfondie de l'Ancien Testament — se

trahissant non pas tant par des citations, mais par d'incessantes
allusions et par des réminiscences, — que Jésus est redevable
de cette éloquence qui se montre dans ses discours, soit en
public, soit dans les synagogues. Il a vécu dans l'atmosphère
même des hommes de l'ancienne alliance. On retrouve en lui
le pathétique d'un Esaïe, la mélancolie d'un Osée la douceur
d'un Jérémie, cette faculté de goûter la nature qui distingue un
Amos, l'esprit d'observation de l'auteur des Proverbes, le cœur
et le sentiment du psalmiste. Comment démentir d'une façon
plus décisive l'assertion que l'idée ne saurait, avec la totalité
de ses éléments constitutifs, s'incarner dans un seul individu



52 A. HAUSRATH.

Jean avait devancé tous ses prédécesseurs, en déclarant qu'il
ne s'agissait plus d'attendre le royaume des cieux ou de s'y
préparer, mais qu'il fallait le conquérir. Toutefois il avait
conservé l'élément d'ascétisme qui caractérise la piété de
l'ancienne alliance. C'était par une méthode exclusivement
négative qu'on s'était jusque-là proposé de sanctifier le peuple.
Aussi le cercle des choses dont il fallait s'abstenir avait-il été

sans cesse en s'élargissant. C'était à qui laisserait les autres en

arrière, en fait déjeunes, de prières ou de repentance. Les
disciples de Jean avaient sous ce rapport rivalisé de zèle avec les

pharisiens, les essèniens et les sadducèens. Jusque-là on s'est
borné à raisonner sur la constitution du royaume des cieux.
Jésus se tourne vers Dieu lui-même pour savoir s'il n'y aurait
donc pas une autre voie pour arriver à ce règne: « Es-tu donc
le Dieu courroucé? Le monde n'est-il qu'une vallée de misère

parce que ta malédiction repose sur lui?» La loi n'hésite pas à

répondre affirmativement à cette question. Mais les mille échos

de l'univers entier font entendre un non tout aussi catégorique.
L'idée-mère de tout le judaïsme c'est que l'Eternel est un Dieu

jaloux, punissant l'iniquité des pères sur les enfants jusqu'à
la troisième et à la quatrième génération. En présence de tous
les signes de la colère divine qui font gémir le peuple, arrive
un nouveau prophète déclarant, chose inouïe que Dieu est le

père des hommes, qu'il les a aimés dès le commencement du

monde, preuve en soient les lis des champs et les oiseaux du
ciel. Voilà ce qu'il y eut dans la prédication de Jésus d'éminemment

nouveau de surprenant et de consolant. Ces choses-là
Jésus les a apprises dans ces mystérieuses relations avec Dieu

qui lui font dire : « Nul ne connaît le Père que le Fils. »

Nous sommes en effet arrivés à un élément à tous égards

nouveau, qu'il ne peut absolument pas être question d'expliquer

par les circonstances extérieures, par le milieu où il a

fait son apparition. 11 a dû découler de la vie personnelle de

Jésus. On a mis en avant des raisons puisées dans l'histoire
contemporaine pour expliquer comment Jésus en est venu à

reconnaître Dieu comme père. On a pensé aux aberrations dans

lesquelles le judaïsme était tombé dans son besoin d'apaiser le



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 53

courroux de Jéhovah. Mais bien d'autres avant lui avaient été

témoins de ces aberrations sans s'écrier: «Abba, c'est-à-dire
père !» — Il aura été inspiré par la vue de la magnificence de

ce monde Mais les lis de la Galilée ont fleuri pour bien d'autres,

et le ciel n'était pas moins bleu pour les pharisiens et

pour les sadducèens. Tous ces essais d'explications sont donc
entachés d'une incurable futilité. La personnalité, voilà la

source d'où proviennent d'une façon immédiate les grands
événements historiques ; cela doit couper court à toutes les

interprétations destinées à montrer comment ils ont été possibles.

Nous trouvons là le fil conducteur qui nous ramène
immédiatement dans la région où se déploie l'action créatrice de

Dieu. Même quand il ne s'agit que d'un simple génie mondain

ou d'une vraie individualité, on ne réussit pas à les expliquer
en n'y voyant qu'un pur résultat des circonstances antérieures.
Mais voici ce que nous devons maintenir : Cette confiance filiale,
qui faisait contempler en Dieu un père, ne pouvait se développer

à ce degré d'intensité que dans un cœur pur, étranger à

toute culpabilité, à tout péché; chez une individualité à l'abri
des inquiétudes et élu mécontentement, de la douleur que fait
éprouver la conscience de l'humaine faiblesse ; dans une âme

complètement étrangère à ce pénible sentiment de n'être que
l'ombre de ce qu'on devrait être. L'homme pécheur, la
conscience souillée ou même simplement troublée se sentira
éternellement en face d'un Dieu courroucé, vengeur, jaloux. Cette

révélation : Dieu est le père des hommes ne pouvait éclater

que dans un cœur où l'image de Dieu se reflétait tout entière

parce que le miroir était sans tache. En nous révélant Dieu

comme père, Jésus a donné la preuve la plus éclatante que la

nature était chez lui dans un état tout à fait normal.
Cette nouvelle conception de Dieu impliquait nécessairement

un monde religieux absolument nouveau. Si le Dieu qu'il faut
adorer est irrité et vengeur la mission de la religion consiste
à apaiser cette colère, en nous prescrivant des sacrifices, des

prières et divers exercices ascétiques. Dieu est-il au contraire le
père de l'humanité, l'unique devoir religieux consiste à l'aimer,
et le royaume des cieux c'est tout simplement le sentiment filial



54 A. HAUSRATH.

que l'homme éprouve en face de Dieu. C'est un royaume spirituel
de l'amour filial; on ne vit que pour Dieu; on obéit d'une
manière absolue à ses commandements. Aussi est-ce aux humbles,
aux débonnaires, aux miséricordieux que ce royaume est
promis ; c'esl là que les âmes altérées et affamées de la justice
seront rassasiées ; les cœurs purs verront Dieu ; les pacifiques
seront appelés ses enfants ; les justes persécutés et méconnus
auront ce royaume en héritage.

Voilà comment un royaume purement spirituel vient
remplacer celui qui faisait l'objet de toutes les espérances des
pharisiens. Dans leurs écoles, les anciennes promesses des prophètes

s'étaient transformées en un programme politique. Pour le

réaliser il fallait châtier le peuple, remporter des victoires décisives

sur les Romains, provoquer une violente agitation contre
l'aristocratie. Les conditions préalables étaient une guerre
d'indépendance comme celle des Maccabées, puis un grand coup
de théâtre, une manifeste intervention de Dieu. Jésus
déclare au contraire : « Ne vous imaginez pas qu'il soit possible
d'établir le royaume de Dieu comme un état de ce monde ; vous

nefpourrez en effet jamais dire de lui: il est ici ou il est là;
c'est au milieu de vous qu'il est. Cette évolution résultait
nécessairement de la nouvelle manière de concevoir Dieu. L'idée
du royaume ne pouvait plus être présentée sous l'antique image
d'un traité entre le Dieu jaloux et le peuple pliant sous le faix.

Voyant en Dieu un père, les hommes ne le servent plus en vue
de la récompense, mais par amour, afin qu'il devienne manifeste

qu'ils sont les fils de leur père qui est dans les cieux. Ce

n'est pas à cause de leurs œuvres que Dieu les aime, mais en

vertu de cette bonté paternelle, de cette miséricorde qui fait
lever le soleil sur les justes et sur les injustes, et qui se réjouit
encore plus de voir un pécheur se convertir que cinquante
justes persévérer dans leur voie. Cette nouvelle conception
renverse le judaïsme par la base, avec toutes ses conséquences.
Comment le culte du temple, les ablutions, les dîmes, les

sacrifices, seraient-ils nécessaires du moment où le cœur est la

seule chose que Dieu demande de son enfant? Comment espérer

avec les rabbins contraindre Dieu à remplir les conditions du



LE SIECLE DE JESUS-CHRIST. 55

traité alors que le véritable état modèle promis par Moïse
aurait été réalisé? Les divers éléments de la théocratie s'écroulent
les uns après les autres, car les fondements sont décidément

renversés. Grâce à l'habitude, ce mot : Dieu est le père des hommes,

retentit aujourd'hui aux oreilles de la multitude sans lui
rien dire; pour le monde ancien, ce fut là une parole créatrice.

Après les nouveaux cieux, la nouvelle terre. Si le royaume
des cieux consiste à voir en Dieu un père, il consiste également
à voir chez tous les hommes des frères. Leurs rapports doivent
être réglés non par la loi et le point de vue juridique, mais palla

loi de l'amour qui fait plus qu'il ne doit, et plus qu'on ne
demande de lui. De là tous les préceptes bien connus du sermon
sur la montagne. Les membres de l'alliance, les hommes de

telle caste ou de tel parti, ne seront pas seuls au bénéfice de cet

amour. L'homme doit être aimé simplement parce qu'il est

homme, en tant que frère. Le monde antique ne s'était pas dit
que les pauvres, les petits, les déshérités de ce monde avaient

un cœur pour aimer et pour souffrir; le judaïsme avait
restreint ses sympathies aux descendants d'Abraham ; ce fondement

de la conception du judaïsme tombe comme les autres.
Vous n'aimez que ceux qui vous aiment? Les péagers et les

païens n'en font-ils pas autant?
C'était là une parole qui ne pouvait manquer de détonner

dans ce monde du judaïsme qui, grâce à une préoccupation
jalouse de la loi, en était venu à ne presque plus produire que
la haine et toujours la haine. Cette génération se croyait obligée

de haïr les païens, les Samaritains, les péagers; le rabbin
haïssait le prêtre, le pharisien, le sadducéen; les deux rivalisaient

de haine pour le commun peuple. Jésus, au contraire,
aime les uns parce qu'ils sont enfants d'Abraham, les autres à

titre d'enfants de Dieu ; car la certitude que Dieu est amour ne

peut produire que l'amour dans ce monde où la haine suinte
de toutes parts. Dès l'instant où l'on a saisi ces conséquences
découlant de la nouvelle conception de Dieu, le royaume des

cieux est fondé. Il n'est pas, en effet, comme les pharisiens se

l'imaginent, la récompense de ceux qui accomplissent les pré-



56 A. HAUSRATH.

ceptes de l'amour; mais l'observation de ce devoir constitue
déjà ce royaume.

C'est encore là une différence entre Jésus et Jean-Baptiste.
Le Précurseur avait compté sur une glorieuse théophanie
comme récompense de celui qui aurait bien travaillé. Dieu lui
aurait ainsi donné le royaume. Jésus l'apporte avec lui et il sait

qu'il l'apporte. Aussi ne compte-t-il sur aucun secours
extérieur; pas même sur les légions d'anges qu'il pourrait obtenir
de son père. Le royaume à fonder doit reposer sur lui-même;
c'est sur la vérité intérieure, sur la nature même des choses que
Jésus le fera reposer. Il en a personnellement fait l'expérience,
le royaume des cieux n'est rien d'autre que la disposition
intérieure qui l'anime lui-même. Il a senti le tout premier que le
travail de l'amour est déjà la félicité, la victoire anticipée alors

que le combat dure encore. A quoi bon compter sur une
récompense que Jéhovah viendrait décerner extérieurement? Que
les hommes sentent comme lui et le royaume des cieux sera

inauguré pour Israël tout entier, comme il l'est déjà pour lui-
même.

Afin d'introduire la nation dans ce royaume exclusivement

spirituel, il n'était pas nécessaire d'instituer de nouveaux
rites ou de nouveaux exercices ascétiques, comme l'avaient
pensé Jean-Baptiste et les essèniens. 11 n'y avait uniquement
qu'à recevoir la parole de Jésus et à s'attacher à sa personne.
Celui qui croyait en lui pouvait entrer dans son royaume, mais

celui-ci demeurait fermé à quiconque ne remplissait pas cette
condition. Jésus n'avait plus qu'une seule mission à remplir,
faire sentir au peuple la différence entre la justice extérieure et

légale, au moyen de laquelle le pharisien s'imaginait mériter le

royaume des cieux, et la justification intérieure cjui est déjà le

royaume des cieux. Si la loi réclame des fruits, Jésus insiste
avant tout pour que les racines soient saines. La moralité ne
consiste pas en une certaine somme d'œuvres intérieures ; elle
est essentiellement une disposition intérieure du cœur.

S'il demeure éternellement vrai que l'homme naturel ne

comprend rien au monde spirituel qu'on lui annonce, Jésus
devait plus que personne rencontrer des auditeurs peu disposés



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 57

à l'entendre. Le judaïsme les avait en effet habitués à compter
sur les œuvres extérieures et à soupirer après les récompenses.

Voilà pourquoi il ne dut pas se lasser de recourir sans

cesse à de nouvelles images, à des comparaisons variées, afin
de les amener à entendre par ce royaume promis quelque chose
de supérieur et de spirituel. Jésus se refuse à fixer une fois

pour toutes par quel moyen l'homme parvient à ce royaume.
11 ne connaît pas une méthode uniforme pour tous d'arriver
au salut : il se garde bien de faire jouer un rôle prépondérant

à l'élément extérieur, en signalant les symptômes
classiques de la conversion. Les moyens d'arriver au royaume sont

divers; ils varient d'un individu à l'autre. Pour celui-ci, c'est

l'héritage d'une pieuse vie de famille (Math. VIII, 12, Luc XV,
12) ; cet autre, surpris au milieu des occupations absorbantes,
s'aperçoit tout à coup du vrai sens et de la portée de la vie
(Math. III, 44.). Plein de confiance dans les forces intrinsèques
de la bonne semence, le divin semeur se garde avec le dernier
soin de rien faire pour donner une constitution extérieure à son

royaume. Les enfants du royaume ne se distingueront de ceux
du monde ni par les philactères des pharisiens, ni par le
baptême de Jean, ni par la vie en commun des essèniens. Il n'y a

pas de moyen extérieur de savoir qui appartient ou qui
n'appartient pas au royaume. Laissez-les croître ensemble jusqu'à
la moisson, dit-il. Il ne redoutait rien tant que la séparation
des siens, le danger de mettre la lumière sous le boisseau ou
d'enlever au monde ce sel qui doit le préserver de la corruption.

Si le trait qui caractérise Jésus dans ses rapports avec Dieu,
c'est de voir en lui un père ; un amour plein de commisération
donne le ton à tous ses rapports avec les hommes. Le clergé
trône à Jérusalem, les docteurs disputent dans les écoles. Quant
aux masses, nul ne s'en préoccupe, excepté Jésus qui est plein
d'une compassion immense, quand il voit le peuple errant çà
et là comme des brebis n'ayant point de pasteur. Il est heureux
de sentir qu'il peut leur porter secours à tous, si seulement ils
y consentent.

Ici devait se poser une question délicate. Bien loin de vouloir



58 A. HAUSRATH.

rompre avec le développement historique, Jésus tenait b

présenter cette disposition parfaitement normale de l'homme
intérieur qu'il réclamait, sous la forme concrète et nationale du

royaume du Messie promis aux pères. Il devait donc être appelé
à se demander s'il se servirait de la théocratie pour réformer
la théocratie, de l'école pour modifier la notion de Dieu, des

pouvoirs publics pour changer les circonstances extérieures.
C'était là une méthode bien plus simple que de recourir à celle
de l'individualisme, en allant glaner çà et là quelques individus
perdus clans la foule. Ses rapports avec son peuple ne
pouvaient en rien le détourner de la première méthode. Jésus a en

effet le cœur ardent d'un patriote saluant Jérusalem comme
« la ville du grand roi; » il prêche le respect de toutes les
autorités établies; il veut rassembler les habitants de Jérusalem

comme une poule rassemble ses poussins sous ses ailes.
Ce n'est donc pas par principe que Jésus évite de se

transporter au siège de la théocratie, afin de s'emparer de tous les

moyens qui pourront lui servir pour l'établissement de son

règne. C'est tout simplement parce qu'il est Galiléen, et que
le royaume tout spirituel qu'il est appelé à fonder, peut
commencer aussi bien dans une partie du pays que dans l'autre.
Demeurant dans la position où Dieu l'a placé, s'il ne repousse
pas les procédés théocratiques, il ne les recherche pas non
plus.

Si Jésus tient grand compte des signes de l'atmosphère, il ne
se préoccupe en rien de l'horizon politique. Une seule pensée
absorbait tous les politiques de l'époque, celle de la lutte du

judaïsme contre le paganisme. Le nouveau prophète avait sous
ses yeux des précédents illustres qui devaient l'engager à faire
appel aux préoccupations patriotiques, devant lesquelles tout
le reste pâlissait. Satan avait conduit Judas le Gaulonite sur
unehaute montagne d'où l'on pouvait contempler tous les royaumes

du monde: les Arabes en guerre avec les Romains, les

nombreuses armées des Parthes se répandant dans le pays, les
enfants farouches de la Pérée en lutte avec les légions: tout
semblait promettre la victoire dans de pareilles conjonctures.
Judas et bien d'autres avaient cédé à la tentation, confondant



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 59

les espérances messianiques avec des idées politiques, ils en
étaient venus à adorer le prince de ce monde et avaient
succombé. En l'an 34 de notre ère on entendait la cavalerie des

Parthes sous Artabane traverser le désert ; Arétas armait ses

bédouins ; tout porte à croire que la pensée de recourir à l'épée

pour sauver Israël était plus vivante et plus générale que
jamais. On connaît la réponse de Jésus. Du reste la tentation de

se mettre au service des puissances de ce monde, pour se les

assujettir ensuite, ne peut être provenue des dispositions
intérieures de Jésus ; elle lui venait des circonstances mêmes qui
l'entouraient. En face d'un peuple gémissant sous le joug étranger,

il fallait une résolution peu commune pour promettre le

royaume des cieux aux débonnaires et le titre d'enfants de Dieu

aux pacifiques. Jésus eut cette résolution-là. La vivacité
particulière avec laquelle il repousse toute sollicitation à profiter de

l'agitation politique, montre que, dans le cours de son ministère,

il n'a cessé de considérer cette pensée comme une
tentation.

Jésus devait être encore moins porté à se servir d'une des

écoles existantes pour avancer les intérêts de son royaume.
Dans les beaux jours du rationalisme vulgaire, il était de mode
de mettre en rapports étroits Jésus et les essèniens. La
conception de l'univers était cependant diamétralement opposée.
Jésus se borne à garder le silence sur leur compte; ce n'est

qu'indirectement qu'il proclame, lui aussi, la valeur de deux
de leurs règles de conduite ; quand il parle de ceux qui
s'abstiennent de se marier et quand il s'approprie leur maxime, la
miséricorde vaut mieux que le sacrifice. (Math. IX, 12-13.)

Les pharisiens ne lui furent pas hostiles au début. Ils ne doutent

pas de l'excellence de son message; ils se demandent
seulement s'il est bien l'homme qu'il faudrait pour l'annoncer. Ce

n'est que quand ils ont saisi ses principes spirituels qu'ils
voient en lui un des plus dangereux séducteurs du peuple.

Le réveil provoqué par Jean-Baptiste est le seul événement
contemporain auquel Jésus rattache sa mission. Il commence
sa prédication quand le Précurseur est emprisonné, et d'abord
après sa mort il envoie ses apôtres aux douze tribus pour ré-



60 A. HAUSRATH.

péter après Jean : « Convertissez-vous, car le royaume des

cieux est proche, » afin que le peuple comprenne que c'est
bien la même œuvre cjui se poursuit. Jésus s'est proposé de

fonder toute une série de petites communautés qui s'ajoutant
ensuite les unes aux autres comme cellule à cellule, formeront

plus tard le grand royaume des cieux. Mais le moyen qu'il
a choisi pour arriver à ce but est tellement modeste, qu'on
comprend sans peine que son activité soit restée inconnue à

des classes éloignées du peuple, comme celles dans lesquelles
se mouvait l'historien Josephe. Toutefois Jésus n'en a pas moins
exercé une grande influence sur ceux qui l'entouraient. La
sécheresse spirituelle de la synagogue et la maigre pitance qu'offrait

la prédication de la loi expliquent cette déclaration :

« Les troupes furent étonnées de sa doctrine : car il les enseignait

comme ayant de l'autorité, et non pas comme les scribes. »

Aussi le peuple accourait-il en foule, attiré non-seulement

par les discours de Jésus, mais par les guérisons et les expulsions

de démons qu'il accomplissait par son influence personnelle

et la puissance de sa parole. Les premiers faits de ce

genre se manifestèrent à la suite d'un réveil religieux qui eut
lieu à Capernaum. St. Marc, cjui nous en a conservé le récit, nous
dépeint Jésus pendant cette journée mémorable, fort animé,
menaçant, irrité, plein de compassion, poussant des soupirs
vers le ciel. (I, 25-43; V, 40; VII, 33 ; V, 9,25.) Une disposition
correspondante chez le peuple est indispensable pour que les

guérisons s'accomplissent. Ce courant d'enthousiasme fait-il
défaut ; celui qui s'approche de Jésus n'éprouve-t-il pas le choc

électrique de la foi, les tentatives de guérison échouent pour
la plupart. (Marc VI, 5.) Dans d'autres cas, la maladie reparaît
lorsque l'enthousiasme s'est calmé, parce que les malades sont
hors d'état de se préserver contre de nouvelles atteintes du
mal. Jésus, du reste, présente ses guérisons comme en tout
semblables à celles des rabbins ; ses disciples et des gens qui ne
le suivent pas peuvent même en accomplir en son nom. Dans
les temps de la primitive église, ies fidèles avaient le sentiment

de pouvoir effectuer des guérisons de ce genre ; seulement

cette faculté n'était pas accordée à tous; elle était même



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 61

intermittente chez ceux qui la possédaient. Quant à Jésus,

comme il explique ces guérisons non pas au moyen d'une force
secrète qui se trouverait en lui, mais par l'état moral du
malade, il ne songe nullement à douter de lui-même. Lorsqu'il
rencontre des échecs, il se borne à s'étonner de l'incrédulité
de ceux qui l'entourent. S'il ne voit pas dans son pouvoir de

faire des miracles la preuve de sa mission, il n'admet pas non
plus qu'il suffise d'en faire en son nom pour être de ses disciples.

Celui-là seul qui reçoit le royaume des cieux est de ses

disciples. Aussi ne voit-il pas dans l'empressement des foules

qui le suivent un progrès du royaume des cieux. Il défend de

répandre le bruit de ses guérisons, il cherche autant que
possible à se dérober à la multitude. 11 ne se propose nullement
d'opérer des conversions en masse. La plupart de ses discours
sont adressés à un cercle étroit de disciples et d'apôtres, dont
il s'occupe avec prédilection.

Le ministère de Jésus, soit en Galilée, soit à Jérusalem, réussit

suffisamment pour fixer l'attention des scribes qui allèrent
s'établir à Capernaum afin de le surveiller. Après quelques tournées

dans les villes païennes du voisinage, Jésus, se voyant de

nouveau repoussé par les chefs du peuple, se consacre plus que
jamais au relèvement matériel, moral et religieux des petits et
des déshérités de sa nation. C'est alors aussi que les païens
viennent à lui et lui arrachent, malgré sa réserve à leur
endroit, cette exclamation caractéristique : « Je n'ai jamais trouvé
une pareille foi en Israël! » C'est à la suite de ces expériences
que Jésus commence à ordonner à ses disciples d'aller dans le
monde entier et d'annoncer l'Evangile à tous les peuples. Lors
de sa première mission, il leur avait recommandé d'éviter les
chemins des gentils et les villes des Samaritains.

En attirant à lui tous les éléments que la théocratie repoussait

comme impurs, la foule ignorante et les gentils, Jésus
devait entrer toujours plus en conflit avec les chefs du peuple.
Les pharisiens ne peuvent voir qu'un apostat et un séducteur
dans cet ami des péagers et des Samaritains, qui introduit les

païens dans son royaume. De là cette polémique impitoyable
que Jésus dirige contre leur esprit, leurs maximes et leur con-



62 A. HAUSRATH.

duite. Comme contraste ou tempérament, il ne cesse de

rappeler au peuple que son joug est aisé et son fardeau léger, et

qu'au lieu de nouveaux tourments il apporte le repos aux âmes

travaillées et chargées.
L'issue de la lutte montre assez que la majorité du peuple

se rangea du côté des pharisiens. Le fanatisme devait l'emporter

à Jérusalem et dans la Judée, car le peuple ne pouvait
comprendre ce que serait un royaume des cieux dont la piété ne
consisterait pas à accomplir en tout premier lieu les prescriptions

de la loi. Jésus ne se trouva bientôt plus en sûreté, même

en Galilée. Ce n'est pas assez d'éviter Capernaum ; il faut
encore qu'il change souvent de résidence.

Avant de monter à Jérusalem, Jésus fit un dernier voyage
dans le nord sur les terres de Philippe, qui venaient d'être
placées sous l'administration romaine. C'est clans le voisinage de

Cesaree de Philippe que pour la première fois il entretient ses

partisans de sa dignité messianique. Jusqu'alors il s'était
abstenu d'attirer leur attention sur ce sujet important, parce qu'il
ne voulait absolument pas se donner pour le Messie, avant que
chacun sût parfaitement bien à quoi s'en tenir sur la nature du

règne qu'il entendait fonder. En acceptant avec solennité le
titre de Messie que Pierre lui donne au nom des apôtres, Jésus

saisit le sceptre de l'empire qu'il est venu fonder ; de prophète
il devient roi. Aussi la légende qui nous le montre sur une
montagne s'entretenant avec Moïse et Elie repose-t-elle sur
une pensée aussi profonde qu'heureuse. C'est qu'en eifet Jésus

a bien été à ce moment au point culminant de toute sa
carrière. L'idée messianique a décidément pris corps en lui ; il est
devenu le centre personnel de ce royaume que les prophètes
s'étaient bornés à annoncer. Jésus a conscience d'apporter le

royaume de Dieu ; il sait qu'après lui on ne doit compter sur
personne d'autre pour réaliser les espérances d'Israël. Avec les
dons qui lui avaient été départis par la Providence, avec la mission

qu'elle lui avait assignée, il ne pouvait faire autrement
que se considérer comme la réponse que Dieu faisait aux prières

de. son peuple. Du moment où il avait la certitude de pouvoir

réaliser les espérances et les promesses constituant la foi



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 63

messianique, Jésus devait se reconnaître lui-même comme le
Messie. 11 arrive à cette conviction, non pas en s'accommodant
aux idées de son temps, mais par le développement parfaitement

régulier de sa conscience. Il va sans dire que sa mission
aurait eu un autre caractère si, au lieu de se développer sous
les palmiers de Nazareth, Jésus avait vu le jour dans les forêts
de la Germanie; si, au lieu d'avoir à combattre les rabbins, il
s'était trouvé en face des druides. Mais il n'en est pas moins certain

que pour Jésus les faits de sa propre conscience se présentent

sous les formes qui étaient familières à la pensée hébraïque.

Ce n'est que grâce à un prodigieux écart de la fantaisie
qu'il est permis de concevoir un personnage historique arrivant

à se rendre compte de sa propre vie intérieure, au moyen
de notions autres que celles dans lesquelles se meut la pensée
de son époque. Sans doute la position que Jésus prend à

l'égard de l'idée messianique se trouve ainsi faire partie constitutive

des circonstances historiques, du milieu clans lequel se

passe sa vie ; mais ce fait ne porte nulle atteinte au contenu
des vérités du salut. Il est au contraire de la dernière évidence

que si la vie des peuples a un sens et une portée ; si une main
intelligente dirige le cours de l'histoire; si d'une manière générale

dans le monde les événements récents peuvent être mis
en rapport avec ceux du passé ; le fait de la vie de Jésus ne

pourra jamais être compris autrement que comme la réalisation

des promesses faites aux pères.
Mais du moment où le caractère messianique n'est ni un

expédient, ni une accommodation, mais un fait d'expérience
intime, il est évident que Jésus ne saurait être arrivé à la
conscience de sa mission seulement dans le cours de son ministère
public. La conscience de sa vocation messianique n'a pas été
la résultante, mais le point de départ de son activité. Du
moment où il avait compris clairement ce que devait être ce

royaume promis par les prophètes, il devait s'être dit que le

cœur qui seul portait ce royaume était cette source personnelle

dont Dieu, selon sa promesse, voulait se servir pour faire
déborder les flots de sa grâce.

Jésus se sait le Messie, parce qu'il a conscience de la mission



64 A. HAUSRATH.

qui lui incombe. Aussi sa première préoccupation n'est nullement

de se proclamer Messie, mais de s'acquiter fidèlement de

sa mission en fondant le royaume de Dieu. Dès le début de sa

prédication à Capernaum, nous le voyons agir avec autorité,
mais il en voile l'étendue plutôt qu'il n'y fait appel. C'est que
le seul titre de Messie qu'il aurait assumé aurait réveillé dans

l'esprit du peuple un ordre d'idées à tous égards étrangères à

la vocation de Jésus. En transformant le règne messianique de

la théocratie juive en un monde tout intérieur et moral, il avait

dépouillé la dignité messianique de tous les attributs politiques.
Mai? ce n'était que lentement et doucement que ses adhérents

pouvaient être amenés à comprendre ainsi les choses. Voilà
pourquoi Jésus ne se contente pas d'éviter le titre de Messie ; il
combat de plus les idées courantes qui en font un fils de David.
C'est qu'aussi longtemps qu'on voyait dans le Messie un descendant

de David, on devait se représenter son règne comme le

signal de la vengeance à exercer sur les gentils, le moment où
les Juifs, devenus conquérants, établiraient leur puissance sur
le monde entier. Le titre de Messie pouvait donner lieu à trop
de malentendus pour que Jésus pûl l'accepter de bonne heure.

Mais Jésus ne pouvait se contenter de répudier les éléments
mondains qui altéraient la conception messianique. S'il se fût
borné à annoncer le royaume des cieux comme avait fait le
Précurseur, le peuple aurait compté sur un autre envoyé pour
réaliser ce que lui, Jésus, possédait, ce qui ne pouvait s'obtenir
que par la foi en sa personne. L'œuvre serait demeurée
inachevée, et ses adhérents auraient attendu un Messie futur sur
lequel il savait bien, lui, qu'on ne pouvaitpas compter. En vue
d'éviter les deux erreurs, Jésus se présente, à la vérité, comme
le centre du royaume; mais il prend le plus humble de tous les
titres servant à désigner le Messie; un nom assez significatif
pour faire comprendre que le royaume a trouvé en lui son chef,
et qu'il ne faut pas en attendre un autre, mais cachant en même
temps toutes les espérances terrestres, que rappelaient
inévitablement les termes Messie, Fils de David, Fils de Dieu. Evitant
et de décliner et de s'attribuer ces autres titres, il s'appelle
tout simplement le Fils de l'homme dont Daniel a annoncé la



LK SIÈCLE [IE JESUS-CHRIST. 65

venue. En prenant ce titre officiel, Jésus ne fait pas nécessairement

allusion à sa dignité messianique, mais il indique
suffisamment la position toute particulière qui lui est assignée dans

le royaume. C'est ce Fils de l'homme qui sème la bonne
semence dans le champ, qui a le pouvoir de pardonner les

péchés, qui est maître même du sabbat. C'est ainsi que Jésus ne

veut pas déclarer ouvertement et directement qu'il est le Messie;
mais laisser germer et mûrir cette pensée dans le cœur de ses

adhérents à mesure qu'ils comprennent toujours mieux quel

genre de Messie il est, et quel royaume il leur apporte.
Dès l'instant où les apôtres, par l'organe de Pierre, avaient

montré qu'ils en étaient là, le moment était venu de faire
comprendre à la nation entière que le Messie était venu et que
c'était à elle à fonder ie royaume. Jésus ne pouvait se faire
aucune illusion sur ie résultat de cette ouverture, mais il ne pouvait

non plus reculer devant l'accomplissement du devoir que
Dieu lui avait mis au cœur. L'unique ressource c'était de monter
à Jérusalem. Il ne se serait pas acquitté de la plus importante
partie de sa mission s'il n'avait pas annoncé à la nation entière,
réunie dans sa capitale, que le royaume et son roi avaient bien
réellement fait leur apparition. Jusqu'à présent il a pris grand
soin d'échapper aux embûches des pharisiens et d'Antipas ;

maintenant il montera résolument à la fête, tout en sachant

parfaitement qu'il marche à la rencontre de la mort. Au
moment même où il se déclare Messie, il annonce sa mort et

repousse vigoureusement comme une tentation les paroles de

Pierre, qui lui ouvre d'autres perspectives.
Prétendre que cette prévision fut chez Jésus un don prophétique

et la séparer de son milieu historique, au nom de la
critique ou de la dogmatique, serait méconnaître entièrement la
situation concrète qui ne pouvait se dénouer autrement. Pour
comprendre que Jésus ait ainsi prédit sa mort, il n'est pas même
nécessaire d'évoquer la tête sanglante de Jean-Baptiste. Déjà
rejeté par le peuple, il ne peut se faire la moindre illusion sur
le sort qui lui est réservé, lorsqu'il porte la main sur la
couronne clu Messie, surtout quand il monte à Jérusalem, qu'il
sait depuis longtemps être le tombeau des prophètes.

C. 11. 1870. 5



66 A. HAUSRATH.

Après avoir assisté aux scènes de Golgotha, les apôtres ont
fait parler Jésus comme s'il s'était attendu au supplice romain
de la croix ; il pensait, au contraire, être mis à mort par le

peuple. Ayant soin de se tenir dans les états de Pilate, il n'avait

pas à craindre une fin semblable à celle du Précurseur, qui lui
apparaissait comme contrastant avec la sienne : il savait

uniquement que lui aussi devait compter sur la mort.
Deux questions importantes durent alors se poser dans son

esprit : comment aura lieu le développement subséquent du

royaume si le roi est enlevé dès l'instant où il se fera connaître?
Comment s'expliquera-t-il à lui-même cette fin sanglante qui
paraît en contradiction avec sa dignité de Messie C'est alors que
Jésus déclare avec une conviction ferme qu'il est venu afin de

donner sa vie en rançon pour plusieurs. Echappe-t-il à la fin

qui lui a été assignée par le Père, le royaume s'écroule avant
même d'avoir été fondé; se laisse-t-il baptiser du baptême qu'il
a en perspective, son sang devient le sceau de l'alliance
nouvelle. Voilà pourquoi il a terminé son ministère par cette
bénédiction: « Ceci est mon sang, le sang de la nouvelle alliance,
qui sera répandu pour plusieurs. »

La mort néanmoins ne met pas un terme à la mission de Jésus.

A travers le sombre voile, il contemple d'un œil assuré l'avenir

de son royaume, qu'il ne peut concevoir privé de l'activité
du fondateur appelé à en être le centre, le roi. Il n'est pas
seulement très convaincu que ceux qui lapideront le corps ne
sauraient atteindre l'âme, il a le sûr pressentiment du génie : son
activité personnelle se prolongera au delà des limites de l'existence

terrestre. Mais comment exprimera-t-il cette idée? Il ne
peut en appeler ici à l'analogie, ni à l'expérience de ceux qui
l'écoutent. Force lui est donc d'exprimer ce pressentiment de

son âme au moyen d'images empruntées aux représentations
religieuses. Aujourd'hui encore, le mourant ne se représente-t-il
pas la persistance de son être au moyen des images de sa
jeunesse et de son église, tout en se disant bien que ce saint
hiéroglyphe traditionnel n'exprime pas d'une manière parfaite ce

que la voix intérieure affirme en lui? C'est ainsi cpie, continuant

à faire des emprunts à Daniel, Jésus décrit son activité



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST. 67

subséquente sous la forme d'un retour pour le jugement sur
les nuées du ciel. La distinction que nous faisons entre l'idée
et le symbole n'existait pas pour Jésus et pour ses disciples;
de même qu'un philosophe de nos jours ne peut se représenter
son immortalité que comme une durée après la mort, bien qu'il
sache que le temps n'est qu'une forme subjective de la pensée
humaine. Jésus, vrai homme, doit parler le langage de son
époque, se mouvoir dans le cercle d'idées de ses contemporains

et, comme tous les mortels, ne contempler la grande
énigme que par un miroir, obcurément, pour voir ensuite face
à face. Afin de savoir jusqu'à quel point l'image empruntée à

Daniel a pu être une expression fidèle de ce que Jésus ressentait,

il faudrait pouvoir se mettre à sa place, au point de vue
du Christ qui devance plusieurs milliers d'années et qui sent
en lui une force appelée à vaincre le monde. Un fait demeure

en tout cas certain : les premiers fidèles se seraient bientôt
dispersés si Jésus leur avait dit, sous une forme moins populaire,
qu'il serait à tout jamais d'une importance capitale pour son

royaume. Il est manifeste que Jésus a cru revenir sur les nuées
du ciel comme Daniel l'avait prédit ; en supposant que cette

croyance ne s'est formée que plus tard, on enlèverait leurs
traits caractéristiques à quelques-unes des plus importantes
paraboles ; on laisserait complètement inexpliquée une partie
considérable de l'histoire que la tradition a fait passer dans les

synoptiques. D'autre part, il est incontestable que le plus
ancien narrateur déjà a puisé à deux sources pour compléter les
discours qui parlent du second avènement de Jésus. Les détails

sur le moment du retour et les signes précurseurs qui doivent
l'annoncer proviennent manifestement des expériences de la

primitive Eglise ; ils lui ont été inspirés par l'ardent désir de

voir ce second avènement. L'image de la christophanie elle-
même est empruntée aux descriptions que Daniel et Hénoc ont
faites des derniers temps, comme les comparaisons et la couleur

le prouvent. Ces deux éléments font en même temps partie
intégrante de la conscience chrétienne des premières églises
de la Palestine.

Tout porte à croire que Jésus s'est proposé de sommer le



68 A. HAUSRATH.

peuple rassemblé à Jérusalem de prendre un parti à son sujet :

car il laisse de côté les formes pacifiques de son enseignement
en Galilée pour se livrer à une ardente dénonciation des prêtres

et des docteurs. Ce n'est plus l'agneau mené à la boucherie,

mais bien le lion de la tribu de Judas. Il poursuit ses adversaires

l'épée dans les reins, il en fait les objets de sa satyre, il
les livre à la risée du peuple. Après son dernier repas il
s'informe si ses adhérents ont des armes pour repousser au
besoin toute tentative de meurtre.

Nous éprouverions une profonde répugnance à analyser,
minute par minute, les heures les plus solennelles de l'histoire de

l'humanité, en vue de faire ressortir l'importance qu'elles ont

pour les événements contemporains. Il suffit de signaler les
tendances qui concourent, historiquement parlant, à amener la mort
de Jésus. On voit clairement que, pour les circonstances décisives,

la tradition évangélique repose sur une base historique
incontestable; car dans ce cas spécial elle attribue à chaque parti
précisément le rôle caractéristique que lui font jouer les autres
sources. Le parti des sadducèens ne voit dans les prétentions
messianiques de Jésus qu'une tentative révolutionnaire; mais ils
n'auraient pas abouti à leurs fins sans la haine des pharisiens,
qui entraînent la multitude fanatique, en signalant en Jésus un
faux Messie, un blasphémateur. Pilate est déjà tellement
compromis auprès de Tibère que sa préoccupation dominante est
de ne pas verser de nouveau du sang sans nécessité. Anti-
pas sait trop ce que lui a coûté la mort de Jean-Baptiste pour
verser inutilement le sang d'un nouveau prophète; mais le «fin
renard » a bien soin de renvoyer l'accusé revêtu d'un manteau
de pourpre, comme pour confirmer l'accusation des sadducèens.

Pilate ne saurait résister plus longtemps sans s'exposer
à l'accusation d'avoir provoqué une révolte dans cette province
éloignée, en délivrant un séditieux. Et puis, s'il osait relâcher
Jésus, la multitude, toujours plus irritée, ne prendrait-elle pas
alors les armes, ce qui l'obligerait lui-même à un nouveau
massacre qui ne pourrait manquer d'être le dernier? Le caractère

et la position de Ponce Pilate étant donnés, il ne pouvait



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST. 69

agir autrement qu'il ne fit. La mort de Jésus fut donc une
conséquence inévitable des circonstances.

Il n'est pas nécessaire d'ajouter que les causes finales de cet
événement appartiennent à un ordre de choses différent et
supérieur. A cette question : pourquoi Jésus a-t-il été crucifié
notre foi donne une autre réponse plus complète. L'histoire de

l'idéal ne peut en effet jamais être comprise d'une manière
fragmentaire ; elle a une plus haute portée que quelques jours
passagers de trouble et de tumulte, une signification éternelle, un
contenu absolu qui appartient, non pas au récit des faits contemporains,

mais à l'humanité ; chacun doit adorer le mystère de

grâce qu'elle lui révèle.

J.-F. Astié.


	Le siècle de Jésus-Christ. Partie 1, Le temps de Jésus

