Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Le mouvement restaurateur de la foi de I'Eglise
Autor: Parander J.-J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379093

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ny

590 A. MUCKE.

malique. landis que les individus non régénérés gui auront
déja cté dépouillés, par la mort. de instrument extérieur de leur
exislence purement naturelle, et qui aurontrefusé de s'élever a la
vie lumineuse de Uesprit, deviendronl. aprés ane lulle courte et
deésespérée. la proie du néant.

3. Richard Rothe.

Lesthéoriesdogmatiques placent loul naturellement R.Rothe a co-
té des penseurs de la nouvelle école de Schelling, et surtout a coté
de Weisse ; comme ce dernier, il s’efforce de tempérer le nalura-
lisme pur de Schelling par le théismeidéalistique de la spéculation
postérieure a Hégel. et de concilier, en les fécondant l'une
par l'aulre, ces deux tendances de la spéculation moderne. Sa
célehre Ethique théologique, ses Commencements de ['Eglise chré-
tienne* el ses dissertations dogmatiques, écrites en 1863 2 sontles
ouvrages ou il développa son svstéme éthico-dogmatique dont ori-
ginalité s"accuse surtout dans les enseignements qui concernent
les rapports de I’Eglise avec I’Etat, et I’eschatologie. Sur ces deux
points il rappelle Schenkel: cependant il differe de ce dernier
comme aussi de Weisse : il admet le miracle tout en cherchant a
I'expliquer comme quelque chose de naturel el de surnaturel en
meéme temps.

DEUXIEME PARTIE
Le mouvement restaurateur de la foi de I'Eglise.

I. TRANSITIONS ANCIENNES ET NOUVELLES. LES DOGMATIGIENS LES PLUS
RAPPROCHES DE L'ANCIEN SUPRANATURALISME.

Aprés avoir démontré par des considérations générales el une
belle comparaison avec ce qui se passe dans le régne végélal Ia
loi de continuité yui régit le développement de la pensée reli-

v e Anféinge der christlichen Kirche wnd ilioer Verfussimyg. 1837,
t Zur Dogmalil:. 1863,



LA DOGMATIQUE DU XIX™® SIECLE. 591

gieuse el scientifique, 'auteur nous fait jeler un rapide coup
d’ceil sur la sécheresse et le formalisme qui, vers la {in du siécle
dernier et au commencement de celui-ci, avaient envahi la théo-
logie aussi hien que les autres sciences. il nous prépare ainsi
a regarder comme des dogmaticiens dignes d’atlention un certain
nombre de théologiens (ui, sans se laisser troubler ou entrginer
par le mouvement nouveau, ont continué presque jusgu’a nos
jours, la tradition de l'ancien supranaturalisme u’ils ont dégagé
d’un vain formalisme, et se sont maintenus étrangers a toul syn-
cretisme théologique, philosophique et éclectique. De ce nombre
sont Augusti et Knapp.

Augusti, qui publia son Systéme delu Dogmatique chrétienne®. ful
le premier ui abandonna Pancienne méthode supranaluraliste
d’exposer la doctrine du salut. Au lieu de partir, comme autrefois.
de la détermination des attributs divins, il base I’édilice de la dog-
maligque sur le besoin de rédemption que la corruption du cceur
el 1'obscurcissement de la raison doivent provoquer chez le
pécheur, pour le porter ensuite & recevoir le salut manifesté en
Christ.

Le pieux, savani et modeste Knapp réchauffa au fover de la
Bible cel enseignement supranaturaliste un peu doctrinaire et
froid. Ses Lecons sur la doctrine chrétienne *, publiées par son gendre
Thilo, ontle double mérite d’étre bibliques et pratiques, sans perdre
pour cela de leur valeur scientifique. Dans U'intérét de la piété, il
admet une certaine largeur pour I'interprétation des dogmes de la
Trinité et de la double nature de Christ. La conversion et la justi-
fication sont pour Knapp des faits essentiellement psychologiques.
La nature el la grace ne sont pas opposées I’une a 'autre d’une
maniére absolue. [l ne s%6carte pas de la sobriété des Kcri-
lures dans les questions eschatologiques. & I’égard desquelles il
défend la curiosité.

A. Hahn et Steudel apportent a l'exposition du systeme du
supranaturalisme une profondeur et une science murie par les
progres de I'époque; ils le défendent. d’un coOté, contre la vieille
dogmaticue rationaliste, et, de 1'autre, contre les exceés pantheisti-
ques de la spéculation philosophique moderne. Malgré les rudes

U System der christlichen Dogmatik nach dem Lehrbeqgriffe der luiherischen
Kirche im Grundrisse dargestelll. 1809.

* Vorlesungen diber die christliche Glaubenslehre nach dem  Lelrbegriff der
evangelischer. Kirche, herausgegeben von R. Thilo. 1827.



592 A. MUCKE.

allacques dont il poursaivit les rationalistes, Hahn n’est pas un dog-
maticien orthodoxe, dans le sens strict du terme. 11 atténue la doc-
irine du péché originel et de la prédestination ; il s’avoue apolli-
nariste quant au dogme de la Trinité. Steudel, dans sa Dogmati-
ipue de léglise évangélique protestante®, donna une forme spéculative
plus prononcée encore au supranaturalisme, et, se montrant a la
hauteur des idées nouvelles de Schleiermacher, de Schelling et de
Hegel, il sut en tirer des éléments féconds et utiles. On en voit
la preuve dans son exposition de la nature de la religion, du péché
originel, de la nature de Christ et de la Trinité. La réflexion et une
tendance large, éloignée des extrémes, pleine d’égards pour
la libre activité de la conscience humaine régnent dans son livre.
L’eschatologie seule se raitache, d’une maniére hien prononcée,
aux théories de Bengel.

T. Beck et Kahnis se rapprochenl encore de P'ancien supra-
naturalisme ; étrangers ’un et I'autre au courant dogmatique de
notre époque, ils suivent chacun une marche différente. Beck
rejette nettement la sagesse el la réflexion humaines, pour s’en
tenir a 'enseignement de la Bible, saisi par le coeur, fructifié par
I'expérience, et coloré par sa vive imagination. Une fraicheur ex-
fraordinaire et un caractére particulier de solidité dans la pensée,
se font remarquer dans ses Recueils de discours chrétiens?,
qui se recommandent & notre attention comme des modeles
(d'une éloquence simple. populaire et fonciérement biblique. Le
méme caractére se révele dans sa Science chrétienne, d’aprés les
documents bibliques®, ouvrage qui avait été précédé d’une In-
troduction ou développement propédeutique deln science chrétienne®,
et fut suivi d’une Esquisse de la psychologie biblique ®. Beck divise
I"organisme de la science chrétienne en trois parties répondant a
la foi, la charité el I’espérance. La premiére partie, la seule qu'il
ait publiée, il I'appelle la Logique ou Didaclique chrétienne, et
’est celle que nous désignons ordinairement par le terme de Dog-
matiue ; la seconde est la Pédagogique on ’Ethique chrétienne:

t Die (zlaubenslehre der evangel. protest. Kirche nach ihrer gquten Bejriin-
dung. 1834.

2 Christliche Reden zur Evbouunyg. 1836-1858.

5 Die christliche Lehrwissenschaft nach den biblischen Urkunden. 1840.

* Einleitung in das System der christlichen Lehre oder propéideutische En-
wicklung der christlichen Lehrwissenschaft. 1838.

» Umriss der biblischen Seelenlehre, ein Versuch. 1843,



LA DOGMATIOUE DU XIN™ SIECLE. 593

la troisieme, Ia Physique chrétienne, ou la doctrine du sort final
des élus et des réprouvés, et du monde en général.

I"aisant volontairement abstraction de quinze siécles de dévelop-
pement dogmalique, et ne soumettant pas les données bibliques a
un raisonnement scientifique, Beck mangue e précision et
de profondeur, et tourne facilement a la déclamation. Son origi-
nalité  s’accuse pourtant lorsqu’il expose la doclrine de Dien
en suivant le (il de ses révélations el la série de ses noms dans
'Ancien Testament. Sa Trinité est essenliellement économique.
Il s’inspire de la théosophie (’OEttinger, dans sa démonologie el
son anthropologie. Sa sotériologie s’en ressent anssi. et son escha-
tologie rappelle celle de Bengel.

Kahnis est aussi un dogmalticien indépendant, mais plus incon-
séquent encore (ioriginal et instructif. 1l a combattu avec plus oun
moins d’esprit et de succeés contre Ruge, Strauss, la science mo-
derne et le parti de I'union: mais il n’a pas ménagé non plus
les coups et les surprises aux partisans du luthéranisme, dont il se
constitue le défenseur. Ennemi du doctrinalisme, il n’a cependanl
pas enrichi de nouveaux apercus vivants et pratiques le vieux su-
pranaturalisme, gu'il s’est contenté de modifier dans le sens de
Diderlein, de Reinhard ou d’Augusti. Tout en combattant I’Union,
il veut une union supérieure de la doctrine luthérienne et de la
doctrine de Calvin. (Vest explication de Calvin qu’il adopte dans
son exposition de la doctrine de la Céne ™.

Kahnis enrichit le domaine de la dogmatique, mais en v englo-
bant des sciences que I'on a U'habitnde d’en séparer, telles que
Papologétique, la critique biblique, et la vie de Jésus.

Il LIAISON ORGANIQUE ENTRE LE REVEIL DE LA FOI EGCCLESIASTIQUE ET LE
DEVELOPPEMENT [INTELLECTUEL DES DIX-HUITIEME ET DIX-NEUVIEME
SIEGLES.

Claws Harms.

Ce chapitre débute par des considéralions générales sur I'in-
lfnence (ue la religion, la philosophie, les lettres et les évene-

' La premiére partie de sa Lutherische Dogmatik, historisch-yenetisch dar-
yestellt, a paru en 1861. La seconde, qui contient une histoire du dogme
ecclésiastique, a paru en 1864. La troisiéme a été publiée en 1868 sous le
titre spécial de System der Iutherischen Dogmatil:.

C. R. 1869. 38



oY A MUCKE.

uienls nationaux exercenl ou subissenl tour a tour. Lauleur
démontre ensuile la vérité de ces considéralions par un coup
d’ceil rapide jelé surles trois derniers siécles. Puis, récapilulant ce
gul a été dit au commencement de la premiére parlie, il reléve
les svipptomes divers (qui annoncent, préparentou favorisent, des les
vingt premiéres années de ce siecle-ct, la faveur nouvelle et inespé-
rée que les vérilés spécifiques de la Réforme rencontrent dans
les diverses classes de la société. Ces symplomes sont la tendance
chrétienne del’école romantique. lemysticisime des philosophes, une
nouvelle inspiration-nationale et religieuse chez les poéles. el sur-
tout 1es grandes lecons de la guerre de I’indépendance. La nation
apprit d Uécole de ’épreuve & espérer. a prier el a se dévouer en
s’humiliant, e patriotisme ralluma le flamheau éteinl de la fol
évangélinue.

La théologie devail tenir comple et senrichir de tous les élé-
ments sérieux et durables que 1’époque portait dans son sein. Loin
de se wellre a la remorque do mouvemenl qui entrajnail les
esprils. surtoul depuis les grandes ceuvres de Schiller el Geethe.
les theologiens eurent la mission de rétablir une harmonie vi-
vanle et féconde entre la religion et les aulres branches de la cul-
ture humaine. Le vieux rationalisme élail plus incapable encore
(que Fancien suprauaturalisme de comprendre et de dominer ce
nouveau courant {’idées. ,

Les Confessions ' de Reinhard nous montrent combien le supra-
naturalisme de ce ceélebre prédicateur, formé par la leclure dex
froides poésies de Haller ef par les dissertations de Cicéron. étail,
malgré ou plutol a cause de sa science, élranger aux idées nou-
velles, tandis que Claus Harms fut un théologien qui ouvrit de
nouveaux horizons a la vie religieuse en parlant avec les langues
de feu de Eecriture, sans renier jamais 1'élan romantigque dont il
était redevahle & Novalis el aux auires héros de la poésie nationale
autant qu’'a Schleiermacher.

U Gestindnisse. 1811,



LA DOGMATIOUE DU NIN™ STECLYE. 595

HIL LA PREMIERE PHASE DU MOUVEMENT RESTAURATEUR DE LA NOUVELLY
1Ol lﬁ!l[ll.laHl,\S'!‘I(}l'li SE BATTACHANT ESSENTIELLEMENT A SCHLEIFR-
MACGHER.

L Neander. Tholucle. Ul Uibreit. Bleek. Olshausen, Stier.
Fwald, elc.

Les mérites de Néander sont connus. Nature uléale. contempla-
live el cependant sérieusement pieuse el pratique. d'une vaste
éradition et d'une simplicité enfantine. Néander. qu’on a nomme
le dernier Pére de I'Eglise. a exercé de pres et an loin. sur ses
disciples el sur ses amis. une influence immense et bénie. Il est.
par ordre chronologigque en méme lemps (que par Uexcellence de
ses dons. le premter théologien qui ait travaillé avivifier la foi de ses
contemporains. en laramenant aux sources intarissahles del’évangile
compris par fe coeur et la conscience. Ami dévoué du romantique
Chamisso, plein d’admiration pour Schleiermacher, Néander pu-
blia, des 18006, ¢'est-a-dire avanl sa conversion au christianisme.
un ecrit on il sappliquait & construire dialectiquement les diffé-
renls stades de la religion el que 'on peut désigner comme sa
profession de foi romantico-relizieuse. Cel écrit ne laissail pas
préevoir la carriere qu’il fournit plus tard d’'une maniére si brii-
lante el si riche en résullats. comme historien de ’Eglise. Ses mo-
nographies surJulien I’ Apostat', saint Bernard?, saint Chrysostome?®.
Tertullien®. le Guosticisme?, sa Vie de Jésus®,son Histoire de lu fondu-
tion et de Uexctension de ' Eglise chrétienne par les Apétres®. que Uon
peat considérer comme le complément de son Histoire générale de
I"Eglise chrétienne s, lous ces onvrages trahissent chez luile besoin

Y Kaiser Julian und sein Zeitalter. 1812,
* Der leilije Bernhard und sein Zeitalter. 1814.
Der heilige Chrysostomus und die Kirche, besonders des Orients, in dessen
Zeilalter. 1821,

4 Antignosticus, Geist des Tertullianus und Einleituny in dessen Schriften.
1825,

® Genetische Entwicklung der vornehmsten gnostischen Systeme. 1818.

® Das Leben Jesu Christi in seinem geschichtlichen Zusammenhange und
seiner geschichtlichen Entwicklung dargestellt. 1837.

" Geschichte der Pflanzung und Leitung der cheisilichen Kirche durch dic
Apostel. 1832-1833,

* Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. 1825-1852.

w1



396 A. MUCKE.

de montrer Ia vertu du christianisme dans les individus et la vi-
chesse des manifestations de la vie chrétienne donl il était lui-
meéme rempli. Ce qui fait le mérite de son historiographie en fail
ausst le défant. A Torce d’étudier la vie individuelle, I'écrivain ou-
hlie les tableaux (’ensemble el les grands développeinents.

Tholuck est, apres Néander, le théologien qui a ranimé avec le
plos de talenl et de succés le mouvement restaurateur de la nou-
velle fol ecclésiaslique. Imagination vive, culture immense et va-
riée, exposition frappante ’originalité, rien ne manquait a ce pro-
pagatenr intréepide d'une foi vivante et personnelle, librement rat-
tachée & ’enseignement de P’Eglise. L'exégese, éloquence de la
chaire el la dogmaligque lui doivent heaucoup. Il partage avec
Liicke, Bleek, Olshausen, Wiesinger, Ebrard et R. Stier, 1'hon-
newr davolr fait pour ['exégése dit Nouveau Testament ce
que Umbreit el Ewald avaient fail powr celle de ’'Ancien. Leur
exegese est a la fois pnewmatico-psychologique et reproductive :
clle excelle a suivre fidelement la marche el la liaison des pensées
el des sentimenls des auleurs sacrés, a descendre dans les profon-
deurs de Eeriture pour en extraire les perles de la foi, sans ja-
mais abandonner pour cela la hase grammalicale el historique '
L’opuscuale de Vauteur, (ruwdo et Julius *, peut étre considéré comme
le manifeste d’un Werther religieux, quiavail passé des excesdu sen-
fiment romantique a exubérance d’une foi dominée lrop exclusive-
ment par le coear. Le piétisme ui régne dans ce traité, on les doc-
(rines dupéchéoriginel etde la rédemption parle sang de Christ sont
enseignées dans loute leur grandeur et leur poésie, est bien un
piélisme un peu fiévreux et maladif, faisant abstraction des diflé-
rents degrés de la vie religieuse el accentuant beaucoup trop le
sentiment du péché, méme apreés la conversion.

Tontefois ce piélisme, elfusion sincére d'une dmne mystique et ai-
mante comie celle de Zinzendorf, manifeste chaleureux d’un Wer-
ther chrétien, nécessaire et compréhensible comme symplome duare-
tour vigourenx a une foi positive, devail se calmer plus tard el se
modifier, s"équilibrer en passant par des expériences, se compléter

' Les ouvrages excgétiques de Tholuck sont :

Auslegung des Briefes Pauli an die Romer. 1824.

Commentar zum Evangelium Johannis. 1827.

Die Bergpredigt ausyeleyt. 1833.

Commentar zum Briefe an die Hebréier. 1836,

* Guido und Julius oder die Lelre von der Siinde und vom Versohaer.



LA DOGMATIOUE DU NXIN™® SIECLE. 597

enfin en arrivant a la matarité. Cest ce qui arriva. Le piélisine
moderne. plus libéral, plus généreux. plus savant et plus compreé-
hensil que celul de Spener, a fail école en Allemagne et au dehors.
Il a réveille le zele pour la mission intérieure et étrangere: il «
créé un nouveau genre de prédication ou Tholuck lni-méme ex-
celle a coté des deux Krummacher, de Monod et de Vinel. Les phi-
losophes Steffens et ¥. de Mever s’v raltachent ainsi (que le péda-
cogue de Raumer. I'historien Léopold Ranke. le philologue
Thiersch, le natoraliste Schubert. les artistes Schnorvr de Carolsfeld
et Olivier, les poetes chrétiens Knapp, IF. Beyschlag, Victor Strauss.
les littérateurs populaires Bitzius, Marie de Nathusius et les nom-
breux collaborateurs dua Calendrier évangélique e Piper.

Ullmaun a subt comme Tholuck Tinfluence du romantisme de
Schleiermacher et de Néander. Ce qui le distingue ¢’est un style
claiv et limpide. Il compose en arliste plein de goat, ami des pro-
portions et de Uharmonie. Comume théologien il a compris le c¢ote
objectif du =alul. la richesse de la vie chrélienne : il s"applique
concilier le divin et 'hamain, le coté ohjectif et le coté subjectil
de la vérité qui est en Christ. Ses écrilz sonl peu volumineux, mais
(antant plus substantiels. Ullmann fonda en 1828 avec Umbreit el
en s’assurant la collaboration de Liicke, Gieseler et Nitzsch, les
celebres Etwides et Critiques théologiques. recueil qui parail encore
aprés avoir fleuri jusque vers 1'an 1850. Ullmann v inséra son
travail sur la Sainteté de Jesus .

Sans rien enlever de son caractére divin au christianisme et & son
fondateur, Ullmann a le don de les présenter I'un et autre comme
le centre el le point de mire du développement religieux de 1’hu-
manité, comme la pénélration supréme du divin et de 'humain,
comme le fermenl céleste fait pour pénélrer la nature humaine.
comme le levain desliné a faire lever toute la pate. comme le grand
principe par lequel notre exisltence est pacifiée. ennoblie el
glorifiée.

2. Twesten. Nitzsch. Sack. Eheert. Krabbe, W. Beyschlag. etc.
Tweslen est celui des disciples de Schleiermacher qui a renou-
velé avec le plus de succes la théologie en s’inspirant du dogme

recu. Téte philosophique, dominant de hautson sujel, Pordonnant

' Die Siindlosigkeit Jesu, eine apologetische Betrachtuny. 18328,



598 AL MUCKE.

%

dans ses moindres deétails, le défendant aw moven d'une argu-
mentalion serrée, avant une conscience claire el assurée de sa
mission scienlifique et ecclésiastique, Twesten publia en 1826 et
1837 ses denx volumes e la Dogmatique de I Eglise luthérienne .

Toutes les docirines orthodoxes, la démonologie comprise, trouy ¢-
rent en hun un savanl apologete: maisson supranaliralisme se dis-
tingue foncierement de Uancien. Lidée moderne de 'immanence
a tout modifié et trausformé, de lidée e la création jusqua
celle de inspiration. Le mécanisme a lait place a la vie ; les con-
trastes ne sont plus absolus. Le miracle el 1a prophétie ne jouent
plus 'ancien vole; Dieuw n'est plus séparé de 'homine par un
ahite ; la ratson régénérée comprend heaucoup mieux le mystére
de la piéte.

Formé de bonne heure a un supranaturalisine philosophique et
hiblique, disciple indépendant de Schleiermacher, professeur ceé-
Iebre, ecrivain écond, auteur de plusieurs ouvrages, parmi les-
quels il suttit de nommer sa Théologie pratique . achevée depuis
peun, Nitzsch a continuée et complété a la fois Twesten et Schleier-
macher par son Systéme de e doctrine ehrétienne®. Sa tendance
consiste a corriger 'un par lautre Pancien supranaturalisme ef le
svsteme de Schlelermacher pour construire a son lour un en-
semble organiiue et vivant des docirines positives du christianisme,
en serrant et suivanl de plus prés le point de vue des anciens dog-
maticiens. L'originalité de Nitzsch. a cet égard, est surtout visible
dans les Prolégomenes on il résoul les questions de Pinspiralion,
e la révélalion, dumiracle et de la prophétie dans un sens positif,
adapté aux prédispositions primitives de 'homme et aux fins du
rovaume de Diew, poinl de vue remarquable qui a acquis la preé-
pondérance,

Pendant que Elwert, dans son Hssence de ln religion*, o il lit
preuve d'une grande pénélration psychologiyue, poussait la theo-
rie de Schleiermacher sur le sentiment religienx, an point de consi-
dérer la connaissance qui précede le senliment, comme une con-
iditio sine qua now, élrangere, conmme telle, & la natare de Ja
religion, Nitzsch voit dans la révélation un ¢lément intellectuel

t Vorlesungen wber die Dogmutik der evangelisch-lutherischen Kirche.
Praktische Theologie.

System der christlichen Lelre fiir akademische Vorlesungen, 1829).

Ueber das Wesen der Religion mit besonderer Riicksicht auf die Schlecer-
machersche Bestimmung des Begriffs der Religion. 1835.

ot b

s



LA DOGMATIOUE DU NIN"® SIECLE. 599

necessaire et utile & notre régénération. au meéme degré (si ce
n'est a un degré supérieur) que la prédisposition religiense, dont
le germe divin a 6té déposé en nous. La tendance hiblique et prati-
que de Nitzsch était peu favorable a la reconstruction scientilique
de Tensemble des doctrines chrétiennes. Elles ont toutes chez lui
le cachet de la simplicite. el sont dominées par Pexégése. et un
besoin éthigue el psychologique. Sa christologie qui, tont en main-
tenant dans Jésus la permanence du principe divin. releve e
coté normal de son developpement humain. a ¢ié applandie par les
théoloviens de Uécole de la conciliation. dont Krabbe el W.
Bevschlag. denx fervents disciples de Nitz=ch el de Neéander. <o
sont fatls les interpretes dans un pelit nomhre d écrits.

Siach a ecrii une Apologétiyue clyétienne ', el une Poléniiqe chye-
tienne ®, dans Pesprit de Schleiermacher dont il était un disciple
personnel. On a cru le caractériser en disant gu'il veduit histoire
en dogme et le dogme en histoire. parce qu’il ne reconnait la va-
lear de Vidée de la révélation chréiienne, ni connne exclusive-
ment historique, ot comme exclusivement religieuse et dogma-
tigrie. Mais Sack ne fait gue relever fe moment histortque de la
revélation divine, qu'il restreint aux idées et aux faits des denx
Testaments, et dont il donne nne explicaiion analogue i celle de
Nilzsch. Il distingue la parole et le fait de la révélation comme le
signe el la pensée. comme les deux éléments également indispen-
sables el adaptés aun besoins religieux et intellectuels de nolre
nature. La révelation de fail et de parole a lrouvé sa plus haute
expression dans Vincarnation du Logos.

2. Liicke et Julius Miiller.

Liicke publia, pour Vusage de ses auditeurs, une [squisse
ety Dogmatique évangélique, en suivant la méthode de Hase.
Clest dire gue les matériaux bibligues. historiques el critiques
surpent, en grande partie, la place qui reviendrail a T'expo-
silion suivie de son propre sysléme. Liicke sent (ue, malgre ses
meilleures inientions, il combal, sur plus d'un poinl. le svsleme
ecclesiastique. Cela se voit dabord dans ses hésitaiions el ses
confradictions  an sujet e la doctrime de Ta "Trinite, et surtout

Y Christliche Apologetik. 1829.
* Christliche Polemik. 1829,



600 A, MUCKE.

dans 'eschatologie. owil sest porté le défenseur du rélablissement
final.

Le vrai tifre de Julius Muller. I'ceuvre capitale de sa vie
se trouve dans sa Doctrine chrétienne du péché?. Ce livre esl P'ex-
pression scienlifique de la conviction que Miiller avail que le
christianisie est. d’un bout a Pautre. pratique dans un sens supé-
rieur el intime. que tout en lui se rapporte a la grande antithése
du péché el de la redemption, qu'il est impossible d’en saisir la
vraie essence, la rédemption, aussi longlemps qu’on n’a pas re-
connu, dans sa profondeur, la nature du péché.

On ne saurail se décider a admelire la solution que Miiller donne
e ce solennel] probléme; mais il faut avouer qu’il en a proposeé les
termes dans toute leur étendue, et qu'il en a sondé sérieusemen!
les sombres profondewrs. Les guestions auxquelles il a Louché, li-
berté humaine, préexistence des ames, puissances sataniques.
solidarité des hommes. touchent aux plus graves sujets de la phi-
losophie el de la morale, el ont fourni a plus d’un penseur. depuis
Kant a Bruch. Uoccasion de présenter au public le résultat de lears
recherches.

IV, LA PHASE TRINITAIRE CHRISTOLOGIQUE DU NOUVEAU DEVELOPPEMENT
DE LA FOI ECCLESIASTIQUE.

Sartorius, esprit pratique. mystique et orthodoxe, apres avoir
publié une série d’opuscules pour défendre 1'orthodoxie lathé-
rienne résuma tous ses enseignements éthiques et dogmaliques
dans sa Doctrine du saint amown .

Schiberlein , par ses Doctrines fondwmentales du salut ®, el Her-
mann Plitt, par sa Dogmatique évangélique d’aprés la Bible et [rx-
périence *, se rattachent a Sartorius.

L attachementsincere de ces deux théologiens a la dogmatiquelu-
thérienne. el leur affinité avec la théologie mystique de Zinzendor!
ne nuisen! en rien A leur tendance irénique, pratique et hibligue.

t Die christliche Lehre von der Siinde. 1839. — Noyez Panalyse développée
qu'a donnée de cet ouvrage le Compte-Rendu dans les 3me et 4me livraisons
de la Ire année.

2 Die Lehre won der heiligen Liebe. 1840-1853.

5 Die Grundlehren des Heils entwickelt aus dem Princip der Liebe. 1348.

4 Evangelische Glaubenslehre nach Schrift und Erfahrunyg. 1863-64.



LA DOGMATIOUE DU NIX™® SIECLE. 6o1

L’union des deux confessions luthérienne et réformée ne les
comple pas parmi ses adversaires, bien gu’ils aient développé
avec heaucoup de ressources d’imagination, et dans un esprit spe-
culatif, les doctrines favoriles du luthéranisine. Leur explication du
dogme de la Trinité, reposant sur I'analogie de amour, éloignée de
toule 1dee de sensualisme et de {im el rappelant le sujet, 'objel el
le sujet-objel des philosophes, s’est maintenue avec une certaine
autorité. De nombreuses analogies expliquent. a leurs yeux.
'union des deux natures en Christ, el rendent raison de son as-
cension, de sa glortlication et de sa présence dans le sacrement de
la Céne. Leur eschatologie esl prudenle el respecte la liberte
de I'homme. Now defectus sed contemtus damnat (Rom. X, 14).

Le dogmalicien qui donna la théorie la plus compléte de la Tri-
nilé, (qui évita les points de vue exclusifs de ses devanciers en les
réunissant dans une synthése supérieuare spéculalive, ¢’est Liebner.
Pauteur d’une Dogmatique chrétienne '.11 part d’un principe fonda-
mental ternaire systématique, pour enseigner un mouvement
(Process) de la vie divine, a la fois physique, logique et élhique, en
se rattachant, soit & la théologie de Schelling et Baader, soit au
héisme de Fichte et Weisse, qu’il soumel a 'épreuve d’une criti-
que sure d’elle-méme. Ses devanciers sont d’abord Horn et
Mehring, dont le premier donna une explicalion intellectualiste.
el, le second, une explicalion physigue de la Trinité ; puis Merz.
qui en donna une interpretalion essentiellement éthique. el
enlin Konig qui, se placant au point de vue du théisme de Fischer,
Iichte et Weisse, appliqona 'idée (le moment) du fini au rapport
trinitaire christologique de Dieu avec le monde, en enseignant la
necessiteé de la pénétration du monde par le Logos, et, par consé-
quent, la nécessité aussi de 'incarnalion du Logos et de son déve-
loppement humain pour reconyuérir son existence divine et glori-
lier la nature humaine corporelle.

Telles sont les lendances diverses que Liebner combine pour
donner du dogme de la Trinité, une construction supérieure dont
la valeur n’a été contestée (ue sur des points accessoires. L’élé-
ment éthique prédomine dans sa (héorie, mais il ne néglige pas
hon plus les aulres.

Les trois hypostases de la divinité sont unies par leur essence.
teur volonté, dans et par Uespril. pour former l'unité de I'étre

' Die christliche Dogmatik aus den christologischen Principen daryestellt.
1849. 1. B.



602 A. MUCKE.

divin, la personnalité absolue. Liebner expose le progres de 1'étre
divin dans tous les degrés de son activité, ef en fait ressortir la réa-
lité vivanie, élernellement et nfiniment animée, de laguelle il
fait dépendre et décounler le mouvement du monde. L'incarnation
di Looos devient le centre téléologique de 1a creéation el de Phis-
toire. |

Un certain nombre de théologiens. convaincus de la nécessilé de
tenir compte du développement humain de Jésns, Padmettent dans
toute sa pléntlude et sa normalité et le concilient avec sa nature
divine ef Uidée johannique de Uincarnation dui Logos. en ensei-
onant que la Trinité subil, pendanil les trente-irois années de la
carriere terrestre de Jésus, une espéece d'éclipse, el que la divinité
ile Jésns fut voilée et cachiée par son humauite.

Dranires, =ans renouveler iel quel le dogme lathérien de la
conmunicdtio idiomabum, reconnaissanl dans tonte sa portée le
dogmie de Vincarnation du Logos. 'union en Jésus duo divin et de
Phumatn, vovant dans sa personne et son histoire le cenire et le
but de la creation et de 'histoire de Phumaniie, relévent dans son
apparition terresire toul ce qui téimoigne de son union avec Dieu
et e la pleine possession des attributs moranx de la divinite.
comie aussi de I'exercice limité des atiributs métaphvsiques.

Les premiers son! les partisans e la Aénosis onw de Vabaisse-
ment de Jésus-Christ. fes plus connus sont Thomasius el (Gess,
tanilis que Dorner el Liehner, sans compter plusieurs théologiens
dont les publicalions ont un but pratigue, sont les partisans les
plus célebres de la ploutosis on de Texaltation e 'Homme-Diew.

Deax dogmaticiens qui possedent une haute calture liltéraire et
philosophigue et une riche imagination, méritent encore (’dire
mentionnés comme opposés a la doctrine de Thomasius el Gess
v la kénosis. Ce sont Martensen, théologien danois. et Lange.
Bien que ces deux théologiens admeltent aussi une Keénosis du
Logos incarné, ils ne le foul que dans le sens économique et an-
thropologigue, tel que nous le trouvons dans le langage du Nou-
veau Testamenl. Leur principe christologique positif est plutof
celui de Dorner. Christ, Dieu-Homme. est le chel divin métaphy-
sique de Phumanité, dont tlous les membres, dés avant leur appa-
rition dans le temps, ont été formes, connus et voulus par Dieu el
lui. 11 devait abandonner la plénilade de Ia divinité e! devenir
homume, pour préeserver le développement du monde et de 1'hu-
manité ’an vain progressus in imfinitum et pour Pélever a son
ahsolue perfection en Dien =on Créatenr.



LA DOGMATIOUE DU XIN™ SIECLE. 603

V. LA PHASE EXTREME DE LA FOI NOUVELLE REPRESENTEE PAR L'ECCLE-
SIASTICISME ET LE SACRAMENTALISME.

1. Hengstenbery.

Habile, actif, persévérant, patient, agressif, le célebre professeur
de Berlin, Hengslenberg, mort cette année meme, a mis ses in-
conteslables talenis an service de la restauration ecclésiastique.
Chef d’école et chel de file, il a combatlu avec acharnement le.
vieax rationalisme et le panthéisme aussi bien que la théologie de
conciliation et toute la cullure moderne. Le piélisme méme, a
cause de ses éléments de piéte subjective, eut de la peine a échap-
per a son zéle pour le maintien des droits historiques et de la foi
uhjective de U'iglise. Il rajeunit, il est vrai, le vieux supranatura-
lisme dans Pesprit de Sartorius;il montra quelques inconséquences
dogmatiques, par exemple dans la docirine de la sainte Céne et
dans 1’eschatologie, mais il ne perdit jamais e vue sa mission de
ramener le mouvement théologique et ecclésiastique de nos jours
att régime des confessions de foi et aux institutions de I’église
luthérienne. sans oser cependant attaquer la légalité de I’'Union.

Sa frasette érangelique, fondée en 1827, fut I'ocuvre de sa vie, le
drapeau et 'arme du parti de la restauration ecclésiastique. Pour
diseipliner Ia science théologiue et Ia penéirer de Pesprit de Por-
thodoxie, il s’agissail (e marquer Pexégése dn scean de 'enseigne-
ment e ’Eolize.

2. Philippi et Wangemann.

Ces deux théologiens se proposerent de restaurer dans sa pureté
Uenseignement orthodoxe luthévien du XVII* siécle et de mettre
lin anx restes de piétisme et de ralionalisme dont les dogmaticiens
tle nos jours les mieux pensants, leur paraissaient encore entachés.
Leur entreprise ne put élre si hien exécutée qu’ils ne fussent eux-
eémes obligés de se servir du langage de cette science moderne
pour laquelle ils affectaient un dédain systématique.

Lears livies ont plulot un but confessionnel. La science et la lo-
gique méme n’y régnent pas d’un bout a Pantre. [ls donnentaor-
thodoxie sur plns d’an point des entorses toul involontaires. Leurs



604 A. MUCKE.

bonnes mtentions ne sullisent pas pour ressusciter dans sa pureté
le svsteme dogmalique dont ils attendent le salut de I'liglise. Phi-
lippi n’a publié encore que le premier et le yuatrieme volume de
sa Dogmatique ecclésinstiyue et n’a traité que les Prolégomeénes et
la doctrine de la rédemplion.

Wangemann a commencé la publication d"ane Dogmatique clré-
tienne®. 11 n””ambitionne rien moins qu’une reconstruction scienli-
lifique, compléle. organique de toute la vérité qui a été révélée en
Christ. en partant d’ane pensée fondamentale qui embrasse toutes
les parties de ce lravail de reconsiruction. Or ce point fondamen-
lal, ce dogme central (jue Wangemann met a la base de toul son
edilice, c'est celul de unio mystice ; et cette union il ne la com-
prend pas seulement dans le sens dans lequel les vieux lathériens
la comprenaient. de 'union du fidele avec Christ dans la Cene:
mats il 'étend a la vie el a la personne foul entiere du fidele qgui
stunil substantellement a la Trinité par la fof que produaisent el
nourrissent la Parole de I’Evangile et Pusage des sacremenls.
Une {elle maniere de concevoir 'ancien dogmatisme a quelque
chose d’infidele a force d’exagération: les dangers auxguels elle
expose non-seulement la science, mais aussi la piété el les grands
intéréts de ’Ealise, ont été signalés par des criticues compeélents.

3. Les luthéviens irréconctlinhles.

Parini les partisans du confessionalisime luthérien yuli repoussent
toul compromis avec I'Union (compromis acceplé et conseillé par
Hengslenberg et son école), on distingue deux groupes. L'un, qui
accorde la prépondérance a Ecriture sainte comme principe nor-
mal régulateur de la foi et de la vie et qui, dans les (uestions d’or-
ganisation et d’administralion ecclésiastique, du ministére et des
sacrements, s’en lient au droit historique et humain de I’Eglise
luthérienne, est représenté par Rudelbach et Guerike qui ont fondé
le Journal powr lu théologie et Péglise luthériennes, — par Harless
qui, des 1838, avait entrepris le Journal pour le Protestantisme el
I'Eglise,— par Hofling. Harnack, Thomasius, J..Chr.-Ch. Hofinann.
Baumgarten, Kurtz, Delilzsch, Luthardt, Zezschwitz et d’aulres
encore dont il a déja été fail mention et qui, tout en sanvegardanl

t Die kirchliche Glaubensiehre. 1863.
2 Christliche Glaubenslehre. 1865.



LA DOGMATIOUE DU XIN™ SIECLE. 605

lear indépendance scientifique, ont ahondé sincérement dans le
sens orthodoxe luthérien et sont restes fideles aux deux principes
fondamentaux de la Réformation : le principe formel de 'Ecriture
sainte et le principe maltériel de la juslitication par la foi seule.

[’autre groupe, qu’on peut désigner come celui des hyperfuthé-
riens, el qui, redoulant les attaques dn subjectivisme el du ratio-
nalisme sous tontes ses faces, désirenx d’asseoir la foi sur une
base solide et massive, avides d’objeclivisme, établissent comme
londement de la crovance el de la pralique, comme norme de
I'exégése et de la dogmatique. les svmboles ecclésiastiiues, est re-
presenté par Slahl, Huschke. Vilmar, Kliefoth, Dieckholf, Krabbe.
Lohe, Petri, Miinchmever. etc. Ces ultras, ces zélotes de la haute
Eglise, plus soucieux de la hiéravchie que de la foi individuelle,
imifateurs de Pusey, fautenrs secrets du romanisme, conservateurs
en politique et en religion. ritnalistes imprudents bien qu’ils atent
dans leurs vangs des juristes, des historiens et des littératewrs de
renom, passent a bon droit, aux veux des personnes éclairées, pour
des hommes qui, par crainte de Pincrédulilé, se jettent eux-mémes
et la nation dans Pextréme opposé de la superslition, (u formalisme
el du mécanisme ecclésiastique. Leur tendance a été jugée avec
nne haute impartialité en 1867 par le Mémoire-Circulaire du Con-
seil supériear de I'Eglise évangeélique de Prusse, on siégent des
hommes comme Dorner. Twesten, Wichern. ete.

%o Le confessionalisme et Plinion.

St le confessionalisme outré, si ’byvperluthéranisme ecclesiasti-
ijue renferme des éléments (’impuissance, de discorde et de
mort, I'Union posséde des principes de progrés, de prospérite.
de piéte et de science. Tandis (ue le confessionalisme travaille a
sa propre perte en démolissant les principes sur lesquels repose
Péglise luthérienne. les hommes de 'Union déploient leurs
talents divers el une vaste activité scientifiqne el pratique pour
le salut, I’honneur et avenir de la grande église évangélique.
Les [héologiens de 1’école de la conciliation sont uniounistes.
Les revies et jonrnaux scientifiques et religieax, "cenvre de la
mission intérieure, la Société de Gustave-Adolphe, la vaste entre-
prise de ’Encyclopsdie théologique de Herzog, a laquelle des cen-
laines (’écrivains ont collaboré, voila autant de symptomes ré-
Jouissants et de prenves palpables de la vitalité de I'Union.



606 A. MUCKE.

VI Puase THEOSOPINQUE. SYMBOLIQUE. PROPHETIQUE. CABALISTIOUY
ET APOCALYPTIOUE DE LA RESTAURATION EGOLESIASTIOUE.

1. J-Fredevie de Meyer.

Le pere de la lendance mentionnée dans le titre est Fréderuwe
e Mever. dont 'originalité ntellectuelle n’esl égalée yne pav
sa prodigiense activilé fittéraire. 11 débula dans sa jeunesse par
des dissertations archéologiques, 18gales, historiques. esthétiques
et philosophigues, par an roman el le poéme hiblique de Tobir.
Sans passer par les exces dn piétisme, il éludia la Bible. apprit
I'héhreu a (rente-cing ans et publia dans son Ourrage billigue *.
le résullat-de ces nouvelles études. Lesprit de cel onvrage esl
exprime dans sa Typigue = 1l ne s’agit plus de consulter la gram-
maire et 'histoire : T'exégése crovanie ne rencontre plus de dil-
ficultés. La on des exégeles ordinaires s‘arrélenl avec réserve.
elle découvre. a I'aide e Uinterprétation mystigue, typique, sym-
bolitjue, des trésors de piété. des vaes supérieures. des enseigne-
ments 1nattenduos. Les personnages. les noms, les nombres, les
cérémonies, les sacrifices, les ustensiles mémes de UAncienne
Alliance n’ont plus desecrets pour ce vovant. L’allégorie el le svin-
hole expliquent toul. La révélation présente un toul organique el
harmonique. Une foi vivante et une umagination hardie trouvent
aisément la clef de cet organisme. Son Résumé de lu doctrine chré-
fienne? el plusieurs aulres livres écrits dans le méme sens exposenl
ses 1dées dogmatiqnes ou plutot sa conceplion théosophique el
mystique de la religion chrétienne. Il enseigne, conformément a
ses vues sur une triple organisation du moiide, la partie lnmineuse.
la partie astrale el la partie matérielle, une trinité pantopothéisti-
(ue, une angélologie el une (démonologie (ui, comme sa doctrine
sar le péché et la satisfaction par Ghrist, touchent au manichéisme.
Toules les 1dées el les descriptions de Apocalypse se retrouvent
développées on alléworizées dans sa docirine du milténinm el de
la fin dn monde,

t Die heilige Schrift. 1819, — 3¢ édit, 1855.

* Blitler fiir hohere Wahrheit, Neue Folge. Zweite Sammlung : Typik.
1831.

3 Inbegriff der christlichen Glaubensiehre. 1832.



LA DOGMATIOUE DU XIX™® SIEGLE. 607

Mever a fait ¢cole. Parmi les théologiens qui onl inlerprété la
Bible dans son esprit et qui ont toutefois contribué & nowrrir la
piélé des fideles, se trouvenl, oulre le dogmaticien Lange, Passa-
vant qui écrivit un Essai d’interpritation pratique de UEpitre vwe
Corinthiens. Stier el Osiander qui onl commenteé le Nouvean Tes-
tament. Ses vues (héosophiques sonl représentées par le dozmali-
cien Keerl.

2. J-Chr.-Ch. de Hofmumnn.

Il publia son premier et plus important ouvrage sous le llre de:
Prophétie et Accomplissement dans UAncien et le Noureau Testu-
ment', appliqua a listoire bhiblique e principe de 'immanence de
la nouvelle philosophie de 'histoire et construisil ainsi un nouvel
organisme Lypigue de la prophélie fort original, dont il fit I'ame el
le mobile de I’histoire du salut, el qui découlait par une nécessilé
dialectique de son idée spéculative sur Dieu puisée a I’école de
Schelling. Hofmann développa celte espéce de gnose théosophi-
que dans ses Prewves scripturaires®. La christologie, la démono-
logie et I'eschatologie jouentle plus grand role dans ce vaste drame
divin qui embrasse comme dans une cosmogonie chrétienne, le
ciel et la terre.

S’appuyant sur le systeme (e Hofinann, Nigelshach dans son
Dieu-Homme®, enseigna la nécessité de I'incarnation de Dieu. el
Luthardt dans son Commnentaire sur I’ Evangile selon St. Jean* appli-
qua le passage Jean III, 21, a I'universalilé des hommes, dont les
uns sont enfants de Satan. et les autres, enfants de Dieu, avant
méme que le Christ, la lamiére du monde, s’approche d’eux pour
les décider i prendre parti pour ou contre lui.

3. Coup il exégétique rétrospectif.

Chaque systeéme théologigque el philosophigque a eu son exégese
propre, pour démontrer son origine chrétienne et biblique. L'exé-
gese de Olshausen et celle de Baumgarlen renferment un réa-

Weissaguny und Erfiillung im alten und im neven Testamenle. 1841-44.
Der Schriftbeweis. 1852-55.

S Der Gottmensch. 1853. ‘
* Das Evangelium Johannis nach seiner Eigenthiimlichkeit. 1852-1853.

[



6508 A. MUCKE.

lisme théosophigue, par exemple dans explication du récit de ia
chute de nos premiers pavents,

k. Bithr.

Bans sa Symboligue dw culte mosuigue®, Bihr appliqua a Pen-
semble ef aux détails des cérémonies et des institutions du culte
de Ancienne Alliance Pinterprétation mystique et allégorigue de
Mever. Bihr profita_des résultats des immenses travaux de (Gorres,
krenzer et F.-Ch. Baur sur la mythologie et ’'archéologie pour déve-
lopper son sujel avec une méthode spéculative, avec heaucoup de
clarté dans exposition el en suivant une marche analogue i celle
de Hegel. Dans le culte, 'homme parle & Dieu a aide du méme
langage que celul dont Dieu s’est servi dans la nature pour Vin-
siraire. Le fail est Pexpression de I'idée, la réalité suppose et ap-
pelle Pidéal. Le svmbole est inhérent i la cérémonie. Toat ap-
pareil du culle mosaique était adapté i la nature sensuelle du
peuple juif comme moven (’édncation morale el religieuse. Ce
cilte comme la Lot ne se comprennent qu’au point de vae téléolo-
viqque. —— La méthode de aateur ne pouvait échapper aux incon-
vénients da subjectivisme. Cela se voit surtont dans son allégorisa-
tion pythagoricienne et cabalistique desnombres, dans son appre-
ciation du personnel, des actes el des époques du culle.

Kurtz, dans son premier écrit important sar Les sacrifices mosai-
gues ?, tout en s’inspirant des travaux de Balir, examina cependant
(’une maniere indépendante la nature des différents sacrifices, et re-
mit en honneur la théorie juridique et ecclésiastique de la substitu-
lion: per quod quis pecead, per hoe punitur idem. Kurtz a ausst publié
nn ouvrage sur la Bible et I' Astronomie®: une Histoire de I Ancien
Testament®, an Manuel de listoive de I Eglise® et des opuscules polé-
miques dontles arguments sont dirigés en partie contre le célébre
Hengstenberg et son point de vue exégélique purement pratique et
acclésiasticque. Celte polémique mit dans toud son jour la distance qui

U Symbolik des mosaischen Cultus. 1837-1839.

* Das mosaische Opfer. Ein Beitrag zur Symbolik des mosaischen Caltus.
1842. :

5 Bibel und Astronomic nebst Zugaben verwandien Inhaltes, 1858,

4 Geschichte des alten Bundes. 1853.
- % Lehrbuch der Kirchenyeschichte fiir Studirende. 1849,



LA DOGMATIQUE DU XIX™® SIECLE. 609

séparaitl’orthodoxie ecclésiastique des ultra-luthériens ; elle a toute
la portée d’une lulte entre deux principes. Hengstenberg lui-méme
se volt accusé et presque convaincu de rationalisme et de roman-
tisme. Delitzsch, Auberlen et Stier s’associérent a cette croisade
contre I’ancien chef de I'orthodoxie resté a moitié chemin et re-
cilant devanl une exégese réaliste et vivante de la Bible. Le réa-
lisime ecclésiaslique a vaincn el débordé le spiritualisme orthodoxe.
Snr de sa foi invulnérable, toul pénétré du surnaturel, ce réa-
lisme fait en toute assurance a la tendance rationaliste des conces-
stons gque la pruderie orthodoxe n’aurait osé réver. L’incompré-
hensible, le miraculeux, voilda son domaine el sa ressource. La
théosophie. le mysticisme, 1’allégorie ne reculent devant rien. La
criticque est muette el morte. La liberté de Pesprit fait litiere des
regles de I'herméneutique el consiste a4 tout accepter sans réserve
ni fausse délicatesse. Ce paradis nouveau, ce magnilique mirage.
cet échafaudage gnostique charme et enchaine les jeunes théolo-
viens qui s’enivrent si volontiers des douceurs de ces brillantes et
seduisantes spéculations (qu’ils ne trouvent pius de saveur a I'aus-
térité spiritnaliste de 'orthodoxie déja surannée de Hengstenberg

5. Delitzsch.

Nature tendre, douce et irénigque, Delitzsch est allé, comme
Kurlz, de Hengstenberg a Hofmann, de l'orthodoxie pure a la théo-
sophie. Il a développé son systéme en embellissant de toules les
couleurs (’une brillante imagination, et en y prodiguant les
tharmes d’un langage émouvant et d’une éloguence venant du
ceeur. Il travaille aujourd’hui avec Keil & la publication d’un vaste
commentaire surl’Ancien Testament, destinéa faire le pendant de
celui de Hofmann sur le Nouveau. Il avait commencé par rompre
une lance en faveur du piétisme moderne; il publia ensuite
sa Théologie biblique prophétique , el il glissa peu a peu dans la
théosophie cabalistique, dont il se (it le défenseur et I'interpreéte
dans la deuxiéme édition de son Systéme de la psychologie biblique®.
Baader et Jacoh Bohm sont ses maitres favoris. Son idée fonda-
mentale est celle de la gloire (345«) divine qui est ligurée par les

U Biblisch-theologische und apologetische kritische Studien. e Band. Die
biblisch-prophetische T heologie. 1845.
* System der hiblischen Psychologie. 2¢ édit. 1861.
€. R. 1869, 39



610 A. MUCKE.

sept couleurs de 'arc-en-ciel, et dont un reflel se trouvait duwns
I’homme primitif. Adam, dont 'dme cominele corps avait aussi sept
qualités , ful privé, par la chute, de cetle gloire réﬂéphie. Elle doit
élre rétablie par I’Esprit de Christ dans les hommes qui se retour-
nent par la repentance vers Dieu, dont la colere a été apaisée par
le sacritice de son Fils devenu homme. La rédemption devient
une union de 'dme avec le corps et le sang de Christ. Comme le
péché a troublé la nature, la rédemption la glorifiera aussi. Delitzscli
admet la descente aux enfers, comme nécessaire pour les justes de
Ancienne Alliance, et méme pour tous les trépassés qui se sonl
associés au triomphe du Seigneur sur les mauvais esprits; il en-
seigne un élal intermédiaire des ames des fidéles, comme des mé-
chants, entre la mort et le jugement dernier, la résurrection coni-
mune, la réintégration des uns dans la gloire divine, et 'expulsion
des auires dans le rovaume du mal, ou leur nature diaboligue
et animale en fera comme la caricature tourmentée des corps glo-
rifiés.

Les Lhéologiens gqui onl développé les idées de Delitzsch sur la
psychologie, sont : Stirm, Beck, Hansmann, Goschel, de Rudloff.
Schéherlein, Fabri, ete.

Ceux qui onl continu¢ son eschatologie théosophiyue sont:
(x0schel et Beckers, Bottiker , Guder, Kling , Althaus, H. Schullz.
Schmidl, Rinck et Splittgerher, lesquels n’ont pas toutefois énonce
des idées nouvelles ou originales sur la maliére.

Le septiéme et dernier chapifre ne fail qu’appliquer a notre
époque, déchirée par tant de dissensions religieuses el ecclésiasti-
ques, la parole de conciliation et de paix gue le pieux Mélanch-
thon prononca jadis, comme un veeu, en faveur de I"Ealise dont les
divisions Paffligeaient.

J.-J. PARANDER.




RECLAMATION. 611

RECLAMATION &,

Le soussigné peat dire que sa pensée a élé mal rendue dans le
Compte-Rendu du mois de septembre 1869, o il est dit (p. 339
et 340 ): « Il (M. Romang) repousse le dogme qui fait dépendre le
salut individuel de la médiation de Christ, et pose a 1’église pro-
leslante D'alternative de prendre la fixité d’'un nouvean catholi-
cisme, ou de se transformer en une association de sectateurs d’'une
religion naturelle. » et oti on lui altribne un « scepticisme pan-
théiste. »

L’auteur n’avait pas & parler de Christ, ni & exposer la doctrine
chirétienne. Il ne voulait développer que le contenu des idées re-
ligieuses innées & ’homme, sans avoir égard a aucune religion
positive. Il a fait valoir la personnalité de Dieu bien plus décidé-
menl que ne I'a jamais fait Schleiermacher , et il a démonltré avec
le plus grand soin linsuffisance et les dangers du panthéisme
(p- 151-180). Le bub qu’il s’6tail proposé dans son livre qui
devait élre non théologique mais purement philosophique est in-
diqué en ces termes :

« L’auleur ne songe pas a proposer une nouvelle religion
pour ceux qui ne croient pas, ou a supplanter la religion de la foi.
Il déclare ouvertement qu’il ne croit pas que sa doctrine soit aussi
honne pour les besoins de la conscience humaine que le Credo du
simple laique, ou le dogme de ’Eglise enseigné par des ecclésiasti-
ques tant soit peu modérés de toutes les dénominations chrétiennes.
Untraité comme le notre qui évite soigneusement toute fausse appa-
rence d’une concordance compléte de la religion naturelle avec la
religion positive, semblable a celle que les hégéliens orthodoxes ont
essayée. aurait bien plutot pour résultat de les rapprocher, puisqu’il
montre que la différence qui distingue ces deux formes de la reli-
gion n’implique point d’hostilité entre elles. La portée la plus im-
Porlante de ce travail consiste peut-étre dans la démonstration de

' Nous avons cru pouvoir, sans étre infidéle au prmcnpe de notre Revue,
insérer la réclamation de M. R—g. Mais nous tenons & faire observer a nos
lecteurs qu’il résulte des termes mémes de cette réclamation qu’elle se rap-
porte & Touvrage original de M. Miicke et non & I'analyse qui en a été faite
Par un de nos collaborateurs. Red.



612 BRECLAMATION,

ce (ue la conscience naturelle peat et de ce gqu’elle ne peul pas at-
teindre (Préf. xin — xiv). » — Quant a la vie future, on (rouvera.
dans le livre méme, autre chose que ce qu’on pourrait présamer
("aprés 'exposition de M. Miicke, el certainement plus que ne donne
Schleiermacher. Enfin, relativement aux rapports de Pauteur avec
la doclrine soi-disant réformiste, momentanément- en vogue en
Suisse, on pourra en juger par une aufre publication du méme
anteur, infitulée: « Le panthéisme le plus récent, ou la théorie
néo-héeélienne (Der neuste Pantheisinus oder die jung-hegelsche
Weltanschauwung, 1848). M. Miicke parait méme ne pas distinguer
entre I’'école de Tubhingue et celle de Schleiermacher. Le soussi-
uné ne peul pas reconnaitre comme exacte 'idée qui est donnée
de son livee; il désiverait qu’on P'examinat indépendamment du
rapport qu’en a fait I'écrivain allemand.

BR—u,




	Le mouvement restaurateur de la foi de l'Église

