
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Le mouvement restaurateur de la foi de l'Église

Autor: Parander J.-J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


590 A. MÜCKE.

malique. tandis que tés individus non régénérés qui auront
déjà été dépouillés, par la mort, de l'instrument extérieur de leur
existence purement naturelle, et qui auront refusé de s'élever à la

vie lumineuse de l'espril, deviendront, après une lulle courte et

désespérée, la proie du néant.

3. Richard Rothe.

Lestliéoriesdogmaliques placent tout naturellement R.Rothe à côté

des penseurs de la nouvelle école de Schelling, et surtout à côté

de Weisse; comme ce dernier, il s'efforce de tempérer le naturalisme

pur de Schelling par le théismeidéalistique de la spéculation
postérieure à Hegel, et de concilier, en les fécondant l'une

par l'autre, ces deux tendances de la spéculation moderne. Sa

célèbre Ethique théologique, ses Commencements de l'Eglise
chrétienne1 et ses dissertations dogmatiques, écrites en 18632, sont les

ouvrages où il développa son système éthico-dogmatique dont
l'originalité s'accuse surtout dans les enseignements qui concernent
les rapports de l'Église avec l'État, et l'eschatologie. Sur ces deux

points 'il rappelle Schenkel : cependant il diffère de ce dernier
comme aussi de Weisse : il admet le miracle tout en cherchant à

l'expliquer comme quelque chose de naturel ef de surnaturel en

même temps.

DEUXIEME PARTIE

Le mouvement restaurateur de la foi de l'Église.

1. Transitions anciennes et nouvelles, les dogmaticiens les plus
rapprochés de l'ancien supranaturalisme.

Après avoir démontré par des considérations générales el une

belle comparaison avec ce qui se passe clans le règne végétal la

loi de continuité qui régit le développement de la pensée reli-

1 Die Anfänge dei1 chrisl Hellen Kirche mid ihrer Verfassung. 1837.
"' Zur Dogmatil;. 1863.



LA DOGMATIQUE DL Xl.X'"e SIECLE. 591

gieuse el scientifique, l'auteur nous fait jeter un rapide coup
d'œil sur la sécheresse et le formalisme qui, vers la fin du siècle
dernier el au commencement de celui-ci, avaient envahi la théologie

aussi bien que les autres sciences. 11 nous prépare ainsi
à regarder comme des dogmaticiens clignes d'attention un certain
nombre de théologiens qui. sans se laisser troubler ou entraîner
par le mouvement nouveau, ont continué presque jusqu'à nos
jours, la tradition de l'ancien supranaturalisme qu'ils onl dégagé
d'un vain formalisme, et se sont maintenus étrangers à tout
syncrétisme théologique, philosophique et éclectique. De ce nombre
sont Augusti et Knapp.

Augusti, qui publia son Système de lu Dogmatique chrétienne1, fui
le premier qui abandonna l'ancienne méthode supranaturaliste
d'exposer la doctrine du salut. Au lieu de partir, comme autrefois,
cie la détermination des attributs divins, il base l'édifice de la

dogmatique sur le besoin de rédemption que la corruption clu cœur
el l'obscurcissement de la raison doivent provoquer chez le

pécheur, pour le porter ensuite à recevoir le salul manifesté en
Christ.

Le pieux, savant et modeste Knapp réchauffa au foyer de la

Bible cel enseignement supranaturaliste un peu doctrinaire et
froid. Ses Leçons sur la doctrine chrétienne2, publiées par son gendre
Thilo, ont le double mérite d'être bibliques et pratiques, sans perdre
pour cela de leur valeur scientifique. Dans l'intérêt de la piété, il

admet une certaine largeur pour l'interprétation des dogmes delà
Trinité et de la double nature de Chrisl. La conversion et la

justification sont pour Knapp des faits essentiellement psychologiques.
La nature el la grâce ne sont pas opposées l'une à l'autre d'une
manière absolue. Il ne s'écarte pas de la sobriété des Écritures

clans les questions eschatologiques. à l'égard desquelles il
défend la curiosité.

A. Hahn et Steudel apportent à l'exposition clu système du

supranaturalisme une profondeur et une science mûrie par les

progrès de l'époque : ils le défendent, d'un côté, contre la vieille
dogmatique rationaliste, et, de l'autre, contre tes excès panlhéisti-
ques de la spéculation philosophique moderne. Malgré les rudes

' System der christlichen Dogmatik nach dem Lehrhegriffe der lutherischen

Kirche im Grundrisse dargestellt. 1809.
* Vorlesungen übei die christliche Glaubenslehre nach dem Lehrbegriff der

evangelischen Kirche, herausgegeben von R. Thilo. 182".



592 A. MÜCKE.

attaques dont il poursuivit les rationalistes, Hahn n'est pas un dogma

ticien orthodoxe, dans le sens strict du terme. 11 atténue la
doctrine du péché originel et de la prédestination ; il s'avoue apolli-
nariste quant au dogme de la Trinité. Steudel, dans sa Dogmatique

de l'église évangélique protestante1, donna une forme spéculative
plus prononcée encore au supranaturalisme, et, se montrant, à la

hauteur des idées nouvelles de Schleiermacher, de Schelling et de

Hegel, il sut en tirer des éléments féconds et utiles. On en voit
la preuve dans son exposition de la nature de la religion, du péché
originel, de la nature de Christ et de la Trinité. La réflexion et une
tendance large, éloignée clés extrêmes, pleine d'égards pour
la libre activité de la conscience humaine régnent dans son livre.
L'eschatologie seule se rattache, d'une manière bien prononcée,
aux théories de Bengel.

T. Beck et Kahnis se rapprochent encore de l'ancien
supranaturalisme ; étrangers l'un et l'autre au courant dogmatique de

notre époque, ils suivent chacun une marche différente. Beck

rejette nettement la sagesse et la réflexion humaines, pour s'en
tenir à l'enseignement de la Bible, saisi par le cœur, fructifié par
l'expérience, et coloré par sa vive imagination. Une fraîcheur
extraordinaire et un caractère particulier de solidité clans la pensée,
se font remarquer dans ses Recueils de discours chrétiens2,

qui se recommandent à notre attention comme des modèles
d'une éloquence simple, populaire et foncièrement biblique. Le

même caractère se révèle dans sa Science chrétienne, d'après les

documents bibliques3, ouvrage qui avait été précédé d'une
Introduction ou développiementpropèdeutique delà science chrétienne",
et fut suivi d'une Esquisse de la psychologie biblique5. Beck divise

l'organisme de la science chrétienne en trois parties répondant à

la foi, la charité el l'espérance. La première partie, la seule qu'il
ait publiée, il l'appelle la Logique ou Didactique chrétienne, et

c'est celle que nous désignons ordinairement par le terme de

Dogmatique; la seconde est. la Pédagogique ou l'Éthique chrétienne:

1 Die Glaubenslehre der evangel, prolest. Kirche nach ihrer guten Begründung.

1834.
1 Christliche Reden zur Erbauung. 1836-1858.
3 Die christliche Lehrwissenschaft nach den biblischen Urkunden. 1840.
1 Einleitung in das System der christlichen Lehre oder propädeutische Ent-

wicldung der christlichen Lehrwissenschaft. 1838.
5 Umriss der biblischen Seelenlehre., ein Versuch. 1843.



LA DOGMATIQUE DU XIX""' SIÈCLE. 593

la troisième, la Physique chrétienne, ou la doctrine du sort final
des élus et des réprouvés, el du monde en général.

Faisant volontairement abstraction de quinze siècles de développement

dogmatique, et ne soumettant pas les données bibliques à

un raisonnement scientifique, Beck manque de précision et
de profondeur, el tourne facilement à la déclamation. Son originalité

s'accuse pourtant lorsqu'il expose la doctrine de Dieu

en suivant le fil de ses révélations et la série de ses noms dans

l'Ancien Testament. Sa Trinité est essentiellement économique.
Il s'inspire de la théosophie d'OEttinger, dans sa demonologie el

son anthropologie. Sa sotériologie s'en ressent aussi, et son
eschatologie rappelle celle de Bengel.

Kahnis est aussi un dogmaticien indépendant, mais plus
inconséquent encore qu'original et instructif. Il a combattu avec plus ou
moins d'esprit et de succès contre Ruge, Strauss, la science
moderne et le parti de l'union: mais il n'a pas ménagé non plus
les coups et les surprises aux partisans du luthéranisme, dont il se

constitue le défenseur. Ennemi du cloctrinalisme, il n'a cependanl
pas enrichi de nouveaux aperçus vivants et pratiques le vieux
supranaturalisme, qu'il s'est contenté de modifier dans le sens de

Döderlein, de Reinhard ou d'Augusti. Tonten combattant l'Union,
il veut une union supérieure de la doctrine luthérienne el de la

doclrine de Calvin. C'esl l'explication de Calvin qu'il adopte dans
son exposition de la doclrine de la Cène1.

Kahnis enrichit le domaine de la dogmatique, mais en y englobant

des sciences que l'on a l'habitude d'en séparer, telles que
l'apologétique, la critique biblique, et la vie de Jésus.

II. Liaison organique entre le réveil de la eoi ecclésiastique et le
DÉVELOPPEMENT INTELLECTUEL DES DIX-HUITIÈME ET DIX-NEUVIÈME

SIÈCLES.

Cla us Harms.

Ce chapitre débute pai- des considérations générales sur l'in-
lluence que la religion, la philosophie, les lettres et. les événe-

1 La première partie de sa Lutherische Dogmatik, historisch-genetisch dar-
gestellt, a paru en 1861. La seconde, qui contient une histoire du dogme
ecclésiastique, a paru en 1864. La troisième a été publiée en 1868 sous le
titre spécial de System der lutherischen Dogmatil;.

C. li. 1869. 38



o9i A. MÜCKE.

monts nationaux exercent ou subissent lour à tour. L'auteur
démontre ensuite la vérité de ces considérations par un coup
d'œii rapide jeté sur les trois derniers siècles. Puis, récapitulant ce

qui a été dit au commencement de la première partie, il relève
les symptômes divers qui annoncenl,préparentou favorisent, dès les

vingt premières années de ce siècle-ci, la faveur nouvelle et inespérée

que les vérités spécifiques de la Réforme rencontrent clans

les diverses classes de la société. Ces symptômes sont la tendance
chrétienne de l'école romantique, le mysticisme des philosophes, une
nouvelle inspiration-nationale el religieuse chez les poètes, el surtout

les grandes leçons de la guerre de l'indépendance. La nation
apprit à l'école de l'épreuve à espérer, à prier et à se dévouer en

s'huinilianl. Le patriotisme ralluma le flambeau éteint de la foi

évangélique.
La théologie devait tenir compte et s'enrichir de tous les

éléments sérieux et durables que l'époque portail dans son sein. Loin
de se mettre à la remorque du mouvement qui entraînait les

esprits, surtout depuis les grandes œuvres de Schiller el Goethe,

les iltéologiens euren! la mission de rétablir une harmonie
vivante et féconde entre la religion et les autres branches de la cul-

iure humaine. Le vieux rationalisme était plus incapable encore

que l'ancien supranaturalisme de comprendre et de dominer ce

nouveau courant d'idées.
Les Confessions1 de Reinhard nous montrent combien le

supranaturalisme de ce célèbre prédicateur, formé par la lecture des

froides poésies de Haller et par les dissertations de Cicéron. étail.

malgré ou plutôt à cause de sa science, étranger aux idées

nouvelles, landis que Glaus Harms fut un théologien qui ouvrit de

nouveaux horizons à la vie religieuse en parlant avec les langues
de feu de l'Ecriture, sans renier jamais l'élan romantique dont il
étail redevable à Novalis et aux autres héros de la poésie nationale

autant qu'à Schleiermacher.

1 Geständnisse. 1811.



LV DOGMATIQUE OL" XIX""' SIECLE. 595

IH. L.V PREMIÈRE PHASE DU M0UVE.V1E.NT RESTAURATEUR DE LA NOUVELLE

KOI ECCLÉSIASTIQUE SE RATTACHANT ESSENTIELLEMENT A SCHLEIERMACHER.

1. Néander. Titolari;. Filmami., l'mbreil. Bleek. Olshausen. Stier.
Eiraid. e le.

Les mérites de .Néander sont connus. Nature idéale, contemplative

el cependant sérieusement pieuse el pratique, d'une vaste
érudition el d'une simplicité enfantine, Néander. qu'on a nommé
le dernier Père de l'Eglise, a exercé de près el au loin, sur ses

disciples el sur ses amis, une influence immense et bénie. Il est.

par l'ordre chronologique en même temps que par l'excellence
dises dons, te premier théologien qui ait travaillé à vivifier la foi de ses

contemporains, en la ramenani aux sources intarissables de l'évangile
compris par le cœur et la conscience. Ami dévoué du romantique
Chamisso, plein d'admiration pour Schleiermacher. Néander
publia, dès 180(5. c'est-à-dire avanl sa conversion au christianisme,
un écrit où il s'appliquait à construire dialectiquement les différents

slades de la religion el que l'on peut désigner comme sa

profession de foi romanlico-religieuse. Cet écrit ne laissait, pas
prévoir la carrière qu'il fournil plus tard d'une manière si
brillante el .si riche en résultats, comme historien de l'Eglise. Ses

monographies sur Julien l'Apostat', saint Bernard2, saint Chrysostôme6.
Tertullien''. le Gnosiicismeff sa Vie de Jésus",son Histoire de lu fondation

etile l'extension de FEglise chrétienne par les Apôtres'', que l'on
peut considérer conimele complément de'son Histoire générale de
I Eglise chrétienne8, Ions ces ouvrages trahissent chez lui le besoin

1 Kaiser Julian und sein Zeitaller. 1812.
3 Der heilige Bernhard und sein Zeitalter. 1814.
3 Der heilige Chrgsostomus und die Kirche, besonders des Orients, in dessen

Zeitalter. 1821.
4 Antir/nosticits, Geist des Terlullianus und Einleitung m dessen Schriften.

1825.
5 Genetische Entwicklung der vornehmsten gnoslischen Systeme. 1818.
6 Das Leben Jesu Christi in seinem geschichtlichen Zusammenhange und

seiner geschichtlichen Entwicklung dargestellt. 1837.
7 Geschichte der Pflanzung und Leitung der christlichen Kirche durch die

Apostel. 1832-1833.
s Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. 1825-1852.



59t) A. MÜCKE.

de montrer la vertu du christianisme dans tes individus el la

richesse des manifestations de la vie chrétienne dont il était lui-
même rempli. Ce qui fait le mérite de son historiographie en fail
aussi te défaut. A force d'étudier la vie individuelle, l'écrivain
oublie les tableaux d'ensemble et les grands développements.

Tholuck est, après Néander, le théologien qui a ranimé avec le

[dus de talent et de succès le mouvement restaurateur de la
nouvelle foi ecclésiastique. Imagination vive, culture immense et
variée, exposition frappante d'originalité, rien ne manquait à ce

propagateur intrépide d'une foi vivante et personnelle, librement rat-
lachée à l'enseignement de l'Eglise. L'exégèse, l'éloquence de la

chaire el la dogmatique lui doivent beaucoup. U partage avec
Lücke, Bleek. Olshausen, Wiesinger, Ebrard el R. Stier, l'honneur

d'avoir l'ait pour l'exégèse du Nouveau Testament ce

que Umbreit et Ewald avaient l'ail pour celle de l'Ancien. Leur
exégèse est à la fois pneumatico-psychologique et reproductive :

elle excelle à suivre fidèlement la marche et la liaison des pensées

et des sentiments des auteurs sacrés, à descendre dans les profondeurs

de l'Écriture pour en extraire les pertes de la foi, sans
jamais abandonner pour cela la base grammaticale et historique1.
L'opuscule de l'auteur,Guido et Julius -.peut être considéré comme
le manifeste d'un Werther religieux, qui avait passé des excès du
senliment romantique à l'exubérance d'une foi dominée trop exclusivement

par le cœur. Le piétisme qui règne dans ce traité, on les doc-

Irines du péchéoriginel etde la rédemption parte sang de Christ sont

enseignées dans toute leur grandeur et leur poésie, est. bien un

piétisme un peu fiévreux et maladif, faisant abstraction des

différents degrés de la vie religieuse el accentuant beaucoup trop le

senliment du péché, même après la conversion.
Toutefois ce piétisme, effusion sincère d'une ame mystique et

aimante comme celle de Zinzendorf, manifeste chaleureux d'un Werther

chrétien, nécessaire et compréhensible comme symptôme clu

retour vigoureux à une foi positive, devait se calmer plus lard et se

modifier, s'équilibrer en passant par des expériences, se compléter

1 Les ouvrages exégétiques de Tholuck sont :

Auslegung des Briefes Pauli an die Römer. 1824.

Commentar zum Evangelium Johannis. 1827.

Die Bergpredigt ausgelegt. 1833.
Commentar zum Briefe an. die Hebräer. 1836.
* Guido und Julius oder die Lehre von der Sünde und vom Versöhner.



LA DOGMATIQUE DU XIX'"° SIECLE. 597

enfin en arrivant à la maturile. C'esl ce qui arriva. Le pietismo
moderne, plus libéral, plus généreux, plus savant et plus compré-
hensif que celui de Spener. a fait école en Allemagne et au dehors.
Il a réveillé le zèle pour la mission intérieure el étrangère: il a

créé un nouveau genre de prédication où Tholuck lui-même
excelle à côté clés deux Krummacher. de Monod el de Vinel. Les
philosophes Steffens et V. de Meyer s'y rattachent ainsi que le
pédagogue de Raumer, l'historien Leopold Ranke, le philologue
Thiersch, le naturaliste Schubert, les artistes Schnorr de Carolsfeld
et Olivier, les poêles chrétiens Knapp,E. Beyschlag. Victor Strauss.
les littérateurs populaires Bitzius, Marie de Nathusius et les
nombreux collabora leurs du Calendrier évangélique de Piper.

Ullmann a subi comme Tholuck l'inlluence du romantisme de

Schleiermacher et de Néander. Ce qui le distingue c'esl un style
clair el limpide. Il compose en arlisle plein de goût, ami des
proportions el de l'harmonie. Comme théologien il a compris le côté
objectif du salul. la richesse de la vie chrélienne; il s'applique à

concilier le divin el l'humain, le côté objectif el le côté subjectif
de la vérité qui esl en Chrisl. Ses écrits soni peu volumineux, mais
d'autant plus substantiels. Ullmann fonda en 1828 avec Um breit el
en s'assuranl la collaboration de Lücke. Gieseler et Nitzsch, les

célèbres Etudes et Critiques théologiques, recueil qui paraît encore
après avoir Henri jusque vers l'an 1850. Ullmann y inséra son
Iravail sur la Sainteté de Jésus1.

Sans rien enlever de son caractère divin au christianisme età son
fondateur, Ullmann a le don de les présenter l'un el l'autre comme
le cenlre et le poinl de mire du développement religieux de
l'humanité, comme la pénétration suprême du divin et de l'humain,
comme le ferment céleste fait, pour péne Irer la nature humaine,
comme le levain desliné à faire lever Ionie la pâte, comme le grand
principe par lequel notre existence esl pacifiée, ennoblie et

glorifiée.

2. Tiresten. Nitzsch, Stick. Elwert. Krabbe, W. Beyschlug. etc.

Tvvesten est celui des disciples de Schleierniaclier qui a renouvelé

avec le plus de succès la théologie en s'inspiranl du dogme
reçu. Tele philosophique, dominant de haut son sujet, l'ordonnant

1 Die Siindlosigkeit Jesu, cine apologetische Betrachtung. 1828.



598 V. MÜCKE.

dans ses moindres détails, le défendant au moyen d'une
argumentation serrée, ayant, une conscience claire et assurée de sa

mission scientifique el ecclésiastique, T wes ten publia en 1826 et.

1837 ses deux volumes de la Dogmatique de l'Eglise luthérienne1.
Toutes les doctrines orthodoxes, la demonologie comprise, Irouv è-

rent en lui un savant apologète: mais son supranaturalisme se

distingue foncièrement de l'ancien. L'idée moderne de l'immanence
,i tout modifié et transformé, de l'idée de la création jusqu'à
celle de l'inspiration. Le mécanisme a l'ait place à la vie : les
contrastes ne sont plus absolus. Le miracle et la prophétie ne jouent
plus l'ancien rôle; Dieu n'esl plus séparé de l'homme parmi
abîme ; la raison régénérée comprend beaucoup mieux le mystère
de la piété.

Forme de bonne heure à un supranaturalisme philosophique et

biblique, disciple indépendant de Schleiermacher, professeur
célèbre, écrivain fécond, auteur de plusieurs ouvrages, parmi
lesquels il suffit de nommer sa Théologie pratique2, achevée depuis

peu. Nilzscli a continué et complété à la fois Tvvesten et Schleiermacher

par son Système de la doctrine chrétienne3. Sa tendance

consiste à corriger l'un par l'autre l'ancien supranaturalisme et le

système de Schleiermacher pour conslruire à son lour un
ensemble organique et vivant des doclrinas positives clu christianisme-,

en serrant et suivant de plus près le poinl de vue des anciens dog-

maticiens. L'originalité de Nitzsch. à cet égard, esl surtout visible

dans les Prolégomènes où il résout les questions de l'inspiration,
de la révélation, du miracle et de la prophétie dans un sens posili!',

adaplé aux prédispositions primitives de l'homme et, aux fins du

royaume de Dieu, poinl de vue remarquable qui n acquis la

prépondérance.

Pendant que Ëlvvert, clans son Essence de lu religion ff où il IH

preuve d'une grande pénétration psychologique, poussait la théorie

de Schleiermacher sur le sentiment religieux., au point de considérer

la connaissance qui précède le senliment, comme une
conditio sine qua non, étrangère, comme telle, à la nature de la

religion, Nitzsch voit dans la révélation un élément intellectuel

' Vorlesungen, über die Dogiruitik der evangelisch-lutherischen Kirche.
2 Praktische Theologie.
3 System der christlichen Lehre für akademische Vorlesungen. 1820.
4 Ueber das Wesen der Religion mit besonderer Rücksicht auf die Schleier-

machersche Bestimmung des Begriffs der Religion. 1835.



LA DOGMATIQUE DI XIX"" SIÈCLE. 599

nécessaire el utile à notre régénération, au même degré (si ce
n'esl à un degré supérieur) que la prédisposition religieuse, doni

legenne divina été déposé en nous. La tendance biblique el pratique

de Nitzsch étail peu favorable à la reconstruction scientifique
de l'ensemble des doctrines chrétiennes. Elles ont toutes chez lui
le cachet de la simplicité, el sont dominées par l'exégèse, el un
besoin éthique el psychologique.Sa christologie qui, tout en
maintenant dans Jésus la permanence clu principe divin, relève le

côté normal de son développemenl humain, a été applaudie par les

théologiens de l'école de la conciliation, dont Krabbe el W.

Beyschlag. deux fervents disciples de Nitzsch el de Néander. se

sont fails les interprètes dans un petti nombre d'écrils.
Sack a écrit une Apologétique chrétienne '. el une Polémique

chrétienne2, clans l'esprit de Schleiermacher dont il était un disciple
personnel. On a cru le caractériser en disant qu'il réduit l'histoire
en dogme el le dogme en histoire, parce qu'il ne reconnaît la

valeur de l'idée de la révélation chrétienne, ni comme exclusivement

historique, ni comme exclusivement religieuse et dogmatique.

Mais Sack ne fait que relever le moment historique de la

révélation divine, qu'il rest rein I aux idées et. aux faits des deux
Testaments, el dont il donne une explication analogue à celte de

Nitzsch. Il dislingue la parole et le fait de la révélation comme le

signe el la pensée, comme les deux élémenls également indispensables

el adaplés aux besoin-; religieux el intellectuels de noire
naiure. La révélation de l'ail el de parole a Irouve sa plus baule

expression dans l'incarnai ion du Logos.

3. Lücke el Julius Midler.

Lücke publia, pour l'usage de ses auditeurs, une Esquisse
de lu Dogmatique évangélique, en suivant, la mélhode de Hase.

Tesi dire que les matériaux bibliques, historiques et critiques
usurpent, en grande partie, la place qui reviendrait à l'exposition

suivie de son propre système. Lücke sen! que, malgré ses

meilleures intentions, il combat, sur plus d'un poinl. le système

ecclésiastique. Cela se voit d'abord dans ses hésitations el ses

contradictions au sujel de la doctrine de la Trinité, et surtout

1 Christliche Apologetik. 1829.
- Christliche Polemik. 1829.



600 A. MÜCKE.

dans l'eschatologie, où il s'est porté le défenseur du rétablissement
final.

Le vrai Litre de Julius Müller, l'oeuvre capitale de sa vie

se trouve dans sa Doctrine chrétienne du péché1. Ce livre est

l'expression scientifique de la conviction que Müller avail que le

christianisme est. d'un bout à l'autre, pratique dans un sens supérieur

el intime, que tout en lui se rapporte à la grande antithèse
du péché et de la rédemption, qu'il est. impossible d'en saisir la

vraie essence, la rédemption, aussi longtemps qu'on n'a pas
reconnu, dans sa profondeur, la nature du péché.

On ne saurait se décider à admettre la solution que Müller donne
de ce solennel problème; mais il faut avouer qu'il en a proposé les

termes dans toute leur étendue, et qu'il en a sondé sérieusement
les sombres profondeurs. Les questions auxquelles il a louché,
liberté humaine, préexistence des âmes, puissances sataniques.
solidarité des hommes, touchent aux plus graves sujets de la

philosophie el de la morale, el onl fourni à plus d'un penseur, depuis
Kanl à Bruch, l'occasion de présenter au public le résultat de leurs
recherches.

IV. LA PHASE TH1.MÏAIHK GU1USTOLOG1QÜE DU NOI VEAU DÉVELOPPEMENT

DE LA FOI ECCLÉSIASTIQUE.

Sartorius. esprit pratique, mystique et orthodoxe, après avoir

publié une série d'opuscules pour défendre l'orthodoxie
luthérienne résuma tons ses enseignements éthiques et dogmatiques
dans sa Doctrine du saint amour2.

Schbberlein, par ses Doctrines fondamentales du salut3, ei

Hermann Plitl. par sa Dogmatique évangélique d'après la Bible et

l'expérience1, se rattachent à Sartorius.
L'attachement sincère de ces deux théologiens à la dogmatiquelu-

thérienue. et leur affinité avec la théologie mystique de Zinzendorf

ne nuisent en rien à leur tendance irénique, pratique et biblique.

1 Die christliche Lehre von der Sünde. 1839. — -Voyez l'analyse développée

qu'a donnée de cet ouvrage le Compte-Rendu dans les 3me et ime livraison»

de la lfe année.
s Die Lehre von der heiligen Liebe. 1840-1853.
5 Die Grund lehren des Heils entwickelt aus dem Princip der Liebe. 1848.

4 Evangelische Glaubenslehre nach Schrift und Erfahrung. 1863-64.



LA DOGMATIQUE DU XIX"1" SIÈCLE. (501

L'union de» deux confessions luthérienne et réformée ne les

compté pas parmi ses adversaires, bien qu'ils aient, développé
avec beaucoup de ressources d'imagination, et clans un esprit
spéculatif, les doctrines favorites du luthéranisme. Leur explication du
dogme de la Trinité, reposant sur l'analogie de l'amour, éloignée de

toute idée de sensualisme et de tini et rappelant le sujet, l'objet el
le sujet-objel des philosophes, s'est maintenue avec une certaine
autorité. De nombreuses analogies expliquent. à leurs yeux,
l'union des deux natures en Christ, el rendent raison de son
ascension, de sa glorification et de sa présence dans le sacrement de
la Cène. Leur eschatologie esl prudente el respecte la liberté
de l'homme. Non defectus sed contemtus damnât (Rom. X. li).

Le dogmalicien qui donna la théorie la plus complète de la
Trinile, qui évita les points de vue exclusifs de ses devanciers en les
réunissant dans une synthèse supérieure spéculative, c'est, Liebner.
l'auleur d'une Dogmatique chrétienne '.Il part d'un principe
fondamental ternaire systématique, pour enseigner un mouvement
(Process) de la vie divine, à la fois physique, logique et éthique, en
se rattachant, soit à la théologie de Schelling et Baader, soit au
théisme de Fichte et Weisse, qu'il soumet à l'épreuve d'une critique

sûre d'elle-même. Ses devanciers sont d'abord Horn et

Mehring, dont ie premier donna une explication intellectualiste.
el, le second, une explication physique de la Trinité; puis Merz.
qui en donna une interprétation essentiellement éthique, el

enfin König qui, se plaçant au point de vue du théisme de Fischer.
Pielite et Weisse, appliqua l'idée {le moment) du fini au rapport
trinitaire ehristologique de Dieu avec le inonde, en enseignant la

nécessité de la pénétration du monde par le Logos, et, par conséquent,

la nécessité aussi de l'incarnation du Logos et de son
développement humain pour reconquérir son existence divine et glorifier

la nature humaine corporelle.
Telles sont les tendances diverses que Liebner combine pour

donner du dogme de la Trinité, une construction supérieure doni
la valeur n'a été contestée que sur des points accessoires. L'élément

éthique prédomine dans sa théorie, mais il ne néglige pas

non plus les autres.
Les trois hypostases de la divinité sont unies par leur essence,

leur volonté, dans et par l'espril. pour former l'unité de l'être

1 Die christliche Dogmatik aus den rhristoloipschen Principen dargestellt.
1849.1. B.



()02 V. MÜCKE.

divin, la personnalité absolue. Liebner expose le progrès de l'être
divin dans tous les degrés de son activité, et en fait ressortir la réalité

vivante, éternellement et infiniment animée, de laquelle il
fait dépendre et découler te mouvement clu monde. L'incarnation
du Logos devient le centre téléologique de la création el de
l'histoire.

Un certain nombre de théologiens, convaincus de la nécessité de

tenir compte du développement humain de Jésus, l'admettent dans

toute sa plenitude et sa normalité elle concilient avec sa nature
divine ef l'idée johannique de l'incarnation du Logos, en enseignant

que la Trinité subii, pendali l les trente-trois années de la

carrière terrestre de Jésus, une espèce d'éclipsé, el que la divinité
de Jésus fut voilée et cachée par son humanité.

D'autres, sans renouveler tel quel le dogme luthérien de la

communicutio idiomalum. reconnaissant dans toute sa portée le

dogme de l'incarnation clu Logos, l'union en Jésus du divin et de

l'humain, voyant dans sa personne et son histoire le centre et le

bui de la creation et de l'histoire de l'humanité, relèvenl dans sou

apparition terrestre tout ce qui témoigne de son union avec Dieu

et -de la pleine possession des attributs moraux de la divinité,
comme aussi de l'exercice limité des attributs métaphysiques.

Les premiers sont les partisans de la kénosis ou de l'abaissement

de Jésus-Christ. Les plus connus sont Thomasius et Gess,

lau dis que Dorner ei Liebner, sans compier plusieurs théologiens
dont les publications ont un but pratique, sont les partisans les

plus célèbres de la ploutosis ou de l'exaltation de l'Homme-Dieu.
Deux dogmaliciens qui possèdent une haute culture littéraire et

philosophique et une riche imagination, méritent encore d'être
mentionnés comme opposés à la doctrine de Thomasius et Gess

sur la kénosis. Ce sont Marlensen, théologien danois, el Lange.
Bien (pie ces deux théologiens admettent aussi une kénosis clu

Logos incarné, ils ne le font que dans te sens économique el

anthropologique, tel que nous le trouvons dans le langage du

Nouveau Testament. Leur principe christologique positif est. plutôt
celui de Dorner. Christ, Dieu-Homme, est le chef divin métaphysique

de l'humanité, dont tous les membres, clés avant leur
apparition dans le temps, ont été formés, connus et voulus par Dieu eu

lui. Il clevail abandonner la plénitude de la divinité e! devenir

homme, pour préserver le développement du monde e! de
l'humanité d'un vain progressas in infinitum, et pour l'élever à son

absolue perfection en Dieu sou Créateur.



LA DOGMATIQUE DL XIX"" SIÈCLE. 603

V. Lv I'll vse extrême de la foi nouvelle représentée par l'ecclé-
SI.VSTICISME ET LE SACRAJIENTALISME.

1. Hengstenberg.

Habile, actif, persévérant, patient, agressif, le célèbre professeur
de Berlin. Hengslenherg, mort cette année même, a mis ses
incontestables talents au service de la restauration ecclésiastique.
Chef d'école et chef de file, il a combattu avec acharnement le
vieux rationalisme ette, panthéisme aussi bien que la théologie de

conciliation et toute la culture moderne. Le piétisme même, à

cause de ses éléments de piété subjective, eut de la peine à échapper

à son zèle pour le maintien des droits historiques et de la foi
objective de l'Eglise. Il rajeunit, il est vrai, le vieux supranaturalisme

dans l'esprit de Sartorius;il montra quelques inconséquences
dogmatiques, par exemple dans la doctrine de la sainte Cène et.

dans l'eschatologie, mais il ne perdit jamais de vue sa mission de

ramener le mouvement théologique et ecclésiastique de nos jours
au régime des confessions de foi et. aux institutions de l'église
luthérienne, sans oser cependant attaquer la légalité de l'Union.

Sa Gazette évangélique, fondée en 1827, fut l'oeuvre de sa vie, le
drapeau et l'arme du parti de la restauration ecclésiastique. Pour
discipliner la science théologique el la pénétrer de l'esprit de l'or-
fhodoxie, il s'agissait de marquer l'exégèse du sceau de l'enseignement

de l'Église.

2. Philippi et Wangemnnn.

Ces deux théologiens se proposèrent de restaurer dans sa pureté
l'enseignement orthodoxe luthérien clu XVII0 siècle el de mettre
lin aux restes de piélisme et de rationalisme dont les dogiualiciens
'le nos jours les mieux pensants, leur paraissaient encore entachés.
Leur entreprise ne put être si bien exécutée qu'ils ne fussent eux-
mêmes obligés de se servir du langage de celte science moderne
pour laquelle ils affectaient un dédain systématique.

Leurs livres onl plutôt un but confessionnel. La science et la
logique même n'y régnent pas d'un bout à l'antre. Ils donnent à

l'orthodoxie sur plus d'un poinl des entorses tout involontaires. Leurs



(504 A. MÜCKE.

bonnes intenlionsne suffisent pas pour ressusciter dans sa pureté
le système dogmatique dont ils attendent le salul de l'Église.
Philippi n'a publié encore que le premier et le quatrième volume de

sa Dogmatique ecclésiastique1 et. n'a traité que les Prolégomènes et
la doctrine de la rédemplion.

Wangemann a commencé la publication d'une Dogmatique
chrétienne2. U n'ambilionne rien moins qu'une reconstruction scienli-
lifique, complète, organique de toute la vérité qui a été révélée en
Christ, en partant d'une pensée fondamentale qui embrasse toutes
les parties de ce Iravail de reconstruction. Or ce point fondamental,

ce dogme central que Wangemann met à la base de toul son
édifice, c'est celui de l'unio mystica ; et. cette union il ne la

comprend pas seulement dans le sens dans lequel les vieux luthériens
la comprenaient, de l'union du fidèle avec Christ dans la Cène:
mais il l'élend à la vie el à la personne tout entière du fidèle qui
s'unii substantiellement à la Trinité par la foi que prod u isen I el

nourrissent la Parole de l'Evangile et l'usage des sacrements.
I ne Ielle manière de concevoir l'ancien dogmatisme a quelque
chose d'infidèle à force d'exagération : les dangers auxquels elle

expose non-seulement la science, mais aussi la piété el, les grands
intérêts de, l'Eglise, ont été signalés par des criliques compétents.

3, Les luthériens irréconciliables.

Parmi les partisans du confessionalisme luthérien qui repoussent
tout compromis avec l'Union (compromis accepté et conseillé par
Hengstenberg et son école), on distingue deux groupes. L'un, qui
accorde la prépondérance à l'Écriture sainte comme principe normal

régulateur de la foi et de la vie el qui, dans les questions d'or-

ganisalion et d'administration ecclésiastique, du ministère et des

sacrements, s'en tient, au droit historique et humain de l'Église

luthérienne, est représenté par Rudelbach et-Guerike qui ont fondé

le Journal pour la théologie et l'église luthériennes, — par Harless

qui, dès 1838, avait entrepris le Journal pour le Protestantisme et

l'Eglise,— par Helling. Harnack, Thomasius, J..Chr.-Ch. Hofmann.

Baumgarlen, Kurtz, Delitzsch, Luthardt, Zezschvvitz el d'autres

encore dont il a déjà été fait mention et qui, tout en sauvegardant

1 Die kirchliche Glaubenslehre. 1863.
ä Christliche Glaubenslehre. 1865.



LA DOGMATIQUE DU Xl.X'"e SIÈCLE. t)0o

leur indépendance scientifique, ont abondé sincèrement dans te

sens orthodoxe luthérien et sont restés fidèles aux deux principes
fondamentaux de la Reformation: le principe formel de l'Écriture
sainle et le principe matériel de la justification par la foi seule.

L'autre groupe, qu'on peut désigner comme celui deshyperluthé-
riens,el qui, redoutant les attaques du subjectivisme el du
rationalisme sous toutes ses faces, désireux d'asseoir la foi sur une
hase solide et massive, avides d'objeclivisme, établissenl comme
fondement de la croyance el de la pratique, comme norme de

l'exégèse el de la dogmatique, les symboles ecclésiastiques, est,

représenté par Stahl, Hiischke, Vilmar, Kliefoth, Dieckholf, Krabbe.
Lobe, Petri, Müncbmeyer, eie. Ces ultras, ces zéloles de la haute
Eglise, plus soucieux de la hiérarchie cpie de la foi individuelle,
imitateurs de Pusey. fauteurs secrets du romanisme, conservateurs
en politique et en religion, ritualisl.es imprudents bien qu'ils aient
dans leurs rangs des juristes, des historiens et des littérateurs de

renom, passent à bon droit, aux yeux des personnes éclairées, pontiles

hommes qui, par crainte de l'incrédulité, sejettent eux-mêmes
et la nation clans l'extrême opposé de la superstition, du formalisme
el du mécanisme ecclésiastique. Leur tendance a été jugée avec
une baule impartialité en 1867 par le Mémoire-Circulaire du Conseil

supérieur de l'Eglise évangélique de Prusse, où siègent des

homines comme Dorner. Tvvesten, Wichern. eie.

ï. Le confessionalisme et VUnion.

Si le confessionalisme outre, si l'hyperluthéranisme ecclésiastique

renferme des éléments d'impuissance, de discorde et de

mort, l'Union possède des principes de progrès, de prospérité,
de piété et de science. Tandis que le confessionalisme travaille à

sa propre perte en démolissant les principes sur lesquels repose
l'église luthérienne, les hommes de l'Union déploient leurs
talents divers et une vaste activité, scientifique el pratique poulie

salut, l'honneur et l'avenir de la grande église évangélique.
Les Ihéologiens de l'école de la conciliation sont unionistes.
Le* revues el journaux scientifiques et religieux, l'œuvre de la

mission intérieure, la Société de Gustave-Adolphe, la vaste entreprise

de l'Encyclopédie théologique de Herzog, à laquelle des
centaines d'écrivains onl collaboré, voilà autant de symptômes
réjouissants et de preuves palpables de la vitalité de l'Union.



60(1 .v. hucke.

VI. Phase tiuìosopiiique. symbolique, prophétique, cabalistique
ET APOCALYPTIQUE DE I..V RESTAURATION ECCLÉSIASTIQUE.

J. J.-Frédéric de Meyer.

Le père de la tendance mentionnée dans le 1 î tre est Frédéric
de Meyer. dont l'originalité intellectuelle n'esl égalée que par
sa prodigieuse activité littéraire. (1 débuta dans sa jeunesse
pailles dissertations archéologiques, légales, historiques, esthétiques
et philosophiques, par un roman el le poème biblique de Tobie.

Sans passer parles excès du piétisme, il étudia la Bible, apprit
l'hébreu à Ironie-cinq ans et publia dans son Ouvrage biblique1.
le résullal-dc ces nouvelles études. L'esprit île cel ouvrage esl

exprimé dans sa Typique-, il ne s'agii [dus de consulter la grammaire

el l'histoire : l'exégèse croyante ne rencontre plus „de

difficultés. Là oii des exégèles ordinaires s'arrêtent avec réserve,
elle découvre, à l'aide de l'interprétation mystique, typique,
'symbolique, des trésors de piété, des vues supérieures, des enseignements

inattendus. Les personnages, les noms, les nombres, le,-

cérémonies, les sacrifices, les ustensiles mêmes de l'Ancienne
Alliance n'ont plus de secrets pour ce voyant. L'allégorie el le symbole

expliquenl toul. La révélation présente un tout organique el

harmonique. Une foi vivante et une imagination hardie trouvent
aisément la clef de cet organisme. Son Résumé de la doctrine
chrétienne3 et plusieurs attires livres écrits dans le même sens exposenl
ses idées dogmatici nés ou plutôt sa conception théosophique el

mystique de la religion chrélienne. Il enseigne, conformément à

ses vues sur une triple organisation clu monde, la parue lumineuse,
la partie astrale el la partie matérielle, une trinité pantopothéisti-
que, une angelologie el une demonologie qui, comme sa doctrine
sur le péché et la satisfaction par Christ, louchent au manichéisme.
Toules les idées et les descriptions de l'Apocalypse se relroitveni
développées ou allégorisées dans sa doclrine du milléiiiiim el delà

fin du monde.

1 Die heilige, Schrift. 181',). — 3' edit. 1855.
* Blätter für höhere Wahrheit. Neue Folge. Zweite Sammlung : Typik.

1831.
3 Inbegriff der christlichen Glaubenslehre. 1832.



LA DOGMATIQUE 1)1 XIX""1 SIECLE. (507

Meyer a fait école. Parmi les théologiens qui ont interprete la
Bible dans son esprit et qui ont toutefois contribué à nourrir la

piété des fidèles, se trouvent, outre le dogmaticien Lange. Passavant

qui écrivit un Essai d'interprétation pratique de fEpître aux
Corinthiens. Slier et Osiander qui onl commente le Nouveau
Testament. Ses vues lltéosophiques soni representees par le dogmaticien

Keerl.

2. J.-Chr.-Ch. de Hofmann.

Il publia son premier et plus important ouvrage sous le titre de :

Prophétie et Accomplissement dans l'Ancien el le Nouveau
Testament1, appliqua à l'histoire biblique le principe de l'immanence de

la nouvelle philosophie de l'histoire et construisit ainsi un nouvel
organisme typique de la prophétie fort original, cloni il lil Pànie el
le mobile de l'histoire du salut, et qui découlait par une nécessité

dialeclique de son idée spéculative sur Dieu puisée à l'école de

Schelling. Hofmann développa celle espèce de gnose théosophi-
que dans ses Preuves scripturaires2. La christologie, la demonologie

et l'eschatologie jouent le plus grand rôle dans ce vaste drame
divin qui embrasse comme dans une cosmogonie chrétienne, le
ciel et la terre.

S'appuyanl sur le système de Hofmann. Nàgelsbach dans son
Dieu-Homme3, enseigna la nécessite de l'incarnation de Dieu, el
Luthardt dans son Commentaire sur l'Evangile selon St. Jean" appliqua

le passage Jean III, 21, à l'universalité des hommes, doni les

uns soni enfants de Satan, el les autres, enfants de Dieu, avant
même que le Chrisl. la lumière du monde, s'approche d'eux pour
les décider à prendre parti pour ou contre lui.

3. Coup d'œil exégétique rétrospectif.

Chaque système théologique et philosophique a eu son exégèse

propre, pour démontrer son origine chrétienne et biblique. L'exégèse

de Olshausen et celle de Baumgarlen renferment un réa-

1

Weissagung und Erfüllung im alten und hn neuen Testamente. 1841-44.
ä Der Schriftbeweis. 1852-55.
5 Der GoUmensch. 1853.
4 Das Evangelium Johannis nach seiner Eigenthümlichkeit, 1852-1853.



608 A. MÜCKE.

lisine tltéosophique, par exemple dans l'explication du récit, de la

chute de nos premiers parenls.

i. Hil.hr.

Dans >a Symbolique du culte mosaïque1, Rühr appliqua à

l'ensemble et aux détails des cérémonies et des institutions du culle
de l'Ancienne Alliance l'interprétation mystique et allégorique de

Meyer. Bahr profita.des résultats des immenses travaux de Görres,
Kreuzer et F.-Ch. Baur sur la mythologie ef l'archéologie pour
développer son sujet avec une méthode spéculative, avec beaucoup de

clarté dans l'exposition et en suivant une marcite analogue à celle
de Hegel. Dans le culte, l'homme parle à Dieu à l'aide du même

langage que celui dont Dieu s'est servi dans la nature pour
l'instruire. Le l'ail est, l'expression de l'idée, la réalité suppose et
appelle l'idéal. Le symbole esl inltérenl à la cérémonie. Tout
l'appareil du culle mosaïque étail adapté à la nature sensuelle du

peuple juif comme moyen d'éducation morale et religieuse. Ce

culte comme la Loi ne se comprennent qu'au point de vue téléolo-

uique. — La mélhode de l'auteur ne pouvait, échapper aux
inconvénients du subjectivisme. Cela se voit surtout clans son allégorisa-
lion pythagoricienne el cabalistique des nombres, dans son
appréciation du personnel, des actes el des époques du culte.

Kurtz, dans son premier écrit important sur Les sacrifices mosaïques2,

tout en s'inspiranl des travaux de Bahr, examina cependant
d'une manière indépendante la nature des différents sacrifices, et
remit en honneur la théorie juridique et, ecclésiastique de la substitu-
lion: per quod quis peccai,per hoc punitur idem. Kurtz a aussi publié
un ouvrage sur la Bible et l'Astronomie3: une Histoire de l'Ancien
Testament, un Manuel de l'histoire de l'Eglise* et des opuscules
polémiques dont les arguments sont dirigés en partie contre le célèbre

Hengstenberg et son point, de vue exégétique purement pratique et

ecclésiastique. Celte polémique mit dans tout son jour la distance qui

1 Symbolik des mosaischen Cultus. 1837-1839.
1 Das mosaische Opfer. Ein Beitrag zur Symbolik des mosaischen Cultus.

1842.
5 Bibel und Astronomie nebst Zugaben verwandten Inhaltes. 1858.
4 Geschichte des alten Bundes. 1853.
5 Lehrbuch der Kirchengeschichte für Studiren.de. 1849.



LA DOGMATIQUE DU XIXmo SIÈCLE. (509

séparaiU'o'rtliodoxie ecclésiastique des ultra-luthériens ; elle a toute
la portée d'une lutte entre deux principes. Hengstenberg lui-même
se voit accusé et presque convaincu de rationalisme et de romantisme.

Delitzsch, Auberlen et Stier s'as.socièrent à cette croisade
contre l'ancien chef de l'orthodoxie resté à moitié chemin et
reculant devant une exégèse réaliste el vivante de la Bible. Le
réalisme ecclésiastique a vaincu el débordé le spiritualisme orthodoxe.
Sur de sa foi invulnérable, tout pénétré du surnaturel, ce
réalisme fait en toute assurance à la tendance rationaliste des concessions

que la pruderie orthodoxe n'aurait, osé rêver. L'incompréhensible,

le miraculeux, voilà son domaine et sa ressource. La

théosophie. le mysticisme, l'allégorie ne reculent devant rien. La

critique est muette cl morte. La liberté de l'esprit fait litière des

règles de l'herméneutique et consiste à tout accepter sans réserve
ni fausse délicatesse. Ce paradis nouveau, ce magnifique mirage,
cet échafaudage gnostique charme et enchaîne les jeunes Ihéolo-
H'iens qui s'enivrent si volontiers des douceurs de ces brillantes el
séduisantes spéculations qu'ils ne trouvent plus de saveur à l'austérité

spiritualiste de l'orthodoxie déjà surannée de Hengstenberg

5. Delitzsch..

Nature tendre, douce et irénique, Delitzsch est allé, comme
Kurtz, de Hengstenberg à Hofmann, de l'orthodoxie pure àia
théosophie. Il a développé son système en l'embellissant de toutes les

couleurs d'une brillante imagination, et en y prodiguant les
charmes d'un langage émouvant et d'une éloquence venant du
cœur. Il travaille aujourd'hui avec Keil à la publication d'un vaste

commentaire sur l'Ancien Testament, destiné à faire le pendant de

celui de Hofmann sur le Nouveau. Il avait commencé par rompre
une lance en faveur du piétisme moderne; il publia ensuite
sa Théologie biblique prophétique ', et il glissa peu à peu dans la

théosophie cabalistique, dont il se fit le défenseur et l'interprète
dans la deuxième édition de son Système de la psychologie biblique2.
Baader et Jacob Böhm sont ses maîtres favoris. Son idée
fondamentale est celle de la gloire ($£<x) divine qui est figurée par les

1
Biblisch-theologische und apologetische kritische Studien. I'«- hand. Die

biblisch-prophetische Theologie. 1845.
- System der biblischen Psychologie. 2e edit. 1861.

e. r. Iseo. 39



610 A. MÜCKE.

sept couleurs de l'arc-en-ciel. et dont un reflet se trouvait dans

l'homme primitif. Adam, dont l'âme conimele corps avait aussi sept
qualités, fut privé, par la chute, de cetle gloire réfléchie. Elle doit
être rétablie par l'Esprit de Christ dans les hommes qui se retournent

par la repentance vers Dieu, dont la colère a été apaisée palle

sacrifice de son Fils devenu homme. La rédemption devient
une union de l'âme avec 1e corps et le sang de Chrisl. Comme le

péché a troublé la nature, la rédemption la glorifiera aussi. Delitzsch
admet la descente aux enfers, comme nécessaire pour les justes de

l'Ancienne Alliance, et même pour tous les trépassés qui se soni
associés au triomphe du Seigneur sur les mauvais esprits; il
enseigne un étal intermédiaire des âmes des fidèles, comme des

méchants, entre la mort et le jugement dernier, la résurrection
commune, la réintégration des uns dans la gloire divine, et l'expulsion
des autres dans le royaume du mal, où leur nature diabolique
et animale en fera comme la caricature tourmentée des corps
glorifiés.

Les théologiens qui onl développé les idées de Delitzsch sur la

psychologie, sont : Stimi, Beck, Hausmann, Göschel, de Rudlol'f.

Schöberlein, Fabri, etc.
Ceux qui onl continué son eschatologie lltéosophique soni:

Göschel et Beckers, Böltiker Güder. Kling, Althaus, H. Schultz,
Schmidt, Rinck et Spüttgerber, lesquels n'ont pas toutefois énoncé
des idées nouvelles ou originales sur la matière.

Le septième el dernier chapitre ne fail qu'appliquer à notre

époque, déchirée par tant de dissensions religieuses et ecclésiastiques,

la parole de conciliation el de paix que le pieux Mélanchthon

prononça jadis, comme un vœu, en faveur de l'Église dont les

divisions l'affligeaient.

J.-J. PaRANDEK.



RECLAMATION. 611

RÉCLAMATION K

Le soussigné peut dire que sa pensée a été mal rendue dans le
Compte-Rendu du mois de septembre 1869, où il est dit (p. 339
et 340 : « Il (M. Romang) repousse le dogme qui fait dépendre le
salut individuel de la médiation de Christ, et pose à l'église
protestante l'alternative de prendre la fixité d'un nouveau catholicisme,

ou de se transformer en une association de sectateurs d'une
religion naturelle, > et où on lui attribue un « scepticisme
panthéiste. »

L'auteur n'avait pas à parler de Chrisl. ni à exposer la doctrine
chrétienne. Il ne voulail développer que le contenu des idées
religieuses innées à l'homme, sans avoir égard à aucune religion
positive. Il a fait valoir la personnalité de Dieu bien plus décidément

que ne l'a jamais fait Schleiermacher, et il a démontré avec
le plus grand soin l'insuffisance et les dangers du panthéisme
(p. 151-180). Le hut qu'il s'était proposé dans son livre qui
devait être non Ihéologique mais purement philosophique esl
indiqué en ces termes :

» L'auteur ne songe pas à proposer une nouvelle religion
pour ceux qui ne croient pas, ou à supplanter la religion de la foi.
Il déclare ouvertement qu'il ne croit pas que sa doctrine soit aussi
bonne pour les besoins de la conscience humaine que le Credo du
simple laïque, ou le dogme de l'Église enseigné par des ecclésiastiques

tant soit peu modérés de toutes les dénominations chrétiennes.
Un traité comme le nôtre qui évite soigneusement toute fausse
apparence d'une concordance complète de la religion naturelle avec la

religion positive, semblable à celle que les hégéliens orthodoxes ont
essayée, aurait bien plutôt pour résultat de les rapprocher, puisqu'il
montre que la différence qui distingue ces deux formes de la
religion n'implique point d'hostilité entre elles. La portée la plus
importante de ce travail consiste peut-être dans la démonstration de

' Nous avons cru pouvoir, sans être infidèle au principe de notre Revue,
insérer la réclamation de M. R—g- Mais nous tenons à faire observer à nos
lecteurs qu'il résulte des termes mêmes de cette réclamation qu'elle se

rapporte à l'ouvrage original de M. Mücke et non à l'analyse qui en a été faite
paît un de nos collaborateurs. Rèd.



612 RECLAMATION.

ce que la conscience naturelle peut et de ce qu'elle ne peut pas
atteindre (Préf. xn — xu). » — Quant à la vie future, on trouvera,
dans le livre même, autre chose que ce qu'on pourrait présumer
' l'après l'exposition de M. Mücke, el certainement plus que ne donne
Schleiermacher. Enfin, relativement aux rapports de l'auteur avec
la doclrine soi-disant réformiste, momentanément en vogue en
Suisse, on pourra en juger par une autre publication du même

auteur, intitulée : « Le panthéisme le plus récent, ou la théorie
néo-hégélienne (Der neuste Pantheismus oder die jung-hegelsclw
Weltanschauung, 1848). M. Mücke paraît même ne pas distinguer
entre l'école de Tubingue et. celle de Schleiermacher. Le soussigné

ne peut pas reconnaître comme exacte l'idée qui esl donnée
de son livre; il désirerait, qu'on l'examinât indépendamment, du

rapport qu'en a fait l'écrivain allemand.

R-


	Le mouvement restaurateur de la foi de l'Église

