
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEOLOGIE. 613

BULLETIN

THEOLOGIE.

•l.-W. H.V.N.NE. L'ESI'RIT Dl CHRISTIANISME. SO.X Oliv ELOl'HEMEM El
so\ rapport avec l'Église et la culture du tmvs miésent1.

Le contenu de cet ouvrage, publié à l'occasion de l'anniversaire
de Schleiermacher, se présente sous forme de Irenle-quatre lettres
de plus ou moins grande étendue ; nous nous efforcerons de
les résumer aussi brièvement qu'il est possible de le faire sans
irop nuire à la clarté de l'exposition.

1. L'auteur cherche à sonder les causes de l'étal actuel de
l'Eglise, de sa désorganisation et des maux qui l'ontalteinle. — Il
lui parait nécessaire de se rendre compte de la signification du
rationalisme, de son influence et de la réaction qu'il a amenée
dans l'orihocloxisme moderne. — Au ralionalisme doit revenir ce
grand mérite, d'avoir provoqué la détermination personnelle dans
le domaine de la foi el de la moralité chrétiennes. Il a accentué le
moment subjectif de la foi avec force et d'une manière plus décisive

que le piétisme de Spener el de Francke, qui le précède
historiquement. Il apparaît"en réalite comme le développement de
la tendance libérale représentée dans l'Église luthérienne par
l'école de Mélanchthon el chez les Réformés par Arminius.Si le
piétisme, dans l'intérêt d'un christianisme vivant et pratique, a ramené
au sentiment religieux, ei, en insistant sur la corruption radicale de
I homme, a fait ressortir la nécessité de la grâce divine, le
rationalisme de son côté a cherché à dégager l'élément intellectuel ou
rationnel de la religion et de la moralité. — En ne voulant
accepter aucune doctrine ou fait qui ne pût êlre approprié à la
raison, il a été ainsi conduit à la critique et à l'interprétation na-

1 Der Geist des Christenthums, seine Entwicklung und sein Verhältniss zu
Kirche und Cultur der Gegenwart. Protestantische Briefe von l> J. W.Hanne.
Elberfeld, 1807, 306 pages.



614 BULLETIN.

lurelle du contenu des Écritures. — Au sentiment de l'incapacité
radicale de l'homme qui distingue le piétisme, le rationalisme
oppose la disposition innée de l'homme pour le bien.

C'est dans le domaine moral que s'est exercé surtout son
influence ; il a popularisé le principe de l'autonomie de la raison
pratique proclamé par Emmanuel Kanl.—Voilà pourquoi il relève
le côté humain dans la personne de Jésus et s'attache particulièrement

au sermon sur la montagne.
Mais si nous devons reconnaître clans le rationalisme une

conception plus véritablement humaine du christianisme, nous ne
pouvons nous cacher ses erreurs et ses dangers. Le rationalisme,
en réagissant contre un faux mysticisme et même contre le
panthéisme, a méconnu l'immanence du divin dans l'humain; par
sa froide application de la raison il n'a pu ni saisir l'idée de la
religion et de la révélation en général, ni s'approprier les postulais
de la conscience chrétienne sur la révélation particulière de Dieu en
Jésus-Christ. — Quoique retenant la foi à un Dieu personnel, à

une Providence divine et à une vie éternelle, il n'a pénétré la
nature de l'homme et son rapport à Dieu que d'une manière très-
superficielle. En niant toute action directe de Dieu dans le monde,
la nature et l'histoire, ila poussé au pélagianisme dans le domaine
moral, ce qui s'explique aussi par sa notion très-relâchée de
l'essence du péché et de la puissance du mal. De là également son
impuissance à sonder le contenu idéal des Écritures et une exégèse
superficielle parfois même absurde.

En résumé, on peut considérer la tâche du rationalisme comme
essentiellement négative et préparatoire, caractère qu'il partage
avec tout le siècle des lumières. Aussi n'a-t-il pu satisfaire la
conscience protestante qui, dans son développement interne, aspirait,

à sortir des limites qu'on avait voulu lui fixer et à se donner
un contenu. — Le représentant principal de ce nouveau positivisme

fut Schleiermacher. C'est le réformateur de la théologie du
XIXmc siècle. Il chercha non-seulement à justifier le rôle critique et

spéculatif de la raison, mais encore et surtout à donner satisfaction

aux besoins du sentiment religieux et de la conscience
chrélienne. Reconnaissant que le salut de l'Église se trouve non dans un
passé vieilli mais dans l'avenir, Schleiermacher el à sa suite de

Wette, Daub, Schwarz, Néander. etc., consacrèrent toutes leurs
forces à tirer des saintes Ecritures le contenu de la foi chrétienne
en le présentant sous la forme de pensée que réclame l'esprit
moderne. Montrer dans la révélation écrite l'objet immanent de la

conscience chrélienne, et cela indépendamment des déterminations

accidentelles des auteurs des livres saints, Ielle fut leur tâche.
— Telle doit être aussi te but de toute vraie théologie positive.
Pour demeurer dans la vérité, il faut que, repoussant aussi bien les

égarements du rationalisme que la fausse restauration d'une foi
traditionnelle, elle cherche à approfondir toujours plus l'idée du
théisme chrétien.

II—III. C'est pour ne l'avoir pas compris que l'Église Unie s'est



THÉOLOGIE. 615

peu à peu isolée du mouvement moderne. Schleiermacher l'avait
prophétiquement annoncé. Le maintien aveugle de notions
dogmatiques et traditionnelles, et la proscription de tout subjectivisme
vivant onl suscité contre elle une réaction semblable à celle que,
dans le domaine politique, le despotisme de la monarchie française

provoqua à la fin du siècle passé. Le peuple accueillit dans
ses sympathies toute opposition contre une orthodoxie qui s'érigeait

en tyran de la conscience. — De là le succès de la « Vie de
Jésus » de Strauss, dont l'influence s'est étenduejusqu'à nous après
Irente années, et dont l'écrit de Renan esl l'écho, affaibli, il est.

vrai, et faussé par le romantisme.
Il faut remonter au principe philosophique de la critique de

Strauss pour se .rendre compté de son effet destructif dans la vie
intérieure de l'Église et de ses dernières conséquences dans le
matérialisme moderne.

Le fondement philosophique de cette crilique n'est qu'un
spinozisme modifié. — Si le caractère propre du pan théisme consiste
dans une identification complète de Dieu el du monde, cette unité
du fini et de l'infini peut s'opérer de deux manières : ou Dieu est
représenté comme le seul être réel dont les différentes manifestations

au dehors ne sont que des apparences sans réalité, ou la
divinité est conçue comme une essence diffuse dans les choses,
n'ayant pas de réalité en dehors du monde. Le premier point de
vue appartient à Spinoza, le second à Hegel. Spinoza esl à tort
regardé comme athée puisqu'il considère Dieu comme la seule
existence el que ce qu'il nie. c'est la réalité d'un- monde créé en
dehors de lui. Mais incontestablement cette idée de Dieu, loin
d'être l'idée chrétienne, la contredit d'une manière décidée. Le
Dieu de Spinoza n'est pas l'Esprit personnel qui se révèle par
amour. C'est la substance infinie qui possède sans doute les attributs

de la pensée et de rétendue, mais est dépourvue de volonté
et de la conscience de soi (Selbstbewusstsein). Le monde et ses
existences innombrables ne sont que le reflet apparent de Dieu
dans le miroir de l'intelligence finie. Puisque Dieu n'est pas
capable de donner naissance à un inonde réel d'existences finies,
ces dernières n'existent donc que clans leur représentation
subjective. Comment, maintenant la substance absolue prend-elle
conscience dans la raison finie, c'est là le point obscur el.
contradictoire du spinozisme.

Le panthéisme moderne, dans son représentant le plus fameux,
Hegel, a cherché à faire disparaître cette contradiction. Ce profond
penseur saisit Dieu, non plus comme la substance immobile et
sans distinction, mais comme une vie progressive, comme un procès

infini. Il entreprend de déterminer la substance absolue, non
plus comme objet mais comme sujet. — Mais il est facile de
constater que cette conception nouvelle de Dieu et du monde ne
contredit pas moins l'idée chrétienne que le spinozisme. Car la
subjectivité que revendique Hegel pour la divinité, n'est point la
personnalité absolue mais l'effort éternel de l'infini à prendre con-



616 BULLETIN.

science de soi dans le lini. Le monde n'est pas formé à l'image
de Dieu par une création libre de son amour: au contraire, c'esl
seulement dans le monde el par le monde que l'absolu devient
personne et prend conscience de soi. Sa personnalité n'esl au
fond qu'un continuel devenir. La vie que Hegel prétend avoir
ramenée dans la substance immobile de Spinoza n'est donc
qu'imaginaire: c'esl la vie de la négation qui ne peut rien faire sortir
d'éternel el d'immortel de son sein. Le Dieu du panthéisme
hégélien, loin de sauver le monde de sa misère, ne fait qu'éterniser
sa vanité; il esl impuissant à transformer sa mort en vie éternelle.

C'esl néanmoins sous l'inspiration de Hegel que Strauss entrepril
son attaque contre l'essence du christianisme et l'Église chrétienne.
Il fit d'abord de la vie de Jésus le sujet de sa crilique dissolvante,
en réduisant les récits évangéliques à l'état de mythes sortis du
sein des communautés primitives. Le résultat de celte critique fui
non-seulement le rejet de la doctrine de l'Église, mais même de
la concepitoti rationaliste de l'Evangile. Lelhéisme chrétien devait
céder au panthéisme. A la place du lien d'amour établi entre Dieu
et l'humanité par Jésus-Christ, lien scellé par sa résurrection
d'entre les morts, se substitue l'idée impersonnelle, se réalisant
comme un procès infini, mais se dissolvant clans chaque vie
individuelle. « Car, dil Strauss, ce n'est pas là fe caractère de l'idée,
de verser sa plénilude dans un exemplaire et d'en priver les
autres. Bien plutôt elle répand sa richesse dans une multiplicité
d'exemplaires qui se complètent l'un l'autre. L'humanité est la

réunion des deux natures: elle esl l'enfant d'une mère visible et
d'un père invisible, l'enfant de la nature et de l'espril. Le miracle
qu'elle opère dans l'histoire du inonde, c'esl la soumission
toujours plus complète de la naiure à l'espril. Cette humanité esl

sans péché, puisque son développement est nécessaire, et que la

souillure, ne s'attacbanl qu'aux individus, disparaît clans l'espèce.
Elle meurt, ressuscite et monte au ciel, en tan! que de la négation
de sa naluralité sor! une vie toujours plus élevée, toujours plus
spirituelle; en cessant de se limiter comme esprit personnel,
national et universel, elle s'unit avec l'espril infini du ciel. »

Voilà ce qu'est Jésus pour le panthéisme, quoique plus lard
Strauss dans les éditions nouvelles de son ouvrage critique et
particulièrement dans sa dissertation Sur ce qu'il y u de passager ei
de permanent dans le christianisme, semble ramené vers le
théisme chrélien. et accentue davantage l'importance de la
personne même du Chrisl.

La critique de Strauss a eu incontestablement une signification
profonde. Elle devait salulairemenl agir sur les théologiens eu
les secouant dans leurs rêves dogmatiques ou leur indifl'érentisnie.
Mais le torrent destructeur de la critique devait encore s'étendre
el signaler de plus grands dangers avant, que l'Église s'aperçùi
de quoi il s'agissail. Ses yeux s'ouvrirent enfin à l'apparition de

l'œuvre de Louis Feuerbach sur L'essence du christianisme. Par
elle le passage du panthéisme au matérialisme étail effectué.



THÉOLOGIE. 617

IV—V. C'esl au développement toujours plus accentué des
sciences de la naiure ou sciences positives qu'il faut rattacher
cette tendance réaliste. On fut conduit à vouloir appliquer la
mesure mathématique à tous les phénomènes, même à ceux de la
vie de l'espril. D'après Feuerbach le temps de la religion el de la
théologie est passé, et cette dernière, puisque la religion a perdu
son contenu, doit se changer en anthropologie. La religion esl
un rêve de l'espril humain, car il n'y a poinl d'être au-dessus ch-

l'homme. Pendant ce rêve l'homme a donnea ses attributs mêmes un
caractère, et leur a supposé une existence en dehors de lui. Mais
le lemps esl venu de sortir de cel état d'idéalisme mensonger. Lu
conscience générale de notre temps c'est que Dieu n'est que l'essence
générale de l'humanité, qu'il n'a ni la personnalité ni les attributs
de l'esprit universel, que lui donne encore Hegel. La religion reposant

sur une illusion, comme cela esl reconnu, la conserver
esl donc hypocrisie manifeste. Chez les protestants il n'y a plus
qu'"apparence de religion : car la foi du monde moderne esl imaginaire.

On voit combien Feuerbach nous conduit au delà de Hegel et
de Bruno Bauer. Mais il ne songe poinl qu'on peut lui conlester
ses affirmations au nom même des prémisses qu'il pose. L'homme
serait-il plus capable de saisir le monde sensible, les choses
réelles que les choses .suprasensibles Les sens qui Irompenf
si souvent, l'homme, peuvent-ils s'ériger en souverain juge?
La même illusion que Feuerbach altribue à la conscience
religieuse, ne se Ironve-t-elle pas dans la conception de la malière En
vertu de quel principe supérieur la pensée et l'esprit peuvent-ils
êlre considérés comme un simple effet, tandis que la matière serait
l'absolu?

Ce qui paraît distinguer le panthéisme du matérialisme, c'esl
que le premier fait de l'esprit absolu le principe el le fond de toute
existence, landis que le second nie l'existence même de l'espril.
el n'y voit qu'un effet de la malière: mais leur résultat esl
le même.

En réalité tout ce que le panthéisme affirme de la puissance
vivifiante de l'esprit ne repose que sur une illusion. Conimeni
s'enthousiasmer pour un principe dont le développement Historique

aboutit à une vaine ombre? Avec la négation de l'existence
personnelle de Dieu el de l'immortalité consciente de l'homme,
la jouissance physique el la félicité terrestre ne doivenl-elles pas
apparaître comme le plus haut bui de la vie? Si Feuerbach
petti parler de sa foi en l'avenir, et d'une victoire de la vérité et
de la vertu, si Strauss célèbre la puissance morale et spirituelle
qui domine le monde, et présente à l'humanité, pour le salut des
âmes, l'exemple idéal de Jésus, qu'est-ce que révèle ce prétendu
idéalisme, sinon une contradiction du cœur humain avec ses propres

pensées philosophiques? Idéalisme tellement illusoire que le
moi n'est et ne demeure, pour le panthéisme, qu'un point de
territoire, un passage temporaire pour l'idée absolue. On ne saurait



618 1UÏ.LETLN.

sérieusement parler de lois morales aussi longtemps que l'on nie
l'immortalité personnelle. L'Apôtre pouvait logiquement placer,
dans la bouche du panthéiste aussi bien que du matérialiste, la
maxime qui renferme en soi l'anéantissement de toute vie
religieuse: •• mangeons et buvons, car demain nous mourrons. »

VT — IX. Pour éloigner les influences désastreuses du matérialisme.

l'Eglise a besoin d'une réforme fondamentale dans sa
doclrine. sa constitution et son culte. L'orthodoxie, avec son
ancien dogme de la corruption totale de l'homme el sa uégalion
de l'immanence de l'Esprit divin, a été poussée à rechercher le

principe vivifiant de la vérité en dehors d'elle, dans les représentations

vieillies du temps passé, et dans l'intervention d'un régime
ecclésiastique foui matériel. — Elle a imposé à l'Église le double
joug de sa dogmatique et du eésaro-papisme; étouffant ainsi toule
individualité, elle a amant que le matérialisme contribué à affaiblir
l'autorité et l'inlluence du ministère évangélique.

La culture actuelle, très développée, du peuple allemand,
ne peni en aucune manière le détourner du christianisme, puisque

c'est précisément de lui qu'elle esl sortie. L'idée chrétienne
de Dieu est irop profondément enracinée dans la raison humaine,
l'ai trait du cœur vers le Dieu personnel trop vif, le pressentiment

de la vie éternelle Irop universel, pour qu'un peuple
semblable au peuple de la Reformation se conlente des systèmes pan-
lltéiste ou matérialiste d'une période passagère. 11 v a en lui un
homme de bien qui aspire au bien (Marc X, 18,) et qui ne veul pas
se laisser ravir son trésor. Les plus nobles esprits du passé et du
présent respirent le souflle chrétien. Les doctrines matérialistes el
la nouvelle philosophie rencontrent de vives attaques. Les combattants

pour le droit, la liberté et l'organisation morale du peuple
dans le domaine politique ef social se tournent de nouveau vers
les intérêts chrétiens. La foi chrélienne est. considérée comme
pouvant seule par elle-même former une personnalité morale,
(telle foi, dans le sens chrétien et protestant, est un élan puissant
ef profond de l'âme, un abandon plein de confiance du cœur au
Dieu de vérité et d'amour. Etre chrétien, c'est penser comme
Christ a pensé, aspirer comme lui dès l'enfance à la communion
an Père qui esl dans le Ciel, faire de l'esprit divin de la justice
et de la liberté, le mobile de tous ses sentiments et de ses actions;
c'est, avec la puissance de cel esprit, poursuivre la réalisation du

bien suprême dans l'Étal et clans l'Eglise, dans la famille et clans

la société, dans la joie el dans la Iristesse, dans l'accord avec le
monde ou clans l'opposition contre lui.

X. Mais si la foi a sa première racine dans le sentiment,et clans

le cœur, et. sa seconde, en tant qu'elle se réalise moralement, clans

la conscience et la volonté, la pensée en est aussi un élément es-
senliel. Or, clans le domaine, de la pensée il y a divergence de

points de vue,et la tâche de l'Église c'est deles compléter l'un par
l'autre. — En se transportant au centre même de la foi chrélienne
nous trouvons un poinl incontesté, la conscience de la destination



THÉOLOGIE. 619

de l'homme à la filiation divine (göttliche Sohnschaft). La persuasion
intime du croyant c'est qu'il v a un Dieu qui, créateur et

conservateur du monde, se fait connaître comme Père dans le cœur
de tous les croyants. Le croyant éprouve en soi ce mystère (ie l'en-
gendremenl du Père par l'espril qui descend en l'homme comme
esprit de Dieu pour remonter à Dieu comme esprit de l'homme.
Dieu est amour, et qui demeure duns l'amour, demeure eu Dieu et
Dieu en lui (I Jean IV, 8, 16). Mais cel amour de Dieu a été
seulement révélé dans toute sa plénitude par te fondateur du
christianisme. C'esl ce que témoignent l'expérience des meilleurs hommes

de tous les temps, les événements douloureux ou heureux de
notre vie, l'ordre du monde, mais avant tout noire propre moi. Jésus
nous est révélé comme le meilleur fils du Pi-re céleste sur la terre,
comme celui qui nous a apporté sa sagesse, sa justice, sa sanctification

et sa rédemption. Plus l'humanité s'élève à la vraie culture,
plus elle se convainc que Jésus est le Christ de l'humanité, que parla
révélation de l'amour divin en lui elle est, entrée dans les rapports
vrais de fils à Père. — Jésus s'est manifesté comme le vrai fils de
»7io/»wp,cominerachèvement personnel de l'idéedivine de l'homme.
et par là connue vrai fils de Dieu, puisque l'homme a été formé
originellement à l'image de Dieu el est destiné à la réalisation de
celte image. — Voilà ce que la conscience moderne ne peut rejeter.

XI — Xll. Mais la substance de la vérité chrélienne peut et doit
varier dans sa forme, s'adaptant aux différents degrés de développement

et aux besoins individuels des communautés évangéliques.
hes écrivains du Nouveau Testament ont déjà donné différents
lypes au conlenu primitif du christianisme. Les Réformateurs ont
aussi été les hommes de leur temps. — Le développement des
sciences de la nature el la culture générale imposent à la théologie

évangélique le devoir de faire cesser l'antagonisme entre lu
foi et le savoir (Glauben und Wissen). Schleiermacher a déjà
signalé avec profondeur la nécessité de cette conciliation, el il y a

travaillé lui-même. La nouvelle théologie, cherchant à lenir compte
des résultats de la crilique historique moderne, a montré que dans
les documents primitifs de la révélation divine il y a un côte
humain à considérer A côté du développement progressif de la
notion monothéiste, elle relève clans l'Ancien Testament tes
représentions sensibles el grossières d'un peuple clans l'enfance (récit
de l'œuvre des six jours, origine du premier couple et des divers
peuples, antht-opomorphisines, lltéophanies, etc.). Même dans
le Nouveau Testament les vérités religieuses les plus profondes
revêtent souvent une enveloppe sensible, qui leur donne le caractère

de mythes religieux. Tels sont les faits miraculeux de la
naissance du Christ. Cette forme s'explique par la culture générale
du temps.

XIII —XIV. Les résultats de la crilique relativement aux évangiles

synoptiques sont tes suivants.— Les synoptiques ont tous les
irois une source historique commune, dont l'évangile de Marc paraît
surtout se rapprocher; puis une autre source contenant, des pa-



620 BULLETIN.

roles ou des sentences de Jésus, ).iyta. — Le premier e't le troisième
évangiles ont puisé aussi clans des Iradilions orales certains
récils miraculeux qui ont un caractère mythique et poétique. La
littérature synoptique commence peu avant l'an 70, pour se
terminer après l'an 80. Le quatrième évangile n'est pas delà main de
l'apôlre Jean : sa rédaction actuelle peut difficilement remonter plus
haut qu'an commencement du second siècle, mais son fond peut être
formé de récits et de discours de l'apôtre Jean. Le coloris de cet évangile

esl lei que l'on reconnaît moins un témoin oculaire qu'un
rapporteur. Il contient plutôt une notion du Christ (Christusbegriff)
qu'une image du Christ (Chrislusbild). Les discours ont un tout
autre caractère que ceux des synoptiques; ils sont le produit d'une
spéculation théosophique comme on peut en juger dès le début
par le prologue et l'idée du Uyo;. Cependant l'évangile dit de Jean
est d'une grande importance pour l'Église. Bien des paroles
significatives sont placées dans la bouche du Maître et le rédacteur les
lient apparemment de son disciple favori (111,3; IV, 21 : VI. 63,
elc. — Le quatrième évangile paraît exact quant au nombre des

voyages à Jérusalem et an jour de la crucifixion de Jésus.
XV —XVI. A l'apparition de Jésus, la Galilée était habitée

palline population nombreuse, relativement pure puisqu'elle n'avait
pas élé exposée à l'influence pernicieuse du pharisaïsme el du
sadelucéisme. Le Seigneur pouvait, attendre de ce peuple des
dispositions meilleures pour le succès de son œuvre. Il débuta en
insistant, comme son précurseur, Jean-Baptisle, sur le centre de sa

doclrine : » le temps est accompli et le Royaume de Dieu est près :

repentez-vous et croyez à l'Evangile. » Cel appel répondait à l'état
même du monde, où la dégénérescence du judaïsme et du
paganisme avail amené chez beaucoup d'âmes un désir profond de
vérité et une soif ardente de salut. Par un fait providentiel le génie
du Sauveur de l'humanité renfermait en lui l'esprit religieux clu

judaïsme en même temps que les éléments élevés de la culture
païenne.—Généralement, aux débuts de son ministère, le peuple le
tint pour un prophète ou un homme comme Jean-Baptiste: nulle
part, dans les trois premiers évangiles, on ne voit qu'il ail voulu se

donner lui-même à ses disciples et au peuplecommele Eilsde Dieu
dans le sens surhumain. II se montre comme te vrai homme. Ses

sentiments passent de la pilié à la colère, de la joie à la trislesse
(Marc Vf. 5: Vili. 12: XIII 9, 19). — Dans le discours sur la

montagne, formé sans doute de plusieurs paroles successivement
prononcées. Jésus donne la charte du royaume qu'il est venu
fonder. A sa base il place le sentiment delà pauvreté spirituelle ou
le besoin de pardon ef le désir de justice. C'est par l'amour que
les hommes doivent devenir fils de Dieu et frères, par l'amour
également qu'ils doivent tendre à la perfection. Jésus a voulu
former ses auditeurs pour le royaume de Dieu, mais sa tentative h'eul
pas d'abord le résultat désiré et il fil la triste expérience, qu'il
exprime dans plusieurs paraboles, de l'incapacité du peuple à le
recevoir el à te comprendre.



THÉOLOGIE. 621

XVII — XX. L'auamurtésie de Jésus, c'est-à-dire l'affranchissement
de son être religieux et moral de toute espèce de faiblesse

et de souillure, ne peut être comprise que comme le résultat d'un
développement successif de sa personnalité. Il n'a pu vaincre la
puissance du péché d'une manière morale, et faire de sa victoire la
victoire de l'humanité, que s'il a Irouve en lui l'amorce du péché
{Zunder der Sünde) Sans ce combat personnel avec le péché, il
n'eût pas été homme dans le plein sens du mol. Mais par le résultat
glorieux de la lutte, il a réellement accompli ce; cpie saint. Paul a

dit de lui : x*T£xp!7£ tv,., ifiocji-riav h --}, oapxi (Rom. Vili, 3).
('ette victoire successive de Jésus'sur le péché se prouve:
A. Par le témoignage de ses contemporains qui, quoique

appartenant à différents étals du peuple, éprouvent tous le profond
senliment de sa grandeur morale

B. Par l'étude de la personnalité morale même de Jésus (Gesamml-
bild). Cette étude amène à l'impression décisive que Jésus est
arrivé par une complète domination sur le péché, au sommet du
développement humain. En effet :

1. Si la racine du péché gît dans l'égoïsme, soit personnel, soit
social, soit national, Jésus n'a aucun de ces égoïsmes. — Lorsqu'il

se donne pour le Fils de Dieu par excellence, ce n'est pas par
égoïsme personnel, c'est pour le service du Royaume, dans l'intérêt

du salut de l'humanité. Il poursuit sa voie dans l'abaissemenl
le plus profond, et clans l'amour le plus désintéressé. Quant à

l'égoïsme social ou à rattachement exclusif à un privilège de
famille ou de rang, Jésus aime sans doute profondément sa famille
selon la chair, mais il s'élève au-dessus des bornes de cet attachement

et représente la vérité sans vacillemenl, sans crainte
humaine. Il se montre également libre de tout égoïsme national. Il
aime son peuple, il pleure sur lui. mais il apparail en tout el
partout comme le fils de l'homme, l'homme clans le sens le plus
étendu.

2. Relativement aux effets que le péché produit nécessairement
en l'homme, remarquons en Jésus : a) la pureté de sa conscience
de. Dieu (Gottesbewusstsein). L'idée de Dieu a pénétré son âme
d'une manière complète, sans trouble, sans voile. Le maître de
toutes choses est conçu par lui comme un Père, comme l'Esprit de
vérité et d'amour, source de toute perfection, le bien par excellence,

l'amour dans sa plénitude ; b) par sa conscience religieuse il
se sent le premier et le véritable (ils dans le Royaume de son
Père. Réagissant avec force contre toute apparence de péché,
pénétrant le fond clu cœur humain, en appelant toujours à la repentance

pour les autres et jamais pour soi, nous ne Irouvons en lui
aucune trace d'un sentiment de culpabilité, jamais il ne demande
pardon pour lui-même.

3. Le caractère de Jésus se dislingue aussi parson harmonie.
Toutes les autres apparitions humaines, même tes plus pures,
ont une dissonance, un manque d'équilibre. Jésus comble toute la
mesure de la bonté, de la grandeur et des vertus humaines. Na-



622 BULLETIN.

ture forte, tempérament énergique, mais entrant dans tous les
rapports de la vie, ces vertus ne lui onl pas été communiquées
mécaniquement mais il se les est appropriées moralement, par de
très-sérieux efforts (Anstrengungen). La marche de ce développement

morcl dans son combat, avec la nature se fail reconnaìlre
surtout dans les derniers moments de sa vie, et particulièrement en
Gethsémané.

Le caractère de Jésus Irouve son unité dans une parfaite et sainte
charité. Elle se manifeste envers Dieu par une obéissance entière:
envers l'homme, par te don de sa vie pour l'humanité pécheresse.
11 prend sur lui-même la malédiction et la douleur que le péché
entraine avec soi, pour changer cette malédiction et cette douleur

en benediction et en joie. Précisément dans ce dépouillement

complet de soi-même apparaît le poinl culminant de sa
victoire sur le péché.

XXI — XXIX. Le miracle est le poslulat inévitable d'une vraie
religion, car la foi au miracle ne signifie autre chose, sinon qu'il \
a des effets el des apparitions clans la nature et dans l'histoire, qui
témoignent de l'intervention immédiate de Dieu. On les appelle-
miracles, parce qu'ils ne se laissent, pas ramener aux seules forces
naturelles. Le panthéisme et le matérialisme ne peuvent accorder
le miracle, parce que l'un et l'autre nient l'existence d'un monde
différenl de Dieu. Le théisme, au conlraire, reconnaît qu'en
dehors" et au-dessus de l'ensemble des forces qui agissent d'une
manière immanente clans le monde, il y a une plénitude mystérieuse
de forces suprasensibles; c'est là le fond naturel de la création et
dès l'origine il y a miracle.

L'hypothèse de la transmutation des espèces, développée
spécialement par Darwin, ne saurait être une explication rationnelle du
plan évidenl qui se trouve clans l'univers. Le développement
du monde vers un bui plus parfait, ne peut s'expliquer palle

temps ou des causes accidentelles ; car on ne voit pas comment
le temps, qui n'est rien en soi, agirait sans l'intervenlion de
principes transcendentaux.

Le matérialisme, avec sa théorie atomistique n'est pas non plus
une explication satisfaisante: car comment des particules
matérielles, dépourvues de raison et de conscience, auraient-elles pu
donner naissance à une activité spirituelle et à la vie des âmes?
D'ailleurs, les atomes, comme tous les corps sensibles, ne peuvent
avoir d'existence en soi el de durée éternelle. Toute nouvelle
époque créatrice, chaque développement de l'espril, s'explique,
non point par l'intensité des formes naturelles immanentes dans le

monde, mais par l'intervention d'un principe divin et par un
miracle de Dieu.

La série de miracles divins qui commence avec la création du
monde et l'apparition de l'homme trouve son point culminant
dans la venue de Jésus-Christ, le fils de l'homme par excellence.
Il se présente comme le chef victorieux de la nouvelle humanité
spirituelle. Pour amener une crise dans la vie de l'humanité natu-



THÉOLOGIE. 623

relie que le péché avail éloignée de Dieu et pour rélablir la
communion divine perdue, il fallait qu'un nouveau miracle assurât le
triomphe de l'esprit sur la chair. Le principe divin-humain igotl-
mensclilich), dont l'apparition future avait été annoncée (l'une
manière toujours plus claire parles symboles de l'Ancienne Alliance.
devait, d'après le plan éternel de Dieu, se manifester dans une
personnalité historique. — Par sa vie et ses souffrances, par ses
paroles et ses actions, par sa mort et sa résurrection, le nouvel
Adam a réalisé pleinement la filiation divine (göttliche Sohnschaft).
Homme parfait, sa place unique dans l'humanité en fait un miracle
et le plus grand de tous.

Unique clans le domaine de la vie spirituelle el religieuse,
accomplissant d'une manière parfaite (lans sa personne l'union de
l'humain et du divin, nous pouvons concevoir comment les
rapports de Jésus avec la naiure et les forces de la vie doivent êlre
placés sous une norme plus élevée que celle des attires
esprits humains qui lui sont subordonnés. Les rayons de
puissance épars dans les divers génies de l'humanité se trouvent
concentrés en lui comme dans un foyer. Les actes miraculeux de
Jésus, que l'on peut regarder comme le Iravail royal de sa vie.
sont, suivant la parole du philosophe Weisse, « la signature de sa
vocation spirituelle." Que plus tard les récits traditionnels sur les
actes de Jésus aient subi quelque déformation el accepté quelques
éléments mythiques, cela se comprend de soi: mais l'origine de
la foi à la puissance surnaturelle de Jésus ne saurait s'expliquer en
la mettant, avec Strauss et d'autres, au niveau des apparitions
naturelles. Jésus se donne lui-même aux envoyés de Jean comme opérant

des prodiges el des miracles, el il en appelle souvent à ses
actes miraculeux (.Marc II, 10. Matth IX. 6, etc.).

XXX — XXXI. Sur le terrain du théisme la réalité objective de
la résurrection du Sauveur ne présente rien de contradictoire ou
d'impossible. En revanche l'hypothèse clés visions ne peut en
aucune manière expliquer la ferme croyance de tous les apôtres el
disciples à l'historicité du fail; tout au plus, pourrait-elle s'appliquer

à l'un ou l'autre d'entre eux. Comment se représenter aussi
qu'un étal extatique et un ébranlement nerveux aient produit en
eux une telle transformation, qu'au douté succède la foi, à la
crainte le courage, à la timidité une sainte hardiesse? Il règne
sans doute dans l'état acluel de la science une grande obscurité
sur les rapports entre les esprits et les corps: mais précisément

cette ignorance ne nous permet pas d'affirmer a priori
l'impossibilité d'un contact entre le monde invisible et le visible.—
La résurrection de Jésus-Christ a une importance religieuse
capitale. Elle est une démonstration pratique cie l'immortalité

de l'âme. Il était dans l'ordre du plan divin que Celui qui
représente l'humanité clans son complet développement, triomphât
de la puissance sombre et effrayante de la mort. Sans la résurrection

de Christ la mort demeurerait l'ennemi invincible et invaincu
de l'humanité. L'aspiration universelle à l'immortalité, les espé-



Vr2ï BELLETEN.

rances immenses de l'homme seraient laissées saus satisfaction.
Von ; Christ comme la personnalité centrale de l'humanité a dû
résoudre celte dernière énigme et enlever au sépulcre sa victoire.
Dans la résurrection clu Fils de l'homme la foi chrétienne a Irouve
et: trouvera la caution de la certitude de ses espérances.

XXXII — XXXIV. Dans ses dernières lettres, l'auteur, qui écrit
surtout en vue de l'Église Unie prussienne, fait la critique
historique de l'organisation consistoriale et du pouvoir episcopal des

princes allemands. Il démontre la nécessité d'une réorganisation
dans le sens démocratique. 11 voit le salut de l'Église dans le principe

paroissial et dans te lien établi en Ire les paroisses par des
synodes constitués sur la donnée scripturaire du sacerdoce universel.
Par là seulement on pourra intéresser te peuple allemand aux
affaires ecclésiastiques, réconcilier la cultore moderne avec le
christianisme, l'éveiller les indifférents et délivrer l'Église de
l'oppression d'une orthodoxie morte.

An. Correvon.

Bekoiuibl.ettek (-1869).

Les Reformbli'tlter, journal bi-mensuel de l'Église bernoise
libérale, ouvre quelquefois ses colonnes à des articles sérieux el bien
écrits qui jettent une grande clarté sur les tendances des théologiens

adversaires de la croyance orthodoxe. Je me suis proposé
d'en extraire les principales idées, el c'est ce travail que j'offre
aux lecteurs du Bulletin. Pour être juste, j'en agirai de même,
plus lard, avec tes articles du Kirchenfreund, qui, durant cette
année, onl représenté, clans l'église bernoise, les principes
diamétralement contraires à ceux des Reformblätter.

I. Schleiermacher et les principes de la théologie libre, discours
prononcé par M. Langhans (17 pages).

Le but du morceau est. de faire connaître Schleiermacher, et

tant que réformateur de la théologie. Schleiermacher a d'abord
proclamé une religion sans dogmes.

a) Après qu'on eut longtemps flotté entre un supranaturalisme
exclusif et un rationalisme inintelligent, des esprits comme Lessing,
Herder, Kant cherchèrent à faire plonger les racines de leurs
conceptions clans le sol de l'âme humaine. Partant de ce point de

vue à la fois philosophique et mystique, Schleiermacher (it couler
dans le domaine Ihéologique un fleuve de pensées fécondes. Il a

pris pour base le Selbstbewußtsein, la conscience immédiate clu moi.
Du moment que la religion est le pur sentiment de dépendance,
le dogme, dans le sens ecclésiastique du mot, perd son caractère ;

il est collectif, au lieu que la religion est, individuelle, et dès lors la

dogmatique prend place, comme discipline, au nombre des sciences

historiques.



THÉOLOGIE. 625

b) — Un Dieu suns miracles. Cette proposition se déduit de la
première. Si Dieu est le Un, agissant en tout, l'absolue causalité,
le miracle n'a plus de raison d'être, et. tout sera à la fois naturel
cl miraculeux : naturel, comme tout rapport de cause à effet; mira-
iiileux, en tant que chaque chose sera l'expression d'une relation
enlre Dieu et le monde Ce point de vue est celui de Lulher, qui
ne voulait, reconnaître comme miracles que les miracles spirituels;
de Zwingle, de Jésus enfin, témoin le passage Matth. Xll, 39.

c) — Une église sans prêtres. Dans un système où la religion est
une révélation vivante de Dieu à chaque cœur, quelle place peut-
il y avoir pour le prêtre? Pour approcher de cet idéal où tous
seront à la l'ois laïques et prêtres, Schleiermacher propose deux
chemins.- Une constitution ecclésiastique reposant sur la
souveraineté absolue des paroisses — la séparation de l'Etat et de
l'Eglise.

En marchant sur les traces du grand théologien, voici ce que
nous gagnerons en fait de principes : L'adoration de Dieu en
esprit et en vérité. — Christ, source inépuisable des miracles
spirituels.— Son Royaume, fondement de toute renaissance politique et,

sociale ; et cela non pas dans le sens qu'en imitant les prétentions
du clergé romain, la religion s'introduirait dans le labyrinthe des
partis, car toutes les tendances politiques doivent trouver dans son
sein un asile sacré, et toutes les différences sociales doivent se
tondre en elle. La renaissance sociale en procédera; car, seule la

religion est en état de convertir les esprits à la noble solidarité du
un pour tous et du tous pour un.
IL' Le christianisme et la question sociale, par M. Kambli (23 pages).

L'auteur énonce deux thèses : Il existe une question sociale. —
Elle intéresse le christianisme.

1° Sous toutes les formes par lesquelles se manifeste la question
sociale, il y a un principe, une unité. La question sociale repose
sur des faits. La statistique montre que la mortalité est seusible-
ment plus forte chez les pauvres que chez les riches. La différence
entre la pauvreté et la richesse va croissait!, même en Suisse,
même à Zurich, canton privilégié. La question est donc bridante,
et se pose pour nous sous cette forme: La loi de Darwin, eu vertu
de laquelle l'animal et la plante doivent lutter pour exister, s'ap-
plique-t-elle aussi au genre humain, ou, est-il possible que tous les
hommes parviennent au développement normal des dons que leur
a faits la nature Si cela est possible, comment atteindre ce bui

2" Or, le christianisme ne doit point rester indifférent en
regard de cette solution : voyons comment il se comportera. Et
d'abord un coup d'œil sur le judaïsme. La législation mosaïque est
conçue clans un esprit humain — dignité de l'homme — douceur
paternelle — soin des pauvres. Sans parler de la croyance en un
Dieu, qui produisait la loi en la liberté, rappelons que presque tous
les Commandements avaient une importance sociale : propriété,
repos hebdomadaire, droits de l'homme, limites de ce droit, etc.
he Lévitique (23, 25 et. 55) renferme le principe fondamental d'où

C. R. 1869. 40



626 bulletin.
le mosaïsiue fait dériver les progrès sociaux. En donnant à la
propriété non plus une valeur absolue, mais relative (Dieu seul maître
du pays), il a posé les linéaments de la vraie solution de la question

sociale.
S'élevanl plus haut, le christianisme, lui, ne fait pas delà religion

et de la question sociale une affaire d'Étal tranchée par les lois,
mais une all'aire de cœur et de conscience individuelle.

A l'époque où Jésus parut, le paupérisme tel que nous le on-
naissons n'existait pas; Jésus n'a donc émis aucune théorie
formelle de vie sociale; il n'en a pas moins sympathisé de préférence
avec les malheureux, les recherchant, les comprenant, tes écoutant.
Dans sa doctrine, on peut signaler deux idées sociales nouvelles,
celle du prix infini de la personnalité, el celle d'un royaume de

Dieu auquel tous doivent appartenir. Cela, on le voit, exclut la loi
de Darwin : il s'en suit que ce qui est terrestre n'es! pas son luit
à soi-même, mais le moyen d'arriver à une destination supérieure
par le développement de la vie éthico-religieuse. Si la richesse ne
doit pas être estimée au delà de sa juste valeur (Luc XII. 33), il en
résulte que l'homme lui-même vaut, non en raison de ce qu'il
possède, mais de ce qu'il est. Ce dont notre époque a besoin, c'est
qu'on réveille chez tous la conscience de leur dignité spirituelle,
c'est qu'on cherche dans les aspirations religieuses et morales du

peuple le levier le plus puissant pour provoquer les progrès
sociaux.

Sans nous arrêter aux interprétations fausses qu'on a données
de plusieurs paroles de Jésus (Luc XVI, 20, etc.), posons en fail que :

pour Jésus les dangers de la richesse son! plus grands que ceux de

la pauvreté. Sa pensée ne va pas au delà.
Poussé par son immense amour, Jésus considéra donc l'humanité

comme un tout, ei voulut fonder un royaume de Dieu accessible

à chaque creatore. 11 prolongea les lignes déjà Iracées par le

judaïsme. Quant à la pensée réellement nouvelle qui doit donner
le jour à une conception sociale féconde, Jésus l'exprime ainsi :

Que celui qui veut être le premier parmi vous, soit le serviteur de

tous. Ce principe clu renoncement, inconnu au paganisme, Jésus

l'a mis en pratique jusqu'au Calvaire, en sorte que la recherche
de notre solution nous conduit à la croix du Sauveur.

Si nul nc vil plus pour soi seulement, mais chacun pour les

autres, tous contribueront en retour à procurer à chacun la plus
grande somme possible de bonheur.

Le numéro prochain donnera des Extraits des autres articles du

Journal.
J.-L. Boissonnas.



rnÉOLOoiE. 627

.1. Alzoo. Esquisse i/cne histoire universelle de l'Èi

L'auteur a déjà publié un manuel plus considérable de l'histoire
de l'Eglise. Son but dans le présent ouvrage est de donner à l'étudiant

une vue souveraine des moments caractéristiques de la
marche historique de l'Eglise. De son côté, te professeur y trouvera

une sorte de lexte pour les développements. — M. Alzog
donne le nom d'Eglise à toute communauté religieuse
(Religionsgenossenschaft) ; il parle d'une église juive h côté de l'église
chrélienne. — Il n'hésite pas à célébrer comme l'œuvre la plus
glorieuse, de la société des Moraves, « leur grand élève Schleiermacher.

> — Enfin il admet sur le terrain de la vie et de la
pratique religieuse une communauté el une solidarité entre les églises
protestante el catholique.

I.-L. Fuller. Le prophète Daniel :

Cel ouvrage est un nouvel essai d'établir l'authenticité du livre
de Daniel. L'auteur donne une traduction du livre entier ; puis,
lorsqu'il rencontre un passage qui soulève quelque difficulté
historique on psychologique, il s'arrête pour la discuter et la résoudre.
M. Fuller croit que Jésus et les apôtres ont tenu Daniel pour un
prophète, el son écrit pour authentique, et il pense que si
quelqu'un fut qualifié pour comprendre et juger la prophétie, c'est
le Seigneur.

1 Grundriss der Universal-Kirçheiigeschïchte, zunächst für akademisclie

Vorlesungen, von J. Alzog. 1868, in-8 de vm et 624 p.
2 Der profet Daniel, erklärt, von .1 L. Füller. 1868, in-8, vili et 383 p.


	Théologie

