
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


464 bulletin.
Gundert. Le séjour de l'apôtre Pierre à Rome.
Bulletin.

Zeitschrift für die historische Theologie. 1869.

3me Livr. — G. Butcher. La vie de PierreAbélard.
L. Grote. Andreas Musculus.
J. R. Linder. Les négociations de Weininger de 1598 à 1600.
H. Römech. Témoignages patristiques sur le texte biblique.

L Ambroise.

PHILOSOPHIE.

H. Spaeth. Le Monde et Dieu '.

V"Association protestante se propose la renaissance du
protestantisme par la conciliation du christianisme et de la science.

Pour cela, elle doit désirer que chacun de ses membres se forme
librement des convictions solides et capables de satisfaire aux
besoins contraires des temps modernes, et c'est dans ce but que le
présent livre a été écril.

La religion doit êlre remise en honneur et reprendre sa place
dans la vie sociale. Et quoique la science ne soit pas à beaucoup
près tout pour l'homme, il est cependant facile de voir quelle in-
lluence elle exerce sur la religion et combien elle peut la servir
ou lui nuire. Il faut donc qu'elle s'accorde avec la religion et que
la religion s'accorde avec elle.

Nous ne pouvons arriver à Dieu qu'en partant du monde. La
méthode à priori a fait son temps, la méthode empirique est la
seule praticable.

L'homme doit partir de ce qui est le plus près de lui, à savoir
de lui-même. En regardant en lui, il voit deux puissances qui se
combattent et sentent cependant qu'elles ne peuvent se passer l'une
de l'autre, l'intelligence et le coeur. Nous rechercherons ce qu'elles
soni. Nous rechercherons aussi ce qu'est la raison. Nous
appellerons l'unité de toutes ces fonctions esprit.

Mais le moi renferme le non-moi, puisque la conscience de nous-

1 Welt und Gott. Grundzüge einer die Gegensätze der Neuzeit in sich

verarbeitenden theistischen Weltanschauung, von H. Späth, 1867, 1 vol.
in-8 de 330 pages.



PHILOSOPHIE. 465

mêmes suppose la conscience des choses; en d'autres termes,
l'existence de l'esprit implique l'existence du monde. Dans le
monde, nous distinguons cette partie du monde qui nous appartient

de plus près; c'est-à-dire nous distinguons l'âme du corps, le
corps de l'âme.

Nous nous demanderons ensuite quel est le principe de la vie de
ce monde (car il vit), quel est son but, et cette voie nous
conduira à reconnaître un centre du monde. Car nous montrerons que
ce monde n'existe pas par lui-même, mais par une intime union
avec Dieu (centre du monde).

C'est ainsi que du monde nous nous élèverons à Dieu. Cet abîme
qui sépare le monde et Dieu, l'instinct l'a franchi avant la
réllexion : les religions sont là pour le prouver. La religion est un
rapport personnel de l'esprit avec Dieu. L'histoire est la réalisation
d'une pensée de Dieu. L'histoire nous conduit naturellement à

l'idée de la mort et celle-ci à l'espérance.
I. Le cœur et l'intelligence,— Ces deux facteurs de notre être sont

souvent en lutte, mais ils doivent s'entendre et agir de concert,
si l'âme est une force une, si l'homme est une unité et non une
dualité. Pour les concilier il faut connaître leur nature d'où dérivent

leurs rapports.
Qu'est-ce que le coeur? Ce n'est point ce qu'on appelle ordinairement

le sentiment (quelque analogie qu'il y ait du reste entre
eux), c'est-à-dire l'impression accidentelle et subjective de quelque
chose d'agréable ou de désagréable. Nous entendons par le cœur
le fond même de noire être, ce qu'il y a de plus inlime en nous,
de plus profond, la substance même de l'esprit, le germe de la
personnalité, le centre de nous-mêmes. La lumière de la
conscience ne pénètre guère dans ces profondeurs, car elle n'éclaire
qu'une faible partie de noire être; elle est susceptible de degrés
infinis, et dépend en partie de circonstances physiques. Le cœur
aspire à la conscience, comme la plante à la lumière. Le cœur
veut se comprendre. Il est aussi dans une étroite relation avec la
volonté, car nous attribuons nos actes à notre nature et cette
nature n'est autre que le cœur.

Il semble que le cœur soit indépendant de l'intelligence, hostile

même à cette fonction. Cependant le cœur a besoin de
comprendre, et l'intelligence veut pénétrer dans les profondeurs de la
vie. Le cœur et l'intelligence se cherchent donc l'un l'autre.
L'intelligence paraît au cœur négative, critique, froide, indifférente,
parce qu'elle veut séparer ce qui est subjectif (ce qui ne vient que
de nous) de ce qui est objectif (la réalité des choses indépendantes

de nous-mêmes) ; mais en pénétrant clans l'essence même
des choses, elle se rapproche du cœur.

L'entendement cherche en effet à pénétrer les choses dans leur
objectivité, à savoir ce qu'elles sont en elles-mêmes et nonpar
nous. Elle ouvre en quelque sorte les choses pour voir ce qu'il
y a dedans. Les choses ne sont elles-mêmes que des pensées
réalisées.

c. R. 1869. 30



466 BULLETIN.

II. La raison. — La raison n'est pas proprement une faculté
spéciale, uu département particulier; elle est une puissance (au
sens mathématique) plus élevée des autres facultés. C'est elle qui
nous fait voir l'enchaînement, l'unité organique et le but des choses.

Elle considère le monde comme un système de buis
subordonnés el coordonnés les uns aux autres et à un but suprême. Ces
buts nesont pas des buts extérieurs el étrangers aux choses, mais des
buts internes clans lesquels les choses trouvent leur réalisation. La
raison est à la fois théorique et pratique. Le cœur est l'embryon
de la raison, la raison est le cœur développé.

Si l'on ôle à la raison la notion début, il n'y a pas pour l'homme
de motifs d'agir d'une façon plutôt que d'une autre. La morale
succombe, et le monde devient irrationnel. L'idée de but seule explique
le monde. — Ici il faut concilier deux opinions contraires. Les
uns disent : si la raison n'est pas autonome, si elle ne se donne
pas elle-même ses lois, si elle ne se détermine pas d'elle-même,
elle n'est pas morale, car toute détermination dont le motif est
extérieur au moi n'est pas morale. Les autres disent : il n'y a pas
de morale si la loi n'est pas donnée au sujet, si elle n'est pas au-
dessus de lui, indépendante de lui. — Les deux points de vue ont
leur justesse et se concilient dans l'idée de but. Tout but moral doit
les renfermer tous deux : ce but ne peut, d'une part, être un simple
produit de ma subjectivité; d'une autre part, il doit devenir mien,
mon but, donc un produit de ma volonté.

III. L'esprit. — L'esprit n'est pas la conscience. L'esprit continue
d'être lorsque la conscience est supprimée (ainsi dans le sommeil,
l'évanouissement, etc.). La conscience n'est qu'un état de l'esprit.
Elle n'est pas une grandeur constante, elle change continuellement,

elle s'accroît dans l'enfant, elle décline dans le vieillard. La
conscience est l'esprit conçu non en puissance, mais en
réalisation.

Si l'on confond l'esprit el la conscience, on confondra la vie
spirituelle et la pensée ; la volonté et le sentiment ne seront plus
que des formes de la pensée, des espèces du genre représentation :

la pensée sera tout. On la met ainsi au-dessus du sentiment et de la
volonté : c'est immoral et même contraire aux intérêts de la pensée.

En second lieu, commela pensée ne s'occupe que d'abstractions,
de généralisations, l'esprit sera alors conçu comme ce qu'il y a de

plus général, d'universel (une substance sans qualité, indéterminée);

c'est en méconnaître la vraie nature. L'esprit est au
contraire essentiellement conerei.

L'idéalisme considère la matière comme une forme de l'esprit,
comme un espril sommeillant. Le matérialisme considère l'esprit
comme une forme, un phénomène de la matière. Le spiritualisme
sépare si bien l'esprit el la matière qu'ils n'ont plus aucun lien qui
les rattache el il tombe ainsi clans le dualisme (des substances,), le
moins scientifique des points de vue. — Ces trois conceptions
ont partiellement tort et raison. L'idéalisme et te matérialisme
ont* raison de n'admettre qu'un seul principe d'explication des



philosophie. 467

choses, mais ils ont lori clans la méthode. Le spiritualisme a raison
de distinguer la matière et l'esprit, mais il a tort de les séparer au
point d'en faire deux principes inconciliables. Ces erreurs viennent

encore de ce qu'on n'a pas distingué deux états de l'esprit,
l'étal volontaire et conscient, et l'état naturel et inconscient.
L'inconscience de l'esprit esl le pontjelé entre la matière et la pensée.

Un caractère remarquable de la conscience, c'est qu'elle est
individuelle. L'animal n'est qu'un exemplaire de son espèce, l'homme
est un individu. Le type de l'espèce se maintient toujours en lui,
mais il esl singulièrement modifié par l'individualité. Chaque
individu a une nature propre; on pourrait presque dire qu'il est seul
de son espèce en ce-qu'aucun autre ne lui est semblable: mais
cette originalité n'est pas fixe, immuable; elle se détermine elle-
même, et celte détermination de soi-même par soi-même constitue
la personnalité. La détermination de soi-même est l'essence
spécifique de l'esprit. La conscience en est le résultat, et il n'y a pas
de conscience sans cette réflexion de l'esprit sur soi. C'est ainsi
qu'il se réalise d'une manière toute morale. Tant que cette
détermination n'est pas complète, il n'y a pas de personnalité complète;
donc nous ne sommes pas encore de pleines personnalités, nous
devons travailler à le devenir.

Le centre d'un monde de personnalités finies doit être une
personnalité infinie, pleinement maîtresse d'elle-même et capable de
se communiquer. Mais l'esprit borné ne peut arriver à la pleine
puissance sur lui-même sans devenir absolu. Il doit donc devenir
absolu et cependant il ne le peut. Cette contradiction se résout si
l'on admet que l'esprit infini peut communiquer à l'esprit fini
(autant que la nature de celui-ci le permet) sa plénitude absolue.
Sans Dieu personnel, pas de perfection possible pour les esprits
finis. Le besoin des êtres finis de se réaliser implique donc l'existence

d'un esprit centre des esprits (Dieu).
IV. L'âme et le corps. — L'espritn'est en relation avec le monde

que par l'intermédiaire du corps.
Nous avons dit que l'essence de l'esprit est de se déterminer

lui-même. Mais dans le monde, nous nous trouvons au milieu de
choses qui ne se déterminent pas elles-mêmes. C'est là ce que nous
appelons des corps, et leur ensemble la matière. La différence qu'il
y a entre l'esprit et la matière n'implique pas qu'il n'y ait pas de
rapports entre eux, car les contraires se cherchent. Mais quels
sont ces rapports? L'esprit agit sur le corps et le corps sur l'esprit.
Chacun entre pour ainsi dire dans l'autre, partie d'une manière
involontaire, partie avec une pleine conscience. Cette action
réciproque montée évidemment que le corps et l'esprit ne sont pas
deux choses, mais une essence, qu'ils se pénètrent réciproquement,

tout en ayant cependant une indépendance relative. La vie
n'est que l'intime union des deux. L'esprit ne peut exister sans le
corps et sans la nature.

V. La nature. — L'esprit, dans son développement, se trouve
successivement avec la nature dans trois relations différentes.



468 BULLETIN.

Primitivement il est absorbé en elle, confondu avec elle, il n'a
pas conscience de lui-même comme d'une essence distincte, il ne
sent pas sa différence d'avec elle. C'est l'époque des religions anté-
historiques : Dieu est identifié avec la nature.

Plus tard, l'esprit cherche à se saisir dans son essence, la nature
lui devient étrangère, il se l'oppose, il la sent comme une limite à

son être. Le dualisme caractérise cette seconde époque toute de
transition.

Le christianisme marque l'avènement de la troisième; il concilie
les deux termes opposés (esprit et matière) et restaure l'union
brisée. Cependant la nature demeure subordonnée, elle doit être
transfigurée par l'esprit.

On risque alors de tomber dans le naturalisme qui absolutise la
nature et détruit toute morale, parce que dans la nature il n'y a

pas de devoir, tout y étant nécessaire. La conscience nous dit que
la nature n'est qu'une forme inférieure de l'esprit, qu'elle n'a pas
son but en elle-même, mais n'existe que pour lui. D'un autre côté
l'esprit a besoin d'elle, elle est sa base, son point de départ.
L'expérience nous montre partout cette action et réaction réciproque
et continue de l'un sur l'autre. Mais la nature reste toujours le
moyen; l'esprit est le but.

VI. L'univers. — L'univers est un tout organique : c'est dire que
toutes ses parties sont enchaînées les unes aux autres. (Ici se
trouve une critique de l'atomisme qui réduit le monde en une
poussière d'atomes sans liaison interne entre eux.) Tout
organisme renferme un cerlain nombre de forces de divers degrés,
dont les inférieures sont soumises aux supérieures et leur servent
de moyens pour la réalisation de leurs buts, jusqu'à ce que nous
arrivions à l'esprit qui a son but en lui-même. Le monde est donc
un système de buts.

Partons de là pour saisir l'essence du monde. L'attribut général
des choses de ce monde est d'être finies, d'exister dans le temps
et l'espace, et de ne pouvoir être conçues autrement que dans le
temps et l'espace. (L'auteur fait ici la critique de la conception
kantienne du temps et de l'espace.) L'espace est la forme nécessaire et
le côté passif des êtres finis ; nul ne peut pour ainsi dire s'y
soustraire ; mais chacun s'en faitune représentation différente et chacun
est en quelque sorte d'autant plus esclave de l'espace qu'il est plus
bas dans l'échelle des créatures. Plus il est élevé, plus il s'est affranchi
de l'espace sans pouvoir jamais s'en affranchir entièrement (car il
cesserait alors d'être fini). Il faut donc vaincre l'espace, s'en rendre
maître autant que possible et cela ne se peut que par une
pénétration réciproque des substances (qu'on croit à tort impossible).
Cette pénétration réciproque est l'effet du côlé actif de l'être, car
tout être est une force et a par conséquent un certain degré
d'activité (quoique d'un autre côté, en tant que créé, il ait aussi un
certain degré de passivité). Cette activité limitée par la passivité est le
temps, ou plutôt constitue la temporalité des choses. Les manifestations

de cette activité sont successives (l'une après l'autre et non



PHILOSOPHIE. 469

l'une dans l'autre) ; c'est dire que les êtres se développent, deviennent,

ont une histoire. Le temps est la forme dans laquelle se
manifestent toutes les activités finies. Chacune a donc son espace
comme son temps.

Il faut vaincre le temps comme l'espace (d'une limite à l'autre),
mais on ne peut pas plus le vaincre complètement que l'espace.

Il n'y a qu'une force maîtresse d'elle-même qui puisse vaincre
le temps, et elle ne peut y arriver qu'en se déterminant elle-même
par elle-même, c'est-à-dire par la volonté morale, par un développement

moral.
Le temps n'est donc pas une limite infranchissable. Il est moins

la borne du fini que la forme de son développement. Il n'est pas
seulemenl une persistance, une durée, mais il rend possible un
accroissement illimité de réalité dans les choses.

L'espace et le temps sont corrélatifs : aucun espace sans temps,
aucun temps sans espace ; cela résulte de ce qu'il ne peut y avoir
de passivité sans activité, ni d'activité sans passivité. Ce sont deux
moments d'une seule forme d'existence (le fini).

Passons maintenant de la forme du monde (le temps et l'espace)
à son essence. Qu'est-ce que l'univers

Mais pour préparer la réponse à cette question, il faut dire un
mol de deux notions mal comprises et dont on fait deux sphères
toutes différentes : la matière el la vie. On croit définir la matière
en disant qu'elle est ce qui est visible et saisissable. Mais ce n'est
là que le rapport de la matière à nos sens.

La matière el la vie ne doivent pas être considérées comme deux
sphères sans rapports: la vie n'est que dans la matière, et la
matière renferme des forces qui produisent des mouvements, ce qui
prouve qu'il y a au moins quelque chose d'analogue à la vie dans
la matière. Ce sont deux côtés de la vie finie. Pour éviter toute
ambiguïté, au lieu de matière et de vie il faut parler de forces et
d'incorporation de forces. Les forces inférieures sont la matière, et
les forces supérieures qui s'emparent des premières et les font
servir à leurs buts constituent la vie. Il n'y a dans le monde qu'une
seule force, dont les effets varient selon les circonstances dans
lesquelles elle se trouve. Et comme nous ne pourrons jamais
connaître toutes ces circonstances, nous ne connaîtrons jamais
qu'imparfaitement les lois de la nature.

L'opposition qu'on prétend exister entre l'ordre organique et
l'ordre inorganique est presque aussi mal fondée que celle de la
matière et de la vie. L'inorganique n'est qu'un degré inférieur de
l'organique. Il faudrait dire l'organique et le sous-organique.

L'univers en somme n'est qu'un système de forces, analogues
malgré leurs différences, dépendantes les unes des autres, et qui n'en
forment en réalité qu'une seule. (L'auteur fait ici une exposition de
la hiérarchie des forces, l'attraction universelle, l'attraction spécifique,

le mouvement circulaire, la vie organique, l'homme, etc.)
VU. Le fondement de la vie. — U faut admettre qu'il existe

une âme du monde, car nous avons vu que le monde constitue un



470 BULLETIN.

organisme, un tout, une unité. Il est une force animée et inconsciente,

et toutes les existences qui sont dans le monde sont des
produits de cette force, des formes de sa manifestation. Sans doute,
nous concluons l'âme du monde comme le mathématicien conclut
le cercle du segment de cercle; mais cette conclusion est légitime;
car quand il y a une relation organique entre les parlies d'un tout,
il y a toujours une puissance pour la produire. On n'est point
panthéiste pour admettre une âme du monde, si l'on admet encore
un Dieu au-dessus de cette âme. Dire que le monde est Dieu, ou
dire que le monde est l'apparition, la manifestation de Dieu, c'est
faire du monde l'absolu, c'est faire du fini l'infini ; car si Dieu est
absolu et infini, sa manifestation doit êlre aussi absolue et infinie.
Mais ce qui est dans le temps et l'espace ne peut être absolu, le
monde e.-t donc fini, et s'il est fini, son âme est finie aussi. Il faut
donc chercher plus haut quel est son principe de vie, son pére, pour
ainsi dire, et nous arrivons alors à un principe primordial sans
être obligé de remonter au delà et d'admettre une série infinie. Car
la notion d'organisme exclut la notion de série infinie, parce qu'elle
implique la notion d'un tout complet en soi. Dieu est donc nécessaire

au monde, mais le monden'est pas nécessaire à Dieu; car Dieu
serait ainsi relatif, etil faudrait remont er plus haul quelui pour atteindre

l'être absolu. Par ce rapport au monde, Dieu est donc une pure
activité, c'est-à-dire qu'il se détermine lui-même, qu'il est une
personne; il est même la seule personnalité vraie et complète parce
que seul il se détermine complètement. — (L'auteur fait ici une
critique des preuves de l'existence de Dieu.)

Nous pouvons maintenant répondre à deux questions capitales
de nos jours:

Dieu est-il transcendant ou immanent?
Le monde est-il une création ou une évolution (de Dieu)
La première de ces questions sera reprise plus tard ; mais la

seconde doit être traitée ici, car il s'agit de savoir quel est le lien
entre le monde et Dieu. Elle renferme deux alternatives. L'une fait
de l'absolu un être fini, puisqu'il se développe clans le temps, mais
elle fient compte de cette vérité que le monde est plein de Dieu,
en relation essentielle avec lui. L'autre donne un commencement
au monde, c'est-à-dire qu'elle implique un temps avant le temps,
et en Dieu une activité plus grande à un moment donné (l'époque
de la création) qu'avant et après, puisqu'elle crée le monde de rien
et en fait donc un néant.

Il faul concilier ces deux points de vue, et admettre que si d'un
côté le monde est tout différent de Dieu, puisqu'il est fini, de l'autre

côté, Dieu lui communique sa substantialité. On peut nommer
cette doctrine la théorie de ï'engendrement du monde. En se

communiquant au monde, Dieu lui'donne la vie qui s'y répand dans

une mesure toujours plus grande, et y produit par là même le

progrès qui s'y manifeste.
Vili. But chi monde. — Dieu n'est pas seulement la cause du

monde, il en est encore le but, c'est-à-dire qu'il se pose lui-même



PHILOSOPHIE. 471

comme le but du monde. Ce nouveau lien est bien plus intime et
vivant que l'autre.

A la place de Dieu, le naturalisme met la nature qui n'a point
de but voulu, parce que son cours esl nécessaire, et le panthéisme
met l'absolu qui n'a pas de but non plus et qui ne fait que
développer sans fin ce qu'il contient idéalement en lui.

La notion de but. clil Spinosa, bouleverse tout clans la nature : elle
fait de la cause l'effet, el de l'effet la cause, du parfait l'imparfait,
du postérieur l'antérieur, etc. Dieu ne peut se proposer des buts;
car un bui suppose le désir de l'atteindre, le désir suppose la
privation de la chose qu'on désire, et la privation d'une chose qu'on
désire suppose une imperfection, inadmissible dans l'absolu. « Si
Deus propter finem agit, aliquid necessario appétit (pio caret. -» Si
cette argumentation est bonne, c'en est fait de la théologie et de
toute conception religieuse.

Il est certain que les buts que l'homme poursuit supposent des
besoins qu'il veut satisfaire, et que ces besoins témoignent de la
limitation de son être et de sa tendance à un développement. L'être
lini se développe, c'est-à-dire qu'il devient ce qu'il n'était pas,
mais ce qu'il devait être. Dieu au contraire est et ne peut derenir,
car il est la réalité absolue. Mais il ne lui reste pas moins un champ
infini (le monde) clans lequel il se propose des buts, [/imperfection

n'est donc pas en lui, mais dans l'essence même du produit.
L'acte par lequel il se propose un but est au contraire l'acte le
plus pur, le plus libre de l'être personnel par excellence, de l'être
qui Se détermina uniquement par soi-même. La notion de but
contredit donc si peu celle de la personnalité, qu'elle seule la réalise.

Mais quel est le buttle Dieu C'est de se communiquer au
monde et d'élever les esprits à la personnalité. Ce but n'est pas
extérieur aux choses, mais il est en elles comme leur réalisation.
Cette communication de Dieu au monde est attestée par le progrès

de chaque chose en particulier et du monde entier en général.

Le progrès n'est qu'une marche vers le but. Mais si d'un côté
le monde se développe et si d'un autre côté il a un but, cela montre

à la fois qu'il n'est pas l'absolu (qui ne se développe pas) et
qu'il y a un êlre au-dessus de lui (puisqu'un êlre personnel peut
seul poser des buts, se déterminer soi-même). Dieu est bien le but,
car c'esl vers lui que tout monte. Mais Dieu n'est directement but
que pour l'être spirituel, auquel il peut communiquer sa plénitude
dans une relation personnelle avec lui. La nature sert de moyen
pour ce but: son but particulier est d'être un moyen pour le but
général. Les êtres spirituels, au conlraire, ont Dieu pour but en ce
sens que Dieu est la suprême personnalité, et qu'ils doivent s'efforcer

de devenir de plus en plus personnels el se remplir toujours
davantage de Dieu. On voit par là que la morale et la religion sont
dans un rapport étroit avec la teleologie et que nier celle-ci c'est
porter un grand préjudice à celle-là.

IX. Dieu, centre du monde. — Si Dieu est le principe de vie du
monde, il y a enlre lui et, le monde un rapport permanent, con-



472 BULLETIN.

tinu. Il pose le but du monde, et se pose lui-même comme ce but.
Il est donc cause el fin du monde. Il est par là même le centre du
monde, c'est-à-dire que le monde tient de Dieu toute sa réalité.
Mais la cause et le but sont quelquefois en dehors de l'effet et du
moyen; le centre est en dedans. Dieu en est-il moins l'absolu pour
avoir cette relation intime avec te monde Non, à la condition que
Dieu soit dans le monde sans s'y absorber.

L'homme commence par voir dans tous les événements du
monde des actes de Dieu, il conçoit Dieu comme transcendant.

Plus tard, il observe que la nature a un cours régulier, et il ne
suppose une intervention de Dieu que lorsque ce cours est troublé
(supranaturalisme).

Enfin il ne le considère plus que comme la cause première
(déisme). Si cette théorie limite l'action de Dieu, elle exclut, du
moins, son intervention arbitraire, et forme ainsi la transition entre

la transcendance et l'immanence.
L'immanence veut que Dieu ne soit que dans le monde. Dieu et

le monde ne sont, dans cette théorie, que deux manières de
considérer une seule et même chose : il n'y a entre eux que la
différence qui existe entre l'essence et le phénomène, l'idée et sa
réalisation. Mais l'immanence se contredit, car elle suppose deux
termes (Dieu et le monde), et, en admettant une identité, elle
supprime nécessairement l'un ou l'autre. Dieu n'est plus que la
substance, et le monde, l'accident de la substance, inséparable
d'elle autrement que par abstraction.

Il faut accorder ces deux points de vue, et pour cela les
modifier.

L'immanence supposera la transcendance ef la renfermera en
elle, si l'on admet, comme nous l'avons exposé, que Dieu est
l'activité organisatrice du monde ; il est alors dans le monde comme

le principe de sa vie (immanence), et au-dessus du monde
comme infini et personnel (transcendance). Le monde a par là
une substantiabilité et une indépendance relative; il n'est pas
simplement l'apparition de Dieu, mais il est encore le produit de sa
volonté. En même temps, il y a nécessairement analogie, parenté
d'essence entre lui et le monde, car, sans cela, comment pourrait-
il pénétrer le monde comme la vie pénètre les corps organiques?

Cette pénétration du monde par Dieu, cette intimité
toujours plus étroite entre l'un et l'autre, est le but même du monde.

Dieu est donc cause, but et centre du monde; nous savons donc
ce qu'il est par rapport au monde. Et nous en pouvons conclure
qu'il est en soi, c'est-à-dire (indépendamment de ce rapport) l'être
réel par excellence.

X. Rapports de l'homme et de Dieu. — Dieu est le centre de tous
les êtres, mais de chacun d'eux d'une manière particulière,
proportionnée au degré qu'occupe chacun clans l'échelle de la création.

En d'autres termes, plus la créature est élevée, plus son
rapport avec Dieu est étroit. Ce rapport, est plus intime avec les
esprits qu'avec les corps : il est personnel avec les personnes. Dieu



PHILOSOPHIE. 473

est pour toute personne son Dieu. A tout changement dans un
être correspond un changement dans ses relations avec Dieu.

L'homme est à l'origine un être naturel : son rapport avec Dieu
sera simplement naturel. Ensuite ce rapport devient spirituel à

mesure que l'homme se spiritualise. Le développement religieux
va de pair avec le développement de l'âme humaine. C'est ce lien
personnel et vivant entre Dieu et l'homme qui fait l'essence de la
religion. Se relâche-l-il, la religion devient science et dégénère.
Car elle n'est point une science, mais une vie; elle n'est pas
intellectuelle, mais éthique. Elle répond au besoin le plus pressant de
notre être (le besoin d'amour), et à la conscience. Le sentiment
religieux est inné ; il a sa source dans l'essence même de l'esprit
et ne constitue donc pas une faculté spéciale. Il pénètre l'âme lout
entière.

Schleiermacher dit que la religion est le sentiment de notre
absolue dépendance de Dieu. Cette définition est belle, mais
incomplète. Elle n'épuise point ce qu'elle définit. Il faul y ajouter
que la religion est un rapport individuel, vivant, et réciproque entre

Dieu et l'homme.
La religion est et restera le centre de la vie, le mobile le plus

puissant de nos actions, le lien commun des individus el des peuples

entre eux. Elle est la source de toute force créatrice chez
l'individu comme chez l'humanité.

La religion suit dans l'histoire les mêmes phases qu'elle
parcourt dans l'homme. L'enfant craint Dieu; même plus développé.
il ne lui demande que les biens physiques ; il le considère ensuite
comme un législateur; enfin, l'homme mûr le considère comme
le centre et le but de tout. Ainsi fait l'humanité. Elle honore
d'abord comme des dieux les puissances naturelles qu'elle craint, les
grands phénomènes de la nature; plus tard, elle reconnaît en
Dieu l'être qui promulgue la loi morale; enfin, elle sent le besoin
d'une communauté personnelle et vivante avec lui.

XL L'histoire. — Le inonde spirituel a seul une histoire. La
nature a bien un mouvement progressif, mais non une histoire, parce
qu'elle n'a pas son but en elle-même, mais clans l'esprit. Ce dernier

seul a une histoire, parce qu'il se détermine lui-même, parce
qu'il est son propre but, parce que seul il esl capable d'un progrès

moral. Ce progrès moral est le facteur nouveau qui constitue
l'histoire, et que la nature ne connaît pas. L'histoire est une lutte
de l'esprit pour conquérir la personnalité. C'est là ce qui fait sa

dignité. L'esprit cherche à s'y saisir lui-même pour diriger
consciemment son propre développement. Pouvons-nous connaître
ce but? Sans doute. Ce but est la réalisation des personnalités par
elles-mêmes, la réalisation d'une société de personnes morales. Ce
but n'est point un idéal, mais il doit se réaliser. S'il ne se réalisait
pas, il serait tout à fait vain. Mais peut-être se réalisera-t-il seulement

dans d'autres conditions d'existence.
Comprendre l'histoire, c'est v voir Dieu ou mieux l'action de

Dieu. Dieu est le point central de l'histoire, comme le soleil est le



474 BULLETIN.

point central du système solaire. Dieu est pour l'histoire, comme
pour la nature, le principe de vie, le but et te centre. Mais son
action est différente clans l'histoire de ce qu'elle est dans la nature.
La nature suit sans volonté la volonté divine. Elle ne peut réagir
contre elle. Mais, clans l'histoire, l'esprit se détermine lui-même
de plus en plus, et une réaction entre la volonté divine y devient
possible.

Cette réaction est le mal. Toute théorie est tenue de l'expliquer
sans le dénaturer et sans recourir à aucun dualisme. Le
panthéisme le conçoit comme un moindre bien, résultant de ce que
tout est fini dans le monde; le naturalisme le conçoit comme fatal.
C'est supprimer la morale. Un certain théisme le considère comme
venu du dehors dans le monde. C'est tomber dans le dualisme
des Guèbres, et admettre un mauvais principe, un Dieu du mal.

Il faut comprendre la part de vérité qu'il y a dans chacun de
ces systèmes et les concilier.

Si le mal n'est pas le fini, comme le disent les panthéistes, te
fini est du moins la possibilité du mal. La volonté finie peut se
mettre en contradiction avec la volonté absolue, par la raison
qu'elle peut se déterminer elle-même; mais elle ne peut se séparer
complètement d'elle, parce que l'absolue volonté est son principe
de vie. Lorsque la volonté finie commence à se déterminer elle-
même et sort de l'étal de nature, elle n'a pas encore la conscience
de ses actes: ses premiers pas ressemblent à ceux d'un enfant, qui
ne peut apprendre à marcher sans tomber. L'énergie, la mesuré,
l'expérience, l'exercice lui manquenl. Elle est encore mineure,
ignorante, impuissante. Il n'y a aucun doute que, plus la volonté
persiste clans cette voie, plus son opposition à Dieu devient
consciente et coupable. Mais nous n'en avons pas moins le droit de
considérer le mal comme une forme transitoire du développement
des esprits finis, en quelque sorte comparable aux maladies de
l'enfance de l'homme. Il esl de l'essence du mal d'êlre eu contradiction

avec lui-même, donc de se nier, de s'anéantir lui-même,
de n'avoir qu'une existence apparente, de mourir un jour
d'impuissance. Il n'est qu'un phénomène passager qui ne saurait
empêcher le plan de Dieu de se réaliser dans le monde, et même par
le moyen des êtres finis. S'en affranchir, c'est le salut, qui doit êlre
pris clans un sens très-général, ef non exclusivement religieux.
C'est ainsi que l'esprit s'élève, par degré, de l'état de nature à la

plus haute spiritualité.
L'histoire est la plus haute manifestation de Dieu. Dieu n'y agit

plus seulement en maîlre (comme dans la nature), mais le saint et le

juste s'y montrent comme la personne morale absolue avec laquelle
nous devons entrer en rapport. La religion a donc de nombreuses
relations avec l'histoire. Nous substituons celle manière de voir à

l'insuffisante preuve morale de l'existence de Dieu.
XII. La mort et, l'espérance. — Le regard de l'homme est

toujours fixé sur l'avenir. Cet avenir est caché, mais il existe en germe

dans le présent, et l'on peut le connaître dans une certaine



PHILOSOPHIE. 4;o

mesure. Nous savons tous que nous devons mourir. La mort
divise notre vie en deux parties : ce qui est avant el ce qui sera après.
Notre vie sera toute différente, selon l'idée que nous nous ferons
de cet après. Il importe donc de résoudre l'énigme de la mort. Sa
solution nous fera mieux comprendre la vie et l'avenir.

La mort n'est pas un fait particulier à l'homme, mais un fait
universel. Elle est donc fondée dans la nature même des choses;
elle n'est pas quelque chose d'accidentel, ou le résultat d'une
perturbation clans l'ordre du monde. Il y a quelque chose d'analogue
à la mort même dans le monde inorganique : la dissolution incessante

des combinaisons de la matière. La mort n'est que le résultat
de la limitation clans l'espace et le temps, laquelle est le caractère

général de ce monde fini. Elle est même inséparable de la
vie, en ce sens qu'elle en esl la condition, le moyen, et qu'elle
lui prépare, pour ainsi dire, les voies et lui est en quelque sorte
subordonnée. La vie sort de la mort.

Mais l'homme n'est pas seulement un être naturel, il est un être
spirituel. La mort lui apparaît comme un ennemi qu'il doit vaincre,

et ce combat contre l'idée de la mort est un moment de son
développement moral. Il éveille en lui la pensée de son rapport à

Dieu, comme la source de la vie éternelle. La mort est un des plus
puissants motifs qui nous poussent vers la religion. Aussi le
christianisme voit-il dans son fondateur le vainqueur de la mort. On
n'aurait aucune peine à admettre cette vérité, si le panthéisme
n'avait pas fail croire que l'esprit n'est (au lieu d'une substance)
qu'un simple phénomène de l'absolu. Car la mort ne peut rien aux
substances, même aux substances matérielles.

Mais il ne faut pas croire non plus que la mort ne soit qu'une
simple séparation de l'esprit d'avec le corps, qui n'intéresse en
rien ie premier. Une nouvelle forme d'existence devient possible
par la mort, mais c'est clans la nature même de l'esprit que nous
en devons trouver la preuve.

L'être naturel est pour ainsi dire une quantité de vie
déterminée. Quand elle est épuisée, l'être meurt. Mais l'être spirituel
a en lui une force de se déterminer lui-même, qui n'a aucune
limite fixe, aucune durée déterminée. L'homme intérieur se renouvelle

toujours, landis que l'homme extérieur décline dès que sa
mesure de développement est atteinte. La durée il imitée n'est
sans doute qu'un cadre qui doit être rempli par quelque chose,-
mais si le cadre est infini, ce qui doil le remplir doit êlre aussi
infini. Cette immortalité n'exclura cependant pas le temps et
l'espace, car nous avons vu que ce sont là deux formes nécessaires de
toute pensée finie. Elle sera personnelle, car nous avons vu que la
faculté de se déterminer soi-même, de devenir une personne, est
de l'essence même de notre nature (de l'esprit), et doit subsister
autant qu'elle.

A proprement parler, l'éternité n'appartient qu'à Dieu, car elle
est la forme de la vie absolue. Mais l'esprit fini peut participer à

l'éternité de Dieu, si Dieu la lui communique. Or, le progrès mo-



476 BULLETIN.

rai ne peut s'accomplir complètement, ni pour l'individu, ni pour
l'humanité, sur la terre. L'être moral porte donc en lui la garantie
qu'il est destiné à se réaliser éternellement.

(L'auteur termine par une critique des preuves de l'immortalité
de l'âme.)

F. Hoffmann. Les ages du monde, extraits des oeuvres de
F. de Baader '.

M. F. Hoffmann est, comme te savent déjà les lecteurs de notre
Revue "\ un disciple zélé du philosophe Baader. Son admiration
pour le génie de son maître ne l'a pas empêché de reconnaître
que ce dernier n'a pas en général satisfait aux conditions sévères
de la science, relativement à la méthode de l'exposition et à la
systématisation des idées. M. Hoffmann a voulu nous faire
connaître d'une manière complète l'esprit et le caractère en même
temps que la doctrine de Baader, et pour atteindre ce but. il a

rassemblé les passages principaux des œuvres de son maître sous
les rubriques suivantes :

1° Développement autodidacte;
2° Foi et science:
3° Dieu;
4° Là création du monde;
5° La rédemption :

6° L'accomplissement de toutes choses.

E. Baltzer. Pvthagore, le sage de Samos 3.

Ce livre n'est en grande partie qu'un extrait de la longue étude,
consacrée par M. Roth dans son Histoire de notre philosophie
occidentale 4 au chef de l'école pythagoricienne. L'auteur n'a pas
seulement emprunté à ce dernier ouvrage son plan et ses résultats
historiques; il en a reproduit quelques-uns des arguments et
jusqu'à la langue. La biographie de Pythagore est plus développée

' Die Weltalter. Lichtstrahlen aus Frant von Baaders Werken,\on Dr Fr.
Hoffmann 1868, 1 vol. in-8 de 4-10 pages.

2 1868, 2™ livraison, p. 320 et suiv.
3 Pythagoras der Weise von Samos. Ein Lebensbild nach den neuesten

Forschungen bearbeitet, von Ed. Baltzer. 1868, in-8, 180 pages.
4 Geschichte unserer abendlcendisclien Philosophie.



PHILOSOPHIE. 477

que l'exposition de sa doctrine. M. Baltzer s'est proposé de nous
montrer clans Pythagore le penseur qui, comme le héros mythologique

de la philosophie, fut rapproché de la source même de la
sagesse. Il ne s'est pas borné à esquisser les lignes générales de cette
ligure à demi légendaire: imitant les procédés el les combinaisons
hardies de M. Roth, renchérissant même sur l'imagination de ce
dernier, il a fait un tableau complet, aux vives couleurs, avec
l'Orient pour fond et la Grèce pour premier plan. Quoi qu'on puisse
penser des résultats de M. Roth, il est permis d'affirmer que les
recherches immenses sur lesquelles il s'appuie ne sont pas
connues et appréciées autant qu'elles devraient l'être; le livre de M.
Baltzer aura pour effet de les popularise \

Notre auteur insiste plus que ne l'avait fait M. Roth sur le fait
que Pythagore se serait proposé de réformer sa nation et de fonder
une religion, et qu'il aurait vu dans l'union de la foi et de la
science le moven d'arriver à ce but.

R. Avenarius. Les deux premières phases du pan-théisme

de Spinosa *.

Un traité de Spinosa sur Dieu et l'homme a été publié pour la
première fois en 1862 2. M. Avenarius s'est proposé d'y chercher de
nouvelles lumières pour éclairer la philosophie du penseur juif et
le développement de sa pensée. Il croit que le manque d'accord
des idées exposées dans le Traité accuse deux moments de la
pensée de Spinosa. Le futur auteur de l'Ethique aurait commencé
parse rattacher étroitement à Jordano Bruno ; il n'aurait subi que
plus lard FinlluencedeDescarles. Une tro'sième et dernière phase,
celle même de VEthique, aurait été le résultat combiné et élaboré
de cette double éducation antérieure. Ces trois phases sont
caractérisées par trois points de départ philosophiques différents.
Dans la première, le point de départ est la nature infinie ; dans la
seconde, Dieu considéré comme l'être parfait: dans la troisième,
la substance existant par elle-même. Notre auteur établit le rapport

de ces trois idées de Dieu, la nature et la substance avec leurs
prédicats de perfection, infinité et realité. Il cherche ensuite à

expliquer la manière dont Spinosa a successivement exposé les
autres idées capitales, celles de l'attribut et de la causalité, jusqu'à
la forme définitive qu'elles revêtent dans VEthique. Enfin, il montre

1 Ueber die beiden ersten Phasen des spinozischen Pantheismus und das

Verhceltniss der zweiten zur dritten Phase. Nebst einem Anhang : Ueber

Reihenfolge und Abfassungszeit der œlteren Schriften Spinoza's, von Dr R.

Avenarius. 1868, in-8, vm et 105 pages.
s Tractatus.



478 BULLETIN.

à quel moment de ce développement se placent le Tracta tus
theoloqico-politicus et le Tractatus de intellectus emendatione.

M. Avenarius a consacré un appendice à déterminer l'ordre el
la date des divers écrits de Spinosa. Il insiste particulièrement sur
le fait que le Tractatus theologico-politicus, l'Ethique et les Lettres
témoignent d'une hostilité du philosophe contre les théologiens
et le vulgaire, qui ne se trouve ni dans le Tract, de intell, emend..
ni dans le Tractatus de Deo nouvellement découvert. Noire auteur
attribue ce changement de disposition à l'excommunication lancée
contre Spinosa en 1656, et il se sert de cette circonstance pour
assigner à la composition des écrits du célèbre penseur des dates
passablement plus anciennes que celles admises jusqu'ici.

W. Pueger. Maitre Eckhart et l'inquisition

Sous ce titre, M. le professeur Preger a publié, dans les
mémoires de l'Académie des Sciences de Munich, les pièces du procès
intenté par l'église au plus grand des penseurs allemands du
moyen âge. Elles sont déposées à Rome, et Fr. Pfeiffer en avait
obtenu une copie qui devait paraître dans le second volume de
son édition des œuvres d'Eckhart. Nous y voyons combien furent
utiles aux mystiques l'indépendance relative dans laquelle l'inquisition

papale, les évêques et les ordres monastiques se trouvaient
les uns à l'égard des autres, et les différends de tout genre qui les
divisaient. Sans les dissensions des puissances ecclésiastiques, la

plante délicate de la liberté de conscience se serait développée
avec beaucoup plus de peine. Eckhart dut à la hardiesse avec
laquelle il exposail, dans ses prédications au peuple, les idées les
plus élevées et les plus profondes, d'être dénoncé en 1325 à
Venise auprès du chapitre général de son ordre, les Dominicains.
Mais le pape nomma comme juge d'instruction Nicolas de
Strasbourg, qui penchail pour les doctrines du moine inculpé. De son
côté, l'ordre des Dominicains ne voulait pas qu'un de ses membres
les plus distingués fût accusé d'hérésie. Eckhart fut acquitté.
L'archevêque de Cologne fit alors recommencer le procès. Eckhart fut
surveillé de près par les commissaires de ce prélat el sommé de

s'expliquer. Nicolas, ayant protesté contre ces procédés, fut à son
tour menacé par la justice episcopale. Tandis qu'il en appelait au

pape résidant à Avignon, Eckhart soutint courageusement la lutte
conlre ses adversaires cie Cologne.

On prétendit plus tard qu'il s'était rétracté : rien n'est moins exact.
Il prêcha ouvertement dans l'église des Dominicains, il fit. lire

1 Meister Eckhart und die Inquisition, von W. Preger (Aus den Abhandhingen

der k. bayer. Akad. d. Wissenschaften). 1869, in-4 de 47 pages.



PHILOSOPHIE. 47?)

par un des pères de son ordre, Conrad de Halberstadt, une
déclaration qu'il traduisit et commenta, et dont il (il prendre acte auno-
taire. Eckhart assure, clans ce document, qu'il s'était constamment
appliqué à préserver sa foi d'erreurs et sa vie de péchés, et que
s'il n'y avait pas toujours réussi, il rétractait les unes et se repentait

des autres. Il explique ensuite quelques malentendus, et se
montre prêt à corriger celles de ses expressions qui pourraient
être mal comprises. Mais en même temps il affirme qu'on a donné
un mauvais sens à ses enseignements les plus irréprochables.
Enfin, il met à toute rétractation de sa part la condilion qu'on
lui prouve son erreur. M. Preger établit que la prétendue rélrac
talion dont parle une bulle publiée après la mort d'Eckhart se
réduit à cette déclaration franche et spontanée du moine. Qu'aurait

fail Eckhart, s'il avail assez vécu pour connaître la décision
papale? Nous ne pouvons le savoir. La mort l'a dispensé de
l'embarras de répondre au souverain pontife. Le soir de sa vie
fut orageux el sombre; mais aussi loin que nos regards peuvent
le suivre, nous le voyons debout et ferme, convaincu de la vérité
de sa doclrine et ne craignant pas de la professer ouvertement.
La force d'âme qui se [manifeste dans ses écrits ne semble pas
lui avoir fail défaut avant sa mori.

Revues.

Philosophische Monatshefte. 1868-1869, IIer B.

5mc Livr. — M. Schneideiviu. Les origines des doctrines méthaphy-
siques el éthiques clans la philosophie antérieure à Socrate (suite).

H. Langenbeck. Histoire de mes études sur la philosophie théo-
rétique de Herbart.

Hoffmann. Fr. de Baader et M. le Dv C. Hagemann.
Bulletin. — De la dégénérescence de l'homme, ses causes el

ses remèdes, par E. Beich (1868). — Jordanus Brunus Nolanus.
De umbris idearum. Edit. nova. Cur. S. Tugini (18HS).

Bibliographie, par Acherson.
Chronique. — La fête séculaire de Schleiermacher. — Quelques

mots sur le Congrès philosophique de Prague. — SI.
Virchow et M. Ch. Vogt. — Henri Ritter. — Jean Schulze.

6me Livr. — M. Schneidewin. Les origines des doctrines métaphysiques

et éthiques dans la philosophie antérieure à Socrate (lin).
E. de Hartmann. De la nécessité d'une transformation de la

philosophie de Schopenhauer.
Bulletin. — Système et histoire du naturalisme, par E. Löwen-

thul (5° édit. 1868).—Les erreurs des anciens philosophes grecs,
par À. Caspari (1868). — Le principe de la raison suffisante, par



634 BILLETI.N.

Philosoi'i usci nc Mona tshicete. 18(59. Ill"' B.

6m" Livr. — U.K. Hugo Delff. L'ari de la méthode dans ia science
philosophique.

Schmid de Scliivarzeiéerg. Explications philosophiques (lin).
Bulletin. — De Platonis sophiste, par Deussen (18(59). —

Histoire critique de la philosophie depuis les origines jusqu'à nos
jours, par F. Diihring (18(59). — Des origines des organismes
et de l'histoire primitive de l'homme, par J.-B. Baltzer (1869).
— Considérations sur ie socialisme et le communisme dans
leurs rapport's avec les formes principales du droil, l'économie
politique, la pratique sociale cl la politique, par Franz de Kira-
lyi (1869). — Ecrits philosophiques, par Fr. Hoffmann (1868,
1869). — Les dangers auxquels osi exposée la moralité de notre
jeunesse, par .1. Reinhold.

Bibliographie, par Ascherson
Chronique. — Le mouvemenl do la réforme scolaire (suite).

1869, IV" B.

I" Livi. E. Buss. Montesquieu el. Descaries.
E. de Hartmann. Quelques ideas sur la philosophie de

l'inconscience.

Bulletin.- -Eludes de philosophie systématique, par Fr.Harms.
Chronique. — Notice sur 0. Jahn. — Baader et le catholicisme.

— Le pape el le Concile, par James. — Rapport sur une séance
de la Société allemande dos sciences physiques et naturelles.

Faits divers.

— La faculté de théologie de l'Université de Berlina proposé polirle
Concours de 1870 la question suivante : « Systema Francisci de Baader delince-

lur et quomodo sese ad Tlieologiœ Evangelical principia habeat examinetur.

— Au mois de juillet est mort Hermann Langenbeck, professeur de

philosophie à l'Université de Marburg. Il était un disciple de Lotze. Son principal

ouvrage est un Examen critique de la philosophie théorétique de Herbart

et, de son école (Die theoretische Philosophie Herbart's und seiner Schule

und die daran bezügliche Kritik, /867).

ERRATUM

Page 4(54, au lien de: Fumiceli, lisez : Rönsch.


	Philosophie
	Anhang

