
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE. 141

Allemagne, par K.-Th. Appelais (1867). — De l'ornement de
l'autel, par M. Meurer (1867). — Hermann Hupfeld, sa vie et
son caractère, par E. Riehm (1867). — La doctrine de la
conscience, par R. Hofmann. — Le pasteur de campagne, par
A.-W. Schlag (1865).

PHILOSOPHIE.
L. George. Logique ou théorie de la science '.

Chacun estime posséder des connaissances plus ou moins
étendues, un certain savoir. Mais y a-t-il beaucoup d'hommes qui
s'inquiètent sérieusement des conditions à remplir pour arriver à

une science vraiment digne de ce nom
Il n'y aurait pas trop lieu de s'élonner si la réponse était négative.

Il est difficile, en effet, de tirer au clair ce problème
fondamental. Aucune branche des connaissances humaines n'a autant
varié d'étendue et de contenu que la logique, dont la mission
consiste justement à nous donner la théorie de la science, c'est-à-dire
à exposer les conditions qu'il faut remplir pour arriver au savoir,
dans un domaine quelconque.

Les uns prennent le mot logique au sens le plus étroit. Sans
s'inquiéter en rien de l'objet, du contenu même de la connaissance,

elle se borne exclusivement à exposer les règles que
l'intelligence doit observer quand il s'agit de former des idées, de
porter des jugements et de conclure. Cette logique exclusivement
formelle ne se préoccupe que du seul instrument et non des
matériaux sur lesquels il travaille.

Mais l'intelligence livrée à elle-même et à ses seules forces
peut-elle nous faire pénétrer jusqu'à l'essence des choses, comme
le supposent les partisans de la logique formelle? Dès que ce doute
est soulevé, on ne peut l'écarter qu'en portant son attention sur
le contenu même de la connaissance.

C'est alors que naît une science fort différente de la précédente,
la logique spéculative qui prétend, au moyen de la seule raison,
produire le contenu même de la connaissance. Ici il n'est plus permis
de mettre en cloute l'accord parfait de la science et de son objet, car
on part de la supposition que l'être et la pensée, l'objet et
l'intelligence ne sont qu'une seule et même chose.

U est enfin une troisième classe de penseurs qui, surtout de nos
jours, cherchent à conquérir pour la logique une position
mitoyenne entre les prétentions de ces deux tendances extrêmes.
D'après eux, la mission de la logique est justement de montrer
comment la science naît de l'action réciproque de ces deux
facteurs, l'objet et l'intelligence.

1 Die Logik als Wissenschaftslehre dargestellt, von Dr. Leopold George,
ordentlicher Professor der Philosophie an der Universität zu Greifswald.
1 vol. in-8° de xu et 662 pages. Berlin, 1868, G. Reimer.



142 BULLETIN.

Depuis la renaissance des lettres, la solution de ce grand
problème a fait l'objet essentiel des préoccupations des philosophes
de toutes les écoles.

La tendance empirique, relevant de Bacon, prétend qu'on ne
saurait arriver à une connaissance réelle qu'au moyen d'une
observation impartiale des faits. L'école rationaliste, inaugurée par
Descartes, veut qu'on s'en remette à la raison comme à tout ce
qu'il y a de plus certain : elle tient pour vrai ce qui est clair et
distinct. Il résulte de là que la vérité s'obtiendrait au moyen de la
raison seule, sans recourir à l'expérience.

Si nous nous adressons aux résultats des deux tendances opposées

pour juger de leurs prétentions, les faits montrent qu'elles
ont été aussi impuissantes l'une que l'autre à fonder une vraie
connaissance. L'empirisme a abouti au scepticisme de Hume : le
rationalisme n'a pas réussi à nous expliquer le monde matériel.

Le problème en était là lorsque Kant fit son apparition. Il est
convaincu qu'on ne peut arriver au savoir qu'en combinant les
deux tendances en présence, mais en se gardant soigneusement
de leurs exagérations. La science résulte du concours de l'expérience

et de la raison, celle-là fournissant le contenu et celle-ci la
forme. Il va donc sans dire que lorsqu'une des données fait
défaut, il n'y a plus lieu à savoir. Tout le monde suprasensible (l'âme,
Dieu), ne tombant pas sous le sens, échappe par cela même au
domaine de la science : il n'est pas connaissable.

Force est donc de renoncer une fois pour toutes à la solution
des problèmes qui de tout temps ont eu le privilège de préoccuper
l'humanité. Si du moins en faisant la part du feu, en rétrécissant
le domaine réservé à la science, Kant l'avait conquis sans retour,
et mis à l'abri des atteintes du doute C'est le contraire qui a eu
lieu. Les sensations et la pensée étant, d'après le criticisme, des
choses entièrement disparates, leur concours devient inexplicable.
On ne comprend pas comment les formes de l'intelligence
peuvent saisir des objets dans lesquels il n'est rien qui leur corresponde.

Kant a beau maintenir la réalité de la chose en soi, on
sent qu'elle devient problématique et risque de ne plus être
qu'une simple apparence.

La vérité de nos connaissances ne peut donc être sauvegardée
qu'à une condition. Il faut montrer que les formes de notre pensée

correspondent, d'une manière parfaitement adéquate, à celles
de l'être, de sorte que ce que nous distinguons ou réunissons dans
nos opérations intellectuelles est aussi distingué ou réuni dans la
réalité.

Ici deux voies s'ouvrent devant nous. Les idéalistes soutiennent
qu'au fond la pensée et l'être ne sont qu'une seule et même
chose; les lois de la pensée deviennent celles des objets : la logique

se transforme en métaphysique. Les réalistes, au contraire,
maintiennent la différence entre la pensée et l'être, tout en
convenant qu'elle n'est pas absolue; il y a au fond une unité primitive
qu'il suffit de prouver pour rendre compte de l'accord entre les
formes de la pensée et celles de l'être. L'intuition sensible con-



PHILOSOPHIE. 143

serve donc tous ses droits : on ne saurait arriver à la connaissance
que par le concours des deux facteurs. La métaphysique et la
logique demeurent alors distinctes, bien qu'étroitement unies. La
première prouve l'accord primitif qui, se trouvant au fond des
différences entre la pensée et l'être, rend la connaissance possible ;

la seconde montre la vraie méthode de la connaissance, le moyen,
sur cette base, d'arriver à constater l'accord réel entre la pensée
et l'être.

Fichte et Hegel ont dit le dernier mot de la tendance idéaliste,
se rattachant à Kant; Schleiermacher et Trendelenburg ont suivi
la voie opposée. Ce sont là deux conséquences inévitables du point
de vue de Kant. Mais il élait naturel qu'on essayât d'abord de
développer le criticisme dans la première direction. Hegel a eu le
grand mérite de tirer toutes les conséquences du point de vue
idéaliste et de montrer par cela même qu'il est insoutenable. La
prétention de développer à priori toutes les catégories de l'être,
sans tenir compte du monde sensible, est illusoire: l'intuition
sensible, qu'on ne peut oublier, s'introduit toujours subrepticement
dans la prétendue déduction logique et à pnoristique. Sans doute
si, comme Hegel le prétend, l'esprit de l'homme n'était autre que
l'esprit créateur de Dieu arrivant chez nous à la conscience de
lui-même, il pourrait tirer, de son propre sein, toute la longue
série des catégories de l'être. Mais le sentiment des limites de
notre connaissance, qui va sans cesse se développant, nous avertit
que cette prétention est aussi vaine qu'orgueilleuse. Ce n'est qu'avec

le secours de l'expérience que nous pouvons retrouver, dans
le monde réel, les pensées éternelles qui ont présidé à sa création.

D'après Schleiermacher, la science doit correspondre à l'être,
en donner le reflet fidèle, et en même temps se produire de la
même manière chez tous les êtres capables de penser. La pensée
et l'être sont, pour nous, une antithèse primitive que nous avons
mission de réduire, et c'est dans l'acte de la connaissance que
nous en opérons la synthèse. S'il n'y avail pas de commune
mesure entre l'être et la pensée, toute connaissance serait impossible :

il faut qu'il y ait une unité supérieure clans laquelle l'antithèse
trouve sa solution. Il y a encore une seconde condition pour que
la connaissance soit possible. Il faut que les fonctions organiques,
au moyen desquelles l'être agit sur nous, et l'organisme intellectuel,

au moyen duquel nous ramenons les intuitions à l'unité,
s'accordent, agissent harmoniquement et soient les mêmes pour tous
les êtres pensants. La dialectique a par conséquent une double
mission. Dans une première partie, transcendante et principalement

métaphysique, elle s'occupe du principe de la connaissance,
c'est-à-dire de l'unité supérieure qui plane au-dessus des antithèses.

Dans la seconde partie, qui rappelle la logique formelle, elle
expose les règles à suivre pour arriverà la science.

.Mais quel sera donc ce principe de la connaissance, cette unité
planant au-dessus de toutes les antithèses, et au-dessus de l'être
et de la pensée? Cette unité supérieure, dit Schleiermacher, c'est



144 BULLETIN.

Dieu. Malheureusement ce Dieu ne peut jamais être connu. En qualité
de point de départ transcendental de toute connaissance, il se

retrouve dans chaque savoir spécial et concret; mais nous avons
beau avancer dans le vaste champ de la science, jamais nous
n'arriverons jusqu'à connaîtreDieu même approximativement. On le
voit, la possibilité de la connaissance est de nouveau remise en
question. Comment voulez-vous fermer la bouche au sceptique
qui conteste la réalité de la science, du moment où vous lui
accordez que son unique principe, Dieu, ne peut être connu?

Il y a encore une autre difficulté. Pour qu'on puisse connaître il
faut qu'il y ait accord, harmonie entre les fonctions organiques
(les sens) et celles de l'intelligence. Mais qui nous le fera voir cet
accord, impliqué dans l'idée même de connaissance, comme sa
condition sine qud non

Schleiermacher excelle à montrer les conditions à remplir pour
connaître. Seulement il demeure désarmé en face du sceptique qui
nie la possibilité du savoir, justement parce que les conditions à

remplir pour y arriver lui semblent irréalisables.
C'est ici que Trendelenburg intervient. Pour que la connaissance

paraisse possible, il prétend nous faire toucher du doigt
l'union de la pensée et de l'être : c'est le mouvement qui doit être
cette synthèse. Dans le monde extérieur, il est la condition de
toutes les évolutions et transformations de la matière; clans le
monde intérieur, il domine toutes les opérations de la pensée; il
crée tout un monde d'idées qui est le reflet fidèle du monde
sensible. L'espace et le temps d'une part, les catégories de l'intelligence

d'autre part, se trouvent avoir une valeur à la fois subjective

et objective. C'est ainsi que la connaissance devient possible,
grâce à la synthèse que le mouvement se charge d'accomplir entre
l'être et la pensée.

L'auteur de l'ouvrage que nous annonçons, tout en louant fort
la clarté et la pénétration de Trendelenburg, signale deux points
faibles dans ses Recherches logiques. D'abord le mouvement
implique la matière : il ne saurait donc être le principe premier
appelé à tout expliquer, puisque la matière est avant lui. La môme
observation s'applique à l'espace, au temps, aux catégories. Toutes
ces formes, que Trendelenburg prétend dériver du mouvement,
n'en proviennent pas; elles sont impliquées en lui comme autant
de conditions sine qud non.

Voici le second point vulnérable. Le mouvement, ne peut rendre
compte de la notion de finalité. Il ne domine pas la forme ; c'est
elle au contraire qui le domine. De môme que dans le monde de
la matière nous avons un être avant le mouvement, de même
aussi dans la notion de finalité la pensée lui est antérieure.

Le mouvement ne saurait donc être le principe commun et
supérieur chargé d'effectuer la synthèse de l'être et de la pensée. Il
faut sans doute accorder à Trendelenburg que, pour nous qui
sommes avec notre intelligence engagés dans la sphère du
mouvement, celui-ci demeure le terme moyen pour pénétrer dans la
sphère de l'être. En d'autres termes, la pensée pure n'est pas à



PHILOSOPHIE. 145

notre usage ; nous ne pouvons faire abstraction de l'intuition clans
laquelle domine le mouvement. Toutefois l'esprit ne saurait —
Trendelenburg l'accorde — descendre dans le tourbillon du
mouvement : il doit planer haut au-dessus, et le régler; c'est ce qui
nous donne le droit de dire que l'esprit domine l'intuition, bien
qu'il ne puisse pas s'en passer.

Voici donc la différence entre Trendelenburg et notre auteur.
M. George accorde que le mouvement est le chaînon, le trait d'union
qui introduit l'esprit dans le monde empirique; c'est lui qui doit
nous servir de levier pour mettre au jour tous les trésors de la
connaissance. Mais c'est encore une question ouverte de savoir
jusqu'à quel point l'ensemble de la théorie de la science peut
résoudre l'antithèse de l'être et de la pensée. Une chose demeure
seulement acquise. Dans le mouvement, qui forme le monde, nous
trouvons les catégories comme dans l'intelligence qui les applique
aux objets. Voilà pourquoi nous sommes en état de connaître les
choses d'une manière adéquate.

Tout ce qui précède indique déjà suffisamment le poinl de vue de
notre auteur. Il nous reste à signaler les grands traits de sa théorie

de la science, découlant des bases qu'il vient de poser.
Le mouvement du monde extérieur se révèle à nous par les

impressions qui affectent les organes des sens. Mais dans quel rapport
l'esprit se trouve-t-il avec ces impressions? Les rationalistes réclament

pour l'intelligence le premier rôle que les empiriques
attribuent aux sensations. Malgré leurs vives querelles, les deux écoles
s'accordent sur un point : pour l'une comme pour l'autre, la
sensation et la pensée sont une seule et même chose. Elles ne diffèrent

que quand il faut décider laquelle a le pas sur l'autre. Pour
l'empirique, la pensée n'est qu'une sensation affaiblie; pour le
rationaliste la sensation est une pensée embrouillée et confuse. De
part et d'autre on en appelle aux heureuses conséquences de son
point, de vue. Les empiriques sont fiers des progrès accomplis par
les sciences naturelles, depuis l'application de leur méthode
d'observation; les rationalistes ont pour eux l'évidence des mathématiques,

qui ne reconnaissent que ce qui est rigoureusement prouvé
par la raison, toute la sphère du monde spirituel et suprasensible
qui demeure fermée à la perception sensible.

Pourquoi ne mettrait-on pas fin à la querelle en partageant le
monde enlre les deux combattants qui se le disputent? Les
empiriques régneraient sans réserve clans le monde de la nature ; les
rationalistes auraient l'esprit pour domaine. Mais on ne peut
signer que des armistices de courte durée: chacun considère le
domaine qui lui est interdit comme une propriété lui revenant
légitimement et dont il doit faire la conquête.

Pour laquelle des deux tendances prendrons-nous parti Avant
d'opter, demandons-nous si elles n'exagéreraient peut-être pas
leurs prétentions, et si la meilleure manière de faire prévaloir
leurs droits réciproques ne serait, pas de cesser de s'exclure l'une
l'autre. Il se pourrait bien qu'elles eussent tort, justement quand
elles s'accordent à déclarer que la sensation et la pensée sont une

c. R. 1869. 10



146 BULLETIN.

seule et même chose. En revanche, leurs prétentions respectives
seraient légitimes et fondées dans leur nature différente.

Si, comme le veulent les empiriques, la pensée n'était qu'une
sensation affaiblie, elle serait produite du dehors, comme les
impressions sensibles, et privée de toute indépendance. L'intelligence

ne peut accepter un rôle si effacé; elle a droit d'être tenue
pour un facteur actif. Le rationaliste prétend tirer toutes les
connaissances de la seule force productrice de la raison; il s'estimerait

heureux si on pouvait le soustraire aux fâcheuses influences
des impressions sensibles. C'est faire trop peu de cas du inonde
sensible et méconnaître les services incontestables qu'il rend à

l'esprit.
M. George, après avoir examiné le rôle de l'intelligence dans le

phénomène de la sensation, arrive aux conclusions suivantes.
Le monde réel fait pour nous acte de présence au moyen des

impressions sensibles. Les différences qui se trouvent dans ce
monde présentent à notre intelligence autant de problèmes qu'elle
est appelée à résoudre. Toutefois les représentations ne sont pas
une conséquence allant sans dire des seules impressions ; elles ne
sont pas produites par les choses comme les impressions. Il faut,
pour qu'il y ait représentation, le concours actif de notre âme qui
s'assimile ce qu'on lui présente et se l'explique librement, d'après
des combinaisons qu'elle fait elle-même. Sentir et avoir conscience
sont deux fonctions opposées de l'âme. Quand elle sent, l'âme est
réceptive, elle subit les impressions qui lui viennent des choses,
sans pouvoir rien y changer. Quand elle acquiert conscience, elle
se comporte activement; elle cherche à façonner les objets à sa
manière ; elle se laisse guider par la résistance qu'ils lui opposent

pour arriver à les soumettre toujours mieux à la domination
de la pensée réfléchie.

Le corps met au service de l'âme des instruments qui lui
permettent de prendre celte double attitude, en face du monde réel.
Les nerfs sensibles reçoivent leur commotion du dehors et la
communiquent à l'âme: les nerfs moteurs sont à leur tour ébranlés
par l'âme : de là des mouvements proportionnés à la résistance
des objets qui finit par être surmontée.

Les nerfs sensibles, organes de la sensation, les nerfs moteurs,
organes de la conscience en voie de formation, sont, les uns et
les autres, des mouvements en sens opposé. Ils doivent débuter
par entrer en conflit, pour finir par se mettre d'accord dans le
résultat de la connaissance, qui fait sortir l'esprit victorieux de la
lutte. Les impressions proviennent de mouvements ondulatoires,
qui sont eux-mêmes la conséquence du mouvement qui a formé
les choses et dont les vibrations se font sentir dans les plus
petites parties. Ge qui fait l'importance des mouvements ondulatoires

pour le problème de la connaissance, c'est que les mômes
lois qui ont présidé à la formation des objets, règlent également
les plus petites ondulations de la matière. De sorte que la moindre
différence dans l'arrangement des molécules s'accuse également
dans les ondulations qui en proviennent. Notre conscience, de son



PHILOSOPHIE. 147

côté, suit avec soin ces différences, les analyse, les combine jusqu'à
ce qu'étant remontée au mouvement qui les a produites, la raison
soit en état de produire elle-même les choses et de les transformer

à volonté.
Nous voici donc remontés à la source du phénomène de la

connaissance. Elle réside dans ce double mouvement, à la fois réceptif
et actif, que notre organisation corporelle met la raison en état
d'accomplir. Nous possédons la conscience immédiate de ce que
nous faisons, et nous connaissons les objets d'une manière médiate
par la résistance qu'ils opposent à notre activité; cette résistance
est appréciée d'après le degré de force que nous sommes appelés
à déployer pour en triompher. Toutefois nous ne connaissons
entièrement les objets que quand nous sommes en état de les reproduire

nous-mêmes, et que nous voyons immédiatement en eux un
produit de notre raison.

Mais le mouvement, dans lequel nous sommes engagés comme
partie intégrante de ce monde, n'a pas présidé à la fondation de
l'univers. Si nous réussissons à reproduire les choses par notre
intelligence, le monde de son côté est le produit d'une raison
créatrice que nous avons à notre tour à reproduire dans notre
pensée, à imiter en pensée, à repenser. De même que plus nous
savons, plus nous dominons le mouvement, de même aussi un être
primitif domine le mouvement de l'univers entier; il en est le
principe. Nous, au contraire, par suite de notre position, nous partons

du milieu du mouvement dans lequel nous sommes engagés ;

notre marche est à la fois régressive et progressive, c'est-à-dire
que nous commençons par analyser l'évolution qui nous a faits ce
que nous sommes,°et ensuite, munis des moyens nécessaires, nous
nous mettons à agir directement sur elle. C'est là ce qui nous
explique pourquoi le mouvement est, pour nous, le point de départ.
Mais dans le mouvement lui-même se trouvent déjà des éléments
antérieurs qui en sont la condition sine qud non, et que nous
sommes appelés à obtenir par l'analyse.

Ces éléments préalables, déjà contenus dans le mouvement, sont
dabord le temps et le lieu, l'espace et la matière, et puis les catégories

plus générales. Toutes ces choses sont impliquées, contenues
dans le mouvement; et c'est pour cela que nous apprenons à les
connaître par son moyen. Elles sont également communes à la
raison, qui domine le mouvement. Voilà pourquoi elles sont l'appareil,

les instruments dont l'intelligence humaine s'empare pour
mettre au jour les riches trésors cachés dans le monde.

On voit maintenant comment il est possible d'arriver à
connaître au moyen de cette action réciproque des impressions et de
la conscience. Nous comprenons aussi le développement de la
philosophie moderne qui s'est essentiellement attachée à résoudre le
problème de la connaissance. Chaque système a eu son rôle à

jouer en ce qu'il s'est attaché à une face spéciale du problème ;
mais ils ont été tous défectueux parce qu'ils ont tout voulu expliquer

d'un point de vue exclusif et étroit, ne sachant pas apprécier



148 BULLETIN.

impartialement la portion de vérité représentée par les adversaires.

L'école empirique affirme avec raison que nous ne pouvons
connaître le monde réel que par la perception sensible; que notre
intelligence doit rechercher les lois réalisées dans les choses pour
arriver à connaître et à dominer les objets. Seulement elle a le
tort d'oublier que la raison est une activité libre; que les lois
inhérentes aux choses leur ont été imposées par une pensée créatrice

dont l'intelligence humaine est un produit congénère, à la
vérité très-inférieur. Le rationalisme a raison quand il affirme que
dans le phénomène de la connaissance le rôle principal appartient
au moi conscient; c'est lui qui fait tout, tandis que la sensation se
borne à lui fournir une masse indigeste d'éléments chaotiques.
Mais trop confiant en la clarté de l'intelligence, le rationaliste
méconnaît l'importance de ces données sensibles que les faits bruts
lui fournissent et qui mettent peu à peu la raison en demeure
d'exercer ses forces pour arriver enfin à maîtriser l'élément
sensible. Justement parce que la sensation, en dehors de l'action de
la raison, laissée à elle seule, demeure confuse, elle doit être
différente; et c'est cette différence spécifique qui la rend un facteur
indispensable de la connaissance. Plus il affirmait, et avec raison, la
liberté et l'indépendance de l'esprit en face du monde sensible,
plus le rationalisme était exposé à méconnaître une autre face du
phénomène. Il ne s'est pas aperçu que, sans parler du monde des
sens, l'intelligence possède dans le système nerveux tout un
organe corporel, sans le concours duquel elle ne peut entrer en contact

avec les choses. Aussi, perdit-on son temps à expliquer l'action

réciproque de l'âme et du corps. Comment en aurait-il été
autrement puisqu'on avait débuté par creuser entre eux un abîme
infranchissable

Après les efforts stériles des deux tendances extrêmes pour
échapper aux conséquences logiques de leur point de vue, Kant
indique d'une main ferme le nœud du problème. En proclamant
une différence spécifique entre la sensation et la pensée, il attribue

à chacune une fonction indispensable pour la formation de la
connaissance. La sensation nous fournit les matériaux que l'esprit
doit s'approprier; la raison nous donne les formes pour les saisir.
Sans le concours de la pensée, la sensation demeure aveugle; sans
le concours de la sensibilité, l'intelligence avec ses formes vides
demeure privée de toute consistance. MalheureusementKantne sait
pas voir dans le mouvement le trait d'union destiné à rattacher le
monde objectif à la subjectivité. C'était là renoncer à une déduction

des formes de l'espace et du temps aussi bien que des catégories.

L'espace et le temps deviennent pour lui des formes
exclusivement subjectives ; aussi fait-il d'inutiles efforts pour arriver à

saisir la chose en soi; nous n'en percevons jamais que ce qui nous
en apparaît à travers nos propres lunettes, l'espace et le temps,
formes toujours extérieures, étrangères aux objets. Kant a
parfaitement raison quand il maintient que l'espace et le temps sont les
formes à priori de l'intelligence, que c'est grâce à ce fait que notre



PHILOSOPHIE. 149

connaissance possède une valeur nécessaire et générale. Mais il
eut le tort de méconnaître que ces mêmes formes, conditions
à prioristiques de notre connaissance, sont également la condition
sine qud non de l'existence des objets. C'est précisément parce que
les objets sont régis et combinés d'après ces mêmes formes qui se
trouvent dans notre intelligence, que nous réussissons à les
connaître.

Une fois rentrée en pleine possession de ses droits, il était
naturel que la raison, oublieuse des avertissements et des réserves
de Kant, tentât de tout construire à priori. De là, la légitimité du
mouvement idéaliste qui est sorti de la critique de la raison pure.
Fichte d'abord et puis Hegel se précipitent à l'envi sur la pente
glissante où le philosophe de Königsberg prétend se maintenir. Le
premier voit dans le moi le point de départ de toute connaissance;
il en fait le seul être réel, pour ne voir dans le monde qu'un
non-moi posé par le moi, oubliant que ces limites que le moi est
censé se donner, ont une réalité et une valeur en elles-mêmes.
Hegel, de son côté, a raison, toujours au point de vue de Kant,
lorsqu'il veut déduire de l'intelligence elle-même toutes les
catégories de l'être pour construire l'univers à priori, sans tenir
compte des données fournies par l'expérience. Tout aurait été à
merveille si l'esprit humain n'avait été tout simplement que
l'intelligence créatrice elle-même. Malheureusement il n'est qu'une partie

de ce monde fini ; il a ses limites ; il doit se borner à reproduire

les pensées divines incarnées dans les objets et dans les faits.
Les catégories sont, il est vrai, à priori dans notre raison, mais ce
n'est qu'à la suite d'un rude combat avec les choses, dans lesquelles

elles se trouvent également, que nous réussissons à en obtenir
conscience. C'est aussi l'expérience qui nous enseigne à faire un
usage convenable de ces formes.

A la suite de ces aberrations, Schleiermacher ne rendit donc
pas un petit service à la philosophie quand il proclama de nouveau,
après Kant, la nécessité du concours des deux facteurs — la sensation

et l'intelligence — pour arriver à la connaissance. Mais tout
en maintenant l'absolue nécessité des deux fonctions, il ne sut pas
découvrir le lien qui devait les rattacher l'une à l'autre. Trendelenburg

le trouva clans le mouvement et il accomplit ainsi le dernier
progrès indispensable pour expliquer le fait de la connaissance. Il
n'a oublié qu'une seule chose: c'est pour nous seulement que le
mouvement est la synthèse de la pensée et de l'être. Le temps,
l'espace, les catégories ne sont donc pas des produits du mouvement;

ce sont, au contraire, ces formes qui le produisent. Et c'est
parce qu'une intelligence première a déposé ces formes dans le
mouvement que celui-ci s'accomplit d'une manière régulière.
Trendelenburg méconnaît encore que le mouvement, qui nous
apparaît dans les choses, a toujours lieu dans certaines directions
déterminées, tandis que celui qui a son point de départ en nous
est libre ; notre intelligence le domine et le dirige. Voilà pourquoi
il nous est possible d'intervenir activement dans le mouvement des
choses, de produire, de créer.



150 BULLETIN.

Nous touchons ici au point décisif. Trendelenburg prétend trouver
dans le mouvement le point de départ commun à l'être et à la

pensée. Mais les efforts qu'il fait pour montrer la chose n'aboutissent

pas. L'être et la pensée demeurent comme deux lignes parallèles

qui ne se rencontrent jamais. Le mouvement extérieur et le
mouvement intérieur restent toujours séparés l'un de l'autre, faute
de voir l'organe corporel qui doit être le point de coincidence. Le
problème ne peut être résolu que si on se rend bien compte du
rôle inverse des nerfs sensibles et des nerfs moteurs, qui sont les
organes corporels de l'âme. Par les premiers elle reçoit les
impressions du dehors, par le second elle agit sur le monde. C'est
ainsi que la synthèse entre l'être et la pensée s'effectue au moyen
du mouvement: nous comprenons comment la raison, en dominant
ses propres organes du mouvement, pénètre dans le monde
extérieur, agit sur lui et le transforme.

Tout cela nous explique encore les rapports entre la raison
divine et la raison humaine, ainsi que la mission de celle-ci. L'univers,
en tant que création de Dieu, est l'organe dont il se sert
pourparler à l'homme, et celui-ci est appelé à s'approprier les idées
divines ainsi manifestées. Mais l'homme, être borné, placé dans un
lieu particulier de l'univers et au milieu même du mouvement, ne
peut faire la chose qu'au moyen de son organisme qui le met dans
une relation déterminée avec te monde et qui est dirigé et
dominé à son tour par sa raison, créée à l'image de Dieu. L'âme manie
donc librement les catégories contenues dans le mouvement;
choisissant le temps et le lieu, en retenant ou en accélérant le mouvement,

conformément au nombre et à la mesure, elle agit entièrement

comme cause. La raison humaine s'instruit au moyen des
idées divines manifestées dans le monde, et elle se sert pour cela
des catégories qui se trouvent en elle-même, et dont elle obtient
une conscience toujours plus claire à mesure qu'elle en fait
usage. Si, d'une part, le fait d'apprendre implique l'activité de celui

qui apprend, de l'autre, l'activité de celui qui enseigne se borne
à montrer à l'élève comment il doit combiner et distinguer les
idées qui se trouvent déjà en lui. Or, dans le monde, les choses
sont combinées, distinguées d'après certaines règles, et la résistance
qu'elles opposertt à notre libre activité, quand nous prétendons
les combiner autrement, est une discipline pour la faculté que
possède notre esprit de produire des idées. L'autodidacte lui-même
n'apprend qu'en classant ses idées, tantôt d'une façon tantôt d'une
autre, jusqu'à ce qu'il arrive à une combinaison qui corresponde
parfaitement aux matériaux qu'il veut s'approprier. 11 perd sans
doute beaucoup de temps en ne profitant pas de l'expérience de
ses devanciers, mais il y gagne, quand il finit par rencontrer juste,
de posséder ses connaissances avec plus de sûreté et plus de clarté.
Le développement du savoir humain en général oscille, comme
celui de toute science, entre la méthode de l'autodidacte et celle
de l'écolier. La différence entre les deux n'est en effet que relative.

La connaissance empirique rappelle la méthode de l'écolier qui,



PHILOSOPHIE. 151

au moyen.de son intelligence, s'approprie une matière donnée ; la
connaissance spéculative rappelle plutôt le développement de
l'autodidacte. Le spéculatif doit renverser maintes fois les combinaisons

qu'il a faites lui-même et se remettre à l'œuvre tout à

nouveau, instruit par l'insuccès. Mais l'empirique ne pourrait avancer
sans se livrer à certaines combinaisons qui font appel à son activité

intellectuelle; le spéculatif ne saurait arriver à la vérité s'il ne
comparait le résultat de ses combinaisons aux matières dont il
s'occupe, afin de se convaincre de leur parfait accord.

Voilà donc la marche que l'intelligence est appelée à suivre pour
parvenir à connaître. La perception sensible et la conscience
intellectuelle se développent au contact du monde extérieur; elles
agissent incessamment l'une sur l'autre, sans qu'il soit possible de
déterminer d'une manière parfaitement exacte la part qui revient
à chacune. La logique, chargée d'exposer la théorie de la science,
doit suivre ce développement d'une manière systématique, en
signalant clairement ses diverses phases. On peut commencer avec
la sensation, — la raison alors s'approprie ce qui est perçu et forme
le monde objectif en conséquence; ¦— l'intelligence peut aussi
débuter en se livrant à ses propres combinaisons, sauf à voir ensuite
jusqu'à quel point elles s'accordent avec les données que fournit
la perception sensible. La première méthode est celle de la foi à la
vérité ; elle consistera en ce que l'intelligence, tout en s'appropriant
les impressions reçues, obtienne le sentiment de leur accord avec
la réalité. La seconde méthode conduit à la connaissance:
l'intelligence ici a conscience de retrouver dans les perceptions, ni
plus ni moins, ce qu'elle connaissait déjà. Le résultat de cette activité

est la clarté avec laquelle l'intelligence débrouille et analyse
les matières qui lui sont fournies. La foi en la vérité et la clarté
dans la connaissance sont appelées à se pénétrer l'une l'autre. Ici
commence l'action réciproque. Le vrai devient objet d'une
connaissance claire, et quand on se l'approprie par la foi en la vérité,
il est réellement su ; il devient objet de science. La logique se
divise donc en trois grandes parties qui traitent successivement de la
foi, de la connaissance et du savoir.

La foi consiste à s'approprier les faits, d'un ordre quelconque,
au moyen de la conscience: c'est l'assurance qu'il y a correspondance

entre nos pensées et les objets, l'être réel. Quand nous
croyons, nous pensons que les représentations des choses, obtenues
par la perception, correspondent à la réalité.

Cette définition de la foi est contraire à l'empirisme, quiprétend
que la perception immédiate est la source de toute vérité, et au
rationalisme, qui ne veut voir dans la science qu'un produit de la
raison. Dans tous les domaines la foi est la source de la connaissance :
il ne peut être question d'arriver à une science quelconque, si on
ne part implicitement de la foi enl'accord de nos représentations et
de la réalité: la science la plus parfaite n'est telle que parce qu'elle
implique la foi en la vérité.

Mais il y a des degrés divers clans cette certitude que donne la
foi. Cette assurance de l'accord entre nos représentations et la



Ì52 BULLETIN.

réalité, qui ne doit jamais nous abandonner quand nous pensons,
peut être plus ou moins ferme. La logique doit montrer le long-
chemin à parcourir pour arriver à la vérité complète. L'auteur
traite ainsi des degrés divers de la foi sous les titres suivants :

Opinion, confiance, certitude, conjecture, vraisemblance, conviction,
pressentiment, doute, vérité, fausseté (erreur, présomption,
superstition et incrédulité). La vérité est la certitude, la conviction de
l'accord de notre pensée avec l'être. — Dans cette partie de son
ouvrage, l'auteur traite des diverses théories sur la source de la
connaissance ; il montre le rapport du domaine religieux avec les
autres sphères de la science.

La foi, partant des faits donnés, arrive à la vérité qui n'est autre
chose que l'accord de la pensée avec l'être. La connaissance se

propose un tout autre but. Partant de l'intelligence, elle compare
les représentations que celle-ci s'est formées des faits pour s'expliquer

ces derniers. Le monde objectif, tel que la perception sensi-
blenousledonne,estéminemmentconfus;pour dissiper la confusion,
il faut s'en faire des idées claires; plus la chose a lieu, plus on le
connaît. Les divers éléments et les divers degrés de la connaissance

sont les suivants : le sujet, l'attribut, le jugement, l'induction,
la déduction, l'idée, le principe, la méthode, le système.

La foi, accord de la pensée et de l'être, recherche la vérité;
la connaissance, accord de la pensée avec elle-même ou des êtres
pensants entre eux, vise surtout à la clarté. La foi et la connaissance

sont les deux facteurs coordonnés et aussi indispensables l'un
que l'autre, de la science, du savoir. Elles sont coordonnées parce
qu'elles renferment l'une et l'autre la perception et la pensée
comme éléments; elles sont également indispensables et légitimes,
ainsi que la vérité et la clarté qui deviennent leur plus haute expression.

C'est donc à tort qu'on prétend placer la connaissance plus
haut que la foi, comme procurant un plus haut degré de certitude
ou une vérité supérieure. Les deux ont à remplir leur rôle
respectif, également légitime pour arriver au savoir, à la science. La
foi sans la connaissance est aveugle, la connaissance sans la foi est
vide; la réunion des deux donne seule la vraie science.

Les divers éléments de la science sont : la découverte, l'observation,

l'expérience (Erfahrung), l'hypothèse, l'analogie, l'épreuve
(Experiment), la théorie, la pratique, la science spéculative ou philosophique.

La philosophie est la seule science qui prétend couper court à

tout scepticisme, en prouvant la possibilité du savoir par le fait même
de son existence à elle. Dans la pratique cependant c'est elle qui
fournit le plus fort argument en faveur du scepticisme. On dirait
que la philosophie existe pour montrer la différence qu'il y a

toujours entre pouvoir et vouloir. Pour résoudre cette contradiction,
Fauteur examine la position que la philosophie doit prendre en
face des autres sciences.

Après avoir rappelé qu'on lui a peu à peu et surtout de nos
jours contesté une place quelconque dans la science, il montre
qu'elle doit en avoir une d'autant plus belle au-dessus d'elles toutes



PHILOSOPHIE. 153

Elle ne doit pas réclamer une portion du domaine de la science,
mais le domaine tout entier. Justement parce que le champ
toujours plus vaste des études réclame une distribution du travail, il
est indispensable que la philosophie porte son attention sur
l'ensemble. Elle aspire à servir de lien commun à toutes les sciences ;
elle prétend assigner à chacune sa place; il faut donc qu'elle soit
une science au-dessus de toutes les autres.

Ainsi ce n'est pas dans l'objet qu'il faut chercher la différence
entre la philosophie et les autres sciences. On ne la trouverait pas
nonplus dans la méthode, qui est la même pour lousles domaine".
On peut accorder dans un certain sens que chaque science a ses
procédés qui lui soni particuliers, mais il n'y a qu'une seule logique,

une seule théorie de la science pour elles toutes. Chaque
science se borne à modifier à son usage la méthode identique pour
toutes.

La philosophie a pour base les résultats obtenus par toutes les
sciences particulières ; aucune ne doit être exclue de son domaine,
sans cela elle ne pourrait leur servir de lien commun ; elle serait
hors d'état de présenter un organisme général, une systématisation
de l'ensemble, en assignant à chaque branche la place qui lui
convient.

Mais si la philosophie doit s'en tenir à l'ensemble, cette position
lui assure les avantages que les conceplions générales ont
toujours sur la masse des détails. Elle ne doit s'approprier, pour les
incorporer dans son organisme, que les seuls résultats acquis,
présentés par chaque science particulière comme vrais et assurés.
Il faut qu'elle tie cède pas à la démangeaison de prétendre nous
instruire sur des matières qui nous sont encore absolument inconnues
dans l'état actuel des sciences. Elle doit se garder de compléter, au
moyen d'hypothèses, ce que l'expérience ne nous fait pas
connaître. Qu'elle laisse aux autres sciences le travail préparatoire du
maçon et du tailleur de pierre, pour se borner à remplir les hautes
fonctions d'architecte. Quand elle prétend construire à priori, se
créer elle-même les matériaux que les autres sciences se refusent
à lui fournir, elle envahit un domaine étranger; elle descend des
régions supérieures où elle doit se maintenir, sous peine de
provoquer la défiance et de se rendre ridicule. Les autres sciences ont
toujours dans les faits une base cerlaine pouvant leur servir de
poinl de repère; les résultats acquis par les autres sciences ne
peuvent fournir une base ferme pour la philosophie que lorsque
la connaissance est vraie, parfaitement d'accord avec les faits. Alors
l'expérience par laquelle la philosophie débute est aussi ferme et
aussi sûre que celle des autres sciences : elle repose, elle aussi,
sur des faits. Que sont-ils après tout, ces faits qui servent de point
de départ à la philosophie? Rien d'autre que les idées mêmes
arrachées au monde matériel. Elle a donc le droit, à son tour, de
déduire les faits des pensées. Mais ceci implique qu'elle ne doit
pas s'aventurer à construire des faits qui n'auraient pas déjà été
élaborés en pensée, en idée par les sciences particulières.

Une fois en possession des idées que les autres sciences lui ont



154 BULLETIN.

fournies, la philosophie doit les traiter avec la rigueur scientifique
qu'on apporte dans toute autre étude. Sa tâche consistera simplement

à déduire, de principes plus généraux et supérieurs, ces
pensées, ces idées que les sciences, elles, ont tirées d'en bas, des faits
matériels, et à les présenter comme des conquêtes définitives. Les
essais, les expériences proprement dites auxquelles les autres
sciences se livrent peuvent alors se rattacher à ces résultats
définitivement acquis, qui établissent un accord parfait, une harmonie
constante enlre le monde des idées, de la pensée, et celui des
faits, de l'être.

Toutes les autres sciences cherchent chacune un principe pour
les faits qu'elles constatent, et construisent surlui un système complet.

La philosophie cherche pour elles toutes le premier et le plus
élevé des principes, la plus générale des méthodes. Elle formule
ensuite un vaste système, dans lequel chaque science trouve sa place
organique. Voilà pourquoi elle devient, à son tour, une préparation

pour les sciences particulières, en mettant dans tout son jour
leur point de départ et en leur assignant la méthode qu'elles
doivent suivre. Toutes les sciences parlent donc de la philosophie
el y ramènent, comme autant de confluents qui viennent apporter

leur tribut au grand fleuve de la science. Elle est le lien
général qui fait une gerbe des épis divers fournis par les sciences
spéciales. Plus celles-ci contiennent de savoir, plus aussi elles
contiennent de philosophie. Pour progresser, les autres sciences
doivent demeurer en rapport avec elle; se pénétrer de cet amour
désintéressé de la science pure qu'elle cultive, qu'elle pratique et
qu'elle conserve. Cet amour peut seul les empêcher de se ravaler
au rang de simples métiers qui, en ne poursuivant que l'utilité
immédiate, perdraient de vue le but supérieur.

W. Oehlmann. Théorie de la connaissance comme science natu¬

relle, introduction a la philosophie sur la base d'une psychologie

expérimentale1.

Ce petit traité est précédé d'une introduction relativement
longue, qui livre d'avance le secret de l'ouvrage.

En se fondant sur la physiologie moderne, on distingue dans le
cerveau trois régions: à chacune d'elles correspond une faculté
spirituelle. La partie inférieure du front est le siège de ce que
Jean de Müller a nommé fixirendes Denken et que notre auteur
propose d'appeter les facultés d'observation, A la partie supérieure
du front corrrespond la puissance de réflexion (contemplatives Denken,

de Müller). Enfin dans les parties laterales postérieures de

1 Die Erkenntnisslehre als Natu, Wissenschaft, eine Einleitung in die
Philosophie auf Basis der naturwissenschaftlichen Psychologie, von W.
Oehlmann. 1868, \ vol. in-8, de 166 p.



PHILOSOPHIE. 155

l'encéphale résident les facultés de sentiment. Une culture méthodique

de l'esprit humain suppose la connaissance de ces trois
facultés et de leur rôle respectif. Celle qui sert de base à toutes les
autres et qui fournit à la science tous ses éléments solides, c'est la
première, l'observation ou l'intelligence noélique qui nous donne
des perceptions et des connaissances expérimentales. Les facultés
de réflexion ou dianoéliques classent les phénomènes saisis par
les diverses perceptions. Enfin le sentiment, qui ne serait rien s'il
ne s'appuyait sur les deux groupes des facultés intellectuelles, peut,
grâce à elles, nous donner nos inclinations, former noire caractère
et servir de fondement à l'éthique.

Toutes les sciences dites philosophiques qui ont pour objet l'étude
de ces différentes facultés de l'esprit humain, n'ont de valeur qu'à
la condition de se constituer sur la base de l'expérience, de se

composer de fails bien observés. M. Oehlmann, — d'accord avec
son ami M. Ch. Schmidt, auteur de Lettres anthropologiques, dont
ce petit traité ne prétend ótre que le libre développement,—
rejette comme absolument insignifiante toute psychologie fondée sur
le simple raisonnement ou sur une chimérique intuition du moi
[Selbstbeobachtung). Après avoir nommé les philosophes les plus
célèbres, « il ne vaut pas la peine, dit-il, d'exprimer le peu de suc
de ces fruits secs; » et il traite aussi dédaigneusement toutes les
écoles, depuis celle de Platon dont l'idéalisme lui semble creux
jusqu'à celle de Herbart où, « clans un perpétuel coq-à-1'âne, » on
s'amuse à « faire caramboler, comme des billes de billard, les
phénomènes spirituels. » Après une critique très-vive de l'idéologie,
« cette scolastique moderne, » l'auteur invite la philosophie à se
mettre au niveau des sciences modernes si elle ne veut être bientôt

tout à fait délaissée, et il conclut en lui proposant de réformer
ou plutôt de créer de toutes pièces sa psychologie en s'étayant sur
Gall, dont le système contient, au moins en germe, tous les
éléments de la psychologie vraiment scientifique.

L'ouvrage est divisé en quatre parties.
La première traite de la division de l'intelligenee, et des diverses

directions de la philosophie qui correspondent aux divers
éléments constitutifs de l'intelligence. L'auteur propose de distinguer
dans l'intelligence proprement dite (faculté de contemplation ou
de réflexion) trois modes d'action: 1° l'intelligence concevant le
général, subsumant les individualités sous les types communs ou
espèces, saisissant la ressemblance ou l'identité des objets, s'éle-
vant aux notions d'ensei.jble, aux points de vue généraux, embrassant

enfin clans une unité supérieure toutes les diversités apparentes;
— 2° l'intelligence relevant au contraire les différences,

s'attachant à l'individu et à l'individuel, ne réduisant pas tout à

l'unité, ne percevant pas l'universel mais le particulier, divisant,
distinguant, diversifiant, procédant par analyse et non par synthèse;
— 3° l'intelligence cherchant la liaison et les rapports des
phénomènes, les rattachant en une chaîne de causes et d'effets, de fins
et de moyens, poursuivant enfin la loi des choses et non les
phénomènes eux-mêmes. — A ces trois manières de penser, corres-



156 BULLETIN.

pondent trois méthodes philosophiques que l'auteur appelle
spiritualisme, individualisme, perfeclibilisme, ou encore substantialisme,
criticisme, pragmatisme, etc., el qui se reflètent dans les trois
périodes de la philosophie orientale, grecque et moderne.

La seconde partie traite des rapports de ces trois éléments de
l'intelligence. Après en avoir exposé les caractères respectifs p„r
de nombreuses et minutieuses analyses psychologiques, l'auteur
conclut que tous trois sont diversement, mais également nécessaires
dans la science, dans l'art, dans la vie pratique individuelle et
sociale. Comme type de la réllexion généralisante, l'auteur prend
Gœthe; de l'esprit de distinction, Heine; de la recherche des
liaisons causales, Hegel, Aristote et Alex, de Humbold. Parmi les peuples

modernes, les Érançais, les Anglais et les Allemands sont les
représentants de ces trois grandes directions de l'esprit.

La troisième partie nous montre comment se forme Vente:Âe-
ment (Verstand). Deux grands facteurs le composent: l'intelligence
et l'observation. La première donne les cadres, les lois vides, les
formes ; l'autre fournit les faits, les réalités concrètes et particulières,

matériaux de la pensée. A la dislinctionde l'élément matériel et
de l'élément formel, l'auteur préfère celle des forces noétiques et
dianoétiques. L'observation noétique nous donne la connaissance
des faits (Kenntniss) ; l'intelligence dianoétique nous donne des
connaissances générales dans le sens le plus riche du mot (Erkenntniss).

L'entendement, formé ainsi de faits et d'idées, d'observations
et de conceptions, peut prendre trois grandes directions,
correspondante celles que nous avons déjà reconnues dans la simple
réflexion: 1° l'entendement synthétique, qui nous donne des sub-
sumptions, des idées abstraites et générales, puis des types plus
généraux, puis enfin la notion de substance; ou, clans un autre
ordre, des hypothèses, puis des règles, enfin des lois constituant
une théorie. L'auteur indique comme les catégories les plus riches
à la fois et les plus réelles celles du mécanisme, du chimisme el de
l'organisme, bien préférables à celles de l'être, l'essence, le devenir.
— 2° l'entendement analytique, qui s'exerce par la définition, par
la distinction des catégories logiques de modalilé, qualité, quar-
tité, relation, enfin par la division proprement dite; — 3° l'entendement

appliqué aux relations de causalité et de finalité, qui s'exerce
quand, après avoir observé une lacune dans la série de nos
perceptions, nous voulons la combler en remontant soit vers la cause
soit vers la fin de l'objel que nous étudions : c'est ce qui engendre
le raisonnement; seulement ici il ne s'agit plus de remplir par de
simples conjectures ou par des généralités hypothétiques la chaîne
des faits depuis la première cause jusqu'au dernier effet : c'est par
des renseignements empruntés en dernière analyse à l'expérience
età l'expérience sensible, que l'entendement enchaîne les phénomènes

(gignomenale Dinge). L'auteur applique ces différents points
de vue principalement aux sciences positives, et cherche chez les
savants les plus illustres les exemples de ces diverses sortes
d'entendement, en insistant fortement sur l'immense importance des

expériences bien faites et sur le danger de l'idéologie à ses
différents degrés d'abstraction.



PHILOSOPHIE. 157

Enfin la quatrième partie aborde le développement de la raison
et le développement moral dans l'homme et dans l'humanité. L'auteur,

en les comparant et en les distinguant tour à tour, nous montre,

d'une part, le rapport de la théorie à la pratique, et de l'autre
la double et souvent ineguale influence du sentiment et de
l'entendement. Il énumère les différents systèmes philosophiques et les
différentes institutions sociales (État et Église) qui naissent du
développement exclusif ou prédominant des diverses facultés
particulières de l'entendement ou du sentiment. 11 poursuit la même
étude, avec une finesse d'observations dont on ne pourrait donner
une idée que par une analyse extrêmement détaillée, dans le
domaine des sciences d'entendement, puis des sciences de raison qui
se fondent sur l'union des forces intellectuelles el du sentiment.
Même recherche pour les diverses vocations, pour les divers caractères,

etc. A ces trois directions, que nous retrouvons partout,
correspond encore la distinction du beau (facultés noétiques), du vrai
(f-cultés dianoétiques) et du bien moral (facultés éthiques). Enfin,
après avoir classé les différentes espèces des obstacles internes et
externes qui peuvent s'opposer au développement régulier de toutes

nos facultés spirituelles, l'auteur, en insistant encore une fois
sur la nécessité de prendre pour base de la psychologie les procédés

d'expérience des sciences positives, conclut en présentant
comme but suprême des sciences morales l'établissement ou le
rétablissement de l'harmonie, de l'équilibre du développement complet

et simultané des facultés perceptives, réfleclives et éthiques.
Le tableau ci-joint résume les points essentiels et originaux de ce
que l'auteur nomme la psychologie positive ou scientifique.

Facultés

phénomènes
dans

le temps;
d'observation ;

siège : le bas
du front.

résultat :

perception;

phénomènes
dans

l'espace.

/1° par generali-]
de réflexion; \ sation;

siège : le haut ;2° par distinc-( résultat
du front. tion; intelligence;

par connexions.

i Entendement.

Raison

de sentiment; / instincts;
siège: les parties determinations /
latérales et e personnellesderrière de la | abnégations.

résultat :

caractère.
Dispositions

du cœur.

Moralité.

F. Buisson.


	Philosophie

