Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE. 141

Allemagne, par K.-Th. Appelius (1867). — De 1’ornement de
l’autel, par M. Meurer (1867). — Hermann Hupfeld, sa vie et
son caractére, par E. Riehm (1867). — La doctrine de la con-
science, par R. Hofmann. — Le pasteur de campagne, par
A.-W. Schlag (1865).

PHILOSOPHIE.

I.. GEORGE. LOGIQUE OU THEORIE DE LA SCIENCE 1.

Chacun estime posséder des connaissances plus ou moins éten-
dues, un certain savoir. Mais v a-t-il beaucoup d’hommes qui
s’inquiétent sérieusement des conditions a remplir pour arriver a
une science vraiment digne de ce nom ?

Il 0’y aurait pas trop lieu de s’étonner si la réponse était néga-
tive. 1l est difficile, en effet, de tirer au clair ce probléme fonda-
mental. Aucune branche des connaissances humaines n’a autant
varié d’éfendue et de contenu que la logique, dont la mission con-
siste justement & nous donner la théorie de la science, ¢’est-a-dire
a exposer les conditions qu’il faut remplir pour arriver au savoir,
dans un domaine quelconque.

Les uns prennent le mot logique au sens le plus étroit. Sans
s'inquiéter en rien de ’objet, du contenu méme de la connais-
sance, elle se borne exclusivement a exposer les régles que l'in-
telligence doit observer quand il s’agit de former des idées, de
porter des jugements et de conclure. Cette logique exclusivement
formelle ne se préoccupe que du seul instrument et non des
matériaux sur lesquels il travaille.

Mais Dintelligence livrée a elle-méme et & ses seules forces
peut-elle nous faire pénétrer jusqu’a 1’essence des choses, comme
le supposent les partisans de la logique formelle ? Dés que ce doute
est soulevé, on ne peut I’écarter qu’en portant son attention sur
le contenu méme de la connaissance.

C’est alors que nait une science fort différente de la précédente,
la logique spéculative quiprétend, au moyen de la seule raison, pro-
duire 1e contenu méme de la connaissance. Ici il n’est plus permis
de mettre en doute I’accord parfait delascience et de son objet, car
on part de la supposition que I’étre et 1a pensée, I'objet et I’intel-
ligence ne sont qu’une seule et méme chose.

Il est enfin une troisiéme classe de penseurs qui, surtout de nos
jours, cherchent & conquérir pour la logique une position mi-
toyenne entre les prétentions de ces deux tendances extirémes.
D’aprés eux, la mission de la logique est justement de montrer
comment la science nait de I'action réciproque de ces deux fac-
teurs, 1'objet et I'intelligence.

! Die Logik als Wissenschaftslehre dargestellt, von Dr. Leopold George,
ordentlicher Professor der Philosophie an der Universitit zu Greifswald.

1 vol. in-8° de x11 et 662 pages. Berlin, 1868, G. Reimer.



142 BULLETIN.

Depuis la renaissance des lettres, la solution de ce grand pro-
bléme a fait 'objet essentiel des préoccupations des philosophes
de toutes les écoles.

La tendance empirique, relevant de Bacon, prétend qu’on ne
saurait arriver 4 une connaissance réelle qu’au moven d’une ob-
servation impartiale des faits. L’école rationaliste, inaugurée par
Descartes, veut qu’on s’en remette & la raison comme a tout ce
qu'il v a de plus certain: elle tient pour vrai ce qui est clair et dis-
tinct. 1l résulte de 1 que la vérité s’obtiendrait au moyen de la
raison seule, sans recourir a ’expérience.

Si nous nous adressons aux résultats des deux tendances oppo-
sées pour juger de leurs prétentions, les faits montrent qu’elles
onl été aussi impaissantes 1’'une que Pautre a fonder une vraie
connaissance. L’empirisme a abouli au sceplicisme de Hume: le
rationalisme n’a pas réussi a nous expliquer le monde matériel.

Le prohleme en était 12 lorsque Kant fit son apparition. Il est
convaincu qu'on ne peut arriver aw savoir qu’en combinant les
deux tendances en présence, mais en se gardanl soigneusement
de leurs exagérations. La science résulte du concours de I'expé-
rience et de la raison, celle-1a fournissant le contenu et celle-ci la
forme. ll va donc sans dire que lorsqu’une des données fait dé-
faut, il 0’y a plus lieu a savoir. Tout le monde suprasensible (I’ame,
Dxeu), ne tombant pas sous le sens, échappe par cela méme au do-
maine de la science: il n’est pas connaissable.

Force est donc de renoncer une fois pour toutes & la solution
des problémes qui de tout temps ont eu le privilége de préoccuper
I’humanité. Si du moins en faisant la part du feu, en rétrécissant
le domaine réservé a la science, Kant 1’avait conquis sans retour,
et mis & 1'abri des atteintes du doute! C’est le contraire qui a eu
lieu. Les sensations et la pensée étant, d’aprés le criticisme, des
choses entierement disparates, leur concours devient inexplicable.
On ne comprend pas comment les formes de l'intelligence peu-
vent saisir des ohjets dans lesquels il n’est rien qui leur corres-
ponde. Kant a beau maintenir la réalité de la chose en soi, on
sem qu’elle devient prohlématique et risque de ne plus étre
qu’une simple apparence.

La vérité de nos connaissances ne peut donc éire sauvegardée
qu’a une condition. Il faut montrer que les formes de notre pen-
sée correspondent, d’une maniére parfaitement adéquate, a celles
de I’étre, de sorte que ce que nous distinguons ou réunissons dans
nos opérations intellectuelles est aussi distingué ou réuni dans la
réaité.

Ici deux voies s’ouvrent devant nous. Les idéalistes soutiennent
qu’au fond la pensée et I’étre ne sont qu'une seule et méme
chose; les lois de la pensée deviennent celles des objets: la logi-
que se transforme en métaphysique. Les realistes, au contiraire,
maintiennent la différence entre la pensée et l’étre, tout en con-
venant qu’elle n’est pas absolue ; il y a au fond une unité primitive
qu’il suffit de prouver pour rendre compte de P’accord entre les
formes de la pensée et celles de 1’étre. L’intuilion sensible con-



PHILOSOPHIE. 143

serve donc tous ses droits: on ne saurait arriver a la connaissance
que par le concours des deux facteurs. La métaphysique et la lo-
gique demeurent alors distincles, bien qu’étroitement unies. La
premiére prouve l’accord primitif qui, se trouvant au fond des
différences entre la pensée et I’étre, rend la connaissance possible ;

la seconde montre la vraie méthode de la connaissance, le moyen,
sur cette base, d’arriver a constater I’accord réel entre la pensée
et I’étre.

Fichte et Hegel ont dit le dernier mol de la tendance idealiste,
se rattachant a Kant; Schleiermacher et Trendelenburg ont suivi
la voie opposée. Ce sont 1a deux conséquences inévitables du point
de vue de Kant. Mais il était naturel qu’on essayat d’abord de dé-
velopper le criticisme dans la premiere direction. Hegel a eu le
grand mérite de tirer toutes les conséquences du point de vue
1déaliste et de montrer par cela méme qu’il est insoutenable. La
prétention de développer & priori toutes les catégories de 1’étre,
sans tenir compte du monde sensible, est illusoire : 'intuition sen-
sible, qu’on ne peut oublier, s’introduit toujours subrepticement
dans la prétendue déduction logique et & prioristique. Sans doute
si, comme Hegel le prétend, ’esprit de ’homme n’éfait autre que
l’espmt createur de Dieu arrivant chez nous a la conscience de
lui-méme, il pourrait tirer, de son propre sein, toute la longue
série des catégories de 1’étre. Mais le sentiment des limiles de
notre connaissance, (ui va sans cesse se développant, nous avertit
que cette prétention est aussi vaine qu’orgueilleuse. Ce n’est qu’a-
vec le secours de I’expérience que nous pouvons retrouver, dans
le monde réel, les pensées éternelles qui ont présidé a sa créa-
tion.

D’aprés Schleiermacher, la science doit correspondre & 1’étre,
en donner le reflet fidéle, et en méme temps se produire de la
méme maniere chez tous les étres capables de penser. La pensée
et I’étre sont, pour nous, une antithése primitive que nous avons
mission de réduire, et c’est dans ’acte de la connaissance que
nous en opérons la synthese. S’il n’y avail pas de commune me-
sure entre 1’étre et la pensée. toute connaissance serait impossible :
il faut qu’il y ait une unité supérieure dans laquelle 1’antithése
trouve sa solution. Il ¥ a encore une seconde condition pour que
la connaissance soit possible. Il faut que les fonctions organiques,
au moyen desquelles I’étre agit sur nous, et I'organisme intellec-
tuel, au moyen duquel nous ramenons les intuitions a I'unité, s’ac-
cordent, agissent harmoniguement et soient les mémes pour tous
les étres pensantb La dialectique a par conséquent une double
mission. Dans une premiére partie, transcendante et principale-
ment métaphysique, elle s’occupe du principe de la connaissance,
c’est-d-dire de I'unité supérieure qui plane au-dessus des antithe-

ses. Dans la seconde partie, qui rappelle la logique formelle, elle
expose les reégles & suivre pour arriver a la science.

\Iais quel sera donc ce principe de la connaissance, cette unité
plananf au-dessus de toutes les antithéses, et au-dessus de ldtre
et de la pensée? Cette unité supérieure, dit Schleiermacher, c’est



144 BULLETIN.

Dieu. Malheureusement ce Dieu ne peut jamais étre connu. En qua-
lité de point de départ transcendental de toute connaissance, il se
retrouve dans chaque savoir spécial el concret; mais nous avons
beau avancer dans le vaste champ de la science, jamais nous n’ar-
riverons jusqu’a connaitre’Dieu méme approximativement. On le
voil, la possibilité de la connaissance est de nouveau remise en
question. Comment voulez-vous fermer la bouche au sceptique
qui contesle la réalité de la science, du moment ou vous lui ac-
cordez (ue son unique principe, Dieu, ne peut étre connu?

Il v a encore une autre difficulté. Pour qu’on puisse connaitre il
faut qu’il y ait accord, harmonie entre les fonctions organiques
(les sens) et celles de l'intelligence. Mais qui nous le fera voir cet
accord, impliqué dans 'idée méme de connaissance, comme sa
condition sine qud non ?

Schleiermacher excelle 4 montrer les conditions & remplir pour
connaitre. Seulement il demeure désarmé en face du sceptique qui
nie la possibilité du savoir, justement parce que les conditions a
remplir pour v arriver lul semblent irréalisables.

C’est ici que Trendelenburg intervient. Pour que la connais-
sance paraisse possible, il prétend nous faire toucher du doigt 1'u-
nton de la pensée et de Pétre: c’est le mouvement qui doil étre
cette synthése. Dans le monde extérieur, il est la condition de
toutes les évolutions el transformations de la matiére; dans le
monde iniérieur, i1 domine toutes les opérations de la pensée; il
crée tout un monde d’idées qui est le reflet fidéle du monde sen-
sible. L’espace et le temps d’une part, les catégories de I'intelli-
gence d’autre parl, se trouvent avoir une valeur a la fois subjec-
tive et objective. C’est ainsi que la connaissance devient possible,
grace a la synthése que le mouvement se charge d’accomplir entre
I’éire et la pensée.

L’auteur de 'ouvrage que nous annoncons, tout en louant fort
la clarté et la pénélration de Trendelenburg, signale deux points
faibles. dans ses Recherches logiques. D’abord le mouvement #m-
pligue la matiére: il ne saurait donc étre le principe premier ap-
pelé & tout expliquer, puisque la matiére est avant lui. La méme
observation s"ap%lique a ’espace, au lemps, aux catégories. Toutes
ces formes, que Trendelenburg prétend dériver du mouvement,
n’en proviennent pas; elles sont impliquées en lui comme autant
de conditions stne qud non. :

Voici le second point vulnérable. Le mouvement ne peutrendre
compte de la notion de finalité. [l ne domine pas la forme; c’est
elle au contraire qui le domine. De méme que dans le monde de
la matiére nous avons un étre avant le mouvement, de méme
aussi dans la notion de finalité la pensée lui est antérieure.

Le mouvement ne saurait donc étre le principe commun et su-
périeur chargé d’effectuer la syntheése de ’étre et de la pensée. I1
faut sans doute accorder & Trendelenburg que, pour nous qul
sommes avec notre intelligence engagés dans la sphére du mou-
vement, celui-ci demeure le terme moyen pour pénétrer dans la
spheére de I'étre. En d’autres termes, la pensée pure n’est pas a



PHILOSOPHIE. 145

notre usage ; nous ne pouvons faire abstraction de I’'intuition dans
laquelle domine le mouvement. Toutefcis 1’espril ne saurait —
Trendelenburg ’accorde — descendre dans le tourbillon du mou-
vement : i1 doit planer haut au-dessus, et le régler; c’esl ce qui
nous donne le droit de dire que I’esprit domine I'intuilion, bien
qu’il ne puisse pas s’en passer.

Voici donc la différence entre Trendelenburg et notre auteur.
M. George accorde que le mouvement est le chainon, le trait d’union
(qui intyoduit 'esprit dans le monde empirique; c’est lui qui doit
nous servir de levier pour mettre au jour tous les trésors de la
connaissance. Mais c’est encore une question ouverte de savoir
jusqu’a quel point ’ensemble de la théorie de la science peut ré-
soudre I'antithése de ’étre et de la pensée. Une chose demeure
seulementacquise. Dans le mouvement, qui forme le monde, nous
trouvons les catégories comme dans 'intelligence qui les applique
aux ohjets. Voild pourquoi nous sommes en état de connaitre les
choses d’une maniére adéquate.

Tout ce qui précedeindique déjasuffisamment le point de vue de
notre auteur. Il nous reste a signaler les grands traits de sa théo-
rie de la science, découlant des bases qu’il vientde poser.

Le mouvement du monde extérieur se révéle & nous par les im-
pressions uiaffectentles organes des sens. Mais dans quel rapport
P’esprit se trouve-t-il avec ces impressions ? Les rationalistes récla-
ment pour l'intelligence le premier role que les empiriques attri-
buent aux sensations. Malgré leurs vives querelles, les deux écoles
s’accordent sur un point: pour I’'une comme pour l'autre, la sen-
sation et la pensée sont une seule et méme chose. Elles ne diffe-
rent que quand il faut décider laquelle a /e pas sur I’autre. Pour
I’empirique, la pensée n’est qu'une sensation affaiblie; pour le ra-
tionaliste la sensation est une pensée embrouillée et confuse. De
part et d’autre on en appelle aux heureuses conséquences de son
point de vue. Les empiriques sont fiers des progrés accomplis par
les sciences naturelles, depuis I’application de leur méthode d’ob-
servation ; les rationalistes ont pour eux I'évidence des mathéma-
tiques, qui ne reconnaissent que ce ¢ui est rigoureusement prouve
par la raison, toute la sphére du monde spirituel et suprasensible
(qui demeure fermée a la perception sensible.

Pourquoi ne mettrait-on pas fin a4 la querelle en partageant le
monde enlre les deux combattants qui se le disputent ? Les empi-
riques regneraient sans réserve dans le monde de la nature; les
rationalistes auraient ’esprit pour domaine. Mais on ne peut si-
gner (ue des armistices de courte durée: chacun considére le do-
maine qui lui est interdit comme une propriété lui revenant légi-
timement et dont il doit faire la conquéte.

Pour laquelle des deux tendances prendrons-nous parti ? Avant
d’opter, demandons-nous si elles n’exagéreraient peut-éire pas
leurs prétentions, et si la meilleure maniére de faire prévaloir
leurs droits réciproques ne serait pas de cesser de s’exclure 1'une
Pautre. Il se pourrait bien qu’elles eussent tort, justement quand
elles s’accordent & déclarer que la sensation et la pensée sont une

C. R. 1869. 10



146 BULLETIN.

seule et méme chose. En revanche, leurs prétentions respectives
seraient 1égilimes et fondées dans leur nature différente.

Si, comme le veulent les empiriques, la pensée n’était qu'une
sensation affaiblie, elle serait produite du dehors, comme les im-
pressions sensibles, et privée de toute indépendance. L’intelli-
gence ne peut accepter un role si effacé; elle a droit d’étre tenue
pour un facteur actyf. Le rationaliste prélend tirer toutes les con-
naissances de la seule force productrice de la raison; il s’estime-
rait heureux si on pouvait le soustraire aux ficheuses influences
des impressions sensibles. C’est faire trop peu de cas du fmonde
sensible et méconnaitre les services incontestables qu’il rend a
Pesprit.

M. George, aprés avoir examiné le role de I'intelligence dans le
phénomeéne de la sensation, arrive aux conclusions suivantes.

Le monde réel fait pour nous acte de présence au moyen des
impressions sensibles. Les différences qui se trouvent dans ce
monde présentent a notre intelligence autant de problémes qu’elle
est appelée a résoudre. Toutefois les représentations ne sont pas
une conséquence allant sans dire des seules impressions ; elles ne
sont pas produites par les choses comme les impressions. Il faut,
pour qu’il v ait représentation, le concours actyf de notre ame qui
s’assimile ce qu’on lui présente et se I’explique librement, d’apres
des combinaisons qu’elle fait elle-méme. Senlir et avoir conscience.
sont deux fonctions opposées de I'ame. Quand elle sent, ’ame est
réceptive, elle subil les impressions qui lui viennent des choses,
sans pouvoir rien v changer. Quand elle acquiert conscience, elle
se comporte activement; elle cherche a faconner les objets 4 sa
maniére ; elle se laisse guider par la résistance qu’ils lui oppo-
sent pour arriver a les soumetire toujours mieux a la domination
de la pensée réfléchie.

Le corps met au service de I’ame des instruments qui lui per-
mettent de prendre cette double aititude, en face du monde réel.
Les nerfs sensibles recoivent leur commotion du dehors et la
communiquent & I’ame: les nerfs moteurs sont a leur tour ébranlés
par ’ame : de 14 des mouvements proportionnés a la résistance
des objets qui finit par éire surmontée.

Les nerfs sensibles, organes de la sensation, les nerfs moteurs,
organes de la conscience en voie de formation, sont, les uns et
les autres, des mouvements en sens opposé. Ils doivenl débuter
par entrer en conflit, pour finir par se mettre d’accord dans le
résultat de la connaissance, qui fait sortir 'espril victorieux de la
lutte. Les impressions proviennent de mouvements ondulatoires,
qui sont eux-meémes la conséquence du mouvement qui a formé
les choses et dont les vibrations se font sentir dans les plus pe-
tites parties. Ce qui fait U'importance des mouvements ondula-
toires pour le probléme de la connaissance, c¢’esl que les mémes
lois qui ont présidé & la formation des objets, réglent également
les plus petites ondulations de la matiére. De sorte que la moindre
différence dans 'arrangement des molécules s’accuse également
dans les ondulations qui en proviennent. Notre conscience, de son



PHILOSOPHIE. 147

coté, suit avec soin ces différences, les analyse, les combine jusqu’a
ce qu’élant remontée au mouvement qui les a produites, la raison
soit en état de produire elle-méme les choses et de les transfor-
mer a volonté. -

Nous voici donc remontés & la source du phénoméne de la con-
naissance. Elle réside dans ce double mouvement, & la fois réceptif
et actif, que notre organisation corporelle met la raison en état
d’accomplir. Nous possédons la conscience immédiate de ce que
nous faisons, et nous connaissons les ohjets d’'une maniére médiate
par la résistance qu’ils opposent d notre activité; cette résistance
est appréciée d’apres le degré de force que nous sommes appelés
a déployer pour en triompher. Toutefois nous ne connaissons en-
lierement les objets que quand nous sommes en état de les repro-
duire nous-mémes, et que nous voyons immédiatement en eux un
produit de notre raison.

Mais le mouvement, dans lequel nous sommes engagés comme
parlie intégrante de ce monde, n’a pas présidé a la fondation de
l'univers. Si nous réussissons a reproduire les choses par nolre in-
telligence, le monde de son coOté est le produit d’une raison
créatrice que nous avons a notre tour a reproduire dans notre
pensée, a imiter en pensée, a repenser. De méme que plus nous
savons, plus nous dominons le mouvement, de méme aussi un étre
primitif domine le mouvement de 1’univers entier; il en est le
principe. Nous, au contraire, par suite de notre position, nous par-
tons du meliew du mouvement dans lequel nous sommes engagés ;
notre marche est & la fois régressive et progressive, ¢’est-a-dire
que nous commencons par analyser I’évolution qui nous a faits ce
(que nous sommes, et ensuite, munis des moyens nécessaires, nous
nous mettons a agir directement sur elle. C’est 14 ce qui nous ex-
plique pourquoi le mouvement est, pour nous, le point -de départ.
Mais dans le mouvement lui-méme se trouvent déja des éléments
antérieurs qui en sont la condition sine qud non, et que nous
sommes appelés a obtenir par ’analyse.

Ces éléments préalables, déja contenus dans le mouvement, sont
dabord le temps et le lieu, 'espace et la matiére, et puis les catégo-
ries plus générales. Toutes ces choses sont impliquées, contenues
dans le mouvement; et c’est pour cela que nous apprenons a les
connaitre par son moyen. Elles sont également communes a la
raison, qui domine le mouvement. Voila pourquoi elles sont I’appa-
reil, les instruments dont lintelligence humaine s’empare pour
mettre au jour les riches trésors cachés dans le monde.

On voit maintenant comment il est possible d’arriver & con-
naitre au moyen de cette action réciproque des impressions et de
la conscience. Nous comprenons aussi le développement de la phi-
losophie moderne qui s’est essentiellement attachée a résoudre le
probleme de la connaissance. Chaque systéme a eu son role a
Jouer en ce qu’il s’est attaché & une face spéciale du probléme ;
mais ils ont été tous défectueux parce qu’ils ont tout voulu expli-
quer d’un point de vue exclusif et étroit, ne sachant pas apprecier



148 BULLETIN.

impartialement la portion de vérité représentée par les adver-
saires.

L’école empirique affirme avec raison que nous ne pouvons
connaitre le monde réel que par la perception sensible; que notre
intelligence doit rechercher les lois réalisées dans les choses pour
arriver & connaitre et & dominer les objets. Seulement elle a le
tort d’oublier que la raison est une activité libre ; que les lois
inhérentes aux choses leur ont été imposées par une pensée créa-
trice dont I’intelligence humaine est un produit congénére, 4 la
vérité trés-inférieur. Le rationalisme a raison quand il affirme que
dans le phénoméne de la connaissance le role principal appartient
au moi conscient; ¢’est lui qui fait tout, tandis que la sensation se
borne a lui fournir une masse -indigeste d’éléments chaotiques.
Mais trop confiant en la clarté de l’intelligence, le rationaliste mé-
connait I'importance de ces données sensibles que les faits bruts
lui fournissent et qui mettent peu a peu la raison en demeure
d’exercer ses forces pour arriver enfin a4 maitriser I’élément sen-
sible. Justement parce que la sensation, en dehors de 'action de
la raison, laissée a elle seule, demeure confuse, elle doit étre diffé-
rente; et c’est cette différence spécifique qui la rend un facteur in-
dispensable de la connaissance. Plus il affirmait, et avec raison, la
liberté et U'indépendance de I’esprit en face du monde sensible,
plus le rationalisme était exposé & méconnaitre une autre face du
phénoméne. Il ne s’est pas apercu que, sans parler du monde des
sens, l'intelligence posséde dans le systéme nerveux tout un or-
gane corporel, sans le concours duquel elle ne peut entrer en con-
tact avec les choses. Aussi, perdil-on son temps & expliquer ’ac-
tion réciproque de 1’ame et du corps. Comment en aurait-il été
autrement puisqu’on avait débuté par creuser entre eux un abime
infranchissable ?

Apres les efforts stériles des deux tendances extrémes pour
échapper aux conséquences logiques de leur point de vue, Kant
indique d’une main ferme le nceud du probléme. En proclamant
une différence spécifique entre la sensation et la pensée, il attri-
bue a chacune une fonction indispensable pour la formation de la
connaissance. La sensation nous fournit les matériaux que !’esprit
doit s’approprier ; la raison nous donne les formes pour les saisir.
Sans le concours de la pensée, la sensation demeure aveugle ; sans
le concours de la sensibilité, 1'intelligence avec ses formes vides
demeure privée de toute consistance. MalheureusementKantne sait
pas voir dans le mouvement le frait d’union destiné a rattacher le
monde objectif a la subjectivité. C’était 13 renoncer a une deéduc-
tion des formes de I’espace et du temps aussi bien que des catégo-
ries. L’espace et le temps deviennenl pour lui des formes exclusi-
vement subjectives ; aussi fait-il d’inutiles efforts pour arriver a
saisir la chose en soi; nous n’en percevons jamais que ce qul nous
en apparait a travers nos propres lunettes, I'espace et le temps,
formes toujours extérieures, étrangéres aux objets. Kanl a parfai-
tement raison quand il maintient que I’espace et le temps sont les
formes a priori de I'intelligence, que c’est grace a ce fait que notre



PHILOSOPHIE. 149

connaissance posséde une valeur nécessaire et générale. Mais il
eut le tort de méconnaitre que ces mémes formes, conditions
a prioristiques de notre connaissance, sont également la condition
sine qud non de Pexistence des objets. CPest précisément parce que
les objets sont régis et combinés d’aprés ces mémes formes qui se
trouvent dans notre intelligence, que nous réussissons a les con-
naitre.

Une fois rentrée en pleine possession de ses droils, il était na-
turel que la raison, oublieuse des avertissements et des réserves
de Kant, tentit de tout construire ¢ priore. De 14, la légitimité du
mouvement idéaliste qui est sorti de la critique de la raison pure.
Fichte d’abord et puis Hegel se précipitent a 'envi sur la pente
glissanle ou le philosophe de Konigsberg prétend se maintenir. Le
premier voit dans le moi le point de départ de toute connaissance ;
il en fait le seul étre réel, pour ne voir dans le monde qu’un
non-moi posé par le moi, oubliant que ces limites que le moi est
censé se donner, ont une réalité et une valeur en elles-mémes.
Hegel, de son coté, a raison, toujours au point de vue de Kant,
lorsqu’il veut déduire de I'intelligence elle-méme toutes les caté-
gories de 1’élre pour construire l'univers @ priori, sans tenir
compte des données fournies par l’expérience. Tout aurait été a
merveille si Pesprit humain n’avait été tout simplement que I'intel-
ligence créatrice elle-méme. Malheureusement il n’est qu’une par-
tie de ce monde fini; il a ses limites; il doit se borner & repro-
duire les pensées divines incarnées dans les objets et dans les faits,
Les catégories sont, il est vrai, ¢ priori dans notre raison, mais ce
n’est qu’a la suite d’un rude combat avec les choses, dans lesquel-
les elles se trouvent également, que nous réussissons a en obtenir
conscience. C'est aussi l’expérience qui nous enseigne a faire un
usage convenable de ces formes.

A 1la suite de ces aberrations, Schleiermacher ne rendit donc
pas un petit service a la philosophie quand il proclama de nouveau,
apres Kant, la nécessité du concours des deux facteurs — la sensa-
tion et I'intelligence — pour arriver a la connaissance. Mais tout
en maintenant ’absolue nécessité des deux fonctions, il ne sut pas
découvrir le lien qui devait les rattacher 1’une 4 I’autre. Trendelen-
burg le trouva dans le mouvement et il accomplil ainsi le dernier
progres indispensable pour expliquer le fait de la connaissance. Il
n’a oublié qu’une seule chose: c’est pour nous seulement que le
mouvement est la synthése de la pensée el de 1'éire. Le temps,
Pespace, les catégories ne sont donc pas des produits du mouve-
ment; ce sont, au contraire, ces formes qui le produisent. Et c’est
parce qu’une intelligence premiére a déposé ces formes dans le
mouvement que celui-ci s’accomplit d’'une maniére réguliére.
Trendelenburg méconnait encore que le mouvement, qui nous
apparait dans les choses, a toujours lieu dans certaines directions
déterminées, tandis que celui qui a son point de départ en nous
est libre ; notre intelligence le domine et le dirige. Voila pourquoi
il nous est possible d’intervenir activement dans le mouvement des
choses, de produire, de créer. ‘



150 BULLETIN.

Nous touchons ici au point décisif. Trendelenburg prétend trou-
ver dans le mouvement le point de départ commun 4 I’étre et a la
pensée. Mais les efforts qu’il fait pour montrer la chose n’aboutis-
sent pas. L’étre et la pensée demeurent comme deux lignes paral-
1&les qui ne se rencontrent jamais. Le mouvement extérieur et le
mouvement intérieur restent toujours séparés 'un de ’autre, faute
de voir I"organe corporel qui doit étre le point de coincidence. Le
probleme ne peut étre résolu que si on se rend bien compte du
role inverse des nerfs sensibles et des nerfs moteurs, qui sont les
organes corporels de 1’ame. Par les premiers elle recoit les im-
pressions du dehors, par le second elle agit sur le monde. C’est
ainst que la synthése entre 1'étre et la pensée s’effectue au moyen
du mouvement: nous comprenons commentlaraison, en dominant
ses propres organes du mouvement, péneétre dans le monde exté-
rieur, agit sur lui et le transforme.

Tout cela nous explique encore les rapports entre la raison di-
vine et la raison humaine, ainsique la mission de celle-ci. L’univers,
en tant que création de Dieu, est 'organe dont il se sert pour
parler a4 I’homme, et celui-ci est appelé & s’approprier les idées di-
vines ainsi manifestées. Mais 1’homme, étre borné, placé dans un
lieu particulier de 'univers et au milien méme du mouvement, ne
peut faire la chose gu’au moyen de son organisme qui le met dans
une relation déterminée avec le monde et qui est dirigé et do-
miné a son tour par sa raison, créée a I'image de Dieu. L’ame manie
donc librement les calégories contenues dans le mouvement; choi-
sissanl le femps et le {iew, en retenant ou en accélérant le mouve-
ment, conformément au nombre et a la mesure, elle agit entiére-
ment comme cause. La raison humaine s’instruit au moyen des
idées divines manifestées dans le monde, et elle se sert pour cela
des catégories qui se trouvent en elle-méme, et dont elle obtient
une conscience toujours plus claire & mesure qu’elle en fait
usage. Si, d’ane part, le fait d’apprendre implique 1’activité de ce-
lui qui apprend, de I"autre, I’activité de celui qui enseigne se horne
a montrer & I’¢leve comment il doit combiner et distinguer les
idées qui se trouvent déja en lui. Or, dans le monde, les choses
sont combinées, distinguées d’aprés certaines régles,et la résistance
qu’elles opposent a notre libre activité, quand nous prétendons
les combiner autrement, est une discipline pour la faculté que pos-
séde notre esprit de produire des idées. L'autodidacte lui-méme
n’apprend qu’en classant ses idées, tantot d’une facon tantot d’une
autre, jusqu’a ce qu’il arrive 4 une combinaison qui corresponde
parfaitement aux matériaux qu’il veut s’approprier. 1l perd sans
doute beaucoup de temps en ne profitant pas de I’expérience de
ses devanciers, mais il y gagne, quand il finit par rencontrer juste,
de posséder ses connaissances avec plus destureté et plus de clarté.
Le développement du savoir humain en général oscille, comme
celui de toute science, entre la méthode de I'autodidacte et celle
de Pécolier. La différence entre les deux n’est en effet que rela-
tive.

La connaissance empirique rappelle la méthode de I’écolier qui,



PHILOSOPHIE. 151

au moyen.de son intelligence, s’approprie une matiére donnée; la
connaissance spéculative rappelle plutot le développement de I'au-
todidacte. Le spéculatif doit renverser maintes fois les combinai-
sons qu’il a faites lui-méme et se remettre & ’'ceuvre tout & nou-
veau, instruit par I'insucces. Mais ’empirique ne pourrait avancer
sans se livrer a certaines combinaisons qui font appel a4 son acti-
vité intellectuelle; le spéculatif ne saurait arriver a la vérité s’il ne
comparait le résultat de ses combinaisons aux matiéres dontils’oc-
cupe, afin de se convaincre de leur parfait accord.

Voild donc lamarche que I'intelligence est appelée a suivre pour
parvenir a connaitre. La perception sensible et la conscience in-
lellectuelle se développent au confact du monde extérieur; elles
agissent incessamment 'une sur 1’antre, sans qu’il soit possible de
déterminer d’une maniére parfaitement exacte la part qui revient
a chacune. La logique, chargée d’exposer la théorie de la science,
doit suivre ce développement d’une maniére systématique, en si-
gnalant clairement ses diverses phases. On peut commencer avec
la sensation, — la raison alors s’approprie ce qui est percu et forme
le monde objectif en conséquence; — l'intelligence peut aussi dé-
buter en se livrant i ses propres combinaisons, sauf a voir ensuite
jusqu’a quel point elles s’accordent avec les données que fournit
la perception sensible. La premiére méthode est celle de la fo? a la
vérité ; elle consistera en ce que l'intelligence, tout en s’appropriant
les impressions recues, obtienne le sentiment de leur accord avec
la réalité. La seconde méthode conduit a la connaissance:
Iintelligence ici a conscience de retrouver dans les perceptions, ni
plus ni moins, ce qu’elle connaissait déja. Le résultat de cette acti-
vité est la clarté avec laquelle l'intelligence débrouille et analyse
les matiéres qui lui sont fournies. La foi en la vérité et la clarté
dans la connaissance sont appelées a se pénétrer 1'une I'autre. Ici
commence ’action réciproque. Le vrai devient objet d’une con-
naissance claire, et quand on se ’approprie par la foi en la vérite,
il est réellement su ; il devient objet de science. La logique se di-
vise donc en trois grandes parties qui traitent successivement de la
foi, de la connaissance et du savoir.

La foi consiste & s’approprier les fails, d’'un ordre quelconque,
au moven de la conscience: ¢’est ’assurance qu’il y a correspon-
dance entre nos pensées et les objets, I'étre réel. Quand nous
croyons, nous pensons que les représentations des choses, obtenues
par la perception, correspondent a la réalité.

Cette définition de la foi est contraire a empirisme, quiprétend
que la perception immédiate est la source de toute vérité, et au
rationalisme, qui ne veut voir dans la science qu’un produit de la
raison. Dans tous les domaines la foi-est la source de la connaissance :
1l ne peut étre question d’arriver a une science quelconque, si on
ne partimplicitement de la foi en I’accord de nos représentations et
de la réalité: la science la plus parfaite n’est telle que parce qu’elle
implique la foi en la vérite.

Mais il y a des degrés divers dans cette certitude que donne la
foi. Cette assurance de 1’accord entre nos représentations et la



152 BULLETIN.

réalité, qui ne doit jamais nous abandonner quand nous pensons,
peut étre plus ou moins ferme. La logique doit montrer le long
chemin & parcourir. pour arriver & la vérité compléte. L’auteur
traite ainsi des degrés divers de la foi sous les {itres suivants:
Opinion, confiance, certitude, conjecture, vraisemblance, conviction,
pressentiment, doute, vérité, fausseté (erreur, présomption, super-
stition et incrédulité). La vérité est la certitude, la conviction de
P’accord de notre pensée avec 1’étre. — Dans cette partie de son
ouvrage, l'auteur traite des diverses théories sur la source de la
connaissance ; il montre le rapport du domaine religieux avec les
autres spheres de la science.

La foi, partant des faits donnés, arrive a la vérité qui n’est autre
chose que 1'accord de la pensée avec 1'élre. La connaissance se
propose un tout autre but. Partant de ’intelligence, elle compare
les représentations que celle-ci s’est formées des faits pour s’expli-
quer ces derniers. Le monde objectif, tel que la perception sensi-
blenousledonne, estéminemmentconfuas; pour dissiper la confusion,
il faut s’en faire des idées claires ; plus la chose a lieu, plus on le
connait. Les divers éléments et les divers degrés de la connais-
sance sont les suivants : le sujet, Uatiribut, le jugement, 'induction,
la déduction, ’idée, le principe, la méthode, le systeme.

La foi, accord de la pensée et de 1’étre, recherche la vérité;
la connaissance, accord de la pensée avec elle-méme ou des étres
pensants entre eux, vise surtout ala clarté. La foi et la connais-
sance sont les deux facteurs coordonnés et aussi indispensables 1'un
que l'autre, de la science, du savoir. Elles sont coordonnées parce
qu’elles renferment une et 'autre la perception et la pensée
comme éléments; elles sont également ¢ndispensables et légitimes,
ainsi quela vérité et la clarté qui deviennentleur plus haute expres-
sion. CG’est donc a tort qu'on prétend placer la connaissance plus
haut que la foi, comme procurant un plus haut degré de certitude
ou une vérité supérieure. Les deux ont & remplir leur role res-
pectif, également 1égitime pour arriver au savoir, a la science. La
foi sans la connaissance est aveugle, la connaissance sans la foi est
vide; la réunion des deux donne seule la vraie science.

- Les divers éléments de la science sont: la découverte, Vobserva-
tion, Vexpérience (Erfahrung), Vhypothése, Vanalogie, Vépreuve (Ex-
pgriment’), la théorie, 1a pratique, la science spéculative ou philoso-

tque.

P L?a philosophie est la seule science qui prétend couper court a
toutscepticisme, en prouvant la possibilité du savoir par le fait méme
de son existence a elle. Dans la pratique cependant c’est elle qui
fournit le plus fort argument en faveur du scepticisme. On dirait
que la philosophie existe pour montrer la différence qu’il y a tou-
jours entre pouvoir et vouloir. Pour résoudre celte contradiction,
Pauteur examine la position que la philosophie doit prendre en
face des autres sciences.

Apres avoir rappelé quon lui a peu a peu et surtout de nos
jours contesté une place quelconque dans la science, il montre
qu’elle doit en avoir une d’autant plus belle au-dessus d’elles toutes.



PHILOSOPHIE. 153

Elle ne doit pas réclamer une portion du domaine de la science,
mais le domaine tout entier. Justement parce que le champ tou-
jours plus vaste des études réclame une distribution du travail, il
est indispensable que la philosophie porte son altention sur 1’en-
semble. Elle aspire a servir de lien commun a toutes les sciences ;
elle prétend assigner a chacune sa place; il faut donc gu’elle soit
une science au-dessus de toutes les autres.

Ainsi ce n’est pas dans l'oebjet qu’il faut chercher la différence
entre la philosophie et les autres sciences. On ne la trouverait pas
non plus dans la méthode, qui est la méme pour tous les domaine-.
On peut accorder dans un cerlain sens que chaque science a ses
procedes qui lui sont particuliers, mais il n’v a qu’une seule logi-
que, une seule théorie de la science pour elles toutes. Chaque
science se horne & modifier & son usage la méthode identique pour
toutes.

La philosophie a pour base les résullats obtenus par toutes les
sciences particuliéres ; aucune ne doit étre exclue de son domaine,
sans cela elle ne pourrait leur servir de lien commun; elle serait
hors d’¢lat de présenter un organisme général, une systématisation
de I’ensemble, en assignant a chaque branche la place qui lui con-
vient.

Mais si la philosophie doit s’en tenir a I’ensemble, cette position
lul assure les avantages que les conceplions générales ont tou-
jours sur la masse des détails. Elle ne doit s’approprier, pour les
incorporer dans son organisme, que les seuls résultats acquis, pré-
sentés par chaque science particuliére comme vrais et assures.
Il faut quelle ne céde pas a la demangeaison de prétendre nous i1e-
struire sur des matiéres qui nous sonl encore absolunmient inconnues
dans létat actuel des sciences. Elle doit se garder de compléter, au
moyen d’hypothéses, ce que l’expérience ne nous fait pas con-
nailre. Qu’elle laisse aux autres sciences le travail préparatoire du
macon et du tailleur de pierre, pour se borner a remplir les hautes
fonctions d’architecte. Quand elle prétend construire @ priori, se
créer elle-méme les matériaux que les autres sciences se refusent
a lui fournir, elle envahit un domaine étranger; elle descend des
régions supérieures ou elle doit se maintenir, sous peine de pro-
voquer la défiance et de se rendre ridicule. Les autres sciences ont
toujours dans les fails une base certaine pouvant leur servir de
point de repére; les résultats acquis par les autres sciences ne
peuvent fournir une base ferme pour la philosophie que lorsque
la connaissance est vraie, parfaitement d’accord avec les faits. Alors
'expérience par laquelle la philosophie débute est aussi ferme et
aussi sure que celle des autres sciences: elle repose, elle avssi,
sur des faits. Que sont-ils apres tout, ces faits qui servent de point
de départ & la philosophie? Rien d’autre que les idées mémes ar-
rachées au monde matériel. Elle a donc le droit, & son tour, de
déduire les faits des pensées. Mais ceci implique qu’elle ne doit
pas s’avenlurer a construire des faits qui n’auraient pas déja été
élaborés en pensée, en idée par les sciences particulieres.

Une fois en possession des idées que les autres sciences lui ont



154 BULLETIN.

fournies, la philosophie doit les traiter avec la rigueur scientifique
qu'on apporte dans toute autre étude. Sa tiche consistera simple-
ment a déduire, de principes plus généraux et supérieurs, ces pen-
sées, ces 1dées que les sciences, elles, ont tirées d’en bas, des faits
materiels, et a les présenter comme des conquétes définitives. Les
essals, les expériences proprement dites auxquelles les autres
sciences se livrent peuvent alors se rattacher a ces résultats défini-
tivement acquis, qui établissent un accord parfait, une harmonie
constante entre le monde des idées, de la pensée, et celui des
faits, de 1'étre.

Toutes les aulres sciences cherchent chacune un principe pour
les faits qu’elles constatent, el construisent surlui un systéme com-
plet. La philosophie cherche pour elles foutes le premier et le plus
élevé des principes, laplus générale desméthodes. Elle formule en-
suite un vaste systéme, dans lequel chaque science trouve sa place
organique. Voila pourquot elle devient, a son tour, une prépara-
tion pour les sciences particuliéres, en metltant dans tout son jour
leur point de départ el en leur assignant la méihode qu’elles
doivent suivre. Toules les sciences parient donc de la philosophie
el v raménent, comme autant de confluents (ui viennent appor-
ter leur tribut au grand fleuve de la science. Elle est le lien gé-
neéral qui fait une gerbe des épis divers fournis par les sciences
spéciales. Plus celles-ci contiennent de savoir, plus ausst elles con-
tiennent de philosophie. Pour progresser, les autres sciences doi-
vent demeurer en rapport avec elle; se pénélrer de cet amour
désintéressé de la science pure qu’elle cultive, qu’elle pratique et
qu’elle conserve. Cet amour peut seul les empécher de se ravaler
au rang de simples métiers qui, en ne poursuivant que I’utilité im-
médiate, perdraient de vue le but supérieur.

W. OpHLMANN. THEORIE DE LA CONNAISSANCE COMME SCIENCE NATU-
RELLE, INTRODUGTION A LA PHILOSOPHIE SUR LA BASE D'UNE PSYCHO-
LOGIE ExpEmMENTALE‘.

Ce petit {raité est précédé d’une introduction relativement lon-
gue, qui livre d’avance le secret de I’ouvrage.

En se fondant sur la physiologie moderne, on distingue dans le
cerveau irois régions: a chacune d’elles correspond une facullé
spirituelle. La partie inférieure du front est le siége de ce que
Jean de Miiller a nommé fizirendes Denken et (ue.notre auteur
propose d’appeler les facultés d’observation. A lapartie supérieure
du front corrrespond la puissance de réflexion (contemplatives Den-
ken, de Miiller). Enfin dans les parties lalérales postérieures de

t Die Erkenninisslehre als Naturwissenschaft, eine Einleitung in die Phi-
losophie auf Basis der naturwissenschaftlichen Psychologie, von W. Oehl-
mann. 1868, 1 vol, in-8, de 166 p.



PHILOSOPHIE. 155

I’encéphale résident les facultés de sentiment. Une culture métho-
dique de l'esprit humain suppose la connaissance de ces trois fa-
cultés el de leur role respectif. Celle qui sert de base a toules les
autres et qui fournit a la science tous ses éléments solides, c’est la
premieére, ’observation ou 'intelligence noélique qui nous donne
des perceptions et des connaissances expérimentales. Les facultés
de réflexion ou dianoétiques classent les phénomeénes saisis par
les diverses perceptions. Enfin le sentiment, qui ne serait rien s’il
ne s’appuvait sur les deux groupes des facultés intellectuelles, peut,
grace a elles, nous donner nos inclinations, former notre caractére
et servir de fondement a 1’éthique.

Toutes les sciences dites philosopbigques qui ont pour objet I'étude
de ces différentes facultés de I'esprit humain, n’ont de valeur qu’a
la condition de se constituer sur la base de l’expérience, de se
composer de fails bien observés. M. Oehlmann, — d’accord avec
son ami M. Ch. Schmidt. auteur de Lettres anthropologiques, dont
ce petit traité ne prétend étre que le libre développement, — re-
jette comme absolument insignifiante toute psychologie fondée sur
le simple raisonnement ou sur une chimérique intuition du mo?
(Selbstbeobachtung). Aprés avoir nommé les philosophes les plus
célébres, « il ne vaut pas la peine, dit-1l, d’exprimer le peu de suc
de ces fruits secs; » et il traite aussi dédaigneusement toutes les
ecoles, depuis celle de Platon dont I'idéalisme lui semble creux
jusgu’a celle de Herbart o1, « dans un perpétuel cog-a-’ine, » on
s’amuse a « faire carambholer, comme des billes de billard, les phé-
nomenes spirituels. » Apres une critique trés-vive de 1'idéologie,
« cette scolastique moderne, » 'auteur invite la philosophie a se
mettre au niveau des sciences modernes si elle ne veut étre bien-
tot tout a fait délaissée, et il conclut en lui proposant de réformer
ou plutot de créer de loutes piéces sa psvchologie en s’étayant sur
Gall, dont le systéme contient, au moins en germe, tous les élé-
ments de la psvchologie vraiment scientifique.

L’ouvrage est divisé en uatre parties.

La premiére traite de la division de P'intelligence, et des diver-
ses directions de la philosophie qui correspondent aux divers élé-
ments constitutifs de l'intelligence. L’auleur propose de dislinguer
dans Pintelligence proprement dite (facullé de contemplation ou
de réflexion) trois modes d’action: 1° 'intelligence concevant le
genéral, subsumant les individualités sous les tvpes communs ou
especes, saisissant la ressemblance ou 1'identité des objets, s’éle-
vant aux notions d’ensei.ble, aux points de vue généraux, embras-
sanl enfin dans une unité supérieure toutes les diversités apparen-
tes; — 2° Dintelligence relevant au contraire les différences,
satlachant & individu et & P’individuel, ne réduisant pas tout a
unité, ne percevhnt pas I'universel mais le particulier, divisant,
distinguant, diversifiant, procédant par analyse et non par synthése;
— 3° Pintelligence cherchant la liaison et les rapports des phéno-
menes, les raltachant en une chaine de causes et d'effets, de fins
et de moyens, poursuivant enfin la loi des choses et non les phé-
nomeénes eux-mémes. — A ces trois maniéres de penser, corres-



156 BULLETIN.

pondent trois méthodes philosophiques que I’auteur appelle spiri-
tualisme, individualisme, perfectibilisme, ou encore substantialisme,
criticisme, pragmatisme, etc., et qui se reflélent dans les trois pe-
riodes de la philosophie orientale, grecque et moderne.

La seconde parlie traite des rapports de ces trois éléments de
Pintelligence. Aprés en avoir exposé les caractéres respectifs p.r
de nombreuses et minutieuses analyses psychologiques, l'autleur
conclut que tous trois sont diversement, mais également nécessaires
dans la science, dans I’art, dans la vie pralique individuelle et so-
ciale. Comme type de la réflexion généralisante, "auteur prend
Geethe; de I’esprit de distinction, Heine ; de la recherche des liai-
sons causales, Hegel, Aristote el Alex. de Humbold. Parmi les peu-
ples modernes, les Francais, les Anglais et les Allemands sont les
représentants de ces trois grandes direclions de l’esprit.

La troisieme partie nous monire comment se forme ente:.de-
ment (Verstand). Deux grands facteursle composent : I’intelligence
et I’observation. La premiére donne les cadres, les lois vides, les
formes ; autre fournit les faits, les réalités concrétes et particulie-
res, matériaux de la pensée. A la dislinction de I’élément matériel et
de I’element formel, I’auteur préfere celle des forces noétiques et
dianoétiques. L’observation noétique nous donne la connaissance
des faits (Kenntniss); lintelligence dianoétique nous donne des
connaissances générales dans le sens le plus riche du mot (Erkennt-
niss). L’entendement, formé ainsi de faits et d’idées, d’observations
et de conceptions, peut prendre trois grandes directions, coires-
pondant & celles que nousavons déja reconnues dans la simple re-
flexion: 1° I’entendement synthétique, qui nous donne des sub-
sumptions, des idées abstraites et générales, puis des types plus
généraux, puis enfin la notion de substance; ou, dans un autre
ordre, des hypothéses, puis des régles, enfin des lois consiituant
une théorie. L’auteur indique comme les catégories les plus riches
a la fois et les plus réelles celles du mécanisme, du chimisme et de
lorganisme, bien préférables a celles de 1'étre, ’essence, le devenir.
— 2° Pentendement analytique, qui s’exerce par la definition, par
la distinction des catégories logiques de modalité, qualite, quar-
tité, relation, enfin par la division proprement dite; — 3° I’entende-
ment appliqué aux relations de causalité et de finalité, qui s’exerce
quand, apres avoir observé une lacune dans la série de nos per-
ceplions, nous voulons la combler en remontant soit vers la cause
soit vers la fin de I’objel que nous étudions: c’est ce qui engendre
le raisonnement ; seulement ici il ne s’agit plus de remplir par de
simples conjectures ou par des généralités hypothétiques la chaine
des faits depuis la premiére cause jusqu’au dernier effet: ¢’est par
des renseignements empruntés en derniére analyse & I’expérience
et & ’expérience sensible, que ’entendement enchaine les phéno-
meénes (gignomenale Dinge). L’auteur applique ces différents points
de vue principalement aux sciences positives, et cherche chez les
savants les plus illustres les exemples de ces diverses sortes d’en-
tendement, en insistant fortement sur I'immense importance des
expériences bien faites et sur le danger de I'idéologie a ses diffé-
rents degrés d’abstraction.



PHILOSOPHIE. 157

Enfin la quatriéme partie aborde le développement de la razson
et le développement moral dans ’homme et dans ’humanité. L’av-
teur, en les comparant et en les distinguanttour & tour, nous mon-
tre, d’'une part, le rapport de la théorie a la pratique, et de I'autre
la double et souvent inégaleinfluence du sentiment et de I’enten-
dement. Il énumere les différents systémes philosophiques et les
différentes institutions sociales (Etal et Eglise) qui naissent du dé-
veloppement exclusif ou prédominant des diverses facultés parti-
culiéeres de I’entendement ou du sentiment. Il poursuit la méme
étude, avec une finesse d’observations dont on ne pourrait donner
une idée que par une analyse extrémement détaillée, dans le do-
maine des sciences d’entendement, puis des sciences de raison qui
se fondent sur 1'union des forces intellectuelles el du sentiment.
Méme recherche pour les diverses vocalions, pour les divers carac-
téres, etc. A ces trois directions, que nous retrouvons partout, cor-
respond encore la distinction du beau (facultés noétiques), du vrai
(f~cultés dianoétiques) et du bien moral (facultés éthiques). Enfin,
apiés avoir classé les différentes espéces des obstacles internes et
externes (ui peuvent s’opposer au développement régulier de tou-
tes nos facultés spirituelles, ’auteur, en insistant encore une fois
sur la nécessité de prendre pour base de la psychologie les procé-
dés d’expérience des sciences positives, conclut en présentant
comme but supréme des sciences morales I’établissement ou le ré-
tablissement de I’harmonie, de 1’équilibre du développement com-
plet et simultané des facultés perceptives, réflectives et éthiques.
Le tableau ci-joint résume les points essentiels et originaux de ce
que I'auteur nomme la psychologie positive ou scientifique.

' phénoménes
dans
le temps;
d’observation ; -
siége : le bas résultat : .
c%: front. perception; Raison
phénoménes :
; ook } Entendement.
I'espace.
Facultés | 1° par générali- et
' de réflexion; sation;
siége : le haut /2° par distine-{ résu-ltat :
du front. tion; intelligence ;
3° par conne-
xions. '
A Moralité.
et | i
: rties T s -
latérales et le ?:fgg;?:ﬁgfs résulza,t : Désposmons
1 ! u cceur.
| dern?érfe de la ( abnégations. caractere.

F. Buisson.



	Philosophie

