Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

294 BULLETIN.

BULLETIN

THEOLOGIE.

C. WITTICHEN. LA QUESTION DU CARACTERE HISTORIQUE DE L’EVANGILE
SELON SAINT JEAN, DANS SON RAPPORT AVEC CELLE DE SON ORIGINE !,

L.es publications récentes de MM. Keim el Weizs@cker sont un
nouveau pas fait vers la solution des questions, si vivement débat-
tues, de l'authenticité et du caractére historique du quatriéme
évangile. L'école de Tubingue et 1’école traditionnelle se sont fait
des concessions mutuelles. On abandonne de plus en plus les
intéréts dogmaticques, apologétiques et religieux; on libére la criti-
(que historique de tout intérél étranger; on pose les questions sur
leur vral terrain, et c’est ce que peut faire un auteur qui, con-
vaineu que 'histoire évangélique est trop solidement établie, d’ail-
leurs, pour avoir besoin du témoignage de Jean, est cependant
désireux de profiter des renseignements, tant historiques propre-
ment dits que plus spécialement théologiques, (ui peuvent lui étre
fournis par le quatriéme évangile.

Comme l'indique le titre de la brochure que nous annoncons,
la méthode de son auteur consiste a laisser de coté le témoignage
de la tradition pour procéder a un examen interne de 1’évangile,
el & comparer les résullats oblenus avec ce que 'on sait du dé-
veloppement historique du christianisme primitif.

1) Si ’on considere le caractére national de ’évangile, et qu’on
entende par 12 non-seulement la nationalité de T’auteur chrétien,
mais encore le point de vue duquel il considere le peuple hébreux
el Pancienne alliance, ses institutions et ses priviléges, on
arrive a cette conclusion, que I’évangéliste posséde une connais-
sance exacte de I'hisloire extérieure et des circonstances du chris-
tianisme primitif ; qu’il est un chrétien juif, originaire de Pales-
tine, et demeure en rapports plus ou moins étroits avec la com-

v Der geschichtliche Characler des Evangeliums Johannis, in Verbindung
mit der Frage nach seinem Ursprunge. Eine kritische Untlersuchung von C.
Wittichen. Elberfeld, 1869. Une brochure in-8 de 113 pages.



THEOLOGIE. 295

munauté de Jérusalem:; qu’il a, selon toutes les apparences, écrit
pour des chrétiens juifs habitant hors de la Palestine ; enfin, que
son évangile ne peut avoir été écrit ni avant la destruction de
Jérusalem par Titus, ni aprés Panéantissement de la nationalité
juive sous Adrien.

2) Un écrit de cette date doit contenir des éléments historiques ;
mais indépendamment de cette considération aprioristique, 1’exa-
men de la position prise par ’écrivain, relativement a I’hisloire
évangelique et aux eévangiles synoptiques, conduit a la méme con-
clusion. Le baptéme de Jésus, ses différents séjours a Jérusalem,
le jour de son dernier repas, le fond méme de son enseignement
sont des éléments historiques; plusieurs faits sont meéme racontés
dans le bul évident e corriger la tradilion des synopliques. &e-
pendant 1la n’est pas le but principal de 'auteur : le style de Jésus,
plus ample ici que dans les autres évangiles, ses enseignements
sur le sujet de sa préexistence, ce qui est dit de son activité en Sa-
marie, le choix fait par I'écrivain dans les miracles qu’il rapporte,
sa lendance a metire dans la bouche de ses personnages des
discours prononcés par lui-méme; voild autant de points par les-
(quels Tauteur trahit son but didactique. On peut méme dire
(que celui-ci a le pas sur le but historique, et que les éléments his-
toriques conserves jellent aulant de jour sur les idées particuliéres
de I’écrivain que ses libres compositions.

3) Quelles sont donc ces idées, ou, en ('aulres termes, quel est
le caractére théologique du guatrieme évangile ? Lu parole est de-
venue chair, Phomme Jésus est la supréme révélation de Dieu , telle
est la pensée centrale que l'auteur du quatrieme évangile, qui
est aussi auteur de la premiére épitre conservée sous le nom de
Jean, veut imprimer dans ’esprit de ses lecteurs. Le caractere de
cette christologie ne s’explique pas suftisamment par la personna-
lité de Dauteur: il faut qu’il ait en en vue un intérét polémique.
Or une revue des tendances de ’époque monire que 'opposition
aux Esséniens Ebioniles de Syrie, et particulierement a lear
christologie dualiste, peut seule expliquer le caractére polémique
de I’évangile et de D’épitre, comme aussi la tendance des discours
rapportés, et des récits fictifs oti "auteur fait figurer Jésus. De plus,
la conception religieuse de I’écrivain montre qu’il est en rap-
ports étroits avec la communauté primitive de Jérusalem, qu’il
appartient a la premiére génération chrétienne, a 1'dge apostoli-
(que, et qu'on ne peut, sans faire violence a la vérité, ramener au
second siecle la composition de son ouvrage.

&) Si maintenant on demande & I’écrit le nom de son auteur, on
doit convenir que par le nom du diseiple que Jésus aimait, ¢’est bien
Sa propre personne (ue écrivain a voulu désigner. Or ce disciple
ne peut étre que 'apotre Jean: et ce résultat, qui est d’accord
avec ce que nous savons d’ailleurs de la personne de lapotre,
n’est pas infirmeé par le caractere fictif de certains récils, ni par
la_composition des discours, procédés didactiques suffisamment
Juslifiés par les usages de l’antiquité. De plus, ce résullat est ap-



296 BULLETIN.

puyé par le témoignage de la tradition. dont les plus anciens
représentants ne sont ni Polycarpe d’Ephése, ni Irénée, disciple de
Polycarpe, mais bien 'appendice de 1’évangile, qui date du pre-
mier quart du second siécle, et auquel fait allusion la seconde
épitre conservée sous le nom de Pierre, dont on ne peut faire des-
cendre la composition plus tard que I"an 130.

F. v. M.

C. DE ZEZSCHWITZ. APOLOGIE DU CHRISTIANISME 1.

M. Zezschwitz a eu la honne idée de réunir en un volume de
10 pages les conférences qun’il a données a Darmstadt et & Béle.
Nous ne venons pas trop tard pour en parler, car les arguments
que présente le conférencier sont au nombre de ceux qui ont la
vie longue, vu gu’ils plongent leurs racines dans le centre méme
des quewlton»

[.e christianisme est-il un pmduit naturel des progrés de I'es-
prit humain ? C’est bien 1a qu’est le doute supréme; toutes les dis-
cussions vV conduisent. Si la chute de la foi religieuse a marqué
chez les Grees et les Romains I’époque o1l IOrlent préparait au
monde de nouvelles clartés, la dissolution de P’ancien judaisme
dans ce méme Orient montre non moins évidemment que le
christianisime n’est point la résultante des progrés antérieurs de
Pesprit humain. Le judaisme était ainsi constitué que, sortir des
cadres qu’il avait tracés, ¢’était travailler a sa décomposition.

Ce n’est pas tout de justifier le christianisme en regard du passe,
il s’agit encore de le défendre conlre les systémes du présent, a
savoir : 1e rationalisme, le panthéisme et e matérialisme. Or, bien
loin de procéder d’eux, le progrés dans la société résulte de la
puissance nouvelle inhérente 2 la religion de Jésus-Christ; I’his-
toire témoigne de ce que lui doit la cmlhatlon et de Paccord pos-
sible entre les hommes de science et les hommes de foi.

Les faits & décharge invoqués par I’histoire, la philosophie et la
science ne suffisent pas; il faut encore aborder I'exposilion des
vérités essentielles qui constituent le christianisme. Quoique tout
dans sa traclation se hite vers la personne de Jésus-Christ, I'aun-
teur n'envisage pas moins au préalable ’homme, et la notion de
liberté, en regard des systéemes qu’il vient de combatire. De [’hom-
me il remonte a Dieu et 'on voit déja les luttes qui l'attendent sur
ces hauteurs; mais il maintient la personnalité, la sainteté, la ré-
vélation dans la création et dans ’histoire. L’image divine s’élait
obscurcie en ’homme; une sublime manifestation d’amour devait
la restaurer. En Christ 'amour du Pére se révele, d’abord dans

t Zur Apologie des Christenthums nach Geschichte und Lehre, von Carl von
Zezschwilz, 1866, in-8 de xir et 414 pages.



THEOLOGIE, 297
une période d’abaissement, puis par activité rédemplrice, enfin
par une gloire qui est le corrélatif nécessaire de 'incarnation.

Restaient les (uestions eschatologiques; la derniére conférence
leur est dévolue. La signification morale de la crise redoutable jui
termine chaque existence s’impose d’elle-méme, quand on est
parli de la notion d’an Dieu vivant et personnel. Le cceur et la
conscience donnent raison au christianisme contre les théories
panthéistes ou malérialistes. La morl, selon notre auteur, est com-
me qui dirait une derniére discipline de Udme, el 'on ne saurait
refuser de la beaulé & celte conception, malgré son caractére hy-
pothétique. La glorification da Sauveur ouvre de lumineuses per-
spectives sur le bonheur éternel des ames rachetées.

L. BoIissoNNas.

A. IMMER. LA CROYANCE A L IMMORTALITE DE L'AME Y.

L’aulenr de ce dizcours passe en revne les formes diverses qu’a
revélues la crovance a 'immortalité chez tous les peuples et dans
tous les ages, et les arguments qui ont été apportés i appui de
cette doctrine, on pour la combatire. Il finit en exprimant sa con-
viction personnelle, qui est favorable & la solution affirmalive.

Ce qui constitue, aux veux de nolre auteur, 'argument décisif
entre tous, c’est I'idée indestrucltibie d’une justice el d’une sagesse
éternelles, d’une harmonie morale de 'nnivers. Et il ne suffit pas
que cette harmonie existe dans ’ensemble; il fant que chaque ame
individuelle arrive & en avoir conscience. Il se peut bien que le
penseur ou I’historien, dans son cahinet, sache reconnaitre et com-
biner d'une maniére harmoniense la cause et les effets dans I’his-
loire universelle; mais en esl-il de méme de Pami de ’humanilé,
qui sent doulonreusement les miséres de ’état social, les énigmes
des destinées des hommes et des peuples, les tentalions et les souf-
frances dans la vie de ses semblables? Non; nous rencontrons ici
le sentiment d’un désaccord, la plainte de ’ime qui soupire apres
la justice et larémunération éternelles. contre lesuels tonte théo-
rie pure vient se briser. Ou bien faudrait-il que la satisfaction du
besoin le plus élevé et le plus impérienx, du besoin d’harmonie et
de' juslice rémunérative, fut assurée an savant, pour (ui la misére
humaine est comme nn spectacle 4 vol d’oiseau, et fat  jamais re-
fusée & celui qui souffre de Pinégalité, A celui qui voit la misere prés
de lui et se met avec elle en sympathie ? Quoi, la connaissance ob-

' Der Unsterblichkeitsglaube im Licht der Geschichte und der geyenwirtiyen
Wissenschaft. Akademischer Vortrag, gehalten in Bern vor einem gemisch-

ten Auditorium, von Dr A. Iinmer, Professor der Theologie. Zweite Auflage.
Bern, 18G8. Une brochure in-8 de 37 pages.



208 BULLETIN.

tiendrait ce que la charité est impuissante a obtenir? Et pourtant
la charité ne doit-elle pas durer a toujours, aprés que les prophé-
ties el la connaissance anront cessé? Il est vrai que la charité meé-
me est une puissance qui égalise ; mais combien souvent n’est-elle
pas inefficace, quand la Iﬂib@le est trop profonde el (rop immense,
ou qu’elle a sa cause dans des circonstances générales sur les-
quelles la charité ne peut rien! Aussi certainement il existe un be-
soin inextinguible d’universelle compensation, de justice et de vé-
rité, aussi certainement ce besoin fait partie intégrante de la di-
gnité de ’homme, telle que Dieu I'a voulue; — aussi certainement
il y a une immortalité pour I'homme.

« L’immortalité!» dit 'auteur pour conclure, « ce mot exprime-
t-il bien toute notre pensée et toute notre espérance? Qu’esl-ce
donc que nous espérons de 'immortalité ? ne serait-ce que la du-
rée indéfinie de notre moz? quelle perspective d'un ennui sans fin!
Non, nous espérons les biens qui seuls donnent de la valeur a ce
moi, et a la vie un contenu substantiel capable d’immortalité. La
vie éternelle, ce mot seul est I'expression bienvenue de notre foi
et de notre espérance. Aussi est-ce par ce terme que PEcriture
Sainte désigne 'espérance des enfanls de Dieu. Plus d’une énigme
se trouve encore devant nous ; nous ne saur®ns assurer que la foi
el la science s’accordent ici sur tous les poinls; la science, comme
la foi, doit suivre ses propres lois. — Mais ce (ue nous pouvons af-
firmer, ¢’est que savauts et ignorants, penseurs profonds et simples
crovants, tous peuvent hardiment redire & "unisson la confession
universelle de I’ [glise : Je crois une vie éternelle. »

L’exposition que fait M. Immer des diverses opinions sur 1'im-
mortalité est généralement si bréve qu’il n’y aurait aucune utilité
a en donner une analyse succincte. Nous exceptons toutefois les
passages relatifs aux phases de cette crovance étudiée chez le peu-
ple hébreu, sur lesquelles les développements sonl plus amples.

Il n’y avait pas chez le peuple hébreu d’espérances développées
d’immorlalité. On rencontre souvent cette parole désolée : « Dans la
mort on ne pense pas a toi. Qui est-ce qui le louera dans les en-
fers? » Mais cette plainte méme fut comme le germe d’ou sortit la
persuasion positive. On se dit : Non, la louanne de Dieu ne doit
pas cesser. « Quel autre ai-je dans le% 01eu~<“? Je n’al pris plaisir
sur la terre en rien qu’en toi seul. Ma chair et mon cceur étaient
consumés; mais Dieu est le rocher de mon ccenr, el mon partage
a toujours » (Ps. LXXIII). Le sentiment de la perpétnité de la com-
munion avec Dieu se développe el devient la foi a une vie éter-
nelle. Dans la période qui suil ’exil, la croyance a une survivance
prend une forme plus posilive, et s’incorpore, pour ainsi dire, dans
la résurrection des corps; mais ces vues ne deviennent pas le pa-
trimoine du peuple juif tout entier. Les anciennes opinions conli-
nuent a se produire, en méme temps que des concessions spiri-
tualistes, dérivant du platonisme, s’introduisent dans la Judée. C'est
a celles-ci que se rattachent la secte des Thérapeutes et celle des
Esséniens. Ces derniers enseignent que, par la mort, I’ame, affran-



THEOLOGIE. 299

chie du corps, s’envole vers le ciel, dans une région ou un doux
zéphir souflle sans interruption, et ou toutes les miséres de la vie
prennent fin. D’autre part, les Pharisiens admettaient une ré-
surrection des morts, tandis que les Sadducéens repoussaient ce
dogme, en méme temps qu’ils rejelaient la tradition. A son tour,
Jésus donne nettement tort aux Sadducéens. Tout en laissant de
coté la représentation grossiére de la résurrection, il enseigne que
I’alliance divine subsiste au dela de la tombe. Ailleurs, il enseigne
trés positivement la rémunération dans une autre vie; et cepen-
dant, méme alors, I’état & venir est présenté comme suite naturelle
de I’état actuel. Cette connexion des deux états ressort trés-claire-
ment d’aulres passages. D’ailleurs, le royaume de Dieu doit s’éla-
blir sur la terre. Les raisons psychologiques de la survivance sont
absentes de I’enseignement de Jésus, aussi bien que de I’Ancien
Testament. Quant a apotre Paul, tantot il se borne a affirmer la
resurrection, comme eut pu le faire un Pharisien, tantot il rattache
celte croyance au nouveau principe chrétien. CG’était déja beau-
coup que, par le fait de la résurrection de Christ, la crovance a la
resurreclion se trouvat transportée de la sphére de la pure doc-
trine dans le domaine des réalités. Mais I’apotre y voit plus qu’un
fait historique : la mort et la résurrection de Christ s’accomplissent
dans les fidéles, qui meurent au péché et ressuscitenl en nouveauté
de vie, et cette vie nouvelle est ’effet d’un nouveau principe divin
de vie, le Saint-Esprit. Quand Paul est appelé a prouver et a jus-
tifier la doctrine chrélienne de la résurrection, il en appelle a la
fo1s & la résurrection de Christ et aux conséquences désolantles
de la négation de ce dogme, en méme temps que, pour en rendre
la notion plus acceptable, il la dégage des représentations trop
basses et trop maltérielles; enfin, il invoque la solidarité des
croyants et de Christ, représenté comme 'Adam céleste. On voit
chez lui la résurrection se spiritualiser dans la mesure on Ghrist
est le Christ spirituel, céleste. Pour lui aussi, d’ailleurs, la résur-
rection se ratlache a la grande crise et au grand avénement mes-
stanique. Il est digne de remarque que, dans tout le Nouveau Testa-
ment,le mot « immortalité» ne se rencontre que dans deux passages.
Toute la doclrine de Jésus et des apotres est renfermée dans les
mots «reésurrection » et « vie élernelle. » P R

E.-S. FrouLkEs. LETTRE AU TRES-REV. ARCHEVEQUE MANNING 1.

La lettre que nous analysonsici porte pour épigraphe les paroles
(u Sauveur: « Ote premiérement de ton ceil la poutre, et apres

* The Church's Creed or the Crown’s Creed? A Letter to the Most Rev.
£rchbishop Manning, ete. etc., by Edmund 8. Ffoulkes B. D., author of
«Christendom’s Divisions. » 1868. Une brochure in-8 de 65 pages.



300 BULLETIN.

cela tu verras comment tu oOferas la pflille de P'ceil de ton frére.

L auteur appartient a cette pléiade d’hommes distingués qui L[lllt—
terent, il v a quelque vingt ans, I’église anglicane pour passer a
legllse de Rome: mais, il le déclare dés la seconde page de sa
brochure, il n’est pas entré dans cette église, comme M. Manning
et bien d’aulres, décidés & tout approuver en souscrivant des deux
mains ason infaillibilité absolue. Il entendait, au contraire, si bien
réserver sa liberté (’appréciation qu’il prend a parlie son supé-
rieur ecc}ésiasiiqne pour avoir fermé les veux aux déficits et aux
erreurs de 1’église de Rome dans denx brochures o il accusait les
Anglicans "avoir du dans Uaffaire des Essays and Reviews, accepter
le smlﬂ]et infligé par le conseil privé de la couronne. Lui, M.
Ffoulkes, se conslitue vis-a-vis de M. Manning, I'avocat de I'église
incriminée; il signale a 'archevéque une poulre dans son propre
ceil, qu’il aurait du s’efforcer d’extraire d’abord. Vous prélendez,
Tui dit- il, que I’église d’Angleterre se laisse dicter son svmbole par
I’Etat. Mais volre symbole a vous, celui que vous lisez a la célebra-
tion de la Sainle Céne, est-il le symbo]e de I’église ou un svinbole
imposé par la couronne ? A celte question M. Ffoulkes répond par
un exposé historique de U'insertion du filiogue dans le symbole.

Un arien converti, le roi espagnol Renaud, le fait adopter pour la
premiere fois au troisieme concile de Toléde, en 589. Deux siccles
plus tard, Charlemagne se plaignant au pape que le sepliéme con-
cile de Constantinople, en 787, n’ait rien dit de la procession du
St-Espritdu Fils. le pape réplique que le symbole n’en est pas moins
parfait, malgré 'omission de la clause controversée. Charlemagne
revient a la charge, et Léon I, 'obligé delempereur tout en
refusant de rien a_jouter au svmbole, consent & laisser enseigner
et chanter l'article débaltu; d’ou résulte que cinquante ans plus
tard I'usage en était devenu général dans les églises de la Gaule.
Enfin, en 1014, au couronnement de 'empereur Henri II a qui il
devait la restauration de son autorité, le pape Benoit VIII ordonne
qu’a Rome le symbole soit chanté a la grande messe, aprés 'évan-
gile, sous la forme usitée dans le reste de I’0Occident. Ainsi la chose
s’est faite subrepticement: Renaud a introduit la clause addition-
nelle; Charlemagne I’a patronée; Henri Il 1’a fait adopter par les pa-
pes eux-mémes. Ni concile général, ni encyclique papale n’en avait
autorisé linsertion. De quel droit donc reproche-t-on a I’église
d’Angleterre de s’étre laissé imposer son credo par les souverains,
quand Rome elle-méme s’est humblement soumise a exéculer la
volonté des princes ?

Quand I’Occident s’est séparé de I’Orient, I'Orient avait pour
Iui la grande majorité de I’église; quand I’Anglelerre s’est sé-
parée de Rome, la majorité de 1’Occident s’est rangée du cote
de Rome. Rome a donc recu la monnaie de sa piéce. Le pre-
mier schisme a été le produit d’une interpolation dans le credo
de 'église; le second schisme a di son origine a la mutilation
du credo. La Réformation n’a été que la conséquence logique et
la revanche du schisme qui a scindé I’Orient et I’Occident.



THEOLOGIE. 201

(Que Rome renie le passé de ses mille derniéres années ! qu’elle
renonce a ses manceuvres traditionnelles ! 'unité de la chrétienté
ne s'obtiendra qu’a ce prix. Les S. Bernard, les Jean de Salisbury
et d’autres voix non moins éloquentes lai ont fait honte de son in-
dignité. La Réformation a été, de toutes les révoltes, la plus justifiée.
Ce qui a rattaché M. Ffoulkes al'église de Rome, ¢’est uniquement
la déclaralion de I’'Ecriture en faveur de lunité de I’église, el le
téemoignage de I’bisloire qui assigne de temps immémorial une
primauté au siége de Rome dans le sein de cette église. Voila le
droit! Mais le droit n’est pas le fait. Les faits crient contre Rome ;
I'adoption, depuis mille ans, d’un symbole émané de la couronne,
I'abaissement sans pareil de la papauté signant, au concile de Flo-
rence, la définition de la foi, au méme titre que 'empereunr, — de
tels faits n"attestent-ils pas que, absolument infaillible ou non en ma-
tiere de foi, Rome s’est montrée depuis mille ans un guide aussi né-
gligent, aussi hésitant, aussi versatile, aussi intéressé et aussi hvpo-
crite que possible, méme lorsqu’il 8’agit d’articles de foi ? 11 faut
voir de quelles intrigues, de quelles négociations mondaines, de
quels mensonges furent précédées, accompagnées et suivies les
tractations du concile de Florence. Y a-t-il lamoindre garanlie que,
fant qu'un pareil systéme est en vigueur, les mémes résullats ne se
produisent pas 7 La sainteté personnelle du pontife en charge peut
servir de sauvegarde, mais elle meuart avec lui, et le sysléme ne
meurt pas ; et, quand ses intéréls I’exigent, ne s’impose-1-il pas de
force aux plus récalcitrants? N’y a-t-il pas, a colé des évéques, les
zouaves du pape a ménager 7 a coté du dogme, un territoire
ponlifical & garder et a défendre? N’avons-nous pas vau Pie IX
lui-méme négocier avec un premier ministre protestant "achat de
sept a huit mille mousqnets destinés a sa garde civique, dont il
crovait avoir besoin, mais qu’il étail hors d’état de paver?

St de la foi nous passons i la morale, et si nous demandons a
Rome de justifier la prétention d’infaillibilité que de nouveau
elle ¢éleve ici, nous répondons, ’histoire en main, que Rome est
parvenue, au XIII° siécle, au zénith de la puissance par la fraude
el la force. Les fausses déerétales d’une part, les croisades de Iautre,
ont fait la Rome d’Innocent IiI.

1) Nous disons d’abord: les fansses décrétales. Les canons
des conciles de Chalcédoine et d’Ephése réservaient a chaque
métropolilain le gouvernement de son propre diocése: ils reconnais-
saient la primauté du siege de Rome, mais n’admettaient pas qu’il
pul recevoir d’appels, évoquer a Iuiles causes déja jugées. Or les
fausses décrétales et la prétendue donation de Constantin sonl en
flagrante contradiction avec ces canons. Rome a de tout temps
Imvoque ces documents menteurs ; elle s’en réclame jusque dans
le catéchisme du concile de Trente. Avec de telles preuves devant
lui, M. Ffoulkes déclare qu’il i est impossible de ne pas inférer
que l'amour de la vérité n’est pas un des trails qui caractérisent
le plus fortement la Rome moderne elle-méme. Quel systéme que
celui dans la construction duquel la fraude a joué un si grand



302 BULLETIN.

role, et au sein duquel on parait croire encore que le clergé puisse
trouver quelque édification a des légendes impossibles, et le peuple
retirer quelque fruit d’ceuvres marquées du sceau de l”imposture!
Espérons quau prochain concile ces questions-la seront mises sur
le tapis.

2) Les croisades ont achevé par la force I'ceuvre d’agrandis-
sement que poursuivait la papauté. On a fait aux papes un mérite
d’avoir sauvé UEurope de la main des Tuares; I'histoire dit que
ce sont eux qui ont livré aux Tures les clefs de ’Europe. Passé
la premiére explosion d’enthousiasme, on ne s'est plus proposé
(que de soumettre au joug de Rome les églises d’Orient, en viola-
tion directe des canons universellement recus dans 1'église. Rien
n’égale I'odieux et I’hvpocrisie de ces expéditions duwees contre
les parties les plus florissantes et les plus étendues dp I'église :
rien ne révolte comme de voir le saint siége s’enrichir de leurs
dépouilles et tremper pour sa part dans les plus indignes meneées.
Qui peut croire en un Dien de justice, et douter u’il ne tienne
la papauté pour sérieusement responsable de tant d’outrages ?

Il ressort de tout cela que, Rome étant coupable sur le double
chel de la doctrine et de la discipline, on a bien fait et on fait
hien de se détacher de sa communion. On ne doit pas plus suivre
les papes dans leurs erreurs que les apotres n’ont consenti a celles
de Pierre. Une foi infaillible n’est pas la seule chose qui convienne
a ’église : la lovauté, la justice, 'amour de la vérité, la douceur,
et 'oubli de soi-méme sont des principes qui relient les chrétiens
les uns aux autres autant que 'unité de la fol. Gouvernez selon ces
principes, ou cessez de gouverner, et si vous cessez de gouverner,
cessez de parler.

Au reste, Rome elle-méme a le sentiment de sa faiblesse et de
ses usurpations. De tout temps, les papes ont enseigné que I'église
est divisée dans ses membres, qu’il v a des éclises faisant partie de
I’église catholique, qui, depuis des siecles, se sont détachées du
siége de Rome. Ils 'ont dit en tout autant de termes pour les égli-
ses d’Orient, dn moins pour celles qui se rattachent i la cominu-
nion du patrlalche de Constantinople. Méme en Occident, ou ils
exercent une juridiction patriarcale, ils sont loin d’avoir tenu un
langage parfaitement précis : ainsi la confession d’Augshourg n’a
jamais élé analhématisée ; les trente-neuf articles de 1’801tse an-
olicane ont échappé a la censure; les ordres de cette oghse n’ont
pas été reconnus en fait, mais n ont jamais été déclarés non valides.
Les papes n’ont jamais 0sé¢ réclamer pour lear église le litre ex-
clusif d’église catholique; ils v ont toujours ajouté 1'épithéte
de romaine. Aucune fraction de la chrétienté ne se pose, de nos
jours, en église catholique : catholiques romains, anglo-catholi-
(ques, épiscopaux, orthodoxes ou presb\tériens tous se renferment
dans la modesle qualification de branche de I'église catholique. Une
conséquence mmmeédiate de ceci, ¢’est (ue les sacrements chrétiens
peuvent étre administrés avec fruit en dehors de la communion
romaine, et M. Ffoulkes déclare, pour sa part, qu’il a jadis retire



THEOLOGIE. 303

de sa participation aux sacrements de 1’église anglicane les mémes
graces et les mémes priviléges qu’il goute maintenant dans I’église
de Rome. Car, son principe, ¢’est que la valeur des sacrements se
mesure, non d’aprés les déclarations des théologiens, mais d’apreés
les effets qu’ils produisent sur le communiant lui-méme, sur ses
voisins el sur ’humanilé en général. L’auteur convient méme que
les sermons des ci-devant pasteurs anglicans péchent par la hour-
soullure, I'exagération et la recherche, depuis u’ils ont quitté leur
église, et que, dans leur ensemble, les converlis au catholicisme
romain ont plutot perdu que gagné au change. Les séjours suc-
cessifs qu’il a faits en Espagne, en France, en Italie, lui ont permis
d’établir des comparaisons qui sont toutes a I’avantage de I’église
d’Angleterre ; nulle part il n’a rencontré de types de chréliens qui
dépassassent ceux qu'il avait connus dans son pays: souvent méme
il a pu constater sur le continent des réveils de la piété et du zéle
catholique, dus a 'influence et & I'exemple d’anglicans converlis,
et quand, du fond de I’Andalonsie, ses souvenirs le transportaient
dans son village nalal du pays de Galles, il devait convenir que les
zallois €taient sans comparaison plus instruits et d’une piété plus
intelligente que les pavsans espagnols qui I’entouraient, et qu’au
moins, chez lui, le pasteur de la paroisse n’aurait jamais laissé s’as-
seoir ouvertement au haut de sa table une femme qui n’était ni
son épouse, ni sa parente.

En résumé, le christianisme pratiquée dans I’église d’Angleterre
ne le cede en rien a celui (que 'on rencontre chez d’autres nations.
Le chrétien anglican se distingue par la loyvaulé de ses intentions,
son respect pour la vérité, la droiture de sa conduile, el une pro-
fonde horreur pour toute espece de perfidie ou de manque de pa-
role. Ses vertus sont surtout de ordre pratique et domestique. Ses
points faibles, ce sont une trop haute confiance en lui-méme, le
penchant & la critique. et trop peu de foi au monde invisible. En
géneéral, les catholiques romains pechent oi les anglicans excellent,
et excellent ou les anglicans péchent. Sar deux points seulement,
Fauteur constate une différence entre sa piélé d’autrefois et sa
piéie d’aujourd’hui: savoir, la priere pour les morls et I'invocation
des saints glorifiés. Il plaint ceux qui se privent de ces deux sour-
ces de consolation et de sainteté; mais il comprend la réserve de
Iéglise d’Angleterre sur ces articles de foi, quand il voit quel
scandaleux abus on en faisait aux NIV™ et XV™ siécles,
et quand il rencontre, dans les manuels de dévotion catholique
dont il se sert,des exagérations de langage qui le heurtent, et que,
pour tout au monde, il voudrait voir corriger. Ainsi, dans son Vade
mecum, il est dit: « O sainte vierge Marie, mére de miséricorde,
garde-moi cette nuil de tout mal, du corps ou de ’ame, » ce qui
signifie évidemment : « Demande 4 Dieu de me garder. » Pourguoi
ne pas imprimer ces derniers mots en toutes lettres ? Ainsi encore,
M. Ffoulkes se plaint d’entendre constamment précher dans toutes
les parties de I’Angleterre, des sermons sur sainte Marie, qui ne
sont autre chose que des légendes empruntées aux évangiles apo-



304 BULLETIN.

cryphes, ou & quelque source non moins équivoque. — On a pu
reprocher aux pasteurs anglais de I’ancien temps la scandaleuse
irrévérence dont ils faisaient preuve dans I'administration des sacre-
ments. Mais, pour étre de bon comple, il faut reconnaitre que la
faute était d’abord aux audacieux qui, dans les Siécles précédents,
ne craignaient pas de dire: « Sucerdos creat Deum;» «Deus re-
mittit culpam, papa vero culpam el penam. » Quelle qu alt été d’ail-
leurs la légereté des anglicans dans la célebration de ’eucharistie,
v a-t-il rien dans leur histoire d’aussi horrible que ces récits de
calices empoisonnés, d’hosties empoisonnées qul jadis avaient
cours dans la communion romaine, et qui font prendre encore
maintenant de séveres précautions pour empécher qu’il n’arrive
malheur au pape lorsqu’il célébre une messe solennelle!

En conclusion, la cause des divisions de l'église, c’est la con-
duile des papes. Et la Rome d’aujourd’hui ne promet pas de ra-
cheter son passé. Les invitations qu’elle a adressées en vue du
prochain concile ne renferment pas une expression de regret pour
le passé, pas une promesse d’amendement pour 'avenir. Toute la
chrétienté a erré, exceplé Rome. Seule, elle n’a jamais causé de
divisions, et jamais poussé les chrétiens a la révolte;seule, elle n’a
jamais rien commis qui doive la faire rougir. L’insulte qu "elle pro-
digue en termes élégants aux Orientaux et aux protestants 1rah1t
I’ mtentmn de sa part de faire refuser ses invitalions, et de s’as-
surer ainsi un concile composé des créatures du pape. — Que I'on
répudie des fausses décrétales! il en résullerait d’abord que, le
symbole de Nicée n’élant plus employé que sous la forme délinie
aux quatriéme, cinquiéme et sixieme conciles, c’est-a-dire sans le
filioque, la principale causede discorde entre 1’Orient et I’Occident
tomberait. En' second lieu, Rome n’exercant plus de juridiction
que dans les limites de son patriarcat, tracées par le huitiéme ca-
non du concile d’Ephése, savoir le continent européen, et se hor-
nant a recevoir les appels de 1’Occident, Rome et 1’Angleterre se-
raient réconciliées. On ne demanderait plus, enfin, aux chrétiens
désireux de se rattacher a 1'église, que lacceplation du symbole
de Nicée.

La chrétienté est une en droit devant Dieu; elle n’est désunie
qu’en fait. Si Rome est réellement, comme elle e prétend, le pou-
voir exéculif dans 'église, si elle desire réellement I unite, qu’elle
s’efforce d’observer elle-méme les lois qui composent le code de
I’église. Certains prophétes de mauvais augure disent qu’elle n’a-
gira que lorsqu’elle aura é(é dépouillée et de ses biens, et de tout
caraciere officiel. Puissent-ils se tromper!

Louis Cuolsy.




THEOLOGIE. 305

G. UrhHorn. LA REFoRMATION Y.

La Société évangélique de Hanovre a fait donner I'année der-
niere, un certain nombre de conférences sur I’histoire ecclésiasti-
(que. Le volume du D* Ulhorn que nous annoncons ici renferme
trois de ces conférences. Celles-ci exposent d’une maniére suivie
les faits saillants de I’histoire de la réformation en Allemagne.
(’est d’abord Luther et Rome, puis Luther et les fanatiques, enfin
Luther et les Suisses. On le voit, Luther est, tout naturellement du
reste, considéré comme le centre de la réformation allemande ;
autour de lui, de sa personnalité puissanle, se groupent les faits et
les événements aussi bien que les personnages secondaires, aides,
soutiens, el méme adversaires ou ennemis de I’ceuvre réformatrice.
(’est de Luther que part 'impulsion ; ¢’est lui, ¢’est son esprit qui
anime le mouvement tout entier.

M. Ulhorn a fait ressortir les caractéres propres du génie et de
I’action de Luther. Pour ce grand héros de I’évangile retrouvé, la
(question n’élait pas tant : Comment réformerai-je 1’église 7 mais :
Comment serai-je sauvé ? Comment serai-je assuré de mon salut?
En effet, ¢’est seulement aprés que Luther eut été rendu certain
du salut pour lui-méme, qu’il put indiquer aux autres le chemin
de cette assurance. Ce fait est trés intéressant; il éléve bien haut
le principe fondamental, vital de la réformation et du protestan-
tisme; il révele le secret de la puissance de Luther.

Si les trois conférences de M. Ulhorn n’épuisent pas le sujet,
elles le condensent, du moins, et le résument de maniére a don-
ner une idée claire, juste et suffisante de ’ceuvre accomplie par
le grand réformateur allemand.

J. CARrT.

E. NIEMANN. LE DIX-SEPTIEME SIECLE 2.

Le dix-septiéme siécle a été, au point de vue religieux et théo-
logique, une époque de troubles, d’hésitations, de lutles et de dé-
cadence. Il a élé une époque de réaction dans tous les sens, te-
moin le piétismé, 1émoin Spener et Francke. Voila ce que M. Nie-
mann expose et fait connaitre dans ses trois discours : la premicere
motlié du dix-septieme siécle; la seconde moitié du diz-septiéme sie-
cle; le développement ultérieur du piétisme.

! Die Reformation. Drei Vortraege von Dr G, Ulhorn, 1868, in-8 de 113 p.
® Das Siebzehnte Jahrhundert. Drei Vortreege von Dr E. Niemann, 1868,
in-8 de 136 pages.
C. R. 1869. 20



306 BULLETIN.

L’élat intérieur de I’église Iuthérienne, la vie théologique, uni-
versitaire de 1’Allemagne, les hommes qui ont joué un role, a quel-
que titre que ce soit, dans le mouvement religieux, théologique et
méme théologico-philosophique de ce grand payvs, ont une place
dans les récits de M. Niemann. Il raconte les agitations politiques,
les malheurs de toute sorte qui ont signalé, pour 1I’Allemagne,
cette période de son histoire et I'influence de ces circonslances
sur 'activité de 1'esprit dans toutes ses directions.

Mais aprés les sombres tableaux d’une époque douloureuse a
tous égards, le lecteur voit avec joie poindre l'aurore de temps
meilleurs pour l'église, et le discours consacré spécialement a
Ihistoire et a la caractéristique de I’ceuvre de Spener et de
Francke ranime ses espérances en réveillant tout son intérét. La
narration, moins entravée par une foule de fails de détail, a plus
d’ampleur, plus de limpidité; le style lui-méme a plus de vivacité,
de netleté et de facilité.

J. CART.

Can. GupeN. LE SIECLE DES LUMIERES!.

Avec ces discours, qui complétent ceux dont nous venons de
présenler une tres-rapide et sommaire analyse, nous faisons d’in-
structives excursions sur le terrain du déisme anglais, de la philo-
sophie francaise, el aprés un coup d’ceil jeté en passant sur 'his-
toire antéricure des lumicres allemandes, comme on a appelé cette
époque de la vie religieuse et théologique de I’Allemagne, nous
abordons ces lumieres elles-mémes, et enfin le rationalisme.

Rien de plus triste que le dix-huitiéme siécle! rien de plus des-
séchant que les théories qu’il a mises en avant, sous des influences
et dans un but que M. Guden fait ressortir au moyen d’une expo-
sition claire, simple, substantielle. Les principaux personnages
qui représentent tour & tour le déisme anglais, la philosophie
francaise, les lumiéres et le rationalisme allemands apparaissent
dans leur milieu et dans leur vrai jour.

Le travail de M. Guden nous livre le résumé de recherches sa-
vantes el faites avec un sens hislorique trés développé.

J. CART.

t Das Jahrhundert der Aufklerung, Zwei Vortriege von K. Guden, in-8
de 72 pages.



THEOLOGIE. 307
J.-P. RoMANG. LA QUESTION RELIGIEUSE DE NOS JOURS l.

Le parti théologique qui veut réformer la doctrine de 1’église
introduit de fait une nouvelle religion.

IIs disent, il est vrai, qu’ils ne modifient que la doctrine
en laissant intacte la foi; mais la foi correspond Lloujours i la
doctrine, et on ne peut pas modifier celle-ci sans toucher a celle-1a.

Contrairement & ’opinion recue dans notre église, ces théolo-
giens nient le fait de la révélation, et ils attribuent tout ce que les
prophétes de I’ancien et du nouveau testament nous apprennent
sur Dieu, au développemenlt providentiel, il est vrai, mais pourtant
naturel de D’esprit humain sans révélation proprement dite.
Reste a savoir qui mérite le plus de crédit, ou de nos prétendus
savants, ou des saints hommes qui déclarent positivement qu’ils
ont recu de Dieu ce qu’ils nous enseignent.

La Bible qui, d’aprés ces théologiens, ne se distingue pas d’une
maniére essentielle d’autres bons livres est I’objet, de leur part,d’un
examen minutieux. Cependantle crible de leur critique en laisse assez
pour nous convaincre tous, eux et nous, de ’origine apostolique du
christianisme, et pour faire de ces novateurs des chrétiens
bibliques s’ils n’adhéraient pas déja a4 une philosophie tout a fait
contraire & I’évangile. Si ’on est contraint d’admettre en Christ
une révélation, comment cette révélation ne se trahirait-elle
pas dans des livres écrits par des disciples immédiats de Jésus ?

Quoi qu’il en soit, ces nouveaux réformateurs rejettent I’autorité
de I’Ecriture, et ils ne prennent, méme des passages dont ils recon-
naissent 'authenticité, que ce ui leur convient. Peut-on encore
les considérer comme membres de 1’église chrétienne, qui
repose tout entiére sur les enseignements de ’Ecriture ?

Nous avons appris & distinguer Dieu de I'univers; ces théolo-
giens ne font pas cette distinction. Ils confondent Dieu avec les lois
de la nature, el ils prétendent qu’il ne revét les caractéres
spirituels que dans I’esprit de ’homme. Un Dieu pareil ne peut pas
étre aimé. Cette doctrine est de ’athéisme.

Ils ne parlent ni de création ni de providence. Il ne nous reste
que les lois invariables de 1'univers, contre lesquelles la liberté
humaine est aussi impuissante que Dieu lui-méme. Tous les mira-
cles sont niés.

Sans croire 4 un Dien qui écoute et exauce, on ne peut
prier. Aussi ne voient-ils dans la priére que I’élévation de I’ame a
la contemplation de ’ordre universel.

Quant au péché, ils en parlent, mais il est & leurs yeux néces-
saire dans sa généralité; toutefois, ils ne nous disent pas pourquoi

' Die religiose Frage unserer Zeit. Einfache Erklirung fir das reformirte

Volk, zuniichst im Kanton Bern, von J. P. Romang. 2t¢ Aufl. 1869, in-8 de
103 pages.



308 BULLETIN.

les péchés particuliers ne le sont pas aussi. Du reste, ils pa%sent
sous silence I'idée de culpabilité. Et c’est sur ce point qu’on
reconnait le mieux le mal fondé de cette doctrine qui oublie une
verité d’expérience reconnue par tous les peuples. Car de
tout temps on a senti que, pour effacer un péché, il ne suffit pas
de ne plus le commettre, et qu’il faut une expiation.

Comme les maux divers dont I’homme est atteint n’ont pas
d’autre cause que la marche réguliére de ’univers, le seul chati-
ment du péché que nos théologiens reconnaissent, c’est le trouble
qu’il laisse apres lui. A ce compte, ce sont les hommes les
plus consciencieux et les meilleurs qui sont le plus punis.

Le centre du christianisme, ¢’est Jésus-Christ. Pour nos théolo-
giens Jésus n’est qu’'un homme d’une moralité exceptionnelle,
faillible toutefois et sujet a 1'erreur, mais qui a eu le grand mérite
de trouver en lui-méme Punité spirituelle de 'homme avec Dieu.
Tout ce qu'on nous apprend d’autre sur sa personne, ses miracles,
sa résurrection, ne lui a été attribué plus tard que par I’erreur de
ses disciples. Le christianisme repose tout enlier sur un malen-
tendu. Nos théologiens ont conservé, il est vrai, les termes bibli-
ques de foi, de conversion, de ;ugtlflcatlon et autres, mais en leur
oOtant le sens qu ’ils ont dans ’Ecriture. La foi, par exemple, con-
siste seulement a4 se croire enfant de Dieu, du Dieu impersonnel,
qui, comme nous l'avons vu, ne saurait étre 1’objet de notre
amour.

Point de résurrection ; point de jugement; point de peines ni de
félicité 6ternelles. L’immortalilé de I’ame, ils ne la nient pas
ouvertement, mais ils ne I’enseignent jamais. Dans tous les
cas elle n’a rien & faire avec la vie éternelle, dont on ne jouit,
selon nos théologiens, qu’ici bas quand on met son 4me en contact
avec les choses immuables, les lois physiques et morales.

Ainsi, sur tous les points, la doctrine des nouvesux réformateurs
se trouve étre négative. C’est au peuple a voir s’il veut renoncer au
christianisme biblique, pour cette nouvelle religion, plus différente
de la notre que le catholicisine lui-méme. La lulte a eté
portée dans 1’église et dans 1’école; on ne prévoit pas encore
quelle en sera l’issue pour ces deux institutions ; mais quelle
qu’elle soil, il est certain que pour empécher le lriomphe de ces
vues ant:chreuennes il faut le zéle, 'association et la fidelité
de tous ceux qui sont attachés de coeur a ’évangile.

A. EBert. TertuLLieN ET Minutivs FeLIX *.

Cet ouvrage se compose de deux dissertations.
I. Dans la premiére, 'auteur discute la question de dépendance

t Tertullian’s Verheltniss zu Minutius Feliz. Nebst einem Anhang uber



THEOLOGIE. 309

entre U'Apologeticus de Tertullien et I’Octavius de Minutius Felix,
et il 1a résoul en faveur de ce dernier. Min. Felix a pris pour mo-
dele, dans la disposition de son ouvrage, le De natura deorum de
Cicéron; il a, en outre, tiré parti des écrits de Sénéque. Une étude
attentive de la disposition de I’Oclavius et de celle de ’Apologeticus
conduit a voir dans le premier un écrit philosophique, composé avec
soin, sur I’exemple d’un chef-d’ceuvre de I’antiquité, fortement lié
dans toutes ses parties, et orné de tous les agréments de la forme. Il
semble avoir été destiné & répandre plutdt qu’a défendre le chris-
tianisme, et son stvle calme et modéré, en harmonie du reste avec
la tranquillité de I’époque ou il fut composé, témoigne de 'inten-
tion de son auteur d’étre juste & égard de l'adversaire. Au con-
traire, I’Apologeticus est le pamphlet d’un avocat, écrit rapidement,
sous le coup de la persécution pour la défense du christianisme
devant le tribunal de derniére instance, composé sans plan ré-
gulier ni unité savante.

Quant au fait que c’est & ouvrage de Minutius Felix qu’il faut
attribuer 'antériorité et ’originalilé, I'auteur le prouve en com-
parant un certain nombre de passages analogues chez les deux
apologétes, ceux, entre autres, qui sont empruntés au De natura
deorum de Cicéron (Apolog. 22, et Octav. 26 et suiv.; Apolog. 46,
et Oclav. 13), et ceux dont une liaison convenable ne se trouve
que dans Minutius Felix (Apolog. 25 et suiv., et Octav. 25 et 6 et
suiv.; Apolog. 10 et Oclav. 21; Apolog. 17, et Octav. 18, etc.). Il
sera sans doute intéressant pour I’historien des dogmes de voir
M. Ebert démontrer que le fameux passage de 'anima naturaliter
christiana de Tertullien n’est qu’une imilation d’un passage de
I'Octavius, dans lequel Minutius Felix s’applique a distinguer de la
confession chrétienne ce qu’il appelle « la voix du peuple. »

Notre auteur établit que, malgré toute la vie, et, dans un certain
sens, l'originalité de son style, Tertullien ne s’est fait aucun scru-
pule de tirer parti des productions littéraires d’autrui. Outre la
grande Apologie de Justin (voy. Apolog. 2-4) et I'ouvrage contre
les hérétiques d’Irénée, exploité dans ’écrit dirigé par le préire
de Carthage contre les Valentiniens (adv. Valentinianos), on peut
signaler le livre d’Hippolyte contre Noét, dont Tertullien s’est beau-
coup servi pour sa polémique contre Praxeas (adv. Praxeam).

II. La seconde dissertation est consacrée au Carmen apologeti-
cum, publié en 1852 et attribué a4 Commodien, P'auteur des
LXXX' Instructiones adv. gentium deos. M. Ebert place la com-
position de ce poéme vers le milieu du troisieme siecle, aprés l’a-
vénement & I’empire, mais avantla persécution de Décius, par con-
séquent dans Pannée 249. Il lui donne aussi pour auteur Commo-
dien, qui aurait déja écrit les Instructiones, et auquel il donne la
ville de Gaza pour patrie.

Commodians Carmen apologeticum, von Adolf Ebert. (De V. Bandes der Ab-

handlungen der philol.-histor. Cl. d. k. Sichs. Ges. d. Wiss. N° V.) 1868,
in-8, 102 pages.



310 BULLETIN.

Les opinions eschatologiques de Commodien sont exposées avec
détail dans le mémoire que nous avons sous les yeux. Elles ont
pour point de départ 1I’Apocalypse de Jean. On y trouve la doc-
trine singuliére d’un double antechrist : I'un temporel, ¢’est Néron
qui reviendra pour détruire Rome ; ’autre spirituel, I’homme qui
doit sortir de la Perse, le faux prophéte de I’Apocalypse, et dont
lIa mission sera la destruction du monde enlier.

On remarque aussi chez Commodien un pairipassianisme trés
accenlué.

Revues.

THEOLOGISCHE StupIEN UND Knritikes. XLII°T J.

3" Livr. — E. Achelis. Richard Rothe.

A. Dietzsch. La doctrine de Uinspiration.

A. Klopper. Le sens et le but du morceau Rom. V, 12-21.

C. A. F. Burkhardt. De "authenticité de la réponse de Lu-
ther : « Me voici, je ne puis agir autrement, Dieu me soit en
aide. Amen! »

E. Graf. Les récits évangéliques de la résurrection de Jésus.

Bulletin. — Conrad de Heresbach et la cour de Cléves, par
A. Wolters (1867). — Histoire de la Réformation dans la ville
de Wesel, par le méme (1868). — Introduction a la théologie
monumenlale, par F. Piper (1867). — Une démonstration de la
foi, par 4. Peip (1867).

JAHRBUCHER PR DEUTSCHE THEOLOGIE. XIV* B.

17 Livr. — Ehrenfeuchter. Discours temporel et spirituel.
Kostlin. Etudes sur la loi morale.
Duncker. Discours sur Schleiermacher.
Stgwart. Discours sur Schleiermacher.
Steitz. Observations sur le mémoire de M. Riggenbach: Jean
P’apotre et le prétre Jean.
Bulletin.

ZEITSCHRIFT FUR DIE HISTORISCHE THEoLociE. 1869.

1t Livr. — W. Preger. Matériaux pour une histoire de la mys-
tique allemande aux 43¢ et 14¢ siecles.
9 Livr. — Fr. Klemme. La vie et les écrits de Jean Tennhardt.
Feerster. Jean Forster.
Herzog. Fénelon, archevéque de Cambrai.
J. R. Linder. La lutte de 1’église réformée en Suisse contre le
piétisme et le séparatisme, aux 17™° et 48™ siécles.



	Théologie

