
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


294 BULLETIN.

BULLETIN
THEOLOGIE.

C. WlTTICHEN. LA QUESTION DU CARACTÈRE HISTORIQUE DE L'ÉVANGILE

SELON SAINT JEAN, DANS SON RAPPORT AVEC CELLE DE SON ORIGINE1.

Les publications récentes de MM. Keim et Weizsäcker sont un
nouveau pas fait vers la solution des questions, si vivement débattues,

de l'authenticité et du caractère historique du quatrième
évangile. L'école de Tubingue et l'école traditionnelle se sont fait
des concessions mutuelles. On abandonne de plus en plus les
intérêts dogmatiques, apologétiques et religieux ; on libère la critique

historique de tout intérêt étranger; on pose les questions sur
leur vrai terrain, et c'est ce que peut faire un auteur qui,
convaincu que l'histoire évangélique est trop solidement établie,
d'ailleurs, pour avoir besoin du témoignage de Jean, est cependant
désireux de profiter des renseignements, tant historiques proprement

dits que plus spécialement théologiques, qui peuvent lui être
fournis par le quatrième évangile.

Comme l'indique le titre de la brochure que nous annonçons,
la méthode de son auteur consiste à laisser de côté le témoignage
de la tradition pour procéder à un examen interne de l'évangile,
el à comparer les résultats obtenus avec ce que l'on sait du
développement historique du christianisme primitif.

1) Si l'on considère le caractère national de l'évangile, et qu'on
entende par là non-seulement la nationalité de l'auteur chrétien,
mais encore le point de vue duquel il considère le peuple hébreux
et l'ancienne alliance, ses institutions et ses privilèges, on
arrive à cette conclusion, que l'évangéliste possède une connaissance

exacte de l'histoire extérieure et des circonstances du
christianisme primitif; qu'il est un chrétien juif, originaire de Palestine,

et demeure en rapports plus ou moins étroits avec la com-

1 Der geschichtliche Character des Evangeliums Johannis, in Verbindung

mit der Frage nach seinem Ursprünge. Eine kritische Untersuchung von C.

Wittichen. Elberfeld, 1869. Une brochure in-8 de 113 pages.



THÉOLOGIE. 295

munauté de Jérusalem ; qu'il a, selon toutes les apparences, écrit
pour des chrétiens juifs habitant hors de la Palestine ; enfin, que
son évangile ne peut avoir été écrit ni avant la destruction de
Jérusalem par Titus, ni après l'anéantissement de la nationalité
juive sous Adrien.

2J Un écrit de cette date doit contenir des éléments historiques ;

mais indépendamment de cette considération àprioristique, l'examen

de la position prise par l'écrivain, relativement à l'histoire
évangélique et aux évangiles synoptiques, conduit à la même
conclusion. Le baptême de Jésus, ses différents séjours à Jérusalem,
le jour de son dernier repas, le fond même de son enseignement
sont des éléments historiques; plusieurs faits sont même racontés
clans le but évident de corriger la tradition des synoptiques. 8e-
pendant là n'est pas le but principal de l'auteur : le style de Jésus,
plus ample ici que clans les autres évangiles, ses enseignements
sur le sujet de sa préexistence, ce qui est dit de son activité en Sa-
marie, le choix fait par l'écrivain dans les miracles qu'il rapporte,
sa tendance à mettre dans la bouche de ses personnages des
discours prononcés par lui-même; voilà autant de points parlés-
quels l'auteur trahit son but didactique. On peut même dire
que celui-ci a le pas sur le but historique, et que les élémenls bis-
toriques conservés jettent autant de jour sur les idées particulières
de l'écrivain que ses libres compositions.

3) Quelles sont donc ces idées, ou, en d'autres termes, quel est
le caractère théologique du quatrième évangile La parole est
devenue chair, l'homme Jésus est la suprême révélation de Dieu, telle
est la pensée centrale que l'auteur du quatrième évangile, qui
est aussi l'auteur de la première épître conservée sous le nom de
Jean, veut imprimer clans l'esprit de ses lecteurs. Le caractère de
cette christologie ne s'explique pas suffisamment par la personnalité

de l'auteur: il faul qu'il ait eu en vue un intérêt polémique.
Or une revue des tendances de l'époque montre que l'opposition
aux Essèniens Ebionites de Syrie, et particulièrement à leur
cbristologie dualiste, peut seule expliquer le caractère polémique
de l'évangile et de l'épilre, comme aussi la tendance des discours
rapportes, et des récits fictifs où l'auteur fait figurer Jésus. De plus,
la conception religieuse de l'écrivain montre qu'il est en
rapports étroits avec la communauté primitive de Jérusalem, qu'il
appartient à la première génération chrétienne, à l'âge apostolique,

et qu'on ne peut, sans faire violence à la vérité, ramener au
second siècle la composition de son ouvrage.

4) Si maintenant on demande à l'écrit le nom de son auteur, on
doit convenir que par le nom du disciple que Jésus aimait, c'est bien
sa propre personne que l'écrivain a voulu désigner. Or ce disciple
ne peut être que l'apôtre Jean : et ce résultat, qui est d'accord
avec ce que nous savons d'ailleurs de la personne de l'apôtre,
n'est pas infirmé par le caractère fictif de certains récits, ni par
la composition des discours, procédés didactiques suffisamment
justifiés par les usages de l'antiquité. De plus, ce résultat est ap-



296 BULLETIN.

puyé par le témoignage de la tradition, dont les plus anciens
représentants ne sont ni Polycarpe d'Éphèse.ni Irénée, disciple de
Polycarpe, mais bien l'appendice de l'évangile, qui date du
premier quart du second siècle, el auquel fait, allusion la seconde
épître conservée sous le nom de Pierre, dont on ne peut faire
descendre la composition plus tard que l'an 130.

F. v. M.

C. de Zezschwitz. Apologie du Christianisme '.

M. Zezschwitz a eu la bonne idée de réunir en un volume de
410 pages les conférences qu'il a données à Darmstadt et à Bàie.
Nous ne venons pas trop tard pour en parler, car les arguments
que présente le conférencier sont au nombre de ceux qui ont la
vie longue, vu qu'ils plongent leurs racines dans le centre même
des questions.

Le christianisme est-il un produit naturel des progrès de l'esprit

humain? C'est bien là qu'est le cloute suprême; toutes les
discussions y conduisent. Si la chute de la foi religieuse a marqué
chez les Grecs et les Romains l'époque où l'Orient préparait au
monde de nouvelles clartés, la dissolution de l'ancien judaïsme
dans ce même Orient montre non moins évidemment que le
christianisme n'est point la résultante des progrès antérieurs de
l'esprit humain. Le judaïsme était ainsi constitué que, sortir des
cadres qu'il avait tracés, c'était travailler à sa décomposition.

Ce n'est pas tout de justifier le christianisme en regard du passé.
il s'agit encore de le défendre conlre les syslèmes du présent, à

savoir : le rationalisme, le panthéisme et le matérialisme. Or, bien
loin de procéder d'eux, le progrès clans la société résulte de la
puissance nouvelle inhérente à la religion de Jésus-Christ; l'histoire

témoigne de ce que lui doit la civilisation, et de l'accord
possible entre les hommes de science et les homines de foi.

Les faits à décharge invoqués par l'histoire, la philosophie et la
science ne suffisent pas; il faut encore aborder l'exposilion des
vérités essentielles qui constituent le christianisme. Quoique tout
dans sa tractation se hâte vers la personne de Jésus-Christ, l'auteur

n'envisage pas moins au préalable l'homme, et la notion de
liberté, en regard des systèmes qu'il vient de combattre. De l'homme

il remonte à Dieu et l'on voit déjà les luttes qui l'attendent silices

hauteurs; mais il maintient la personnalité, la sainteté, la
révélation dans la création et clans l'histoire. L'image divine s'était
obscurcie en l'homme; une sublime manifestation d'amour devait
la restaurer. En Christ l'amour du Père se révèle, d'abord clans

1 Zur Apologie des Christenthums nach Geschichte und Lehre, von Carl von

Zezschwitz, 1866, in-8 de xu et ili pages.



théologie. 297

une période d'abaissement, puis par l'activité rédemptrice, enfin
par une gloire qui est le corrélatif nécessaire de l'incarnation.

Restaient les questions eschatologiques; la dernière conférence
leur est dévolue. La signification morale de la crise redoutable qui
termine chaque existence s'impose d'elle-même, quand on est
parli de la notion d'un Dieu vivant et personnel. Le cœur et' la
conscience donnent raison au christianisme contre les théories
panthéistes ou matérialistes. La mori, selon notre auteur, est comme

qui dirait une dernière discipline de l'âme, el l'on ne saurait
refuser de la beauté à celle conception, malgré son caractère
hypothétique. La glorification du Sauveur ouvre de lumineuses
perspectives sur le bonheur éternel des âmes rachetées.

L. BoiSSONNAS.

A. Immer. La croyance a l'immortalité de l'ame '.

L'auteur de ce discours passe en revue les formes diverses qu'a
révolues la croyance à l'immortalité chez tous les peuples et dans
tous les âges, et les arguments qui ont été apportés à l'appui de
cette doclrine, ou pour la combattre. Il finit en exprimant sa
conviction personnelle, qui est favorable à la solution affirmative.

Ce qui constitue, aux yeux de noire auteur, l'argument décisif
entre tous, c'est l'idée indestructible d'une justice el d'une sagesse
éternelles, d'une harmonie morale de l'univers. Et il ne suffit pas
que cette harmonie existe dans l'ensemble ; il faut que chaque âme
individuelle arrive à en avoir conscience. Il se peut bien que le
penseur ou l'historien, dans son cabinet, sache reconnaître et
combiner d'une manière harmonieuse la cause et les effets dans l'histoire

universelle; mais en esl-il de même de l'ami de l'humanité,
qui sent douloureusement les misères de l'état social, les énigmes
des destinées des hommes et des peuples, les tentations et les
souffrances dans la vie de ses semblables? Non; nous rencontrons ici
le sentiment d'un désaccord, la plainte de l'âme qui soupire après
la justice et la rémunération éternelles, contre lesquels toute théorie

pure vient se briser. Ou bien faudrait-il que la satisfaction du
besoin le plus élevé et le plus impérieux, du besoin d'harmonie et
de justice remunerative, fût assurée au savant, pour qui la misère
humaine est comme un spectacle à vol d'oiseau, et fût à jamais
refusée à celui qui souffre de l'inégalité, à celui qui voit la misère près
de lui et se met avec elle en sympathie? Quoi, la connaissance ob-

* Der UnslerbUchkeitsr/laube im Licht der Geschichte und der gegenwärtigen
Wissenschaft. Akademischer Vortrag, gehalten in Bern vor einem gemischten

Auditorium, von I)1' A. Immer, Professor der Theologie. Zweite Auflage.
Bern, 1808. Une brochure in-8 de 37 pages.



298 bulletin.
tiendrait ce que la charité est impuissante à obtenir? Et pourtant
la charité ne doit-elle pas durer à toujours, après que les prophéties

et la connaissance auront cessé? Il est vrai que la charité môme

est une puissance qui égalise; mais combien souvent n'est-elle
pas inefficace, quand la misère est trop profonde et Irop immense,
ou qu'elle a sa cause dans des circonstances générales sur
lesquelles la charité ne peut rien! Aussi certainement il existe un
besoin inextinguible d'universelle compensation, de justice et de
vérité, aussi certainement ce besoin fait partie intégrante de la
dignité de l'homme, telle que Dieu l'a voulue; — aussi certainement
il y a une immortalile pour l'homme.

« L'immortalité! » dit l'auteur pour conclure, « ce mot exprime-
t-il bien toute notre pensée et toute notre espérance? Qu'esl-ce
donc que nous espérons de l'immortalité? ne serait-ce que la
durée indéfinie de notre moi? quelle perspective d'un ennui sans fin!
Non, nous espérons les biens qui seuls donnent de la valeur à ce
moi, et à la vie un contenu substantiel capable d'immortalité. La
vie éternelle, ce mot seul est l'expression bienvenue de notre foi
et de notre espérance. Aussi est-ce par ce terme que l'Ecriture
Sainte désigne l'espérance des enfants de Dieu. Plus d'une énigme
se trouve encore devant nous ; nous ne sauiHns assurer que la foi
et. la science s'accordent ici sur tous les points; la science, comme
la foi, doit suivre ses propres lois. — Mais ce que nous pouvons
affirmer, c'est que savants et ignorants, penseurs profonds et simples
croyants, tous peuvent hardiment redire à l'unisson la confession
universelle de l'Eglise : Je crois une vie éternelle. »

L'exposition que fait M. Immer des diverses opinions sur
l'immortalité est généralement si brève qu'il n'y aurait aucune utilité
à en donner une analyse succinole. Nous exceptons toutefois les

passages relatifs aux phases de cette croyance étudiée chez le peuple

hébreu, sur lesquelles les développements sont plus amples.
Il n'y avait pas chez le peuple hébreu d'espérances développées

d'immortalité. On rencontre souvent cette parole désolée : « Dans la
mort on ne pense pas à toi. Qui est-ce qui le louera dans les
enfers? » Mais cette plainte même fut comme le germe d'où sortit la
persuasion positive. On se dit : Non, la louange de Dieu ne doit
pas cesser. « Quel autre ai-je dans les cieux? Je n'ai pris plaisir
sur la terre en rien qu'en toi seul. Ma chair et mon cœur étaient
consumés; mais Dieu est le rocher de mon cœur, et mon partage
à toujours » (Ps. LXXIII). Le sentiment de la perpétuité de la
communion avec Dieu se développe et devient la foi à une vie
éternelle. Dans la période qui suit l'exil, la croyance à une survivance
prend une forme plus positive, et s'incorpore, pour ainsi dire, dans
la résurrection des corps; mais ces vues ne deviennent pas le
patrimoine du peuple juif tout entier. Les anciennes opinions
continuent à se produire, en même temps que des concessions spiri-
tualistes, dérivant du platonisme, s'introduisent dans la Judée. C'est
à celles-ci que se rattachent la secte des Thérapeutes et celle des
Essèniens. Ces derniers enseignent que, parla mort,l'âme,affran-



théologie. 299

eliie du corps, s'envole vers le ciel, dans une région où un doux
zéphir souffle sans interruption, et où toutes les misères de la vie
prennent fin. D'autre part, les Pharisiens admettaient une
résurrection des morts, tandis que les Sadducèens repoussaient ce
dogme, en même temps qu'ils rejetaient la tradition. A son tour,
Jésus donne nettement tort aux Sadducèens. Tout en laissant de
côté la représentation grossière de la résurrection, il enseigne que
l'alliance divine subsiste au delà de la tombe. Ailleurs, il enseigne
très positivement la rémunération clans une autre vie; et cependant,

même alors, l'état à venir est présenté comme suite naturelle
de l'état actuel. Cette connexion des deux états ressort très-clairement

d'autres passages. D'ailleurs, le royaume de Dieu doit s'établir

sur la terre. Les raisons psychologiques de la survivance sont
absentes de l'enseignement de Jésus, aussi bien que de l'Ancien
Testament. Quant à l'apôtre Paul, tantôt il se borne à affirmer la
résurrection, comme eût pu le faire un Pharisien, tantôt il rattache
cette croyance au nouveau principe chrétien. C'était déjà beaucoup

que, par le fait de la résurrection de Christ, la croyance à la
résurreclion se trouvât transportée de la sphère de la pure
doctrine dans le domaine des réalilés. Mais l'apôtre y voit plus qu'un
fait historique : la mort et la résurrection de Christ s'accomplissent
dans les fidèles, qui meurent au péché et ressuscitent en nouveauté
de vie, et cette vie nouvelle est l'effet d'un nouveau principe divin
de vie, le Saint-Esprit. Quand Paul est appelé à prouver et à
justifier la doctrine chrétienne de la résurrection, il en appelle à la
t'ois à la résurrection de Christ et aux conséquences désolantes
de la négation de ce dogme, en même temps que, pour en rendre
la notion plus acceptable, il la dégage des représentations trop
basses et trop matérielles; enfin, il invoque la solidarité des
croyants et de Chrisl. représenté comme l'Adam céleste. On voit
chez lui la résurrection se spiritualiser dans la mesure où Christ
est le Christ spirituel, céleste. Pour lui aussi, d'ailleurs, la
résurrection se rattache à la grande crise et au grand avènement
messianique. Il est digne de remarque que, clans tout le Nouveau Testament,

le mot « immortalité» ne se rencontre que dans deux passages.
Toute la doctrine de Jésus et des apôtres est renfermée clans les
mots « résurrection » et « vie éternelle. » P. R.

E.-S. Ffoulkes. Lettre au très-rév. archevêque Manning '.

La lettre que nous analysons ici porte pour épigraphe les paroles
du Sauveur: « Ote premièrement de ton œil la poutre, et après

« The Church's Creed or the Crowns Creed? A hotter to the Most Rev.

Archbishop Manning, etc. etc., by Edmund S. Ffoulkes B. D., author of
«Christendom's Divisions. » 18b'8. Une brochure in-8 de 65 pages.



300 bulletin.
cela tu verras comment tu ôteras la paille de l'œil de ton frère. »

L'auteur appartient à cette pléiade d'hommes distingués qui
quittèrent, il y a quelque vingt ans, l'église anglicane pour passer à

l'église de Rome: mais, il le déclare dès la seconde page de sa
brochure, il n'est pas entré dans cette église, comme M. Manning
et bien d'autres, décidés à tout approuver en souscrivant des deux
mains à son infaillibilité absolue. Il entendait, au conlraire, si bien
réserver sa liberté d'appréciation qu'il prend à partie son supérieur

ecclésiastique pour avoir fermé les yeux aux déficits et aux
erreurs de l'église de Rome dans deux brochures où il accusait les
Anglicans d'avoir dû dans l'affaire des Essays and Reviens, accepter
le soufflet inlligé par le conseil privé dé la couronne. Lui. M.
Ffoulkes, se constitue vis-à-vis de M. Manning, l'avocat de l'église
incriminée; il signale à l'archevêque une poutre dans son propre
œil, qu'il aurait dû s'efforcer d'extraire d'abord. Vous prétendez,
lui dit-il, que l'église d'Angleterre se laisse dicter son symbole par
l'Etat. Mais votre symbole à vous, celui que vous lisez à la célébration

de la Sainte Cène, est-il le symbole de l'église ou un symbole
imposé par la couronne? A celte question M. Ffoulkes répond par
un exposé historique de l'insertion du fdioque clans te symbole.

Un arien converti, le roi espagnol Renaud, le fait adopter pour la
première fois au troisième concile de Tolède, en 589. Deux siècles
plus tard, Charlemagne se plaignant au pape que le septième concile

de Constantinople, en 787, n'ait rien dit delà procession du
St-Espril du Fils, le pape réplique que le symbole n'en est pas moins
parfait, malgré l'omission de la clause controversée. Charlemagne
revient à la charge, et Léon III, l'obligé de l'empereur, tout en
refusant de rien ajouter au symbole, consent à laisser enseigner
et chanter l'article débaltu; d'où résulte que cinquante ans plus
tard l'usage en était devenu général dans les églises de la Gaule.
Enfin, en 1014, au couronnement de l'empereur Henri II à qui il
devait la restauration de son autorité, te pape Benoît VIII ordonne
qu'à Rome le symbole soit chanté à la grande messe, après l'évangile,

sous la forme usitée dans le reste de l'Occident. Ainsi la chose
s'est faite subrepticement: Renaud a introduit la clause additionnelle;

Charlemagne l'a palronée; Henri II l'a fait adopter par les
papes eux-mêmes. Ni concile général, ni encyclique papale n'en avait
autorisé l'insertion. De quel droit donc reproche-t-on à l'église
d'Angleterre de s'être laissé imposer son credo par les souverains,
quand Rome elle-même s'est humblement soumise à exécuter la
volonté des princes

Quand l'Occident s'est séparé de l'Orient, l'Orient avait pour
lui la grande majorité de l'église; quand l'Anglelerre s'est
séparée de Rome, la majorité de l'Occident s'est rangée du côté
de Rome. Rome a donc reçu la monnaie de sa pièce. Le
premier schisme a été le produit d'une interpolation clans le credo
de l'église; le second schisme a dû son origine à la mutilation
du credo. La Réformation n'a été que la conséquence logique et
la revanche du schisme qui a scindé l'Orient et l'Occident.



théologie. 301

Que Rome renie le passé de ses mille dernières années qu'elle
renonce à ses manœuvres traditionnelles l'unité de la chrétienté
ne s'obtiendra qu'à ce prix. Les S. Bernard, les Jean de Salisbury
et d'autres voix non moins éloquentes lui ont fait honte de son
indignité. La Réformation a été, de toutes les révoltes, la plus justifiée.
Ce qui a rattaché M. Ffoulkes à l'église de Rome, c'est uniquement
la déclaration de l'Ecriture en faveur de l'unité de l'église, et le
témoignage de l'histoire qui assigne de temps immémorial une
primauté au siège de Rome dans le sein de cette église. Voilà le
droit Mais le droit n'est pas le fait. Les faits crient contre Rome ;

l'adoption, depuis mille ans, d'un symbole émané de la couronne,
l'abaissement sans pareil de la papauté signant, au concile de
Florence, la définition de la foi, au même litre que l'empereur, — de
tels faits n'attestent-ils pas que, absolument infaillible ou non en
matière de foi, Rome s'est montrée depuis mille ans un guide aussi
négligent, aussi hésitant, aussi versatile, aussi intéressé et aussi hypocrite

que possible, même lorsqu'il s'agit d'articles de foi Il faut
voir de quelles intrigues, de quelles négociations mondaines, de
quels mensonges furent précédées, accompagnées et suivies les
tractations du concile de Florence. Y a-l-il la moindre garantie que,
tant qu'un pareil système est en vigueur, les mêmes résultats ne se
produisent pas La sainteté personnelle du pontife en charge peut
servir de sauvegarde, mais elle meurt avec lui, et le syslème ne
meurt pas ; et, quand ses intérêts l'exigent, ne s'impose-t-il pas de
force aux plus récalcitrants? N'y a-t-il pas, à côté des évêques, les
zouaves du pape à ménager à côté du dogme, un territoire
pontifical à garder et à défendre? N'avons-nous pas vu Pie IX
lui-même négocier avec un premier ministre protestant l'achat de
sept à huit mille mousquets destinés à sa garde civique, dont il
croyait avoir besoin, mais qu'il était hors d'étal de payer

Si de la foi nous passons à la morale, et si nous demandons à
Rome de justifier la prétention d'infaillibilité que de nouveau
elle élève ici, nous répondons, l'histoire en main, que Rome est
parvenue, au NUI" siècle, au zénith de la puissance par la fraude
et la force. Les fausses décrétâtes d'une part, les croisades de l'autre,
ont fait la Rome d'Innocent III.

1) Nous disons d'abord : les fausses décrétâtes. Les canons
des conciles de Chalcédoine et d'Ephèse réservaient à chaque
métropolitain le gouvernement de son propre diocèse ; ils reconnaissaient

la primauté du siège de Rome, mais n'admettaient pas qu'il
pût recevoir d'appels, évoquer à lui les causes déjà jugées. Or les
fausses décrétâtes et la prétendue donation de Constantin sont en
flagrante contradiction avec ces canons. Rome a de tout temps
invoqué ces documents menteurs ; elle s'en réclame jusque dans
le catéchisme du concile de Trente. Avec de telles preuves devant
lui, M. Ffoulkes déclare qu'il lui est impossible de ne pas inférer
que l'amour de la vérité n'esl pas un des traits qui caractérisent
le plus fortement la Rome moderne elle-même. Quel système que
celui dans la construction duquel la fraude a joué un si grand



302 BULLETIN.

rôle, et au sein duquel on parait croire encore que le clergé puisse
trouver quelque édification à des légendes impossibles, el le peuple
retirer quelque fruit d'ce livres marquées du sceau de l'imposture
Espérons qu'au prochain concile ces questions-là seront mises suite

tapis.
2) Les croisades ont achevé par la force l'œuvre d'agrandissement

que poursuivait la papauté. On a fait aux papes un mérite
d'avoir sauvé l'Europe de la main des Turcs: l'histoire dit que
ce sont eux qui ont livré aux Turcs les clefs de l'Europe. Passé
la première explosion d'enthousiasme, on ne s'est plus proposé
que de soumettre au joug de Rome les églises d'Orient, en violation

directe des canons universellement reçus clans l'église. Rien
n'égale l'odieux et l'hypocrisie de ces expéditions dirigées contre
les parties les plus florissantes et les plus étendues de l'église :

rien ne révolte comme de voir le saint siège s'enrichir de leurs
dépouilles et tremper pour sa part clans les plus indignes menées.
Qui peut croire en un Dieu de justice, et clouter qu'il ne tienne
la papauté pour sérieusement responsable de tant d'outrages?

Il ressort de tout cela cpie, Rome étant coupable sur le double
chef de la doctrine et de la discipline, on a bien fait et on fait
bien de se détacher de sa communion. On ne doit pas plus suivre
les papes dans leurs erreurs que les apôtres n'ont consenti à celles
de Pierre. Une foi infaillible n'est pas la seule chose qui convienne
à l'église : la loyauté, Injustice, l'amour de la vérité, la douceur,
et l'oubli de soi-même sont des principes qui relient, les chrétiens
les uns aux autres autant que l'unité de la foi. Gouvernez selon ces
principes, ou cessez de gouverner, et si vous cessez de gouverner,
cessez de parler.

Au reste, Rome elle-même a le sentiment de sa faiblesse et de
ses usurpations. De tout temps, les papes ont enseigné que l'église
est divisée dans ses membres, qu'il y a des églises faisant partie de
l'église catholique, qui, depuis des siècles, se sont détachées du
siège de Rome. Ils l'ont dit en tout autant de termes pour les églises

d'Orient, du moins pour celles qui se rattachent à la communion

du patriarche de Constantinople. Même en Occident, où ils
exercent une juridiction patriarcale, ils sont loin d'avoir tenu un
langage parfaitement précis : ainsi la confession d'Augsbourg n'a
jamais été anathématisée ; les trente-neuf articles de l'église
anglicane ont échappé à la censure; les ordres de cette église n'ont
pas été reconnus en fait, mais n'ont jamais été déclarés non valides.
Les papes n'ont jamais osé réclamer pour leur église le litre
exclusif d'église catholique; ils y ont toujours ajouté l'épilhète
de romaine. Aucune fraction de la chrétienté ne se pose, de nos
jours, en église catholique : catholiques romains, anglo-catholiques,

épiscopaux, orthodoxes ou presbytériens, tous se renferment
dans la modeste qualification de branche de l'église catholique. Une
conséquence immédiate de ceci, c'est que les sacrements chrétiens
peuvent être administrés avec fruit en dehors de la communion
romaine, et M. Ffoulkes déclare, pour sa part, qu'il a jadis retiré



THÉOLOGIE. 303

de sa participation aux sacrements de l'église anglicane les mêmes
grâces et les mêmes privilèges qu'il goûte maintenant dans l'église
de Rome. Car, son principe, c'est que la valeur des sacrements se
mesure, non d'après les déclarations des théologiens, mais d'après
les effets qu'ils produisent sur le communiant lui-même, sur ses
voisins el sur l'humanité en général. L'auteur convient même que
les sermons des ci-devant pasteurs anglicans pèchent par la
boursouflure, l'exagération et la recherche, depuis qu'ils ont quitté leur
église, et que, clans leur ensemble, les convertis au catholicisme
romain ont plutôt perdu que gagné au change. Les séjours
successifs qu'il a faits en Espagne, en France, en Italie, lui ont permis
d'établir des comparaisons qui sont, toutes à l'avantage de l'église
d'Angleterre; nulle part il n'a rencontré de types de chrétiens qui
dépassassent ceux qu'il avait connus dans son pays: souvent môme
il a pu constater sur le continent des réveils de la piété et du zèle
catholique, dus à l'influence et à l'exemple d'anglicans convertis,
et quand, du fond de l'Andalousie, ses souvenirs le transportaient
dans son village nalal du pays de Galles, il devait convenir que les
Gallois étaient sans comparaison plus instruits et d'une piété plus
intelligente que les paysans espagnols qui l'entouraient, et qu'au
moins, chez lui, le pasteur delà paroisse n'aurait jamais laissé
s'asseoir ouvertement au haut de sa table une femme qui n'était ni
son épouse, ni sa parente.

En résumé, le christianisme pratiqué dans l'église d'Angleterre
ne le cède en rien à celui que l'on rencontre chez d'autres nations.
Le chrétien anglican se distingue par la loyauté de ses intentions,
son respect pour la vérité, la droiture de sa conduite, et une
profonde horreur pour toute espèce de perfidie ou de manque de
parole. Ses vertus sont surtout de l'ordre pratique et domestique. Ses
points faibles, ce sont une trop hante confiance en lui-même, le
penchant à la critique, et trop peu de foi au monde invisible. En
général, les catholiques romains pèchent où les anglicans excellent,
et excellent où les anglicans pèchent. Sur deux points seulement,
l'auteur constate une différence entre sa piété d'autrefois et sa
piété d'aujourd'hui: savoir, la prière pour les morts et l'invocation
des saints glorifiés. Il plaint ceux qui se privent de ces deux sources

de consolation et. de sainteté; mais il comprend la réserve de
l'église d'Angleterre sur ces articles de foi, quand il voit quel
scandaleux abus on en faisait aux XIVme et XV'"" siècles,
et quand il rencontre, dans les manuels de dévotion catholique
dont il se sert,des exagérations de langage qui le heurtent, et que,
pour tout au monde, il voudrait voir corriger. Ainsi, dans son rade
mccum. il est dit : « O sainte vierge Marie, mère de miséricorde,
garde-moi cette nuil de tout mal, du corps ou de l'âme, » ce qui
signifie évidemment: « Demande à Dieu de me garder. » Pourquoi
ne pas imprimer ces derniers mots en toutes lettres? Ainsi encore,
M. Ffoulkes se plaint d'entendre constamment prêcher clans toutes
les parties de l'Angleterre, des sermons sur sainte Marie, qui ne
sont autre chose que des légendes empruntées aux évangiles apo-



304 BULLETIN.

cryphes, ou à quelque source non moins équivoque. — On a pu
reprocher aux pasteurs anglais de l'ancien temps la scandaleuse
irrévérence dont ils faisaient preuve dans l'administration des
sacrements. Mais, pour être de bon compte, il faut reconnaître que la
faute était d'abord aux audacieux qui, dans les siècles précédents,
ne craignaient pas de dire: « Sacerdos créât Deum;» «Deus
remata culpam,papa vero culpam et pœnam. » Quelle qu'ait été d'ailleurs

la légèreté des anglicans dans la célébration de l'eucharistie,
y a-t-il rien dans leur histoire d'aussi horrible que ces récits de
calices empoisonnés, d'hosties empoisonnées qui jadis avaient
cours dans la communion romaine, et qui font prendre encore
maintenant de sévères précautions pour empêcher qu'il n'arrive
malheur au pape lorsqu'il célèbre une messe solennelle!

En conclusion, la cause des divisions de l'église, c'est la
conduite des papes. Et la Rome d'aujourd'hui ne promet pas de
racheter son passé. Les invitations qu'elle a adressées en vue du
prochain concile ne renferment pas une expression de regret pour
le passé, pas une promesse d'amendement pour l'avenir. Toute la
chrétienté a erré, excepté Rome. Seule, elle n'a jamais causé de
divisions, et jamais poussé les chrétiens à la révolte ; seule, elle n'a
jamais rien commis qui doive la faire rougir. L'insulte qu'elle
prodigue en termes élégants aux Orientaux et aux protestants trahit
l'intention, de sa part, de faire refuser ses invitations, et de
s'assurer ainsi un concile composé des créatures du pape. — Que l'on
répudie des fausses décrétâtes il en résulterait d'abord que, le
symbole de Nicée n'étant plus employé que sous la forme définie
aux quatrième, cinquième et sixième conciles, c'est-à-dire sans le
fiUoque, la principale cause de discorde entre l'Orient et l'Occident
tomberait. Eh second lieu, Rome n'exerçant plus de juridiction
que dans les limites de son patriarcat, tracées par le huitième
canon du concile d'Ephèse, savoir le continent européen, et se
bornant à recevoir les appels de l'Occident, Rome et l'Angleterre
seraient réconciliées. On ne demanderait plus, enfin, aux chrétiens
désireux de se rattacher à l'église, que l'acceptation du sjmibole
de Nicée.

La chrétienté est une en droit devant Dieu; elle n'est désunie
qu'en fait. Si Rome est réellement, comme elle le prétend, le pouvoir

exécutif dans l'église, si elle désire réellement l'unité, qu'elle
s'efforce d'observer elle-même les lois qui composent le code de
l'église. Certains prophètes de mauvais augure disent qu'elle
n'agira que lorsqu'elle aura été dépouillée el de ses biens, et de tout
caractère officiel. Puissent-ils se tromper!

Louis Choisv.



THEOLOGIE. 305

G. Ulhorn. La Reformation1.

La Société évangélique de Hanovre a fait donner l'année
dernière, un certain nombre de conférences sur l'histoire ecclésiastique.

Le volume du Dr Ulhorn que nous annonçons ici renferme
trois de ces conférences. Celles-ci exposent d'une manière suivie
les faits saillants de l'histoire de la réformation en Allemagne.
C'est d'abord Luther et Rome, puis Luther et les fanatiques, enfin
Luther et les Suisses. On le voit, Luther est, tout naturellement du
reste, considéré comme le centre de la reformation allemande;
autour de lui, de sa personnalité puissante, se groupent les faits et
les événements aussi bien que les personnages secondaires, aides,
soutiens, el même adversaires ou ennemis de l'œuvre réformatrice.
C'est de Luther que part l'impulsion ; c'est lui, c'est son esprit qui
anime le mouvement tout entier.

M. Ulhorn a fait ressortir les caractères propres du génie et de
l'action de Luther. Pour ce grand héros de l'évangile retrouvé, la
question n'était pas tant : Comment réformerai-je l'église? mais:
Comment serai-je sauvé? Comment serai-je assuré de mon salut?
En effet, c'est seulement après que Luther eut été rendu certain
du salut pour lui-même, qu'il put indiquer aux autres le chemin
de cette assurance. Ce fait est très interessant ; il élève bien haut
le principe fondamental, vital de la reformation et du protestantisme;

il révèle le secret de la puissance de Luther.
Si les trois conférences de M. Ulhorn n'épuisent pas le sujet,

elles le condensent, du moins, et le résument de manière à donner

une idée claire, juste et suffisante de l'œuvre accomplie par
le grand réformateur allemand.

J. Cart.

E. Niemann. Le dix-septième siècle2.

Le dix-septième siècle a été, au point de vue religieux et
théologique, une époque de troubles, d'hésitations, de luttes et de
décadence. Il a été une époque de réaction dans tous les sens,
témoin te piélismé, témoin Spener et Franche. Voilà ce que M.
Niemann expose et fait connaître dans ses trois discours : la première
moitié du dix-septième siècle; la seconde moitié du dix-septième siècle;

le développement ultérieur du piétisme.

1 Die Reformation. Drei Vortrage von Dr G. Ulhorn, 1868, in-8 de 113 p.
s Das Siebzehnte Jahrhundert. Drei Vortrage von Dr E. Niemann, 1868,

in-8 de 136 pages.

C R. 1869. 20



306 BULLETIN.

L'élal intérieur de l'église luthérienne, la vie théologique,
universitaire de l'Allemagne, les hommes qui ont joué un rôle, à quelque

litre que ce soit, dans le mouvement religieux, théologique et
même tbéologico-philosopbique de ce grand pays, ont une place
dans les récits de M. Niemann. Il raconte les agitations politiques,
les malheurs de toute sorte qui ont signalé, pour l'Allemagne,
cette période de son histoire et l'influence de ces circonstances
sur l'activité de l'esprit clans toutes ses directions.

Mais après les sombres tableaux d'une époque douloureuse à
tous égards, le lecteur voit avec joie poindre l'aurore de temps
meilleurs pour l'église, et le discours consacré spécialement à

l'histoire et à la caractéristique de l'œuvre de Spener et de
Francke ranime ses espérances en réveillant tout son intérêt. La
narration, moins entravée par une foute de faits de détail, a plus
d'ampleur, plus de limpidité; le style lui-même a plus de vivacité,
de netteté et de facilité.

J. Cart.

Ch. Guden. Le siècle des lumières1

Avec ces discours, qui complètent ceux dont nous venons de

présenter une très-rapide et sommaire analyse, nous faisons
d'instructives excursions sur le terrain du déisme anglais, de la
philosophie française, et après un coup d'œil jeté en passant sur Vhistoire

antérieure des lumières allemandes, comme on a appelé cette
époque de la vie religieuse et théologique de l'Allemagne, nous
abordons ces lumières elles-mêmes, et enfin le rationalisme.

Rien de plus triste que le dix-huitième siècle rien de plus
desséchant que les théories qu'il a mises en avant, sous des influences
et dans un but que M. Guden fait ressortir au moyen d'une exposition

claire, simple, substantielle. Les principaux personnages
qui représentent tour à tour le déisme anglais, la philosophie
française, les lumières et le rationalisme allemands apparaissent
dans" leur milieu et dans leur vrai jour.

Le travail de M. Guden nous livre te résumé de recherches
savantes el faites avec un sens historique très développé.

J. Cart.

1 Das Jahrhundert der Aufklcerung. Zwei Vorträge von K. Guden, in-8
de 72 pages.



THEOLOGIE. 307

J.-P. Romang. La question religieuse de nos jours *.

Le parti théologique qui veut réformer la doctrine de l'église
introduit de fait une nouvelle religion.

Ils disent, il est vrai, qu'ils ne modifient que la doctrine
en laissant intacte la foi ; mais la foi correspond toujours à la
doctrine, et on ne peut pas modifier celle-ci sans toucher à celle-là.

Contrairement à l'opinion reçue dans notre église, ces théologiens

nient le fait de la révélation, et ils attribuent tout ce que les
prophètes de l'ancien et du nouveau testament nous apprennent
sur Dieu, au développement providentiel, il est vrai, mais pourtant
naturel de l'esprit humain sans révélation proprement dite.
Reste à savoir qui mérite le plus de crédit, ou de nos prétendus
savants, ou des saints hommes qui déclarent positivement qu'ils
ont reçu de Dieu ce qu'ils nous enseignent.

La Bible qui, d'après ces théologiens, ne se distingue pas d'une
manière essentielle d'autres bons livres est l'objet, de leur part,d'un
examen minutieux. Cependantle crible de leur critique en laisse assez
pour nous convaincre tous, eux et nous, de l'origine apostolique du
christianisme, et pour faire de ces novateurs des chrétiens
bibliques s'ils n'adhéraient pas déjà à une philosophie tout à fait
contraire à l'évangile. Si l'on est contraint d'admettre en Christ
une révélation, comment cette révélation ne se trahirait-elle
pas dans des livres écrits par des disciples immédiats de Jésus

Quoi qu'il en soit, ces nouveaux réformateurs rejettent l'autorité
de l'Écriture, et ils ne prennent, même des passages dont ils
reconnaissent l'authenticité, que ce qui leur convient. Peut-on encore
les considérer comme membres de l'église, chrétienne, qui
repose tout entière sur les enseignements de l'Écriture?

Nous avons appris à distinguer Dieu de l'univers,- ces théologiens

ne font pas cette distinction. Ils confondent Dieu avec les lois
de la nature, et ils prétendent qu'il ne revêt tes caractères
spirituels que dans l'esprit de l'homme. Un Dieu pareil ne peut pas
être aimé. Cette doctrine est de l'athéisme.

Ils ne parlent ni de création ni de providence. Il ne nous reste
que les lois invariables de l'univers, contre lesquelles la liberté
humaine est aussi impuissante que Dieu lui-môme. Tous les miracles

sont niés.
Sans croire à un Dieu qui écoute et exauce, on ne peut

prier. Aussi ne voient-ils dans la prière que l'élévation de l'âme à
la contemplation de l'ordre universel.

Quant au péché, ils en parlent, mais il est à leurs yeux nécessaire

dans sa généralité; toutefois, ils ne nous disent pas pourquoi

1 Die religiöse Frage unserer Zeit. Einfache Erklärung für das reformirte
Volk, zunächst im Kanton Bern, von J. P. Romang. 21«" Aufl. 1869, in-8 de
103 pages.



308 BULLETIN.

les péchés particuliers ne le sont pas aussi. Du reste, ils passent
sous silence l'idée de culpabilité. Et c'est sur ce point qu'on
reconnaît le mieux le mal fondé de cette doctrine qui oublie une
vérité d'expérience reconnue par tous les peuples. Car de
tout temps on a senti que, pour effacer un péché, il ne suffit pas
de ne plus te commettre, et qu'il faut une expiation.

Comme les maux divers dont l'homme est atteint n'ont pas
d'autre cause que la marche régulière de l'univers, le seul châtiment

du péché que nos théologiens reconnaissent, c'est le trouble
qu'il laisse après lui. A ce compte, ce sont les hommes les
plus consciencieux et les meilleurs qui sont le plus punis.

Le centre du christianisme, c'est Jésus-Christ. Pour nos théologiens

Jésus n'est qu'un homme d'une moralité exceptionnelle,
faillible toutefois et. sujet à l'erreur, mais qui a eu le grand mérite
de trouver en lui-même l'unité spirituelle de l'homme avec Dieu.
Tout ce qu'on nous apprend d'autre sur sa personne, ses miracles,
sa résurrection, ne lui a été attribué plus tard que par l'erreur de
ses disciples. Le christianisme repose tout entier sur un malentendu.

Nos théologiens ont conservé, il est vrai, les termes bibliques

de foi, de conversion, de justification et autres, mais en leur
ôtant le sens qu'ils ont dans l'Écriture. La foi, par exemple, consiste

seulement à se croire enfant de Dieu, du Dieu impersonnel,
qui, comme nous l'avons vu, ne saurait être l'objet de notre
amour.

Point de résurrection ; point de jugement; point de peines ni de
félicité éternelles. L'immortalile de l'âme, ils ne la nient pas
ouvertement, mais ils ne l'enseignent jamais. Dans tous les
cas elle n'a rien à faire avec la vie éternelle, dont on ne jouit,
selon nos théologiens, qu'ici bas quand on met son âme en contact
avec les choses immuables, les lois physiques et morales.

Ainsi, sur tous les points, la doctrine des nouveaux réformateurs
se trouve être négative. C'est au peuple à voir s'il veut renoncer au
christianisme biblique, pour cette nouvelle religion, plus différente
de la nôtre que le catholicisme lui-même. La lutte a été

portée dans l'église et dans l'école; on ne prévoit pas encore
quelle en sera l'issue pour ces deux institutions; mais quelle
qu'elle soit, il est certain que pour empêcher le triomphe de ces
vues antichrétiennes, il faut le zèle, l'association et la fidélité
de tous ceux qui sont attachés de cœur à l'évangile.

A. Ebert. Tertullien et Minutius Felix '

Cet ouvrage se compose de deux dissertations.
I. Dans la première, l'auteur discute la question de dépendance

1 Tertulliaris Verhältniss zu Minutius Félix. Nebst einem Anhang über



théologie. 309

entre l'Apologeticus de Tertullien et l'Octavius de Minutius Felix,
et il la résout en faveur de ce dernier. Min. Felix a pris pour
modèle, dans la disposition de son ouvrage, le De natura deorum de
Cicéron ; il a, en outre, tiré parti des écrits de Sénèque. Une étude
attentive de la disposition de l'Octavius et de celle de l'Apologeticus
conduit à voir dans le premier un écrit philosophique, composé avec
soin, sur l'exemple d'un chef-d'œuvre de l'anliquité, fortement lié
dans toutes ses parties, et orné de tous les agréments de la forme. Il
semble avoir été destiné à répandre plutôt qu'à défendre le
christianisme, et son style calme et modéré, en harmonie du reste avec
la tranquillité de l'époque où il fut composé, témoigne de l'intention

de son auteur d'être juste à l'égard de l'adversaire. Au
contraire, l'Apologeticus est le pamphlet d'un avocat, écrit rapidement,
sous le coup de la persécution pour la défense du christianisme
devant le tribunal de dernière instance, composé sans plan
régulier ni unité savante.

Quant au fait que c'est à l'ouvrage de Minutius Felix qu'il faut
attribuer l'antériorité et l'originalité, l'auteur le prouve en
comparant un certain nombre de passages analogues chez les deux
apologètes, ceux, entre autres, qui sont empruntés au De natura
deorum de Cicéron (Apolog. 22, et Oclav. 26 et suiv.; Apolog. 46,
et Octav. 13), et ceux dont une liaison convenable ne se trouve
que clans Minutius Felix (Apolog. 23 et suiv., et Octav. 25 et 6 et
suiv.; Apolog. 10 et Oclav. 21; Apolog. 17, et Octav. 18, etc.). Il
sera sans doute intéressant pour l'historien des dogmes de voir
M. Ebert démontrer que le fameux passage de l'anima naturaliter
Christiana de Tertullien n'est qu'une imitation d'un passage de
l'Octavius, dans lequel Minutius Felix s'applique à distinguer de la
confession chrétienne ce qu'il appelle « la voix du peuple. »

Notre auteur établit que, malgré toute la vie, et, clans un certain
sens, l'originalité de son style, Tertullien ne s'est fait aucun scrupule

de tirer parti des productions littéraires d'autrui. Outre la
grande Apologie de Justin (voy. Apolog. 2-4) et l'ouvrage contre
les hérétiques d'Irénée, exploité dans l'écrit dirigé par le prêtre
de Carthage contre les Valentiniens (adv. Valentinianos), on peut
signaler le livre d'Hippolyte contre Noët, dont Tertullien s'est beaucoup

servi pour sa polémique contre Praxeas (adv. Praxeam).
II. La seconde dissertation est consacrée au Carmen apologeti-

cum, publié en 1852 et attribué à Commodien, l'auteur des
LXXX Instructiones adv. gentium deos. M. Ebert place la
composition de ce poëme vers le milieu du troisième siècle, après
l'avènement à l'empire, mais avant la persécution de Oécius, par
conséquent dans l'année 249. Il lui donne aussi pour auteur Commodien,

qui aurait déjà écrit les Instructiones, et auquel il donne la
ville de Gaza pour patrie.

Commodians Carmen apologelicum, von Adolf Ebert. (De V. Bandes der

Abhandlungen der philol.-histor. Cl. d. k. Sachs. Ges. d. Wiss. N° V.) 1868,
in-8, 102 pages.



310 bulletln.
Les opinions eschatologiques de Commodien sont exposées avec

détail dans le mémoire que nous avons sous les yeux. Elles ont
pour point de départ l'Apocalypse de Jean. On y trouve la
doctrine singulière d'un double antechrist : l'un temporel, c'est Néron
qui reviendra pour détruire Rome ; l'autre spirituel, l'homme qui
doit sortir de la Perse, le faux prophète de l'Apocalypse, et dont
la mission sera la destruction du monde entier.

On remarque aussi chez Commodien un palripassianisme très
accentué.

Revues.

Theologische Studien und Kritiken. XLIIer J.

me Livr. — E. Achelis. Richard Rothe.
A. Dietzsch. La doctrine de l'inspiration.
A. Klöpper. Le sens et le but du morceau Rom. V, 12-21.
C. A. F. Burkhardt. De l'authenticité de la réponse de

Luther : « Me voici, je ne puis agir autrement, Dieu me soit en
aide. Amen »

E. Graf. Les récits évangéliques de la résurrection de Jésus.
Bulletin. — Conrad de Heresbach et la cour de Clèves, par

A. Wolters (1867). — Histoire de la Réformation dans la ville
de Wesel, par le même (1868). — Introduction à la théologie
monumentale, par F. Piper (1867). — Une démonstration de la
foi, par A. Peip (1867).

Jahrbücher für deutsche Theologie. XIVer B.

" Livr. — Ehrenfeuchter. Discours temporel et spirituel.
Köstlin. Etudes sur la loi morale.
Dnncker. Discours sur Schleiermacher.
Sigwart. Discours sur Schleiermacher.
Steitz. Observations sur le mémoire de M. Riggenbach: Jean

l'apôtre et le prêtre Jean.
Bulletin.

Zeitschrift für die historische Theologie. 1869.

ro Livr. — W. Preger. Matériaux pour une histoire de la
mystique allemande aux 13e et 14e siècles.

me Livr. — Fr. Klemme. La vie et les écrits de Jean Tennhardt.
Foerster. Jean Forster.
Herzog. Fénelon, archevêque de Cambrai.
./. R. Linder. La lutte de l'église réformée en Suisse contre le

piétisme et le séparatisme, aux 17m0 et 18me siècles.


	Théologie

