
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: La théologie allemande contemporaine

Autor: Astié, J.-F. / Schwarz, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


388 CARL SCHWARZ.

LA

THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE

Carl SCHWARZ1

La théologie moderne.

Il ne faut pas confondre la théologie contemporaine avec la
théologie moderne, qui lui a servi de point de départ.

La théologie moderne fit son apparition dans les premières
années qui suivirent 1815. Une tendance idéaliste, datant déjà de

1770 (Lessing, Herder), s'était attaquée à la théologie superficielle
et hybride du XVIIIme siècle. Puis était venue l'école romantique
(Novalis) qui avait mis la religion en contact avec la poésie. Pour
rendre cet idéalisme pratique et vraiment religieux, il fallait un
élément nouveau que les malheurs des temps se chargèrent de fournir.

Le soulèvement général de l'Allemagne pour secouer le joug
français ayant ouvert de nouveau les sources de la religion et de

la foi, la théologie moderne put naître. Trois facteurs, un
épanouissement du sentiment chrétien, une spéculation plus profonde,
le renouvellement des études historiques mirent un terme à l'antithèse

du supra-naturalisme et du rationalisme sur laquelle avait

vécu la théologie du XVIIImo siècle, aussi peu chrétienne que
raisonnable. Différente de l'orthodoxie traditionnelle quant au
contenu et du rationalisme du XVIIIme siècle pour ce qui est de la

1 Zur Geschichte der neuesten Theologie, von D. Carl Schwarz, Oberhofprediger

und Oberconsistorialrath zu Gotha. Vierte sehr vermehrte und
umgearbeitete Auflage Leipzig, F. A. Brockhaus, 1869.



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 389

forme, la théologie moderne, descendant au fond des problèmes,
aspire à formuler le nouvel esprit religieux d'une manière
systématique qui réponde aux besoins du XIX™6 siècle.

Hegel et Schleiermacher sont les pères de cette théologie
nouvelle. Quoique différant à divers égards, ils partent de la supposition

que l'élément humain et l'élément divin sont appelés à se

pénétrer d'une manière intime et ils travaillent courageusement à

réconcilier la science et la foi.
Sorti du mouvement romantique contre lequel il réagit, Hegel

est encore plus opposé au rationalisme vulgaire qu'il Irouve
éminemment borné et superficiel. Altéré d'objectivité et d'absolu,
travaillant ardemment à unir Spinoza et Fichte, c'est-à-dire à

concevoir l'absolu comme une substance arrivant à la subjectivité, il
veut réconcilier le divin et l'humain en les présentant comme les

moments, tes parties intégrantes d'une seule évolution, d'un même
procès.

Appliquée à la théologie, cette conception a pour effet de
remettre en honneur la notion de révélation, mais en la
transformant et en la changeant. En lieu et place de la révélation
extérieure, temporaire, particulière, miraculeuse et arbitraire des

supranaturalistes, nous avons une révélation intérieure, éternelle,
universelle, nécessaire. Tandis que les rationalistes avaienl rejeté
à la légère la notion d'incarnation, trop superficiels pour saisir
sa portée, Hegel en fait le centre même du christianisme. Il est
vrai qu'ici encore on est loin d'entendre la même chose par ce
terme. Il s'agit d'une incarnalion philosophique. Elle n'a pas lieu
une fois pour toutes et exclusivement dans le Christ historique, elle
est éternelle ; son point de départ est l'unité essentielle du divin
et de l'humain, moments corrélatifs d'un même procès.

C'est au moyen de la méthode dialectique qu'il faut saisir,
comprendre l'absolu dans son éternelle évolution. En insistant sur cet
élément intellectuel, Hegel réagit heureusement contre le
sentimentalisme et la fantaisie de l'époque ; il disciplina l'esprit
allemand en l'arrachant au dilettantisme résultant d'un subjectivisme
excessif.

Malheureusement, en disciplinant l'esprit de ses contemporains.
Hegel ne sait pas se garder des travers de la scolastique. Toute
joyeuse de pénétrer de nouveau dans les profondeurs du christianisme,

la spéculation se flatte d'être, à tous égards, d'accord avec
les dogmes traditionnels, qui ne se distinguent d'elle que par le seul
côté formel. Toute distinction entre la représentation et l'idée dis-



390 CARL SCHWARZ.

paraît ; bien loin de soumettre la tradition chrétienne à la critique,
les Hégéliens se mettent à enseigner les dogmes les plus
problématiques et les plus scabreux. Pour achever de tout compromettre,
Hegel, appelé à Berlin en 1818, se fait l'apôtre de la réaction
politique qui trompe tes espérances de la nation allemande. En
politique comme en théologie, il ne s'agit plus d'une régénération
mais d'une restauration; les complaisantes formules de la logique
hégélienne sont mises au service des plus ardents réactionnaires

pour tout légitime^.
Et pourtant que fallait-il penser de ce positivisme, de ce

conservatisme excessif de la philosophie nouvelle? Au fond ce n'était
qu'un vain formalisme. On adorait l'idée qu'on construisait en

partant des catégories les plus abstraites, mais on ne parvenait
jamais à saisir la réalité : il n'y avait rien clans ces formules
éclatantes, qui firent un instant illusion. On s'aperçul qu'on se mouvait

dans un monde d'ombres chinoises qui, tout au plus, côtoyait
celui de la réalité. Cette prétendue philosophie de la réalité fut
condamnée à hésiter sans cesse entre un mauvais empirisme et un
abstrait formalisme L'histoire corrompit la philosophie, la

philosophie réduisit l'histoire à n'être plus qu'une sèche nomenclature.
Tout le côté moral du christianisme, qui avait été exclusivement
relevé par le rationalisme, bien que d'une manière superficielle,
est entièrement sacrifié. La liberté et la personnalité, bases

indispensables de la moralité, disparaissent devant une impitoyable
nécessité. L'homme n'est plus qu'une phase transitoire, un
moment clans la grande évolution de l'absolu.

Et puis, quel absolu que celui auquel tout est ainsi sacrifié! Il n'y
a pas en lui la moindre ombre de personnalité. Ce n'est qu'une
abstraction, un être pur n'arrivant à la conscience de lui-même
que dans l'homme et par son moyen. L'hégélianisme que l'on
accuse de panthéisme en est, à certains égards, assez innocent. Ce

Dieu qui n'a sa réalité que dans le monde est une pure abstraction;
le vrai Dieu c'est l'homme, comme le montrera Feuerbach, qui fera

aboutir le système de Hegel à l'anthropologisme. Voilà comment, en

fort peu de temps, l'hégélianisme a occupé les deux positions les

plus extrêmes : de restaurateur de l'orthodoxie la plus abstruse, il
est devenu l'apôtre de l'athéisme. Après avoir débuté par être
ultraconservateur, il est tombé dans le nihilisme; la prétendue orthodoxie

du commencement a été supplantée par l'incrédulité impudente

de la fin.
La théologie de Schleiermacher a suivi une marche diamétra-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 391

lement opposée. Après avoir débuté chez le maître par un
panthéisme évident, (voir les Discours sur la religion), elle n'a cessé de
devenir plus positive chez les disciples dont quelques-uns ont été

jusqu'à restaurer l'orthodoxie. Ce sont des disciples de Schleiermacher

qui ont frayé la voie au confessionalisme luthérien le moins
intelligent.

Mais si l'influence de Schleiermacher a commencé par être
moins bruyante, moins prétentieuse, elle a été plus profonde, plus
intime et surtout plus persistante. Tandis que l'impulsion provenant
de l'école de Hegel est dès longtemps épuisée, on voit sans cesse
éclore de nouveaux germes dans le terrain fécondé par Schleiermacher.

Les orthodoxes modérés (Twesten, Nitzscb, Sack, .1. Müller)
se rattachent à lui; les hommes du juste-milieu (Néander, Ullmann,
Lmbreit, Lücke, Olshausen, Hundeshagen-, Hagenbach), présentent

un mélange assez confus de théologie biblique et de formules
empruntées à Schleiermacher; son influence s'est également fait
sentir dans le camp de la crilique rationaliste et de la science sobre
ef sérieuse (De Wette, Baumgarten-Crusius, Hase, Bleek, Thilo,
Schneckenburger, A. Schweizer). Il n'est pas jusqu'au piétisme
qui n'ait à son tour pris un nouvel essor sous l'influence de ce

grand homme. Les deux partis extrêmes, les néo-luthériens d'une
part (Kliefoth), et les critiques négatifs d'autre part(Ch.-F. Baur,
Strauss), ont également subi son influence. C'est pour entendre
les leçons de Schleiermacher sur la Vie de Jésus, que le jeune David

Strauss se rendit à Berlin en 1831. Elles lui inspirèrent sa

célèbre œuvre de destruction.
Ce qui a fait l'originalité et la force de Schleiermacher, c'est le

mélange des éléments les plus contraires. Une religiosité profonde,
sublime, la mystique du meilleur aloi, s'allie chez lui à une capacité

infinie de réfléchir, de raisonner sur toutes les matières. Grâce
à ces deux éléments, il a exercé une influence décisive sur son
époque, soil, pour purifier et vivifier, soit pour détruire et pour
édifier.

Afin d'ébranler le monde théologique, il plaça le levier ailleurs
que n'avait fail Hegel. Tandis que celui-ci, s'en prenant à la théologie

proprement dite, s'élait surtout occupé des rapports de Dieu
et du monde el de l'incarnation, son émule commença son œuvre
réformatrice en donnant l'analyse de l'essence de la religion. On

peut dire qu'il a de nouveau découvert la religion : il lui a reconquis

sa sphère spéciale clans la vie de l'esprit, pour la remettre en
honneur auprès de ses contempteurs parmi les hommes cultivés.



392 CARL SCHWARZ.

L'école de Schleiermacher est toujours restée fidèle à ce besoin
caractéristique de réconcilier la religion et la culture moderne. La

religion est pour lui une faculté primitive qui ne relève ni de

l'intelligence ni de l'action ; elle a son siège dans le sentiment. Sous
l'influence de cette notion nouvelle, la dogmatique se trouve
débarrassée de tout un bagage d'éléments hétérogènes qui relèvent
de l'histoire, de la cosmologie et de la métaphysique : on n'en
conserve plus que le noyau vraiment religieux. Ensuite c'est
autour de la notion du Rédempteur et de la rédemption que tous les

dogmes chrétiens viennent se grouper. Ce grand théologien a

ainsi mis en saillie une face du christianisme, plus riche ef plus
vivante que celle du rationalisme : puis il a su jeter par-dessus
bord tout ce qui était accessoire et extérieur. Cela nous explique
pourquoi sa dogmatique a exercé une influence si décisive sur le

public religieux.
Avouons-le cependant, les obscurités, les amphibologies ne

manquent pas dans cet ouvrage capital. Schleiermacher est loin de

s'expliquer sur la question du surnaturel et du miracle avec la
décision qu'on était en droit d'attendre d'un penseur établi sur le

terrain du panthéisme. Tout en dépassant l'ancien point de vue, il
garde un ménagement qui s'impose dans les époques de transition.

Ses disciples, n'étant plus à sa hauteur, crurent devoir vivifier,

augmenter même par des emprunts à la tradition ces
éléments hétérogènes qui dans sa dogmatique n'étaient que comme
des blocs erratiques, débris d'une formation antérieure disparue
sans retour.

C'est ainsi qu'en prétendant compléter Schleiermacher, on se

mit, clans diverses directions, à réconcilier la conscience
moderne et l'orthodoxie. Quelques-uns de ces disciples du grand
théologien préparèrent ainsi, sans le vouloir, l'apparition du
néoluthéranisme. Mécontentes de ce syncrétisme, les natures
intelligentes et conséquentes furent conduites à s'établir sur le terrain
solide et légal de l'orthodoxie, exposée dans les symboles officiels.

D'autres disciples, les hommes du juste-milieu, tempèrent la

dogmatique de Schleiermacher par la théologie biblique. Ici, les

armes acérées de sa crilique sont émoussées; ses pensées sont

revêtues d'une draperie biblique; la conception pratique supplante
la forme dialectique.

Néander est le plus célèbre représentant de cette tendance. On

l'a appelé le dernier Père de l'Église. Ce fut plutôt un moine
protestant, un saint : l'unique monde pour lequel il vécut était le cou-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 393

vent de l'homme intérieur; c'est de là qu'il agissait sur l'Église.
Son érudition était vaste, sa mémoire vraiment merveilleuse; il ne
saurait être question de mépriser ses travaux historiques. Malgré
cela, Néander a vécu sur le riche fonds des idées mises en circulation

par Schleiermacher: c'est en vain qu'on chercherait chez

lui des conceptions originales; enfin, grâce à son besoin d'adoucir
les angles, de faire disparaître les antithèses par des appels à des

considérations pratiques, il a favorisé le vague, le nuageux, le

manque de décision et provoqué, plus qu'aucun autre, la réaction
luthérienne.

Néander s'est borné à appliquer à l'histoire de l'Église une idée
féconde, déjà mise "en avant par Schleiermacher, savoir: que le

christianisme n'est pas une doctrine, mais un nouveau principe de

vie appelé à tout pénétrer comme le levain, et à sauvegarder, à

sanctifier les individualités. Malgré cela il n'a pas su mettre en
lumière les traits caractéristiques des diverses individualités. Tous
les personnages historiqu -s de Néander ont la même physionomie:

leur piété est douce, intime: ils ont renoncé au monde pour
devenir presque des moines. Le fort et le faible de ce théologien
c'est une certaine intériorité abstraite. Tout cela devait le
conduire à mettre en saillie la vie chrétienne. Aussi a-t-il plutôt écrit
l'histoire de la piété que celle de l'Église. Sa recherche de-
l'élément édifiant le fait tomber dans l'ascétisme. Fort supérieure, du
reste, aux travaux de tous ses prédécesseurs, son histoire n'est

après tout qu'un livre d'édification de l'ordre le plus relevé.
Quand Néander aborde les questions critiques, son besoin de

tout concilier le fait sans cesse hésiter entre l'authenticité et l'in-
authenlicité d'un écrit, entre l'histoire et le mythe. On ne peut
lui refuser une certaine largeur théologique, mais il manque de

critique; il abandonne toutes les solutions au sentiment subjectif:
il dispose d'une foule de petits moyens pour se tirer des difficultés
les plus sérieuses, et des contradictions manifestes. Encore ici ce

qui a fait son succès c'est le mélange de la science et de l'édification.

Notre historien avait pour devise ce mot bien connu : Pectus

est, quod theologum facit. Aussi les hégéliens se raillaient-ils de

ses disciples en les appelant des pectorallstes. Ici encore Néander
a trop abondé dans son sens. C'est bien le cœur qui fait le chrétien,

l'homme religieux, mais non le théologien. Chez celui-ci un
élément scientifique doil s'adjoindre aux données fournies par la
vie pratique.



394 CARL SCHWARZ.

Une troisième branche de l'école représenta l'alliance de la
critique rationaliste, et des recherches scientifiques avec les idées de
Schleiermacher. De Wette adoptant pour l'essentiel les résultats
du maître, tira les dernières conséquences de la tendance inaugurée

par Semler et Eichhorn. Eminemment impartial, il vous laisse

trop souvent clans le doute, ne sachant quel parti prendre entre
les preuves pour ou contre l'authenticité d'un livre qu'il aligne
avec beaucoup de soin et d'art. Pour les questions dogmatiques,
De Wetle est engagé dans les liens du dualisme : si son entendement,

sobre et sévère, renverse les doctrines reçues, ses besoins

esthétiques le portent à les restaurer pour le sentiment qui ne
saurait s'en passer.

Tels furent les hommes qui imprimèrent un nouvel essor à la

théologie. Grâce à eux, elle devint l'étude à la mode. Les jeunes
gens les mieux doués de l'Allemagne accouraient à Berlin pour
chercher auprès de ces professeurs célèbres une impulsion qui
décidât de toute leur carrière. C'était, le beau, temps pour les éludes

philosophiques et théologiques. L'idéalisme allemand était à.l'apo¬
gée de son éclat, bien qu'il fût entouré de nuages qui devaient
bientôt être déchirés.

Le tableau ne serait pas complet, si nous négligions de signaler
l'avènement de la nouvelle orthodoxie. Tout artificielle qu'elle soit,
cette restauration a joué un trop grand rôle pratique pour qu'il
n'en soif pas tenu compte, même dans le développement de la

théologie moderne. Au fait, elle n'est ni un simple produit de
l'industrie berlinoise, ni un fruit de la réaction politique. L'étroitesse
théologique de ses chefs sut exploiter les besoins religieux de la

nation.
Une fraction de la jeunesse allemande qui avait joué un rôle

décisif dans la guerre de l'indépendance, chercha à satisfaire son

besoin de popularité au moyen des questions théologiques et
ecclésiastiques. A leur sens, la théologie moderne élait beaucoup

trop spiritualiste et subtile, trop sentimentale et trop vague. Tout
cela n'était qu'à l'usage des esprits cultivés. Pour atteindre le peuple,

il fallait un christianisme massif, solide et bien corsé, dans le

genre de celui de Luther. Puisque la philosophie et la théologie
nouvelle ne savaient pas se mettre à la portée des foules, dont
elles étaient séparées par un abîme, il ne restait plus qu'à sauter
à pieds joints du rationalisme vulgaire dans la bonne vieille
orthodoxie. Le saut était sans doute périlleux, mais il était plus
commode de le risquer que de travailler lentement et péniblement à



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 395

élever le peuple à soi en lui communiquant des idées religieuses
plus spirituelles et plus intimes. Ce qui devait justifier auprès de
bien des gens ce retour au passé, c'est qu'il y avait clans ce parti
des hommes d'une piété vivante, bien authentique et populaire,
comme Harms, qui rappelait le réformateur du XVIme siècle.
D'autres influences moins respectables firent, les affaires de
l'orthodoxie. Le Ilot de la réaction théologique monla avec celui de
la réaction politique qui suivit l'expulsion des Français. Les lacunes

incontestables de la théologie de conciliation ne servirent pas
moins l'orthodoxie; à mesure que le mouvement franchement
spirituel du réveil religieux perdrait de son élan, le besoin d'institutions

ecclésiastiques arrêtées et de formules dogmatiques devait
devenir sensible et faire retomber dans la vieille orthodoxie. On
avait débuté par une foi de sentiment, on finii par une foi orthodoxe.

Le piétisme. qu'on devait renier plus tard, arriva tout à fait à

point pour ménager la Iransilion, jusqu'à ce que les esprits fussent,

accoutumés à subir la vieille théologie avec tous ses angles et ses

aspérités. Ce qui acheva de faci'iter la réaction, c'est qu'au fond
elle était moins orthodoxe qu'elle ne le prétendait. Elle aussi
avait mordu au fruit défendu : elle avait fait des emprunts à cette
philosophie qu'on ne cessait de maudire. N'était-ce pas des hégéliens

qu'on avait appris le souverain mépris du plat rationalisme
vulgaire? On fit comme les jésuites dont tout l'art consiste à

paraître accepter les idées modernes afin de mieux les combattre.
Sur deux poinls surtout on se mit en opposition avec tout l'esprit
du NIXme siècle. La doctrine du péché originel, telle qu'elle avait
été exposée de la manière la plus choquante clans la Formule de

Concorde, fut remise en honneur. Elle impliquait l'obscurcissement.
total de la raison humaine et son entière incapacité de rien
comprendre aux choses divines. Plus on abaissait l'intelligence
humaine, plus il fallait relever la révélalion. On y pourvut par une
nouvelle exagération. La notion de l'inspiration plénière et
mécanique, aboutissant à la divinisation du Canon des Écritures, fut
enseignée de nouveau. Il en résulta la haine de la critique historique

qui se trouva proscrite sans retour. On fut ainsi conduit à

condamner, au nom du dogmatisme le plus grossier, non seulement
la science théologique mais encore les plus beaux produits de la
littérature.

On remarque trois groupes bien distincts dans cette armée
toujours grossissante des hommes du passé. En première ligne, viennent

tes anciens luthériens qu'il ne faut pas confondre avec les



390 CARL SCHWARZ.

néo-luthériens doni nous parlerons plus tard. Les premiers (Ru-
delbach, Guericke, Harms) sont les plus conséquents et les plus
orthodoxes, les plus purs dans leurs intentions. Ne gardant aucun
ménagement, ils ne protestent pas seulement conlre le rationalisme

et le panthéisme, mais encore contre le christianisme
gouvernemental. Ils disent le dernier mot de la tendance orthodoxe et

réclament la mise en vigueur des anciens symboles luthériens
dans toutes leurs particularités. De là leur opposition à l'union
officielle des luthériens et des réformés qui part de la supposition
que les dogmes spéciaux de chaque confession doivent être mis à

l'arrière-plan. Les anciens luthériens furent logiques lorsque
voyant leur idéal irréalisable dans l'Église officielle ils eurent-

recours au séparatisme.
A côté de ces hommes peu nombreux qui se croient avant tout

obligés envers la vérité, on trouve le groupe des habiles estimant

que le premier devoir du chrétien est de se soumettre à l'État qu'on
divinise, exactement comme dans le paganisme. Tandis que les

premiers sont naïfs et ne reculent pas devant le martyre. les
seconds sont disciplinés par Hengstenberg qui possède à un haut degré
l'art île conduire sa barque à travers les écueils. Réformé de

naissance, il s'est converti au luthéranisme, mais il laisse passer les

mauvais jours et attend pour se prononcer sans réserve qu'à la

saison des, pénibles semailles ait succédé une facile moisson. En
attendant il insiste d'autant plus sur la religion et la théologie d'Etat.
Son dogme principal est la religion d'État et son cri de guerre :

destruction du rationalisme, pas de conflit avec le gouvernement.
On ne veut ni d'une église gouvernée par un clergé qui est ratio-
liste, ni d'une église gouvernée par des laïques qui valent moins

encore. Le gouvernement est le seul gardien fidèle de l'orthodoxie.

Tout en parlant beaucoup des principes, Hengstenberg et ses

amis sont avant tout des hommes pratiques. Ils croient encore
plus à la puissance de l'État qu'à celle de la vérité et ne se sentent

aucun faible pour le martyre.
La coterie très-influente des dilettanti orthodoxes forme le

troisième groupe. Ceux-ci sont des laïques (Göschel, Leo, Geiiach,
Stahl le plus eminent des sophistes), vivant plus ou moins clans le

siècle et donnant à tout le parti un certain air de culture, de

profondeur et de science. Au début surtout, le concours de ces frères
à robe courte fut d'un prix inestimable. N'étaient-ils presque pas

tous des avocats, des jurisconsultes? des hommes prêts à établir le

bon droit historique de l'orthodoxie? Dès l'instant où on admet



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 397

que l'Église est un établissement légal el non une société libre, du
moment où elle repose sur des lois extérieures el non sur les
convictions de ceux qui en font partie; en un mot lorsque le
légalisme a supplanté le spiritualisme, les conséquences sont manifestes.

Il ne reste plus qu'à chasser de l'Église quiconque ne peut
plus prononcer le schibboleth des symboles avec une pureté d'accent

irréprochable.
Hengstenberg demeura toujours le chef tout puissant, non-

seulement du second groupe, mais de l'armée entière. Arrivé à

Berlin, (1824) jeune encore et sans titres d'aucun genre, il devient
un personnage toujours plus important, porté par le flot de la réaction

qu'il était, occupé à accélérer. Déjà en 1828, il était collègue
de Schleiermacher et de Néander. L'année précédente il avait
fondé la Gazette évangélique pour en faire l'organe du parti.
Connaissant à merveille le terrain sur lequel il doit marcher, prenant
tour à tour le ton menaçant du prophète d'Israël et la voix pathétique

du prédicateur de la nouvelle alliance, tantôt dénonçant,
tantôt espionnant, sa tactique consiste à demeurer toujours fidèle
à sa devise : Soyez prudents comme le serpent.

Depuis 1848, grâce à la prédominance des préoccupations
politiques, la Gazette évangélique est devenue fort ennuyeuse. Mais
dans ses beaux jours, (de 1835 à 1848) au plus fort de ses luttes et
de son sauvage terrorisme, elle élait une puissance de premier
ordre avec laquelle il n'était pas prudent de se commettre. Ce journal

était l'écho fidèle de tout ce qui se passait en Allemagne ; rien
n'échappait aux sentences de ce tribunal sévère et infaillible. Il
s'agissait, non de lire ce qui s'écrivait et de rendre compte de ce

qui se passait, mais de fulminer une sentence de condamnation
impitoyable. A la vérité, ces auto-da-fé n'étaient que spirituels,
mais le fanatisme ne demeurait pas en dessous de celui des
catholiques, aux beaux jours où on brûlait les hérétiques.

Le mot d'ordre était la destruction de l'hérésie; il fallait en finir
avec le rationalisme, en prenant ce mot dans son acception la plus
étendue, la plus osée. On m'en voulait pas uniquement à la théologie

et à la philosophie suspectes; il ne s'agissait de rien moins
que de changer la conception générale de l'univers, sans oublier le
domaine esthétique et moral. C'était certes là une pensée digne
d'un Innocent III et d'un Loyola ; elle pourrait être appelée grande
si elle n'était, trop grossière. Transformer la civilisation moderne au
nom de la doctrine du péché originel, conçue à la façon du



398 CARL SCHWARZ.

XVI" siècle 1 Renverser la philosophie régnante au moyeu de versets

isolés du Nouveau, voire même de l'Ancien Testament
Avouons-le cependant, il y avait quelque chose d'imposant dans

cette façon de l'aire. D'un côté, la parole de vie et les livres
symboliques dont il ne fallait pas dévier d'une ligne ; d'un autre, une
société déchirée par les partis et démoralisée. On conçoit que
beaucoup de jeunes théologiens dépourvus de la culture suffisante

pour s'orienter, n'hésitassent pas. Combien de héros manques qui
devaient se. laisser facilement persuader qu'il n'y avait plus à

étudier, qu'il suffisait de damner!
Le premier adversaire terrassé fui le rationalisme vulgaire. Il

est vrai que Hegel el Schleiermacher en avaient déjà fait façon;
mais on crut utile de le vilipender en lui administrant à satiété le
coup de pied de l'âne. Eu 1830, Hengstenberg s'enhardit jusqu'à
dénoncer quelques professeurs Wegscheider, Gesenius): cela
lui valut un grave échec inoral et la protestation de Néander qui
rompit d'une manière éclatante avec le parti de la Gazette
évangélique.

La leçon ne profila pas. Les dénonciations allèrent leur train.
On présentait les rationalistes comme donnant la main aux
démagogues, tandis que les orthodoxes étaient les seuls appuis du

trône. Schleiermacher. avant de mourir, finit par être dénoncé
comme un escamoteur et un jésuite.

Et cependant tout cela n'était encore que le commencement. Que

sera-ce donc quand Strauss aura publié sa Vie de Jésus! Toutes les

larmes de Jérémie accompagnées des foudres du Sinaï ne suffirent
pas. Ici nous devons anticiper pour achever la silhouette de ce

démagogue ecclésiastique, de ce mauvais génie de la théologie
moderne qui se croit un prophète des anciens jours, tandis qu'il
n'est qu'un vulgaire inquisiteur.

Nous l'avons déjà dit, un des traits les plus caractéristiques de

ce parti, c'est tout ce qu'il y a de plus contraire à la vraie piété,
l'alliance néfaste de la politique el de la religion. Hengstenberg a

toujours oscillé entre le servilisme le plus abject et la démagogie la

plus passionnée. Il prêche une obéissance sans réserve au pouvoir
et flétrit du nom de révolutionnaire quiconque la refuse. 11 n'est

pas plus permis de critiquer les actes de l'autorité que ceux de son

père. Cette divinisation de l'État, renouvelée du paganisme, est

poussée jusqu'à ses dernières conséquences avec un cynisme inouï.
Les brigands de Naples sont préconisés, comme les fidèles, tandis

que l'Italie est dénoncée comme un ulcère aux flancs de l'Eu-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 399

rope el qu'on épouse la cause des planteurs des Étals-Unis. Le conflit

entre les représentants du peuple et la royauté éclate-t-il?
Aussitôt la Gazette évangélique se jette dans le parti de la
couronne. Prenant les devants, elle indique à l'avance les conjonctures

dans lesquelles le roi pourra violer les articles de la constitution,

en dépit de son serment.
Cela dura jusqu'en 1858-18.60. A partir de ce moment, le ton sur

lequel on parle de l'autorité divine des rois a totalement changé.
C'est que le prince régent du royaume a parlé d'une certaine hypocrisie

à laquelle il faut arracher son masque. Ce trait a pénélré
jusqu'au plus profond du coeur. L'Ancien Testament demeure
bien toujours l'arsenal inépuisable, mais pour fournir des armes
d'un autre genre. Le mot d'ordre sera désormais : Maudit est celui
qui se confie en l'homme et qui fait de la chair son bras. Ne mette-
pas votre confiance dans les princes, car ils sont des hommes et ne
sauraient secourir. Et comme le régent est franc-maçon, on met
en parallèle la religion de la loge et celle de l'Église; on fait
entrevoir que les fidèles pourraient bien quitter en foule l'établissement

officiel.
La colère de la pieuse feuille fut plus grande encore lorsque le

ministère Bethmann-Hollweg rendit le mariage civil facultatif.
Toutefois le moderne Elie sut mesurer ses termes, afin de n'avoir
rien à démêler avec le procureur du roi.

Pour ce qui est de la portée scientifique des travaux de Hengs-
tenberg sur l'Ancien Testament, on ne saurait contester ni
l'étendue de sa science, ni sa grande pénétration. Seulemenl on sent
trop qu'on esl en face d'un avocat qui a pris parti. Ces écrits ne
resteront que comme un monument d'une grande aberration.
Avant vingt ou trente ans, personne ne sera en état de rien
comprendre aux produits indigestes de ce talent mal sain. Philippi et
Keil, deux juifs convertis, sont seuls restés fidèles à son drapeau.

Nous n'aurions pas achevé de caractériser l'homme si nous ne
donnions un ou deux exemples de son exégèse. Le millénium
doit avoir commencé avec Charlemagne pour finir avec l'an 1800:

gog et magog désignent tout simplement la démagogie
moderne el la révolution de 1848. Le harem de Salomon, dont il
est parlé clans le Cantique, est une fidèle image du royaume de
Christ. Les principales nations chrétiennes sont représentées par les

quarante reines; les nations de second ordre par les quatre-vingts
concubines; les jeunes vierges sans nombre figurent au
contraire les peuples qui ne sont pas encore entrés dans le royaume



400 CARL SCHWARZ.

du Salomon céleste. Aussi Bunsen dénonça-t-il cette explication
du Cantique comme un opprobre pour l'Allemagne. Et puis ce

grand adversaire de la critique et des rationalistes est obligé de

recourir aux expédients du célèbre Paulus. Jephté n'a pas immolé
sa fille, il en a fait une nonne ; l'ânesse de Balaam n'a pas parlé,
il ne s'agit que d'une simple vision du prophète ; les Israélites
avaient reçu en cadeau des Égyptiens, les vases qu'ils emportèrent
en partant. C'est là ce qu'on appelle approfondir l'Écriture,
s'incliner devant la Parole de Dieu, déchausser les souliers de ses pieds

parce qu'on est sur une terre sainte!!

La théologie contemporaine.

I. LA CRISE.

Voici en quelques mots où en était le monde théologique en
1835. La droite hégélienne maîtresse de la position, inclinait

toujours vers l'orthodoxie; elle était disposée à limiter l'incarnation
de Dieu à la personne de Jésus de Nazareth. Dans ce monde-là on
ne faisait pas de critique ef on ne l'aimait pas. Les disciples de

Schleiermacher avaient oublié le scepticisme pénétrant du maître ;

eux aussi penchaient du côté de l'orthodoxie; tout en réduisant
la portée du miracle, ils ne le rejetaient pas résolument. Partout
régnaient l'inconséquence, l'incertitude, le besoin de tout concilier.
On hésitait à l'endroit de l'authenlicité de plusieurs livres bibliques,

ne sachant pas s'il fallait se prononcer pour la théorie des

mythes ou pour le caraclère historique des écrils. La doctrine de

l'inspiration était, ébranlée, les rapports entre Dieu el l'homme
essentiellement altérés. Seul, le bataillon sacré conduit par
Hengstenberg, sachant ce qu'il voulait, tournait en ridicule la

philosophie et la crilique, et lirait gloire de sa conséquence à lui et de

son antique orthodoxie. Hegel était mort, Schleiermacher gardait
le silence. Tout semblait donc promettre une longue paix : les
querelles des Schleiermachériens et des Hégéliens louchaient à

leur terme; le vieux rationalisme vulgaire était décidément mis de

côté. Il est vrai, les allures de Hengstenberg déplaisaient déjà à bien
des gens. On en prenait cependant son parti en voyant dans cette

orthodoxie nn contre-poison, réclamé par les ravages de l'incré-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 401

dulité. L'avenir semblait appartenir à la théologie de conciliation

et la paix entre la science et la foi paraissait signée pour
longtemps.

C'esl alors (1835) que D. Strauss, publia sa Vie de Jésus. Nous
allons voir apparaître bientôt la théologie contemporaine. Cet

ouvrage n'ouvrit pas précisément une époque nouvelle, il provoqua
une crise. Il coupa court à beaucoup d'illusions et d'inconséquences

; il inaugura une période de dissolution durant laquelle la

désagrégation des éléments hétérogènes amena la formation de
nouveaux parus. L'année 1835 fut dans le domaine de la science ce

que devait être 1848 clans celui de la politique. Ne fallait-il pas,
conformément au génie de l'Allemagne que la révolution
scientifique, qui devait être plus profonde et mieux préparée, précédât
la révolution sociale

La perfection irréprochable de la forme contribua puissamment

à la fortune du livre. Ceux qui ont reproché à Strauss de se

borner à combiner les idées courantes sans rien donner de

nouveau, ne se sont pas aperçus qu'ils faisaient un magnifique éloge
de son travail. Les ouvrages qui font époque se détachent de
l'arbre de la science comme un fruit mûr que tout le passé a

concouru à préparer. La Vie de Jésus clôt toute une période qu'elle
dépasse en disant son dernier mot. Strauss possède la froide objectivité

d'un comptable qui laisse parler les chiffres. Ce fait donne à

son entreprise, derrière laquelle sa personne disparaît, quelque
chose d'imposant, disons le mot, d'effrayant. 11 s'avance avec
l'impitoyable indifférence du destin pour soumettre l'histoire évangélique

à un inventaire minutieux et déclarer la faillite.
L'effet du livre fut immense; il y eut comme un choc électrique

qui ébranla l'Allemagne entière. On n'avait rien ressenti de pareil
depuis la publication des célèbres Fragments de Wolfenbüttel.
Quatre fortes éditions publiées en seize ans et la multitude d'attaques

qu'elles provoquèrent témoignent de l'intérêt du public.
La Vie de Jésus a deux points de départ, l'un spéculatif, l'autre

historico-exégétique,qai, en se soutenant et en se complétant,
constituent la force et l'unité de l'ouvrage. Le point de départ spéculatif

est celui de l'immanence de Dieu dans le monde. Dieu agit
dans le monde d'une manière intérieure, constante, régulière; il
ne saurait donc y avoir place pour la moindre trouée dans ce tissu

aux mailles serrées : le miracle est impossible. C'est cette négation
à prioristique du miracle qui a donné l'impulsion à l'entreprise de
Strauss et qui la caractérise au plus haut degré. Sur ce point-là

c. R. 1869. 26



402 CARL SCHWARZ.

donc on ne peut dire qu'il soit impartial et sans parti pris. Cette
idée fondamentale est présentée sous une autre forme, quand il
affirme que l'incarnation de Dieu en Jésus, bien loin d'être un
fait unique ef isolé, se répète sans cesse dans chaque membre de
la famille humaine.

L'idée du mythe est le point de départ historico-critique.
L'Église orthodoxe voyait dans la Bible une histoire surnaturelle;
le rationalisme retranchait l'adjectif: Strauss supprime substantif
et adjectif; cette prétendue histoire n'est qu'un tissu de fables. On
avait eu cette idée de mythe avant lui, mais il l'appliqua avec plus
de conséquence et d'une manière exclusive.

La période de 50 à 00 ans qui s'est écoulée entre la mort des

apôtres et la composition de nos premiers écrits évangéliques.
suffit pour rendre possible la formation de ce cycle mythologique.
La possibilité devient vraisemblance quand on examine le caractère
des livres; le doute n'est plus permis lorsqu'on voit que ce sont les

espérances messianiques qui ont donné naissance à notre histoire
évangélique. Les rédacteurs se sont bornés à faire réaliser par
Jésus le programme tracé par les prophètes de l'ancienne alliance.

Ce qu'il y a de mieux réussi dans la Vie de Jésus c'est la partie
critique. Strauss fait voler en éclats tous les laborieux échafaudages
de l'ancienne harmonistique. Du reste, le résultat est exclusivement
négatif. L'existence historique de Jésus de Nazareth n'est pas niée,
mais ce qu'on sait de lui se réduit à fort peu de chose. Ce n'est que
dans ce qui nous a été conservé des discours du Maître el
spécialement dans le sermon sur la montagne qu'on trouve de ces
pensées bien frappées qui ne sauraient venir que de lui.

Steudel de Tubingue, ancien maître de Strauss, se chargea de lui
répondre au nom du supranaturalisme biblique. Nos Évangiles
doivent être, selon lui, des documents historiques, car seuls ils sont en

état d'expliquer comment un Juif crucifié a pu foncier l'Église
chrétienne. A merveille! reprend Strauss. Mais ce qui deviendrait
alors inexplicable c'est qu'on eût pu crucifier un homme qui
aurait accompli de si grandes choses. Strauss ne nie pas l'importance

historique de la personne de Jésus. Seulement ce qui est

important ce ne sont pas les fables évangéliques qu'on met sur son

compte, mais sa personne même qui a évoqué, provoqué tous ces

mythes qui, souvent, seraient en eux-mêmes sans valeur si nous

ne les considérions comme ses faits et gestes. St Paul ne présente

pas autrement les choses. Sur quoi fait-il reposer le christianisme?
Sur Christ mort et ressuscité et non sur les nombreux récils mer-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 403

veilleux qui lui soni attribués el dont il ne fait pas mention.
Prenant à son tour l'offensive, Strauss montre sans peine tout ce qu'a
d'insoutenable le supranaturalisme de Steudel qui pactise sans
cesse avec l'exégèse de Paulus.

La nouvelle orthodoxie prend une position autre et plus sûre, en
face de la Vie de Jésus. Hengstenberg n'est pas fâché que Slrauss
ait tout poussé à l'extrême ; il s'en réjouit môme; cela servira de

leçon aux imprudenls disposés à faire des concessions ; ils seront ramenés

au bercail pour trouver leur refuge clans le sens littéral de la
Bible et dans l'inspiration pionière. Du reste, à l'appui de ces
doctrines, il en appelle au témoignage du Saint-Esprit, sans
s'apercevoir qu'il se place sur le terrain du subjectivisme le plus
extrême.

Tholuck fail la transition entre la nouvelle orthodoxie et les

disciples de Schleiermacher. Le trait le plus caractérisque de ce
théologien, qui a joué un si grand rôle, c'est qu'il est impossible de le
classer. Grâce à un rare talenl d'assimilation, il a emprunté à tout
le monde, sans se ranger définitivement dans aucune catégorie. Il
n'appartient à aucun parti parce qu'il appartient à tous.Vous seriez
tenté de le ranger parmi les piétistes? mais gardez-vous en
bien; il n'est pas assez pauvre en esprit. Et surtout n'allez pas
en faire un orthodoxe, soit scripturaire, soit confessionnel. Il a en
effet mordu jusqu'à un certain point à toutes les hérésies
modernes : il est d'ailleurs beaucoup trop subjectif et trop changeant
pour se résigner à n'écouter que la lettre de la Bible ou les
formules des symboles. Et cependant il tient bien un peu de tout
cela. Quand il s'agira de défendre la foi et d'attaquer le rationalisme,

Tholuck penchera du côté de son bon vieil ami Hengsten-
berg. Vous le prendriez pour un pietiste berlinois, en voyant
comment il accentue l'idée de péché dans son Guido et Julius. Dans les
beaux jours de l'hégélianisme vous l'auriez surpris allant chercher
force, encouragement et conseil auprès des hommes de la droite
qui se croyaient orthodoxes. Il n'est pas sans avoir emprunté plus
d'une idée profonde à Schleiermacher; et, dans ces derniers temps
il s'est toujours plus rapproché de ceux qu'on a appelés les
Schleiermachériens positifs, engagés dans une œuvre de
conciliation.

Ce protée n'est resté lui-même que dans sa mission spéciale, qui
a été de combatlre vivement le rationalisme vulgaire. Il eut
toujours à son service un arsenal inépuisable de sarcasmes, d'anecdotes

et d'épigrammes à l'adresse de ces pauvres rationalistes



404 CARL SCHWARZ.

qu'il prenait tant de plaisir à turlupiner. Il est vrai que son ton

provocateur el ses incorrections philologiques attirèrent à Tholuck
maint horion des chefs de l'école qui prirent un malin plaisir à lui
corriger ses fautes de grammaire, et à le dénoncer comme un
obscurantiste, un mystique et un orthodoxe. Mais, hélas ce
rationalisme qu'il n'a cessé de conspuer a réussi à l'infecter de son
venin. Il est arrivé à Tholuck la même aventure qu'aux apologètes
anglais du XVIIImo siècle dont il a fait l'histoire. Loin de vaincre
l'adversaire, il a transigé et capitulé. Il n'est pas un dogme
que Tholuck n'ail modernisé, pas une question critique sur laquelle
il n'ait fail des concessions. Chez aucun théologien on ne
voit éclater avec plus de force le vague, l'indécision résultant du

combat entre l'orthodoxie ancienne et l'orthodoxie nouvelle,
entre la religion du sentiment, assez pauvre et assez vide, et la

religion massive et dogmatique, mais extérieure. Fantaisie, élans

sublimes de l'esprit, froide raison, science variée, raillerie
pénétrante et mordante, tels sont tes Ingrediens qui entrent dans

la composition de cette personnalité.
Tholuck s'est donné pour mission de réunir en sa personne la

piété vivante d'Aug. H. Francke el l'érudition de Semler, le pié-
tisme et la critique. Malheureusement les deux éléments qu'il
s'agissait de concilier ont été sacrifiés. Sa foi n'est pas simple, enfantine

comme celle du fondateur de la maison des orphelins de Halle :

et clans le domaine de la science il n'a pas tracé de ces profonds
sillons qui firent de Semler le plus grand théologien de son

époque. L'imagination et l'esprit, les talents les plus éminents de

Tholuck, metlant en œuvre des connaissances vastes et

variées, font éclater à nos yeux les images les plus frappantes
d'un kaleidoscope. Mais bien des choses (correction, ordre,
systématisation, indépendance) manquent à ce savoir si riche

el si varié pour qu'il nous convainque. Ce brillant esprit a beau,

pour confirmer et illustrer sa foi, accumuler les citations des

auteurs sacrés et profanes, les sentences des poètes et des

philosophes de tous les siècles, celte mise en scène finit comme

un feu d'artifice qui ne laisse après lui qu'un certain clair-
obscur.

Le grand mérite de Tholuck, c'est, dans ses rapports personnels

d'avoir fécondé beaucoup de jeunes esprils. Cependant la

plupart n'auraient-ils pas le droit de lui dire comme clans

Faust : « Tu as eu le pouvoir de m'attirer, mais non la force de me

retenir? •>



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 405

Pour caractériser le point de vue dogmatique de Tholuck.
il suffit d'examiner ses vues sur le miracle et sur l'inspiration. Le
miracle est, pour lui, un fait ayant une origine et un but religieux,
et différant du cours ordinaire de la nature à nous connu. On le
voit, c'est transformer le miraculum en mirabile. L'ancienne
notion est abandonnée : le miracle renlre dans le cours ordinaire
de la nature: si son explication nous échappe c'est uniquement
parce que tout ne nous est pas connu. 11 n'est plus question, comme
dans l'Ancien et clans le Nouveau Testament, d'une intervention
spéciale de Dieu dans le but de légitimer ses envoyés.

L'inspiration n'est plus ni réelle ni totale, mais simplement
partielle; elle ne porte que sur les vérités du salut. Dans la Sainte Écriture,

il faul distinguer entre la coque el l'amande; le témoignage
du Saint-Esprit porte d'une manière absolue et directe sur celle-ci.
et d'une manière indirecte et relative sur celle-là. Contentons-nous
de savoir que tes récits sont historiques pour l'essentiel, bien qu'il
ne soit pas aisé de tracer une ligne de démarcation entre l'essentiel

et l'accessoire. Encore ici la notion courante est abandonnée.
Tholuck fut plus heureux dans sa réponse à Strauss. Il sut bien

découvrir le point faible clans la Vie de Jésus et concentrer sur lui
tout l'effort de l'attaque. Strauss glisse rapidement sur la question
capitale de l'origine apostolique de nos évangiles ; Tholuck l'y
ramène sans cesse. Strauss étant obligé de reconnaître dans l'Évangile

de sainl Luc l'œuvre d'un disciple des apôlres, son adversaire
s'empare de cet aveu. Nous prenons donc pied sur le terrain ferme
de l'histoire ; il est impossible que tous les récits évangéliques
soient transformés en fables.

La Vie de Jésus de Néander est la plus importante réponse sortie
de l'école de Schleiermacher. Ce livre est plein de concessions et

d'inconséquences. La critique n'a d'autre norme que le sentiment.
Tout est vague et flottant, arbitraire et subjectif. L'ancienne notion
de l'inspiration est abandonnée ; les récits évangéliques ne sont
pas de l'histoire précise; l'image du Christ des synoptiques est retouchée,

spiritualisée, ramenée à la taille de celui de Schleiermacher.
Le nombre des miracles paraît seul diminuer ; au fond ils ont
perdu toute valeur religieuse; on est en train d'y renoncer.

La réponse d'Ullmann est conçue à un poinl de vue tout à fait
semblable. Bien que ce soit ici le plus conciliant des adversaires de

Strauss, il a, mieux que personne, mis en lumière les lacunes de

son livre. On peut admettre des éléments mythiques sans qu'il en
résulte que la plus grande partie des récits évangéliques soit my-



406 CARL SCHWARZ.

fhique et symbolique.Tandis que Slrauss et les orthodoxes acceptent
le dilemme toutou rien, la critique doit se donner pour mission de

tracer la ligne de démarcation entre le mythe et l'histoire.
Ullmann reproche avec raison à Strauss d'avoir passé trop

légèrement sur la critique des sources. Ce n'est qu'au moyen d'un tour
de force qu'il établit que nos quatre évangiles sont postérieurs à

l'âge apostolique. Saint Paul a cru à la résurrection; il a

essentiellement fondé l'Église chrélienne sur celte foi. C'est là un point
ferme, inébranlable. Le fait certain de l'existence de l'Église
chrétienne, dit-il, avec raison, ne permet pas de transformer en pieuses
fables les événements historiques qui lui ont donné naissance. La
réalité de la fondation de l'Eglise entraine la réalité du fondateur.
Comment les juifs auraient-ils pu reconnaître leur Messie, et les

païens le Fils de Dieu dans un simple crucifié Tout cela ne

s'explique que si les faits évangéliques qui témoignent de sa divinité

demeurent fermes. Voici donc le dilemme : ou Christ a fondé
l'Église, ou l'Eglise a inventé Jésus-Christ. L'analogie de l'histoire
entière parle en faveur de la première alternative, tandis que la

seconde est contre nature, inexplicable. Strauss réplique qu'il y a

eu action el réaction, qu'une des alternatives n'exclut pas l'autre.
Ullmann préfend à son tour que l'incarnation de Dieu dans

l'humanité entière ne saurait exclure son incarnation spéciale dans

une personne historique, à un degré eminent. Là révélation doit
avoir un centre, un chef. Pour être un organisme vivant il faut

que l'Église ait une lète. Les choses ne se passent pas autrement
dans le domaine de l'art. Il surgit de loin en loin des génies dans

lesquels l'idée de la beauté prend un corps. Il suffit de citer
Homère, Sophocle, Dante, Shakspeare, Raphaël. Voilà des cas où,

malgré l'assertion de Strauss, l'idée se trouve incarnée dans sa

plénitude chez un seul exemplaire de l'espèce humaine. Cet argument

est irrésistible; il met à nu le défaut fondamental de la
conception hégélienne qui méconnaît entièrement la valeur historique

des individualités puissantes, pour ne tenir compte que de

l'élément général et impersonnel, de l'idée. Les personnes concrètes

ne sont plus que des masques qui servent d'écho à l'esprit général.
L'humanité n'est plus un tout organique, mais la somme d'une

masse d'atomes, d'unités égales les unes aux autres. Pour échapper
à l'idée de la divinité de Christ clans le sens spécifique et exclusif
du mot, Strauss est tombé dans l'autre extrême; il proclame une

égalité artificielle de tous les hommes. Par peur de reconnaître la

dignité métaphysique de Jésus, il méconnaît sa grandeur histo-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 407

rique et ce qu'il y a en lui d'unique. Jésus ne se trouve pas
seulement à la limite de deux grandes époques. C'esl la profondeur et
la puissance incontestables de sa personnalité qui ont donné l'impulsion

nécessaire pour passer du monde ancien dans le monde
moderne. Aux yeux de Strauss, Jésus cesse d'être le fondateur, le
centre du christianisme pour en devenir simplement l'occasion.

Le célèbre critique a cherché plus lard à corriger ce que son
point de vue avait d'excessif. Dans la troisième édition de son

ouvrage, il reconnaît en Jésus un génie religieux. Comme
fondateur de la religion absolue, il a dépassé de beaucoup tous les
autres fondateurs de religion; il ne sera jamais dépassé."Toutefois
Strauss et Ullmann diffèrent encore. Celui-ci ne voit clans cette
idée de génie qu'une simple analogie qui ne saurai! rendre la

plénitude de tout ce qui était en Jésus. Le Sauveur demeure
toujours l'incomparable, renfermant en lui d'une manière absolue ce
qui ne se trouvait que d'une manière relative chez les héros et les
génies de l'humanité. Ici on voit se creuser de nouveau l'abîme
qui sépare le Christ de l'histoire de celui de la dogmatique.

L'apparition de la Vie de Jésus sema la division dans les rangs
des théologiens spéculatifs, relevant de Hegel. L'école eut, à partir
de ce moment, une gauche et une droite Ceux qui appartenaient à

cette dernière fraction la plus nombreuse, renièrent Strauss qui
devait avoir mal rendala pensée du maître. Recourant aux anciennes
théories réalistes, ils soutinrent que l'idée d'espèce doit contenir à

son tour ce qui se trouve dans les individus el que par conséquent
cette personnalité humaine c'esl l'homme primitif, c'est-à-dire
Jésus-Christ. A ce compte-là, reprend Strauss, il devrait donc y
avoir un lion primitif et type, une table primitive? etc., etc. Et il
se moque de ces hégéliens qui, ressuscitant la scolastique, prétendent

manger non pas des pommes, des cerises ou des poires, mais
aussi le fruit en soi. C'est également à ce point de vue réaliste que
se place Dorner dans la première édition de sa Cbristologie.

La Vie de Jésus fut comme le tambour d'alarme suivi d'un
détachement de troupes légères (Weisse, Wilke, Bruno Bauer, Lützel-
berger, Alex Schweizer), puis vint le gros de l'armée. L'école de

Tubingue entreprit de résoudre les nouveaux problèmes historiques

posés par l'ouvrage de Strauss. Celui-ci avait essayé de faire
une critique de l'histoire évangélique avant de s'être livré à une
élude sérieuse et approfondie des sources. Baur et ses disciples se

chargèrent de fournir une hase objective à la crilique de Strauss;
ils ne se bornent pas à nier l'authenticité des écrits, ils prétendent



408 CARL SCHWARZ.

en rendre compte d'une manière historique. Au moyen de
nombreuses combinaisons, ils expliquent leur caractère, leurs
tendances dogmatiques, l'époque de leur apparition et le milieu dans

lequel ils ont pris naissance. Ils veulent assigner à chaque écrit du

canon sa place marquée dans la littérature du premier et du
second siècle, et les faire ainsi rentrer dans le grand courant de

l'histoire.
En tout ceci, les théologiens de Tubingue appliquent certaines

idées sur l'histoire des dogmes qu'il est indispensable de faire
connaître. Le christianisme n'est pas descendu du ciel comme quelque

chose de parfait et d'arrêté une fois pour toutes ; il s'est
développé peu à peu. Son point de départ a été le judaïsme. Les
premiers chrétiens étaient ni plus ni moins des juifs ; leur unique
article de foi était le suivant : Jésus est le Messie qui est venu
accomplir les prophéties. Dans cette première phase, le christianisme
n'était pas encore devenu un judaïsme spiritualise et élargi, un

nouveau principe de vie, destiné à transformer te monde intellectuel

et à asseoir le paganisme et le judaïsme sur de nouvelles
bases. L'apôtre saint Paul, le premier, accomplit ce progrès en rompant

avec le temple et la loi. La lutte qui éclata alors entre les

chrétiens judaïsants (dirigés par Pierre, Jacques, Jean) et l'apôtre
des gentils fut plus profonde et plus prolongée qu'on n'est porté à le

croire en lisant les Actes des Apôtres. Elle se prolongea jusque vers
le milieu du second siècle. Tous les écrits des deux premiers
siècles portent les traces de cette controverse. Les uns ont été
composés au plus fort du combat; les autres tendent à jeter un voile

sur des querelles qui seront bientôt perdues de vue. La plupart
des livres du canon se proposent de faire prévaloir une certaine
tendance : ils visent à l'apaisement ef à la conciliation. Il en
résulte que bon nombre d'entre eux ne sauraient être authentiques ;

ils ne peuvent avoir été composés qu'assez tard, au moment où le

besoin de concilier Pierre et Paul s'était réellement fait sentir.

Baur prend pour point de départ inébranlable les quatre grandes

épîtres de saint Paul dont l'authenticité est hors de tout doute:
celle aux Romains et aux Galates, les deux aux Corinthiens.

Voici les résultats auxquels il arrive. Nos évangiles canoniques

ne sont pas les documents les plus anciens et les plus originaux du

christianisme. Il doit y avoir à leur base une famille d'écrits (Évangile

des Hébreux, de Pierre, des Egyptiens, des Ebionites)
représentant le point de vue des chrétiens judaïsants dans toute sa

rigueur primitive. Notre évangile de Matthieu est celui qui se rap-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 409

proche le plus de celte littérature primitive; il représente le
christianisme d'après Pierre, comme celui de Luc, venu plus tard,
reproduit la tendance de Paul. Ces deux écrits ne reproduisent pas
d'ailleurs dans sa pureté la tendance de l'apôtre dont ils s'inspirent.

L'évangile de Marc est plus récent encore : toute trace de

lutte entre les deux grands apôtres a disparu. Nous nous trouvons
en face d'une espèce de produit neutre, d'une resultante qui laisse
dans l'ombre les points controversés. Les Actes des Apôtres sont
dus à la plume d'un disciple de l'apôtre des gentils qui, pour effacer

les traces des luttes passées, fait autant que possible parler
Pierre comme Paul, et Paul comme Pierre. Un voile discret esl

répandu sur les controverses qui ont séparé ces deux hommes.
Quant à l'évangile de Jean il n'est plus qu'une composition idéale,

quelque chose comme un poëme didactique ou un roman. Les
éléments historiques que cet écrit renferme ne sont que l'exposant
des idées qui les dominent: les personnages sont les représentants
de certaines idées, de certaines tendances, de principes arrêtés.
Les actions de Jésus ne sont que le prétexte des discours qu'on lui
met dans la bouche. Tout cet écrit ne sert qu'à montrer le
développement de certaines antithèses dogmatiques plutôt qu'historiques.

C'est le prologue de cel évangile qui fournit le programme
dogmatique que le reste de l'ouvrage est appelé à développer.
Évidemment cet écrit renferme les traces de préoccupations et de

conceptions trop récentes pour qu'il puisse être de l'apôtre doni
il porte le nom.

Quant aux épîtres, nous connaissons déjà les quatre d'une
authenticité incontestable. Il en est une seconde série Ephésiens.
Colossiens, Philippiens, Philemon, Thessaloniciens.) assez incolores
et peu riches d'idées. Le paulinisme s'v montre décidément affaibli:
elles ne peuvent dater que du second siècle. Les épîtres pastorales
forment un troisième groupe. Elles sont de l'époque où les judaïsants

et les pauliniens se sont réconciliés pour former l'église
catholique et tenir tête au gnosticisme.

Voilà comment l'école de Tubingue prétend donner la genèse
des livres du Nouveau Testament, et marquer la place de chacun
d'eux dans le développement historique du christianisme. La question

du canon cesse d'être dogmatique pour devenir historique.
Depuis que les phrases doctorales par lesquelles Néander

prétendait se débarrasser de l'école de Tubingue ont perdu leur charme,

les représentants de la théologie de conciliation ont compris
qu'il faul suivre Baur sur son terrain pour vérifier, rectifier et



410 CARL SCHWARZ.

compléter ses vues. On commence non pas à proclamer mais à

confesser que, le premier, il a introduit dans l'étude de la littérature
sacrée cette critique parfaitement libre et impartiale déjà en usage
dans la littérature profane: il a enseigné comment il convient
d'appliquer sans réserve aucune la méthode historique aux premiers
siècles du christianisme. Ce savant paraît avoir emporté clans son
tombeau les vives haines dont il fut l'objet vers la fin de sa vie. On

commence à lui rendre justice: tout porte à croire qu'il occupera
un jour une place à côté de Grotius, de Calixte, de Semler, tandis

que bien des représentants de la théologie de conciliation auront,
été oubliés depuis longtemps.

Ce n'est pas à dire que tout ait droit à notre éloge chez ce

grand théologien. Les petites choses, les détails échappent à son

intelligence, trop exclusivement renfermée dans la spéculation
scientifique. Poussant à ses dernières conséquences la méthode
constructive, introduite clans l'étude de l'histoire par l'hégélianisme,
il ne tient pas suffisamment compte des personnalités; les événements

particuliers sont trop noyés et perclus dans la grande évolution

de l'esprit général. Ce grave défaut a de fâcheuses

conséquences quand il s'agii d'apprécier la personne du Seigneur et le

contenu historique de sa vie. Baur n'a jamais cherche sérieusement

à exposer les idées fondamentales et créatrices qui ont dû se

trouver,chez la personnalité sainte de Jésus, et servir de point de

départ au développement du christianisme. Aussi lui a-f-on reproché

avec raison de laisser la personne de Jésus comme un X
inconnu, enveloppé dans les ténèbres du passé, pour faire dépendre
le développement de l'Église de l'impulsion décisive imprimée par
Paul. Il en résulte que sa critique tourne à son tour au système et

prétend construire ; elle cesse d'être impartiale pour avoir ses

tendances, ses idées préconçues.
Ce sont là des défauts que l'école de Tubingue elle-même est

en train de corriger. Les rétractations ne manquent pas, les angles

sont radoucis, bien des paradoxes ont été abandonnés. Rilschl est

un de ceux qui ont le plus travaillé à tempérer et à rectifier les

idées du maître. Hilgenfeld a suivi la même direction, tandis que
Volkmar représente l'extrême gauche de l'école.

En somme, ce sont surtout les idées de Baur sur les synoptiques

qui paraissent contestables à ses disciples. Ils sont déjà plus d'accord

entre eux au sujet des Actes, des Epures pastorales et du

quatrième évangile. C'esl surtout la rejection de la plupart des



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 411

petites épîtres de Paul qui a rencontré peu de sympathie dans
l'école.

H. Thiers!) est du petit nombre des adversaires de Baur qui, ne
se bornant, pas à relever quelques détails, ont essayé de substituer
une autre conception générale à la sienne. Mais en voyant dans la

première phase du christianisme quelque chose de définitif, de

constitutif, il est tombé peu à peu clans l'irvingisme. Dorner dans

sa Christologie ne cesse de combattre la conception du christianisme

présentée par Baur, mais il renvoie toujours au dernier
volume les questions les plus délicates et les plus difficiles qui
demanderaient à être abordées dans leur milieu historique. Les travaux
des homines qui ont marché d'une manière indépendante clans la
voie ouverte par Schleiermacher et De Welle sont.beaucoup plus
importants. Ceux-ci reprennent la critique des détails négligée par
l'école de Tubingue. Ewald est parmi eux non pas le plus réfléchi
et le plussobre, mais bien le plus connu et le plus sûr de lui-môme.
En étudiant les matériaux des récits évangéliques, il complète
Baur qui s'était occupé d'une manière trop exclusive de leur esprit,
de leur tendance. Köstlin prend une position intermédiaire enlre
celle des deux théologiens précédents. Dans un ouvrage récent,
Holtzmann a soumis toules ces questions à une révision nouvelle
et a justifié les hypothèses qui s'étaient déjà présentées à l'esprit
de Schleiermacher1.

Bleek, Reuss et Hase ont présenté de sérieuses objections contre

les opinions de l'école de Tubingue sur le quatrième évangile.
Le procès est donc loin d'être encore entendu. Il y a cependant
un important progrès d'accompli, grâce à l'impulsion imprimée
par Baur à ces études. Le point de vue dogmatique, dans la question

du canon, cède de plus en plus le pas à la simple tractation
historique. On renonce à cette pure critique des détails que De

Wette cultivait et qui ne pouvait aboutir, pour chercher à obtenir
une conception générale du christianisme primitif, de ses luttes
intérieures et des diverses phases de son développement.

1 Voir le Compte-Rendu, année 1869, lre livraison.



412 CARL SCHWARZ.

II. L'ÉVOLUTION PHILOSOPHICO-DOGMATIQl'E

Après avoir renversé la base historique du christianisme, on
s'en prit à sa dogmatique. Encore ici c'est D. Strauss qui donna le

signal de l'œuvre de destruction. Son mérite est d'avoir montré
tout ce qu'il y avait d'illusoire el de faux dans le prétendu accord
de la spéculation hégélienne et de l'orthodoxie. Sa Dogmatique
(1840-1841) n'a qu'un seul but : montrer que toute dogmatique
est impossible. Pour cela il remonte à l'origine de chaque dogme,
il fait sa genèse historique en signalant les germes de vérité qu'il
renferme ; puis, dès qu'il nous l'a montré définitivement arrêté
dans les symboles ecclésiastiques, il signale les éléments contradictoires

qu'il renferme et nous fait assister à sa prompte dissolution.
Ici encore Strauss déploie un grand talent en signalant les

erreurs et les lacunes, mais sa critique demeure exclusivement négative.

Malgré toutes les grandes qualités formelles de cel ouvrage,
il vous laisse un profond sentiment de vide, de désespoir et de
nihilisme. Cette crilique est décidément blasée; l'esprit hégélien lui
a enlevé toute conviction, toute fraîcheur: elle n'a plus la moindre
sève. Strauss est demeuré fort en arrière de Lessing, son grand
émule. Chez ce dernier on retrouve tout ce qui manque à l'auteur
de la Dogmatique : un esprit vaillant, sûr de lui-môme, joyeux de

posséder la vérité. Les formules historiques et dogmatiques
peuvent voler en éclats, Lessing sent toujours qu'il possède un fonds
de christianisme intérieur, une conviction ferme et joyeuse que
rien ne saurait ébranler.

L'idée fondamentale de la Dogmatique de Strauss est la suivante :

il y a entre la représentation et Vidée, le dogme traditionnel et la

spéculation, un abîme infranchissable aboutissant à l'antinomie
irréductible de la religion et de la philosophie, de la foi et de la
science. Les savants et les croyants n'ont clone plus qu'à se tolérer
mutuellement en suivant chacun leur propre chemin. C'est là un
conseil désespéré el impraticable que Strauss le tout premier se

garde bien de suivre, car il ne se fait pas faute d'attaquer en toute
occasion les croyants et de chercher à faire prévaloir ses doctrines

philosophiques. Tout son livre est consacré justement à combattre
les représentations de la foi.

Nous retrouvons chez lui l'idée capitale de tout l'hégélianisme

qui veut que la religion ne soit que représentation. C'est



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 413

là une erreur fondamentale, riche en funestes conséquences. Il
n'est plus possible de mettre d'accord la philosophie — exposant
l'idée, la vérité pure — et la religion, se mouvant dans la sphère
extérieure et fausse. Mais c'est complètement à tort qu'on identifie
la religion et la représentation. Celle-ci n'est que la forme la plus
imparfaite et la plus populaire de la connaissance religieuse. La

représentation religieuse doit disparaître au creuset de la critique
négative et céder la place à la philosophie, mais il n'en saurait
être de même de la religion. Celle-ci demeure comme la base

substantielle de toute connaissance qu'on petit en obtenir. Elle
consiste en une vie spontanée, immédiate, antérieure à la science
et à l'action dont elle est la source vivante. La religion est l'intime
union du divin et de l'humain; aussi ne saurait-elle jamais entrer
en conflit avec la philosophie qui doit au contraire nous en donner

une formule plus pure, une conscience toujours plus complète.
Le conflit ne peut éclater qu'entre les représentations religieuses
el la spéculation : ici la négation peut se donner libre carrière et
poursuivre sans relâche le travail de révision le plus impitoyable.
Mais à la longue, il ne saurait y avoir aucun conflit entre la vie

religieuse la plus intime et la spéculation. L'unique mission de la

philosophie ne consiste-t-elle pas en effet à lever les trésors les

plus cachés de la vie intime, à faire briller au grand jour de la
connaissance ce qui vit dans les obscures profondeurs du
sentiment?

Bien que cette erreur fondamentale ail fait de la Dogmatique de

Strauss un ouvrage exclusivement négatif, il n'a pas tiré toules les

conséquences de son principe. Pour demeurer logique, il aurait
dû résolument proscrire la religion comme appartenant à la sphère
de la transcendance et du dualisme, et demander l'extirpation du
christianisme. L'auteur n'ose aller jusque-là. Le christianisme
trouve grâce devant lui parce qu'il a pour dogme essentiel l'union
immanente du divin et de l'humain. C'est à ce fait qu'il doit sa

puissance historique, bien que cet article ait été laissé à l'arrière-plan
dans le cours de son développement. En tant que vie religieuse
intime le christianisme est l'union intime du divin et de l'humain,
une unité, un monisme comme la spéculation. — Mais nous
touchons ici à une grave inconséquence. D'abord on ne voit pas
comment Strauss en vient à mettre Vaccenl sur cette unité du christianisme,

en tant que vie religieuse, lui, qui nulle part ne parle de

l'intériorité de la vie religieuse et qui est bien loin d'y voir son

essence primitive. En second lieu, du moment où la religion est



414 CARL SCHWARZ.

identique à la représentation, comme il ne cesse de le dire, elle
implique dualité.

Au fait, la seule idée positive, le seul débris de vérité qui se

trouve dans la Dogmatique de Slrauss, c'esl le panthéisme de
Spinoza. A côté de cela on remarque une vive sympathie pour l'autonomie

morale, l'assurance qu'en dernière analyse tout revient à

la disposition morale età la conduite pratique irréprochable qui
demeurent l'essentiel. C'est là un bizarre phénomène, une grosse
contradiction danslaquelle tombe Strauss et avec lui la plupart des

radicaux, soit philosophes soit théologiens. Chez Strauss, le panthéisme
et le moralisme se disputent la prépondérance, ou mieux ils se relayent
de la façon la plus heureuse. Il renverse la doctrine chrétienne, tantôt,

au nom delà morale, tantôt au nom du panthéisme qui détruit.à sou.

tour toute morale, parce qu'il enlève àl'homme toute liberté. L'incapacité

spéculative est énorme; l'absence de toute idée est poussée
jusqu'à la naïveté; le choix des moyens importe peu pourvu que
le dogme traditionnel soit renversé. Strauss ne songe pas un seul
instant à mettre d'accord son moralisme et son panthéisme, c'est-
à-dire à abandonner celui-ci. Il persiste toujours dans son rôle de

simple critique sans s'élever jamais jusqu'à la philosophie. Voilà

pourquoi ce théologien ne s'est assimilé l'hégélianisme que d'une
façon tout extérieure. En dépit de sa critique, il part d'un dogme, lui
aussi Ce sont les formules hégéliennes qui doivent combler les
lacunes et donner à l'auteur un certain calme scientifique. Mais

qu'ils sont vides ef morts ces bouche-trous Comme on sent bien

qu'il ne s'est pas approprié ces principes ; qu'ils ne soni pas
devenus une vérité subjective, intime et vivante Voici qui prouve
excellemment que l'esprit de l'hégélianisme lui échappe. Ce critique
perspicace n'a pas l'air de se douter un instant que Hegel oscille

sans cesse entre le panthéisme et l'anthropologisme Dieu, nous
dit Hegel, n'est pas personne, mais il va se personnifiant à l'infini
chez les individus. Il y a sans doute ici un besoin de dépasser
Spinoza en le complétant par Fichte. Toutefois ce n'est pas résoudre
l'antinomie mais tomber simplement dans l'anlbropologisme, pour
retourner ensuite au panthéisme. Car enfin si l'absolu ne devient
vraiment concret que clans l'individu humain, ce n'est que chez lui
qu'il est vraiment absolu. Ce n'est pas la substance en soi, mais sa

réalisation, ce n'est pas le commencement, mais le résultat du

procès qui est l'absolu.
Voilà comment nous arrivons à Feuerbach. Celui-ci se borne à

tirer les conséquences nécessaires renfermées dans l'hégélianisme.



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 415

tout en le dépassant notablement. En disanl le dernier mot du
système, il le fait voler en éclats. Feuerbach s'en prend à la métaphysique,

le plus beau titre de gloire de Hegel, pour la traîner dans
la boue et l'accabler de sarcasmes. Son mot d'ordre est : ,4 has la

métaphysique Il ne reste que deux sciences, la physique et
l'anthropologie. C'est ainsi que le réalisme, méconnu par Hegel, réagit
et se venge par l'organe de Feuerbach. La naiure brise la camisole
de force que la logique a prétendu lui imposer et en disperse les

débris à tous les vents des cieux, avec la fureur ella passion d'un
maniaque. Cette réaction ne saurait avoir les allures calmes de la

science: nous sommes en présence d'une passion qui se déchaîne
et se répand comme un courant de lave.

Venons-en à l'idée fondamentale de Feuerbach. Pour lui comme

pour Hegel, la religion est une représentation. Mais elle ne saurait
êlre uniquement défectueuse : elle esl radicalement fausse.
L'homme se dédoublant lui-même s'est adoré sous la forme d'un
autre qu'il a placé dans les cieux. Finissons-en avec cette religion
transcendante! que l'individu renonçantà tout autre absolu que lui-
même se contente de s'adorer.

Nous voilà donc arrivés à l'anthropologisme. Toutefois Feuerbach

esl moins athée qu'il ne croit. En refusant à l'absolu toute
objectivité en dehors de nous, il fraye la voie au nominalisme pur
qui refuse toute réalité objective aux notions de genre el d'espèce.

Malgré cela, il laisse subsister la notion générale de l'humanité. On

ne voit vraiment pas pourquoi s'arrôtant à moitié chemin, il ne
descend pas jusqu'au matérialisme et à l'atomisme.

Cette inconséquence lui sera vertement reprochée par les critiques

berlinois, les prédicateurs du nihilisme et de l'égoïsme.
Triste retour des choses d'ici-bas! ces gamins de la philosophie
lui lancent à la tête les épithètes de théologien, d'hypocrite, d'âme

servile, qu'il avait le tout premier prodiguées à d'autres! Même

dans son cynisme, Feuerbach avait conservé quelque chose de

noble, d'idéal, le distinguant de cette canaille de Berlin, qui sacrifiant

tout élément général, prêche sans sourciller, le matérialisme
et l'égoïsme.

Tandis que les attaques de Strauss n'avaient eu de l'écho que
dans le monde théologique, celles de Feuerbach déchaînèrent les

mécontents de toutes les catégories. Il devint le centre du
radicalisme religieux et. politique, qui eut pour organe les Annales de

Halle (1838-42) rédigées par Arnold Ruge. Celte revue fit époque

en accomplissant la transition du quiétisme hégélien au radi-



416 CARL SCHWARZ.

calisme; aux vieux hégéliens' succédèrent les jeunes. Jusqu'à
présent en fixant les rapports entre l'idée et la réalité l'accent avait
été placé sur l'élément positif, maintenant on relèvera le côté
négatif. De là le caractère des jeunes hégéliens ; ils deviennent
pratiques et révolutionnaires; les yeux tournés vers l'avenir, ils
s'arment de la hache pour extirper tous les abus, aussi près que
possible de la racine. Il n'y a plus chez eux ni tenue, ni force
organisatrice; sacrifiant le présent à l'avenir, ce radicalisme n'est plus
que de l'idéologie.

Le travail de dissolution marche avec une rapidité effrayante;
la pente est descendue à toute vapeur. La glorification de Strauss
cède bientôt la place à celle de, Feuerbach, au culte de l'humanité,
à la religion de l'avenir, qui n'est que l'adoration du monde
présent, et que la crilique, déclarée souveraine, vient à son tour
détrôner. C'est alors qu'éclate la lutte entre les humanistes, les

représentants d'un abstrait pathos, et les sophistes qui ne laissent
plus rien debout. Ces derniers s'appelaient également les libres.
Ils se groupèrent autour de Bruno Bauer après sa destitution
(1842). Telle est la dernière évolution de la dialectique
hégélienne, alliée à l'esprit berlinois le plus trivial et le plus frivole.
Encore ici nous ne trouvons qu'une seule chose persistante, le devenir

de Hegel, le fleuve coulant sans cesse, d'où tout sort pour y
rentrer continuellement. La fière contenance de la philosophie
absolue tourne à la farce ; l'intellectualisme excessif des anciens

hégéliens a disparu, nous n'avons plus que des individus blasés.

Toutefois cette sophistique n'était pas plus faite pour agir sur le

grand public que la critique de Strauss. Ce qui exerça de l'influence
ce fut l'humanisme de Feuerbach et le radicalisme de Ruge. Ils en
furent redevables à quelques grandes vérités dont ils faisaient la

caricature, à deux ou trois mots de guerre bien frappés, non
moins qu'à de violentes invectives qui revenaient constamment.
Tous les hommes qui n'avaient jamais connu le sentiment religieux
ou qui s'étaient laissés entraîner parles préoccupations matérialistes
de l'époque; tous les savants qui, engagés dans l'étude des sciences

naturelles, croyaient ne pouvoir édifier la vraie physique que
sur la ruine de la métaphysique, se groupèrent autour de
l'athéisme de Feuerbach. Ils poussèrent en chœur un cri de haine
contre la religion et le christianisme. La haine de la religion, qui
n'a de sens que comme cri de guerre contre tout dogme, se transforma

en dogme qu'on prêcha avec non moins de fanatisme que
ceux de la tradition Il serait aussi long que fastidieux de signaler



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 417

toutes les contradictions de ce pandemonium. Nous ne relèverons

que celle qui les domine. Un idéalisme abstrait, aspirant à tout
renverser de fond en comble, dans l'Église, clans l'État, dans la

société, lutte corps à corps avec un matérialisme terre à terre
qui méconnaît la nature spécifique de l'esprit, ne croit qu'au
microscope et au scalpel, et prétend faire rentrer la psychologie et la
morale dans la chimie et la physiologie! Si d'une part on brise toutes
les chaînes de l'ancien formalisme pour aboutir au sans-culotlisme,
d'autre pari on voit reparaître des formules idéalistes et abstraites,
qui sont comme autant de dogmes inébranlables, autant, d'écueils
stériles dominant ce débordement d'idées hétérogènes et arbitraires.
Comme toujours l'anarchie et le terrorisme se coudoient; on sacrifie
l'esprit et on formule des dogmes La vérité, la liberté, l'égalité,
l'humanité, la souveraineté du peuple, idées riches et étendues, ne sont
plus que des formules mortes, sans aucun rapport avec la réalité.

Tel est le radicalisme religieux et politique qui, après le
mouvement de 1848, apparut tout à coup victorieux sur les ruines
de l'État et de l'Église. Mais comme on ne saurait rien fonder
avec des abstractions et des négations, encore moins satisfaire à

la longue des besoins réels, ce ne fut là qu'une surprise d'un
instant; les églises libérales, les amis des lumières, manifestations
du radicalisme religieux, se composèrent des éléments les plus
hétérogènes, catholiques et protestants, disciples de Feuerbach el
rationalistes. Franchissant, — les téméraires! — le pas décisifqui
sépare la théorie delà pratique, ils essayèrent de fonder une nouvelle

église! Pas une ne résista, non point à la persécution et aux
tracasseries de tout genre, mais à l'indicible ennui résultant avant

peu du cliquetis des phrases vides. L'oppression ne les avait pas

raffermies; elles fondirent au soleil de la liberté. Les derniers
fidèles se réunirent autour de la chopine de bière, en fumant
leur pipe. Cette tentative prématurée d'inaugurer l'Église de

l'avenir, bien qu'elle eût du vrai à divers égards, ne résista pas à

la contradiction qui lui était inhérente de vouloir fonder une
communauté religieuse sans religion, et de prétendre satisfaire les

besoins les plus profonds du cœur au moyen d'une critique et

d'une polémique interminables. Elle provoqua et légitima en partie

une réaction qui ne fut ni plus intelligente, ni moins extrême.
Ne se contentant plus de restaurer l'orthodoxie comme l'avait fait
Hengstenberg, on remonta jusqu'au confessionalisme : au lieu de

s'en prendre au rationalisme, on attaqua la théologie de conciliation

; aux invectives contre Hegel et Schleiermacher succédèrent les

C. R. 1869. 27



418 CARL SCHWARZ.

dénonciations de Nitzsch, Müller et Dorner. Le néo-luthéranisme,
remontant plus haut que le réformateur, afficha ouvertement ses

sympathies pour le catholicisme.
Nous arrivons ainsi à l'extrême droite qui fait le digne pendant

du radicalisme; les reeo-luthériens se distinguent des anciens
luthériens par leur tendance politico-religieuse : ils sont sortis de la

réaction qui, après 1849, a rendu tous les intérêts conservateurs
solidaires. L'attitude et les convictions ne sont plus les mêmes:
l'élément politique a décidément pris te dessus, tandis qu'on a rompu
entièrement avec les tendances piétistes comme aboutissant au

subjectivisme ef au rationalisme. La religiosité devient inutile,
l'orthodoxie suffit amplement. Et il importe d'être orthodoxe non pas
seulement dans les doctrines essentielles (la différence entre
l'accessoire et l'essentiel est niée par Stahl), mais dans les points
qui distinguent chaque église spéciale. Ne tenant nul compte de
tout le développement moderne, on prétend restaurer purement et

simplement la doctrine luthérienne du 16e el du 17° siècle ; les
anciens luthériens étaient des martyrs et ne reculaient pas devant
le séparatisme, les nouveaux sont agressifs. Il s'agit de faire
prévaloir le confessionalisme qui seul possède la sanction légale; à ce

point de vue-là, il ne saurait plus êlre question d'une liberté de la

science; les Facultés de théologie doivent être dans la main de

l'Eglise; il faut que l'enseignement des professeurs soit sur tous
les points d'accord avec les anciens symboles. Hengstenberg, en
son orthodoxisme, avait conservé des égards pour Néander et les

théologiens croyants, mais non orthodoxes; les néo-luthériens sont
impitoyables pour quiconque ne prononce pas leur schibboleth:
toutefois, quand on y regarde d'un peu près, on s'aperçoit que ce
fameux confessionalisme dont se piquent les nouveaux venus est
singulièrement suspect. L'étroit manteau du luthéranisme est assez

large encore pour abriter de graves hérésies. La déviation la plus
notable porte sur l'inspiration et la personne du Christ.

Stahl a accompli la fusion de ces luthériens et des réactionnaires
en politique. Exploitant avec un admirable talent de sophiste les

terreurs de l'Allemagne afirès 1848, il a groupé les défenseurs de

l'autel et du trône pour marcher contre la révolution et préparer
le triomphe des hobereaux qui ont leur plus haute expression clans

la chambre des seigneurs de Berlin.
Les théologiens ne sont pas restes en arrière de Stahl qui fut le

chef du parti, quoique laïque. Bien qu'on ait commencé par
ménager les anciens luthériens dans l'espoir de les gagner. Guéricke.



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 419

Rudelbach et Harless ont ouvertement protesté contre ces ullra-
lulhériens ou puséistes allemands. Néanmoins la réaction politique
n'a été que l'occasion du néo-luthéranisme. Il avait commencé
à se montrer déjà avant 1848, et, ce qui est plus grave, les germes
de cette tendance se retrouvent jusque dans les symboles officiels.
Quoique le subjectivisme ait triomphé de l'objectivismeau 16°siècle,
dans le sein du luthéranisme surtout, les droits respectifs des deux
tendances opposées n'ont pas été fixés avec décision et clarté.
Entre les anciens et les nouveaux luthériens la question revient à

ceci : la doctrine des sacrements sera-t-elle mise d'accord avec le
dogme de la justification par la foi, ou bien celui-ci devra-t-il
fléchir devant le sacramentalisme, le cléricalisme el la magie,
conséquences nécessaires d'une prédominance excessive accordée à

l'élément objectif? c'esl dans cette dernière direction que les
néoluthériens développent la doctrine du 16° siècle, demeurée vague
et indécise. Ils arrivent ainsi à identifier l'Église visible avec le corps
de Christ; ils voient dans le pasteur un prêtre, et dans les sacrements

un moyen de grâce agissant sur l'individu ex opere operato.
magiquement, indépendamment de toute disposition subjective. Le
ministre devient le médiateur indispensable entre Dieu et l'homme,
et tout cela de droit divin. Nous louchons au semi-catholicisme,
au ritualisme.

Il est un homme auquel sa position ecclésiastique a permis de

mettre toutes ces théories en pratique, c'est Vilmar de Cassel. En
fait de haine, de cynisme et d'intolérance, il a réussi à laisser
derrière lui tous les démagogues ecclésiastiques. Le démon de

l'esprit de parti, incarné en sa personne, le pousse jusqu'aux
limites de la folie; et. ce qui est surtout curieux, c'est dans une
église réformée que ce révolutionnaire a introduit toutes ces
innovations luthériennes On est vraiment effrayé en voyant jusqu'à
quel point l'esprit de mensonge, le mépris de tout droit, ont pu
s'allier avec la prière et une certaine onction chez cet homme qui
s'était d'abord distingué par ses talents littéraires. Pour un théologien,

c'est être en rapports un peu trop familiers avec le diable que
Vilmar a vu non-seulement en esprit, a-t-il soin d'ajouter, mais de

ses yeux : il grinçait même des dents. Poussant la tendance à ses

dernières conséquences, après avoir fait du pasteur un prêtre, un
médiateur, il lui reconnaît le droit de pardonner les péchés, de

célébrer quelque chose comme la messe catholique. Chez l'historien

Léo les sympathies papistes s'affichent à tout propos avec

impudence. C'est encore là un démagogue retourné, une nature



420 CARL SCHWARZ.

violente, faisant à l'extrême droite le digne pendant de Feuerbach
auquel il ressemble à bien des égards.

Ces tendances catholiques ne furent pas du goût de tout te
monde: plusieurs hommes qui avaient suivi le parti des

néo-luthériens, s'en détachèrent quand ils s'aperçurent qu'ils étaient
eux-mêmes plus atteints par le subjectivisme et l'esprit moderne
qu'ils ne s'en étaient d'abord doutés. J. Ch. K. von Hofmann d'Erlan-
gen abandonna la notion luthérienne de l'expiation ; Kahnis, ne rejetant

pas seulement l'inspiration plénière, reconnut la nécessité de

rajeunir et de transformer la doctrine des symboles, sans se rendre
toujours bien compte de ce qu'il voulait. Son exemple
démontre que, de nos jours, un homme d'esprit et de cœur ne peut
respirer à son aise dans l'étouffante atmosphère du confessionalisme,

à moins d'être une intelligence confuse comme Diekhoff,
un parfait pédant comme Philippi, un pécheur endurci comme
Hengstenberg. Baumgarten essaya d'amener un réveil clans l'Église
entièrement morte du Mecklembourg, en insistant sur la liberté et
sur l'intériorité delà vraie piété chrétienne. Il espérait ainsi ramener

les multitudes à l'Évangile, et fonder une Église vraiment
populaire. Le christianisme officiel, sans vie mais correct, de l'Église
d'Etat ne pouvait tolérer un pareil subjectivisme. Quoique Baum-

garten s'écartât fort peu de la doctrine luthérienne, il fut destitué
de sa place de professeur, grâce à Kliefoth, l'Antonelli de ce pays-là.
Par ses fantaisies exégétiques, le professeur destitué se rattachait
aux théosophes et aux apocalyptiques. L'apparition de cette bizarre
tendance au milieu de cette savante Allemagne qui a définitivement

fait triompher l'exégèse grammaticale et historique,
s'explique par le concours de plusieurs circonstances. La philosophie
de la mythologie et de la révélation de Schelling y a été pour
quelque chose; on a cédé également à un certain besoin de
réalisme; il fallait enfin réagir contre un rationalisme plat et sec qui,
ne s'en prenant pas seulement au côté formel de la révélation,
méconnaissait son contenu historique et poétique et ne savait voir
partout qu'une morale vulgaire et des abstractions. Partant de l'idée
juste d'un développement organique de la révélation, on est tombé
dans les travers de la typomanie qui a entraîné à sa suite l'admission

d'un double sens de la Bible. L'idée centrale est celle de
l'incarnation de Dieu, mais toute la théologie se transforme en une
christologie, en une demonologie et en une eschatologie fantastiques.

L'histoire entière devient un grand drame dans le genre
de la Divine Comédie de Dante, seulement les ficelles invisibles sont



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 421

entre les mains d'un monde d'esprits ; les hommes ne sont que des

masques de théâtre qui leur servent de porte-voix. On se flattait
de ne rencontrer ces extravagances (qui renversent les notions
fondamentales de l'orthodoxie sur Dieu et sur la révélation) qu'en
Angleterre et en Amérique, ou dans quelques convenlicules piétistes
du Wurtemberg, mais récemment elles ont envahi les livres de

plusieurs savants allemands, comme Delitzch,Auberlen, Beck, Fa-
bri, Hofmann, Luthardt.

Depuis quelques années, la guerre intestine la plus furieuse a

éclaté dans ce camp réactionnaire : c'est un chaos, une vraie
Babel; on s'y administre de terribles horions assaisonnés d'injures.
Déjà en 1857 l'honnête et savant Rudelbach, après avoir énuméré
les absurdes rêveries de tout ce monde d'enthousiastes, de chi-
liastes illuminés se déchirant à belles dents, s'écriait au nom du
vieux luthéranisme : « Ils sont sortis du milieu de nous, mais ils
n'étaient pas des nôtres. » Depuis lors, la dissolution du parti des

politiques chrétiens (dont le nouvel organe, la Gazette de la Croix.
avait éclipsé la Gazette de Hengstenberg) n'a cessé d'aller en s'ac-
céléranl. La leçon à tirer de cet état de choses est précieuse à

recueillir: le manque de liberté engendre nécessairement la discorde :

dès que l'orthodoxie confessionnelle appelle le bras séculier à son
aide, il sort de son propre sein de nouveaux hérétiques qui la

condamnent à se déchirer elle-même.
Entre l'extrême gauche qui renverse tout et l'extrême droite

qui prétend rétablir jusqu'aux superstitions du catholicisme se

trouve le parti des hommes du juste-milieu. Ce sont des Schleier-
machériens positifs, travaillant à constituer la théologie de
conciliation. Le maître lui-même avait ménagé la transition en laissant,

subsister un certain vague sur deux points importants : l'origine
surnaturelle de Jésus-Christ et la valeur normative de l'Écriture.
Interprétant ces passages dans un sens positif, ils ont remonté le

courant qui devait les ramener vers l'orthodoxie. Ainsi est née une
certaine théologie de conciliation, clochant sans cesse des deux côtés

e^ ne sachant jamais bien ce qu'elle se veut. Le but de ces
théologiens est de se frayer une voie moyenne entre la foi des

réformateurs du 16e siècle, et l'incrédulité moderne. Mais ils sont
déjà fortement entamés par l'esprit du jour, quoiqu'ils ne se soient
pas livrés à lui sans réserve ; s'ils ont des sympathies pour la foi,
ils ne sont pas disposés à lui faire le sacrifice de leur raison. N'allant

jamais jusqu'au fond des questions métaphysiques, ils constituent

un mauvais juste-milieu; les éléments les plus opposés, les



422 CARL SCHWARZ.

plus hétérogènes, sont simplement juxtaposés. Au lieu de les
soumettre à un travail critique d'assimilation individuelle d'où pourrait
sortir un organisme nouveau, on se borne à radoucir les angles
les plus aigus, à chercher un accord chimérique entre des points
de vue inconciliables. C'est ainsi qu'en gardant le silence sur les
points délicats, en interprétant ceci, en palliant cela, on fabrique
une théologie artificielle qui n'est qu'une vraie confusion de mots
et de pensées. Aucun sacrifice ne paraît trop cher pour échapper
à cette école quand on a l'esprit simple et droit. C'est là ce qui
explique pourquoi l'orthodoxie nouvelle trouve son plus fort
appui clans la théologie de conciliation. Celle-ci justifie et explique
le saut périlleux devant lequel on ne recule pas pour se lancer
tête baissée dans un système vieilli, mais du moins clair et conséquent.

Dans presque tous les moments de crise, les hommes de la
conciliation, jouant le rôle de dupes, font la courte échelle aux
orthodoxes intrépides qui se retournent contre eux dès que le but
est atteint. Les théologiens du juste-milieu ne se rebiffent un peu
que lorsque leur propre existence est mise en question. Toujours
sur la défensive, ils ont le sort de ceux qui ne savent jamais prendre

une attitude agressive. Les étudiants se pressent bien autour des

chaires des professeurs de ce parti, mais ils ne sont pas plutôt entrés
dans la vie pratique qu'ils oublient leurs cahiers pour prendre toutes
les allures de l'orthodoxie. Cela tient à ce que cette théologie de
conciliation est trop artificielle, trop exclusivement spiritualiste pour
avoir la moindre prise sur les populations. Elle n'est guère qu'à
l'usage des hommes de cabinet qui ne redoutent rien tant que les

agitations de la place publique.
Mais ses adeptes prennent leur revanche clans l'enseignement

dont ils occupent la plupart des chaires. Nitzsch a été,à tous égards, le

plus distingué de ces hommes. Nature douce, conciliante, pacifique
et intime, il a sans cesse travaillé à vivifier la lettre, à pénétrer
profondément les données extérieures pour ramener le souffle de

la vie dans ce qui était sec et figé depuis longtemps. Son fort et

son faible a été d'avoir cherché à concilier d'une manière trop
extérieure et trop précipitée les formules traditionnelles et un
sentiment religieux, sans contredit, très-profond. La crilique chez lui
est toujours implicite, mais jamais explicite ; aussi le départ entre
les éléments contraires ne s'accomplit-il pas. L'idée supérieure
et sa représentation défectueuse ne cessent de se côtoyer. Bien loin
de planer sur l'histoire comme puissance dominatrice, la conception

supérieure est étouffée sous la masse épaisse des vieux dogmes.



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 423

Nature éminemment intuitive, ne possédant pas la faculté de
distinguer et de classer, Nitzsch nous présente clans sa Dogmatique tous
les matériaux de l'histoire des dogmes, joints à la théologie
biblique; cela donne un amas confus d'éléments divers qui, au lieu
de former un développement successif et graduel, se confondent
et s'enchevêtrent. C'est à bon droit que ce théologien a été appelé
l'Heraclite de la théologie contemporaine. Son obscurité incontestable

n'a profilé qu'à l'orthodoxie. Sans le savoir et sans le vouloir,
sa subjectivité, riche et intime, finit toujours par abdiquer devant le
dogme traditionnel.

On put croire un instant que Nitzsch, arrivé au point, le plus brillant

de sa carrière, allait entrer clans des voies vraiment libérales.
Député au Synode général de Berlin en 1846 (provoqué par les

agitations des amis des lumières, des catholiques allemands et de
la gauche hégélienne), Nitzsch crut le moment venu de faire quelques

concessions à l'esprit du temps. Il proposa en conséquence
un nouveau formulaire de consécration rédigé au moyen de

passages bibliques. Bien qu'il eût été loisible aux paroisses d'exiger
une profession plus explicite du pasteur au moment de l'élection,
l'Église générale aurait été placée sur une base nouvelle. Des

protestations s'élevèrent de tous côtés ; Nitzsch n'eut pas le courage
de tenir tête aux opposants; il devint manifeste que l'orthodoxie
ne l'avait toléré qu'aussi longtemps qu'il avait servi sa cause. On
le désavoua dès qu'il mit en avant quelques idées plus libérales.

Julius Müller, qui avait présenté au même synode un rapport
sur l'Église-unie, ne fut pas plus heureux. L'année 1848 arriva
bientôt après pour les réléguer l'un et l'autre à l'arrière-plan.
Sous la pression des circonstances, ils se réconcilièrent avec les

hommes qui avaient fait échouer leurs velléités de libéralisme.
Jusqu'à cette date, Nitzsch et Müller avaient demandé que l'Église-
unie se plaçant sur le terrain biblique dominât le confessionalisme
luthérien et réformé. Ils consentirent dès lors à en faire le boulevard

du conservatisme. Les doctrines professées en commun par
les luthériens et les réformés furent considérées comme formant
la base positive de l'Église-unie; c'esl tout au plus si on sacrifia
les points controversés. Nitzsch, ayant abdiqué, fut traîné à la

remorque par Stahl.
Tandis que Nitzsch relève surtout de Schleiermacher, J. Müller,

déjà moins important, se rattache plutôt à Néander dont il a épousé
les antipathies contre l'hégélianisme, Strauss et la critique de Baur.
Il a cherché avant lout à faire prévaloir la liberté de Dieueldel'hom-



424 CARL SCHWARZ.

me contee les tendances panthéistes de l'époque. La liberté
scientifique et la largeur lui ont fait malheureusement défaut. S'il
accentue la personnalité et la liberté de Dieu, c'est essentiellement
dans l'intérêt du supranaturalisme, pour que le créateur ne soit

pas lié aux lois de la nature, mais que sa volonté les domine. Dans
sa doctrine du péché, il insiste fortement sur la liberté humaine;
mais à quoi bon, puisqu'il admet la corruption profonde et constante

de tous les individus? Pour échapper à la contradiction
flagrante il ne reste plus qu'à recourir à l'hypothèse d'une décision
individuelle de chaque membre de la race dans une phase d'existence

antérieure à celle de ce monde.
Cette supposition désespérée qui, malgré le grand nom de

Müller, n'a pas rencontré un seul partisan, trahit bien son genre
d'esprit. Tout est artificiel, el sent l'huile chez ce savant de cabinet:
il ne possède pas la moindre originalité, aucun sentiment de ce

qui est vrai et naturel ; malgré sa grande science, tout ce qu'il
touche tourne à la caricature.

Ullmann était un homme beaucoup plus pacifique et conciliant
que Müller, même à l'égard des libéraux. Son naturel aimable et

digne, ses goûts d'artiste qui l'éloignaient de ce qui était excessif,

tout le disposait à être un homme de conciliation et de paix. Mais

ces qualités aimables étaient accompagnées de défauts presque

aussi grands. Il avait à l'adresse de toutes les tendances de

belles périodes sonores et tombant bien. Il est presque touchant de

voir avec quelle confiance il prodigue à tout propos les mômes

phrases presque sans la moindre variante. Cela peut très-bien servir

de contre-poison à l'incrédulité aussi longtemps qu'on en est

encore à une certaine période de son développement; mais

quiconque aura été habitué à une nourriture plus substantielle,
trouvera ce blanc-manger dépourvu de saveur. Quand le doute

vous aura mordu au cœur, ces phrases onctueuses ne vous guériront

pas. Vous imagineriez difficilement quelque chose de plus
insinuant, mais aussi de plus vide d'idées que ces périodes si bien
arrondies.

C'est dans son Essence du christianisme que se trouvent toutes

les formules favorites de la théologie de conciliation. Y regardez-
vous d'un peu près? Vous vous apercevez que les plus difficiles

problèmes sont dissimulés sous des fleurs. Tout le christianisme,
dit Ullmann, est divin dans son essence, humain dans sa forme,
divin dans son origine, humain dans sa réalisation et son développement.

Que faut-il entendre par là? Dirons nous qu'en tout el



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 425

toujours le divin est l'essence, l'humain la forme, celui-là l'origine
divine, l'autre la réalisation dans le temps? Mais ce n'est là rien
de caractéristique pour le christianisme. Dirons-nous par contre
que le divin et l'humain ne sont pas dans ce rapport immanent,
qu'il n'y a pas pénétration constante et réciproque, qu'ils constituent

l'antinomie irréductible de l'infini et du fini? mais alors on
ne comprend pas comment l'essence divine pourrait prendre une
autre forme que celle qui lui est propre et parfaitement adéquate,
comment ce qui est primitivement divin pourrait avoir subsé-

quemment un développement humain. Telle origine, tel développement;

l'épanouissement est tel que le germe, c'est la loi de tout
développement organique clans le monde physique comme dans
le monde spirituel. U est tout à fait absurde de parler d?un

commencement divin et d'un développement humain subséquent,
lorsqu'on n'a pas admis au point de départ le principe de l'immanence
du divin et de l'humain. Celte immanence, elle, oblige à poser
l'élément humain déjà au commencement, et à reconnaître le divin
dans le développement subséquent.

Ce supranaturalisine honteux qui sans avoir le courage de

renoncer au miracle, le réduit toujours à son minimum, s'est infiltré

clans presque toute notre dogmatique moderne, et y a exercé
une domination effrayante.

Nous retrouvons là un mélange des idées de Schleiermacher et
de Nitzsch, qui nuil fort à la clarté, à l'unité, et qui aboulit à

l'éclectisme, c'est-à-dire à la mort même de toute spéculation. C'est

particulièrement par ce mélange d'éléments empruntés à ces deux

grands hommes que Dorner se distingue. Le levier dialectique
qu'il ne cesse de faire fonclionner, même dans les questions
historiques, lui vient de Baur, mais de bonne heure il a éprouvé le
besoin de devenir un apologiste du christianisme; sans être de

ces esprits qui ouvrent des voies nouvelles, très-inférieur à Nitzsch,
il a montré que, avec du zèle et de la persévérance, on peut
parvenir au but sans grands talents, pourvu qu'on ait pris la bonne
direction.

Dorner s'est fait le défenseur du principe matériel de la

réformation (la personnalité chrétienne libre), trop longtemps sacrifié

au principe formel (l'autorité de l'Écriture). Malgré ces hautes

prétentions au subjectivisme, il ne réussit pas à renouveler le

dogme. Il a été le champion de la doctrine officielle de la justification

par la foi, sous la forme extérieure et purement juridique que
le luthéranisme lui a donnée, tandis que Hengstenberg, pour mettre



426 CARL SCHWARZ.

d'accord Jacques et Paul et maintenir l'unité de l'enseignement
scripturaire, faisait valoir les sages tempéraments déjà apportés à

ce dogme par Calvin et les réformés.
Liebner appartient à la même tendance. Sa Dogmatique, qui ne

renferme encore que la première partie de la chrislologie, est
d'un syncrétisme effrayant. P. Lange a fait preuve clans sa Dogmatique

(dont la partie philosophique a seule paru) de beaucoup
plus d'esprit et d'originalité; il est fâcheux que ce soit aux dépens
de la clarté. On se croirait en face d'un virtuose assis à son piano
et donnant Garrière à sa sensibilité au moyen de fantaisies qui se
succéderaient rapidement, sans grand rapport les unes avec les

autres. Malgré cela P. Lange est plus franchement placé sur te
terrain de l'immanence que la majorilé des théologiens du juste-
milieu. Il a essayé de cerlaines méthodes que la plupart évitent
avec grand soin. L'esprit du temps a plus agi sur lui qu'il ne
paraît s'en douter. Il a cherché à réduire le dualisme de Dieu et du
monde.

Martensen a suivi la môme tendance que P. Lange, mais il lui
est très-supérieur quant au côté formel. Néanmoins sa Dogmaticjue
n'a pas grande valeur; on n'y trouve pas cette énergie de pensée
qui fait jaillir tout un organisme d'une idée-mère. Tout en
cherchant à renouveler la vieille dogmatique, il restaure le cléricalisme,

le chiliasme et la conception matérialiste des sacrements.
Le panthéisme, dont on a eu trop peur, n'a qu'une valeur négative.

Il a l'unique mérite d'avoir réagi contre le théisme abstrait,
et d'avoir purifié la notion de Dieu des représentations anlhro-
pomorphiques et anlhropopathiques. Insoutenable philosophiquement,

il se perd dans des abstractions qui ne sauraient nous donner

la solution de l'énigme du monde. C'est là ce qu'a senti le

théisme spéculatif qui tout en admettant la parité de Dieu ef du
monde ef leur action réciproque, maintient une différence qui
seule peut les sauvegarder l'un et l'autre. Dieu est bien tout ce

qu'il y a de plus général, mais une généralité vivante, consciente,
ramassée en elle-même, planant éternellement au-dessus de ce

monde qu'il ne cesse de pénétrer. Cette tendance est représentée

par Eh. H. Weisse, Wirth, J. H. Fichte.
Les théologiens n'ont su lui emprunter que l'idée de la personnalité

de Dieu, mais en négligeant l'élément spéculatif. C'est ainsi

qu'en accentuant l'idée de liberté l'on a prétendu sauvegarder le
surnaturel et le miracle. Cette liberté s'est peu à peu transformée
en arbitraire; on n'en a pas moins abusé que de la nécessité. La



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 427

dogmatique entière est basée sur l'idée de l'arbitraire en Dieu.
La liberté de Dieu ne peut être que la libre détermination de
son essence ; elle implique donc la nécessité, mais la nécessité

compatible avec un être moral et personnel, une nécessité
consciente el voulue. Une liberté purement formelle comme chez

l'homme, une liberté distincte et séparée de l'essence même de la

personne, n'est pas seulement incompréhensible chez Dieu, mais
indigne de lui.

Il est un groupe d'hommes qui, tout en ayant maintenu divers
éléments de la théologie du juste-milieu et du théisme spéculatif,
ont fait preuve d'une plus grande énergie scientifique, d'un besoin
plus profond de la vérité, et ont pris rang parmi les penseurs
avancés du moment. On a déjà nommé Rothe,Bunsen et Schenkel.

Rothe, le plus important des trois, reconnaît le théosophe OEtin-

ger pour son ancêtre spirituel. Né supranaturaliste, il se sentit dès

son enfance porté vers le monde mystérieux sur les ailes d'une
puissante imagination. De bonne heure, il se développa chez lui
toute une vie religieuse des plus pures, des plus délicates el des

plus intimes, en dehors de l'influence domestique. Le besoin de

comprendre et de résoudre les énigmes de la foi, se réveilla aussi
de bonne heure. Attiré par Schelling, le plus romantique des

philosophes, beaucoup moins par Hegel, Rothe fut d'abord
repoussé par Schleiermacher, dont il considérait les leçons sur la
Vie de Jésus comme une profanation.

Après cette phase de romantisme religieux, Rothe (1820-22) fut
un pietiste sincère, mais non heureux.

Son séjour à Rome (1823-28) lui ouvrit de nouveaux horizons.
Il vécut clans le monde des artistes qui se réunissaient tous tes
dimanches autour de sa chaire et subit l'influence de la riche
naiure de Bunsen. De retour (1828) à Wittemberg, comme professeur,

il ne se sentit plus à l'aise dans les cercles piétistes par trop
étroits. La révolution de juillet lui révéla tout à coup les rapports
intimes entre la vie politique et morale des peuples; il comprit la

haute importance de l'État qui lui parut représenter la totalité de
la vie morale des nations. La parole de Chrisl : le champ c'est le

monde, lui ouvrit de vastes perspectives. Rothe se convainquit
qu'on ne saurait distinguer entre la vraie humanité et le christianisme

authentique, que la religion se réalise clans la morale. La
mission de l'Église doit donc consister à se rendre inutile pour
aller se fondre dans l'État. C'est ainsi que Rothe rompit du même

coup avec le piélisme et avec l'orthodoxie; il ne s'agissait de rien



428 CARL SCHWARZ.

moins que d'un renouvellement du christianisme destiné à le

mettre en contact plus infime avec le monde.
La discipline ecclésiastique sera supplantée par une éducation

religieuse et morale, l'enseignement religieux par l'école, le culte

par l'art, les cérémonies ecclésiastiques par les représentations
théâtrales. Rothe est sur le point de donner la main aux représentants

les plus extrêmes du radicalisme, avec cette différence que
c'est sa piété qui le rend adversaire de l'Église, tandis que ses

alliés apparents la répudient par impiété.
Deux erreurs expliquent comment Rothe en est venu à faire

une fausse application d'une idée vraie d'ailleurs, l'unité de la
religion et de la morale. D'abord l'État ne représente la totalité des

fins morales qu'en ce qu'aucune d'elles n'échappe à son action :

mais il ne peut s'occuper directement que de ce qui relève de la force

coercitive; tout le reste appartient aux associations libres. La seconde

erreur est plus grave encore. L'unité idéale de la religion et de la

morale n'implique nullement la coïncidence, l'identification de

l'Église et de l'État, appelés à représenter séparément chacun de ces

domaines. Il doit y avoir action réciproque en tout et pénétration,
mais non une abstraite identité. Ce qui distingue le monde des
réalités de celui de l'idée, c'est que dans te premier les divers
éléments de la notion ont une existence séparée et distincte. Qui
prétendrait faire toujours en même temps les choses qui ne vont pas

cependant les unes sans les autres? Le travail ne va pas sans la

prière, mais il est un temps pour travailler, un autre pour
prier. Il en sera de même pendant toute l'éternité, à moins

qu'on ne se la représente comme une existence en dehors du

temps, et d'une monotonie intolérable '.
Bunsen se rattache d'une manière très-intime à Rothe, bien

qu'ils aient différé quant aux études, au genre d'esprit et à la

position sociale. Personnalité aussi séduisante qu'instruite, possédant

un savoir vraiment encyclopédique, sur lequel l'imagination
avait un peu trop la haute main, Bunsen se livra d'abord à un
enthousiasme religieux, fort peu crilique, rappelant tout à fait les

allures de la romantique. Dans la seconde période de sa vie, tout
se purifie; le courageux chevalier se révolte contre la réaction

politico-religieuse, en train de restaurer le cléricalisme et le dog-

1 Occupé dans ce moment même à donner une analyse très-complète de

l'Éthique de Rothe, nous nous dispensons de reproduire ce que M. Schwarz

en dit lui-même.



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 429

matisme; la conscience morale reprend tous ses droits. C'est dans
Les signés des temps (1855) que Bunsen jette le gant au parti de

Hengstenberg et de Stahl, tout en cherchant inutilement à arracher

son ami le roi de Prusse à leur funeste influence. Insistant
sur la plus complète liberté de conscience, il demande que le
christianisme qui nous a d'abord été présenté sous forme orientale

sémitique soit enfin traduit dans la langue de l'occident
(japhétique). Son livre, Dieu dans l'histoire (1857-1858), montre
que, bien loin d'être limitée aux seuls Juifs, la révélation
s'accomplit en tous les temps et au moyen de toutes les nations. Son

travail sur la Bible (Bibelwerk, 1858-1860), resté inachevé, devait
meure à la portée du peuple les résultats de sa vie laborieuse.

Suisse de naissance, élève de De Wette, Schenkel était l'espérance

des théologiens du juste-milieu, lorsque Les signes des temps
de son ami Bunsen l'arrachèrent à un parti auquel il n'appartenait
pas au fond, pour en faire un des plus courageux champions des

idées nouvelles. Dans son « Essence du protestantisme» (1847;
2me édit. en 1862), il montre que bien loin qu'il faille le considérer
comme un fait arrêté une fois pour toutes, le protestantisme est

un principe permanent de réformation. La conscience est

l'organe religieux de l'esprit humain, clans lequel le facteur moral

et le facteur intellectuel plongent leurs racines et duquel
doivent procéder l'action morale et la connaissance scientifique.
C'est du point de vue de cette conscience, synthèse de
l'élément religieux et de l'élément moral, que l'Église doit être
renouvelée et que toute la conception du christianisme doit être
à nouveau formulée (La dogmatique au point de vue de la
conscience, 2 vol. 1858-1859). La paroisse (che Gemeinde) est la
conscience chrétienne de la communauté, et, à ce titre, la source de

tous les pouvoirs ecclésiastiques. Ses futurs ministres doivent

s'inspirer d'elle (De l'éducation des théologiens évangéliques), au
lieu de se présenter comme des prêtres pourvus de moyens
magiques pour sauver les gens. C'est sur le terrain ecclésiastique

pratique et non sur celui de la dogmatique que doit se livrer la

grande bataille décisive entre le passé et l'avenir.

III. LA THÉOLOGIE LIBRE.

Avec Schenkel nous avons déjà mis le pied sur le sol de

la théologie libérale; mais tandis que le professeur de Heidelberg



430 CARL SCHWARZ.

s'est tenu essentiellement sur le terrain pratique, d'autres ont
poursuivi la lutte dans le domaine scientifique et théologique.

Nous trouvons d'abord les nouveaux rationalistes qui ont su

progresser en rompant avec l'étroitesse du rationalisme vulgaire de

l'école de Röhr et deWegscheider. Hase est le plus illustre de ces

théologiens qui ont accepté la succession du rationalisme sous
bénéfice d'inventaire. Esprit très-ouvert, même au souffle de la

romantique, ayant un vif sentiment des arts, il lui a fallu un amour
profond de la vérité, une vie morale des plus fortes pour ne pas
donner clans la théologie de fantaisie et demeurer un théologien
rationnel. Le caractère moral bien prononcé de sa tendance lui a

permis de se frayer la voie en protestant contre le fatalisme, le
panthéisme et le gnosticisme de l'école de Schelling et de Hegel.
en même temps que contre les conceptions extérieures, juridiques
et magiques des orthodoxes.

Déjà en 1834 (Ecritspolémiques) Hase se faisaitle champion de la

vraie raison contre la fausse. Sans chercher à concilier le suprana-
turalisme et le rationalisme, il défend les droits de ce dernier en
l'idéalisant. Cet écrivain reproche aux rationalistes vulgaires de

méconnaître l'importance historique du christianisme, ce qu'il y a

d'inlime dans sa vie intérieure, la mystique, et sa haute portée
philosophique. La saine raison de Röhr et de Wegscheider n'est

que de l'entendement sans portée spéculative, le sens commun
représentant le niveau moyen de la culture, un caput mortuum du

passé plutôt que des germes féconds pour un progrès fulur. C'est

un sens historique des plus sûrs qui a conquis à Hase une place
importante dans la théologie moderne. Quelque chose de noble et de

chevaleresque, provenant du fait que le christianisme est devenu
chez lui vraiment humain, lui a souvent valu le titre de théologien
élégant. La vraie culture et le christianisme ne diffèrent pas à ses

yeux. C'est à ce poinl de vue large qu'il a écrit son histoire de l'Église,
qui a le tort de sacrifier parfois les grandes vues d'ensemble aux
anecdotes et aux détails piquants.

Théologien rationnel comme le précédent et son collègue à

léna, J.-L. Rückert est sous presque tous les rapports en frappant

contraste avec lui. Nature simple et primitive, indépendante

jusqu'à l'entêtement, il a un amour du vrai qu'aucune
crainte n'arrête. N'admettant pas l'autorité normative de l'Écriture,
Rückert l'explique avec la plus complète indépendance, cherchant
avec d'autant plus de sincérité la vraie pensée de l'auteur qu'il ne
se sent pas lié par elle. Ce théologien s'est prononcé pour le ra-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 431

tlonalisme (Le Rationalisme, 1859), entendant par là non pas un
système arrêté et surtout pas le rationalisme vulgaire, mais le

besoin dans ses jugements de ne céder qu'à la force et à la nécessité

inhérentes à la pensée. Partant du moi idéal de Kant et de Fichte, en
lutte avec le mal radical, Rückert s'est élevé dans sa Théologie
(1851), dont la personne de Jésus forme le centre, jusqu'au Dieu

personnel.
L'arrogance de Hengstenberg provoqua des protestations à Berlin

même. Le 15 août 1845 les disciples de Schleiermacher qui
avaient accepté toute sa tradition, se groupèrent autour de son ami

intime, le pasteur Jonas qui mieux que personne avait saisi sa pensée.

Protestant contre la réaction dogmatique, ils déclarèrent s'en
tenir au Christ comme à l'unique auteur du salut, en admettant
la plus grande liberté dans la manière de comprendre les doctrines.
Ils ne voyaient de salut que clans une constitution ecclésiastique qui
permettrait à l'Église de se développer en laissant toutes les
convictions libres.

Absorbés par les devoirs pratiques, les hommes de ce groupe
n'exercèrent pas une influence scientifique. Ils se bornèrent à

défendre l'Église-unie de Prusse, fondée sur une base non dogmatique.

La réaction envahissant l'Allemagne, ils fondèrent, en 1854,
La Gazette ecclésiastique protestante, rédigée par H. Krauze assiste

de plusieurs théologiens libéraux appartenant aux écoles les plus
diverses. En répudiant le confessionalisme étroit et les tendances

catholiques, ils en appellent non pas aux symboles ou à la lettre
de l'Écriture, mais à son esprit, à l'Évangile,à Christ tel que
l'Écriture nous le fait connaître. Ces hommes se demandent après
Schleiermacher, si nous sommes donc condamnés à voir le
christianisme s'allier avec la barbarie, la science avec l'incrédulité,
et ils répondent par un non énergique et décidé. La Réformation a

signé un éternel traité d'alliance entre la science et le christianisme

vivant qui seul peut garantir la liberté dans tous les
domaines.

Le professeur Alexandre Schweizer, à Zürich,représente la même

tendance, mais d'une manière plus complète, en cultivant aussi
le côté scientifique. Il a implanté Schleiermacher en Suisse.
Toutefois ce théologien s'est montré indépendant, en renonçant à tout
compromis pour répudier décidément l'élément surnaturel. Jésus-
Christ est un génie religieux; ce qu'il a d'unique s'explique par le
caractère individuel et intransmissible du sentiment. La Dogmatique

de Schweizer (1863) est écrite au point de vue d'une iinma-



432 CARL SCHWARZ.

nence absolue de Dieu dans le monde. Supranaturalistes et déistes

ont le grand tort de distinguer entre Dieu et l'ordre du monde.
« L'ordre de l'univers n'est que la totalité de l'activité de Dieu
ramenée à des règles, ou Dieu s'affirmant. Les hommes sont
absolument dépendants de Dieu, comme êtres naturels, par l'ordre de
la nature, comme êtres moraux, par son ordre moral, comme
enfants de Dieu, par l'ordre de la grâce. » Tout est donc prédéterminé

d'une manière inflexible, ce qui doit arriver arrivera; il ne
faut pas qu'on se flatte dans des cas extrêmes de pouvoir prévenir
les malheurs par des prières. La Nouvelle Gazette évangélique de

Berlin a dénoncé cette dogmatique (1864) comme du déterminisme,

du fatalisme turc, du panthéisme honteux, recouvert d'un
vernis chrétien.

C'est dans la Suisse allemande que le troisième groupe des

adversaires de la théologie traditionnelle a fait son apparition. Il s'est,

donné pour mission de populariser et de faire entrer dans la vie
pratique la conception hégélienne de l'univers ainsi que les
résultats de la critique de Strauss et de Baur. Le pasteur H. Lang de

Zürich est le champion de cette tendance à laquelle les Voix du
Temps servent d'organe depuis 1859. Sans apporter rien de

nouveau en fait d'idées, ce parti se distingue par l'union de la culture
scientifique et du sérieux pratique. N'étant pas blasés comme
Strauss et ne bornant pas leur crilique aux premiers siècles du

christianisme, ces théologiens suisses se proposent de satisfaire

au besoin de l'heure présente, en faisant triompher la conception
moderne de l'univers. Ils affirment avec décision et confiance —
c'est là leur côté positif — qu'en dépit des dénégations de Strauss

et de Stahl, la conception moderne des choses est non-seulement
religieuse mais chrétienne.

Dans la conception supranaturaliste de l'univers, qui est celle
de l'orthodoxie, on ne peut se représenter la nature
indépendante, obéissant à des lois, comme un organisme régulier,
comme un monde. Dieu, qui est censé dominer la nature et planer
au-dessus d'elle, s'en sert en vue de ses fins avec l'arbitraire
illimité d'un despote. Rigoureusement parlant, il ne peut pas même
être question, à ce point de vue-là, d'une suspension des lois de

la nature, parce que ces lois ne forment pas un ensemble, un tout
organique. La nature est un produit de Dieu dépourvu de toute
indépendance et sur lequel il règne avec un arbitraire inconcevable.

D'après la philosophie moderne, représentée déjà par Descartes

et Bacon, puis par Leibnitz, Schelling et Hegel, l'univers suit



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 433

sa marche régulière, sans l'intervention du moindre miracle, d'aucun

élément arbitraire; il forme en lui-même un tout complet,
harmonique que Dieu sans doute pénètre et anime du dedans,
mais non pas d'une manière extérieure et en troublant sa marche
continue, la connexion de ses diverses parties. Enfin, tandis que
clans la vie religieuse le supranaturalisme met l'accent, le centre
de gravité sur la vie future, Vau delà, la philosophie moderne,
ennemie de lout dualisme, rapproche les deux mondes et les fait
pénétrer l'un par l'autre, le profane par le divin, le céleste par le
terrestre.

Est-ce là un naturisme téléologique, admeltant un ordre et des

buts, des fins? du panthéisme du théisme spéculatif? L'hésitation
est permise, car le langage est général et vague ; on ne voit
clairement qu'une chose, le côté négatif, la répudiation de tout
élément surnaturel, mais on ne sait pas ce qui le remplace. Mises en
demeure de s'expliquer, les Voix du Temps ont repoussé (1861)
l'accusation de panthéisme et de naturisme. On répudie le Dieu
personnel des théologiens tout en prétendant conserver le Dieu
vivant, l'esprit absolu auquel l'être fini peut dire tu et auprès
duquel il peut trouver consolation, force, vie éternelle dans la détresse
et que le nom de père désigne de la manière la plus profonde e

la plus riche. Ces théologiens font appel à la liberté morale pour
protester contre le fatalisme et le déterminisme; il appartient à

l'individu de briser le réseau serré des circonstances dans lesquelles

il est enlacé pour devenir le centre d'une aclivité propre.
On trouve aussi dans les Voix du Temps quelques déclarations

rassurantes sur l'immortalité personnelle, sans qu'il soit possible
de dire que clans ces questions métaphysiques les rédacteurs soient
parvenus à cette joyeuse et claire liberté qui découle d'une
conviction bien assise et définitivement conquise.

Pour ce qui est de la cbristologie, ces théologiens contemplent
dans la personne historique de Jésus de Nazareth, la vérité salutaire

devenue vivante pour prendre ensuite possession de l'humanité

clans le cours de l'histoire. Ils s'attaquent non pas au vrai
Christ, mais à la doctrine insoutenable formulée sur son compte,
au Christ de la dogmatique.

D'accord avec Strauss et Baur pour ne voir dans nos évangiles
que de l'histoire ordinaire, sans aucun élément surnaturel et
miraculeux, les Voix du Temps s'en distinguent lorsqu'elles prétendent
dégager le vrai Christ historique des nuages de la mythologie.
Biedermann reproche à Baur de n'avoir pas su faire une place à

c. r. 1869. 28



434 CARL SCHWARZ.

l'élément individuel. D'accord avec les principes généraux de
l'école de Tubingue, on n'accepte pas tous les résultats de sa critique.

Tandis que les adversaires évangéliques de cette tendance affectent

de la mépriser, sous prétexte qu'elle ne serait qu'un dernier
écho d'un point de vue dès longtemps dépassé au delà du Rhin,
ses amis répliquent, que si elle s'est réfugiée dans les vallées des

Alpes, c'est parce que les intrigues d'une église et d'un état

bureaucratiques ont réussi à imposer silence à ses plus illustres
représentants. Laissons à l'Allemagne ces écoles hypocrites et sans
caractère qui ne se soutiennent qu'au moyen de ruses diplomatiques
et de réticences percées à jour. Pour une théologie vraiment libre,
il faut l'air pur et vivifiant des Alpes, un caractère national solide,
vigoureux, sain, l'atmosphère bienfaisante des institutions républicaines

qui permet aux troupeaux de choisir les pasteurs sans leur
demander de signer aucune confession de foi.

Depuis quelques années cependant, les Allemands sembleni
s'apercevoir qu'il sérail grand temps de ne pas laisser les nations
étrangères recueillir seules les fruits de ce qu'ils sèment, péniblement.

La Société protestante, fondée en 1863 sous le patronage de

Rothe, se propose de réunir en faisceau tous les éléments épars
du libéralisme pour amener une réforme radicale. L'Église
nouvelle serait en plein accord avec la culture moderne; la liberté
évangélique, appelée à dégager toujours mieux le vrai sens du christianisme,

serait son principe formel, tandis que la parfaite harmonie
avec l'ensemble de la culture moderne constituerait son principe
matériel. Au fait, la culture moderne est une partie constitutive de

notre être; en bonne conscience, nous ne pouvons accepter l'Évangile

sans le mettre d'accord avec les idées politiques, philosophiques,

scientifiques au milieu desquelles nous vivons. U s'agit de

prévenir le danger, déjà signalé par Schleiermacher el aujourd'hui

plus menaçant que jamais, de voir le christianisme s'allier à

la barbarie et la science à l'incrédulité.
Mais le christianisme ne risque-t-il pas d'être la dupe clans ce traité

d'alliance qu'on lui demande de contracter avec la culture moderne?
Nullement! car il ne peut être question d'accepter que les résultats

incontestés et incontestables d'une science vraiment digne de

ce nom. Il faul reconnaître en oulre que le christianisme n'est pas

la source exclusive de la culture, au point que toul ce qui ne
découlerait pas de lui dût. être repoussé comme erreur. La culture et

le christianisme sont les deux facteurs principaux de notre vie
intellectuelle entre lesquels régnent des rapports vivant, el étroits.



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 435

Si le christianisme à bien des égards purifie la culture générale,
celle-ci le place en demeure de s'exposer sous des formes toujours
plus libres qui mettent au jour de nouveaux aspects de la vérité.
Est-il nécessaire d'ajouter que le christianisme ne saurait être
confondu avec la dogmatique officielle? Il a une substance permanente.
un noyau éternel qui constitue le lien vivant rattachant tous les
fidèles, el. une enveloppe changeant sans cesse. Celle-ci n'élait pas
la môme au premier siècle qu'au moyen âge et à la réformation:
qui oserait soutenir qu'elle n'est pas appelée à changer une fois
encore? La conscience chrétienne, base permanente, se modifie
sans cesse ; comment pourrait-il en être autrement de la conception

subséquente que la réflexion s'en forme sous l'action des

diverses philosophies et qui vient se déposer comme un terrain d'al-
luvion autour du noyau qui constitue proprement la vie religieuse
primitive?

Rien ne prouve mieux le profond ébranlement du monde
théologique par le célèbre livre de Strauss, que la force avec laquelle
le problème s'est de nouveau posé alors qu'on affectait de le croire
oublié. Trente ans après sa publication, alors que le calme régnait
de nouveau dans la théologie, la question de la vie de Jésus a été
tout à coup mise à l'ordre du jour dans divers pays.

C'est la France qui a donné le signal. M. Renan a eu un grand
mérite. En lieu et place d'un Christ abstrait, perdu entre ciel et
terre, il a fait marcher devant nous un être vivant, se mouvant à

l'aise sur les montagnes et dans les vallées de la Palestine dont les
scènes variées nous ont été dépeintes avec un riche coloris et tons
les attraits de la couleur locale. Mais ce qui fait le grand mérite de

cette Vie de Jésus constitue aussi son extrême faiblesse. Le monde
extérieur nous est présenté comme exerçant une influence décidément

trop prépondérante sur la vie intérieure de Jésus. Le jeune
rabbi de la Palestine n'est plus qu'une espèce de harpe éolienne
qui frémit poétiquement au moindre souffle de la nature. Ce n'est
pas assez que le paysage absorbe la personnalité ; l'imagination s'en
mêle aussi, pour confondre avec l'arbitraire le plus illimité, la
vérité et la poésie,Thisloire et le roman. M. Renan avoue lui-même
sans détour que te point de vue artistique est le meilleur pour
exposer de tels faits. Tout est donc mis à contribution pour produire
Veffet, les contrastes qu'affectionne la poésie moderne en France.
Le plus brillant de ces contrastes est celui entre l'idylle galiléenne
du début, et la tragédie de la fin qui met un terme à la vie de
l'aimable rabbi des premiers jours, devenu un sombre et violent



436 CARL SCHWARZ.

thaumaturge, n'ayant d'autre ressource que de se précipiter à la

rencontre de la mort pour se tirer d'embarras. L'aimable et jeune
enthousiaste qui rêvait d'abord un idéal à la vérité irréalisable,
devient un fanatique aigri, qui, sentant son impuissance en face des

dures nécessités de la vie, embouche la trompette du jugement
dernier, annonce son retour sur les nuées du ciel, se met à tromper

malgré lui et à faire des miracles pour réaliser le programme
messianique que ses partisans lui imposent.

Ce n'est pas assez de ces contrastes qui rappellent le romantisme

français et les dernières productions de Victor Hugo. A ces

tons criards s'ajoute un grave relâchement moral, de fraîche date

aussi,- la figure historique est recouverte des plus tristes souillures
(das geschichtliche Bild mit dem hässlichsten Schmuz bedeckt).
Ces jugements indulgents portés sur le fanatisme et la tromperie,
cette manie de plaider pour tout cela les circonstances atténuantes,

rappelle la morale casuistique des jésuites et l'église catholique,
à laquelle M. Renan ne cesse d'appartenir par le fond de son âme,

en dépit de son radicalisme. Que voulez-vous? On ne peut agir
sur le peuple qu'en le trompant un peu et en favorisant ses

illusions. Le seul coupable en tout ceci c'est la pauvre humanité qui
voulant être trompée doit nécessairement l'être.

Partant de telles idées morales, M. Renan n'a pas honte d'assigner

à Jésus le rôle d'un misérable prestidigitateur qui finit par se

prêter à la fameuse scène de la résurrection de Lazare. Voilà
comment on respire partout dans ce livre le nouvel esprit parisien,
avec sa profonde corruption morale.

En dépit des teintes chaudes de l'orient et de l'air embaumé de

la Palestine, que nous :royons respirer, nous avons devant nous,
non pas un lableau historique, mais une falsification de l'histoire,
l'antique évangile travesti à la dernière mode de Paris, un roman

historique. Le vrai fondateur du christianisme a disparu pour céder
la place à un apôtre démocratique et communiste de l'école de

St-Simon.
Que de phrases vides quel fard ef quelles mignardises quelle

religiosité artificielle! Le tout s'étale surun fond semi-panthéiste,
semi-naturiste. Quand on connaît le point de vue philosophique de

l'auteur, quel sens peut-on attacher à des paroles comme celles-ci:
« 11 y eut alors quelques mois, une année peut-être, où Dieu habita

vraiment sur la terre? » Quelle phrase intolérable que la suivante:
« Le jour où il prononça cette parole (dans l'entretien avec la

samaritaine), il fut vraiment fils de Dieu! » M. Coquerel a déjà sérieuse-



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 437

ment prié son compatriote et ami de faire disparaître le mot d'un
mauvais goût incroyable sur « les belles créatures.» Mais M. Renan
recherche surtout ce genre d'ornements qui plaisent aux lecteurs
et aux lectrices de romans.

C'est au moyen de l'arbitraire le plus violent que M. Renan esl
arrivé à écrire cette fantastique vie de Jésus. Les données des quatre
évangiles sont morcelées, puis mélangées, comme un jeu de caries,
sans le moindre égard à la chronologie et au plan des évangiles.
Cela s'appelle solliciter doucement les textes. Une sentence est
violemment arrachée du milieu qui l'explique et la tempère; le
langage hyperbolique, que Jésus affectionne, est pris à la lettre
pour en faire sortir les plus grands contrastes. Grâce à ces libertés,

rien de plus aisé que de faire de Jésus un exalté, un utopiste,
un communiste ennemi de la richesse, un ascète méprisant les

affections de famille.
Ce qui achève de favoriser cet arbitraire, c'est que M. Renan n'a

pas tiré au clair la'questiondela valeur respective des sources qu'il
emploie. Non-seulement il n'est pas au courant des questions
critiques, mais il tombe dans les plus étranges méprises. Luc est à

la fois un compagnon de saint Paul et un ébionite exalté ff
La Vie de Jésus de M. Renan rappelle à divers égards celle de

Strauss, bien que la différence entre elles aboutisse souvent à une
forte opposition. Ils se sont proposé l'un et l'autre d'écrice pour le
peuple, mais l'auteur français a seul atteint son but. Les hommes
cultivés eux-mêmes qui ont voulu lire le livre de Strauss ont dû

y renoncer bientôt. Tandis que le Français s'est montré peintre,
l'Allemand est un restaurateur de vieux tableaux : le Parisien est

un poète qui mèle sans scrupule le vrai et le faux, le savant
allemand est un teneur de livres consciencieux, n'inscrivant à l'avoir
que ce qui mérite d'y figurer ; chez l'un on remarque toute une
végétation fantastique, chez l'autre on voit un calculateur sec el

anxieux, mettant constamment sous les yeux du public les facteurs
dont il tire ses maigres résultats.

M. Renan a réussi à animer admirablement ses matériaux qu'il
domine : le livre entier est pénétré d'un certain sentiment qui se

communique au lecteur. On se sent dans une atmosphère chaude
qu'on est tenté de tenir pour orientale, bien qu'elle soit artificielle
et éminemment française. Strauss au contraire prenda l'égard de

son objet une attitude froide et pleine de défiance: représentant
inexorable de la conscience crilique, ennemi de tout élément
fantastique, il préfère ne pas dire assez plutôt que de dire trop. Il



438 CARL SCHWARZ.

accepte le renoncement que la science impose à ses adeptes, tandis

que son émule prend plaisir à inventer et à créer.
Ces deux auteurs ne s'élèvent pas jusqu'à une composition

historique ; le littérateur français, léger et superficiel, en est empêché

par le besoin de tout transformer à son image, et par la recherche

de l'effet dramatique : l'Allemand, docte et sérieux-, est retenu
par ses scrupules ef les étroites limites de la crilique. Presque
toujours le théologien d'outre Rhin se résigne à prononcer un non
liquet.

Bien que l'esprit scientifique allemand, chaste el pur, soit
infiniment supérieur au talent d'exposition du littérateur français, avec
toutes ses coquetteries, Strauss, tombant dans un extrême opposé,
n'a pas mieux réussi que M. Renan à s'élever jusqu'à l'histoire.
Tout en se proposant un but positif, il n'a su faire usage que de

la méthode négative et critique. Nous avons là la mesure de son
talent. 11 excelle dans l'analyse; usait admirablement signaler les
illusions des orthodoxes, toujours exposés à prendre la mythologie
pour de l'histoire ; il esl le représentant de la critique sobre et

incorruptible : sa spécialité est d'analyser el de répandre la clarté

sur toul ce dont il s'occupe. Mais c'esl en vainque vous lui demanderiez

autre chose. Il a écrit une Vie de Jésus, « dans les limites de

la critique pure. » Le talent intuitif et divinatoire qui constitue
l'historien lui manque totalement. Aussi finit-il par nous dire qu'il
est peu de grands hommes sur le compte desquels nous manquions
plus d'informations que Jésus.

La supériorité incontestable de la seconde Vie de Jésus de

Strauss sur la première est achetée au prix de grandes pertes,

pour ce qui concerne le fond, la forme el le ton. Toutefois le mérite

du second ouvrage est d'avoir répondu à l'objection de Baur
qui avait reproché à Strauss de s'être livré à une crilique de l'histoire

évangélique, avant d'avoir abordé la critique des évangiles.
Strauss tient compte des travaux des dernières années, mais plutôt
en simple compilateur dépourvu de toute originalité.

II se montre également arriéré quand il prétend fixer les

rapports entre les commencements de la vie de Jésus et le judaïsme
et l'hellénisme. Les constructions historiques à la façon de
l'hégélianisme ont passé de mode. Le seul mérite de Strauss consiste à

avoir substitué la méthode synthétique à la méthode analytique du

premier ouvrage. Il ne se borne plus àdissoudre les récils
évangéliques en les frottant en quelque sorte les uns contre les autres

ou en les mettant en opposition avec nos idées modernes,'; il cher-



LA IDÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 439

che de plus à montrer comment les mythes se sont formés et
affermis.

Strauss présente — el c'esl ici un point important — la
conscience que Jésus a de lui-même comme le centre de sa vie et de

son enseignement. Jésus accomplit un grand progrès en
reconnaissant en Dieu, le Père céleste, plein de bonté pour tous sans

exception. Il a dû tirer cet élément-là de son propre fonds ; c'est

parce qu'il était la bonté même qu'il s'est représenté Dieu comme
éminemment bon. De là résulta pour Jésus une sérénité intérieure
parfaite qui l'éleva au-dessus des privations, des soucis et des
désirs et constitua son état d'âme harmonieux et permanent.
Comme aucune lutte intérieure n'avait précédé celte phase, on ne
relrouve pas chez Jésus des échos d'un passé douloureux, comme
chez saint Paul, Augustin, Luther. Jésus était une belle nature
qui se développa d'elle-même et s'accusa toujours plus sans qu'aucune

conversion fùl nécessaire. Cette sérénité parfaite, Jésus l'avait
reçue de l'hellénisme.

Après avoir constaté que la végétation mythologique, comme
une plante parasite, a presque tout dévoré, Strauss nous engage à

laisser le Christ historique, fort problématique, pour nous occuper
du Christ idéal. Il entend par là, avec Kant, cet idéal de l'homme
selon le cœur de Dieu qui se trouve clans la raison humaine el
auquel chaque individu doit s'élever. Le christianisme doit ainsi se

transformer en humanitarisme, conformément à lotîtes les nobles
aspirations de notre époque. Sans contredit, s'il n'y avait pas eu
de Christ historique, cet idéal ne serait pas aussi élevé; Jésus nous
en a fourni des traits nouveaux, il en a rélégué dans l'ombre d'autres

qui auraient nui à l'effet général. Il y a plus, en concevant cel
idéal d'une manière religieuse, il lui a donné une consécration
supérieure; en l'incarnant en sa personne il lui a communiqué la
chaleur et la vie.

Malgré tout cela, Strauss ne peut se résigner à nous faire grâce
de l'inévitable refrain : l'idée n'aime pas à se manifester en sa

plénitude dans un seul exemplaire. Pour si haut placé que soit Jésus

parmi ceux qui ont contribué à former l'idéal de l'humanité, il ne
saurait être ni le premier ni le dernier. Grâce à cette idée, Strauss

se trouve renfermé dans un cercle étroit et stérile dont il ne peut
plus sortir. Dans un écrit, précédent (Friedlichen Blattern), il avait
présenté Jésus comme ayant atteint un idéal religieux qui ne
pourrait jamais être dépassé: il avait déclaré que l'humanité ne
pourrait pas plus se passer de Jésus que de religion. Aujourd'hui,



440 CARL SCHWARZ.

revenant en arrière, il reprend son vieux el triste refrain, exclusivement

négatif : Jésus n'est ni le premier ni le dernier de ceux
qui ont exposé l'idéal de l'humanité : il n'est pas seul et unique
de son espèce (der Alleinige).

Tout cela ne nous apprend rien sur la valeur religieuse de Jésus

pour l'humanité entière. Nous n'admettons pas, nous non plus, que
Jésus ait été seul de son espèce, à l'exclusion de tout autre
(Alleinigkeit und Ausschlisslichkeit); mais est-ce à dire qu'on ait le droit
de prétendre qu'il n'a pas été unique (Einzigkeit), qu'il n'occupe
pas en réalité une position tout à fait particulière et incomparable
dans la sphère religieuse Ce caractère propre n'est pas métaphysique,

— il ne consiste pas en une double nature, ou en une
nature supérieure, — il est individuel et historique. Ce qui caractérise

Jésus ce sont ses dons, d'une part, la place qui lui a été fixée,
d'autre part, à un moment décisif de l'histoire de l'humanité : tout
son être en a reçu une empreinte tout à fait particulière. Par ce

caractère unique de Jésus nous entendons cette position centrale

qu'il n'a cessé d'occuper pour l'humanité entière jusqu'à aujourd'hui.

Dans le domaine religieux, il est permis d'établir une
distinction entre une position unique (Einzigkeit) et une position
exclusive (Alleinigkeit), dans un sens autre que lorsqu'il est question

des-héros de l'art ou de ceux de la science. Keim l'a déjà

remarqué, la science et l'art semblent ne pouvoir jamais s'élever
à une hauteur suprême ne devant jamais être dépassée. D'abord

parce que dans ces domaines, la synthèse définitive du divin et de

l'humain ne s'effectue jamais et ensuite parce que la notion et la

partie technique progressent sans cesse. Il en est tout autrement en

religion : ici il est possible d'arriver à une grandeur qui ne sera

jamais dépassée. Indépendamment du progrès théorique et pratique
du monde, il peut se trouver un maximum d'intensité de vie
religieuse et morale, un maximum de motifs historiques décisifs, un
acte suprême de liberté pénétrant dans les profondeurs infinies de

la divinité et de l'humanité, enfin un maximum d'amour divin pour
une personnalité humaine ; tout cela paraît possible d'un point de

vue différent de celui du panthéisme. En Christ la simple possibilité

est garantie par le fait qui en montre la réalisation.
Ce sont là des vérités qui échappent à l'esprit trop étroit de

Strauss. Il excelle quand il s'agit de se livrer à la critique de

détail, mais il n'a ni coup d'œil historique ni sens religieux. On dirait

que grâce à un travail critique incessant ces organes-là ont été

sinon atrophiés du moins paralysés. Ses conclusions demeurent



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 441

des plus précaires et des plus vagues. Il accorde que le christianisme

n'a pas encore fait son temps ; il convient qu'il doit en rester

un certain quelque chose qui a bien son importance ; mais je
vous défie de savoir en quoi ce minimum consiste. Il ne daigne pas
nous le dire.

Le manque de sens historique se montre également quand il
fait de la sérénité, de l'harmonie parfaite d'une belle nature, de

l'hellénisme, en un mot, le poinl central de la conscience de Christ.
Cet élément se trouve en Jésus, mais ce n'est que la manifestation
de quelque chose de plus profond encore : il n'est pas la cause
mais uniquement le symptôme de cette force appelée à agiter et à

vaincre le monde. Cette bonté aimable, cette affabilité était avant
tout une commisération universelle pour l'humanité malheureuse et
pécheresse. Et cette commisération s'explique à son tour par la
nature profondément religieuse de Jésus, par son sens tourné vers
Dieu, par son union avec Dieu qui est la commisération même.
En un mot, ce n'est pas d'esthétique qu'il est ici question, mais de
religion : au lieu de l'élément hellénique, il faudrait parler du plus
bel héritage du judaïsme, de l'élément théocratique au sens le plus
pur et le plus élevé, tel qu'il se manifeste dans les paraboles du
royaume. Mais Strauss ne sent pas ces vérités religieuses et morales;

aussi éprouve-t-il une répulsion presque maladive à appeler
Jésus, le Sauveur.

Schenkel se défend d'avoir voulu écrire une Vie de Jésus; il n'a
prétendu signaler que les principaux traits de son caractère
(Charakterbild Jesus, 1864J. D'abord attaché aux idées de Schleiermacher

qui faisait si grand cas de l'évangile de Jean, le professeur de

Heidelberg en est venu à trouver l'histoire la plus authentique
de Jésus dans un manuscrit primitif dont notre second évangile
actuel serait une édition revue et augmentée, il se sépare également

de Schleiermacher en ce qu'abandonnant l'idée d'une sainteté

abstraite, raide et morte, immuable et monotone, il la place
dans le fait d'être sorti victorieux des luttes les plus vives, à travers
les tremblements, la perplexité et la prière.
' Schenkel se distingue également de Strauss en ce qu'il voit en

Jésus l'idéal religieux et moral réalisé une fois pour toutes, et de
M. Renan en ce qu'il se garde bien d'en faire un exalté et un
charlatan. Mais il est de nouveau d'accord avec eux et avec Schleiermacher,

ainsi qu'avec toutes les aspirations modernes, lorsqu'il
prétend ne donner qu'une description humaine et purement historique

du caractère de Jésus. En fait de miracles. Schenkel n'admet



442 CARL SCHWARZ.

que les guérisons. Les visions que les disciples eurent de Jésus
ressuscité furent du même genre que celle accordée à saint Paul sur le
chemin de Damas. Repoussant et la théorie des visions de Strauss

et l'hypothèse orthodoxe d'une revilîcation du corps de Jésus par
son âme, il prétend admettre des manifestations réelles du Christ
vivant et glorifié, des visions objectives, sans qu'on sache bien ce

qu'il entend par là. Schenkel relève surtout l'activité éminemment
populaire de Jésus, sa préoccupation des classes moyennes et
inférieures. La religion essentiellement morale du Sauveur a

condamné sans retour le cléricalisme et te pharisaïsme de tous les

temps. C'est en signalant ce dernier trait avec prédilection que
Schenkel a provoqué contre lui les protestations et les foudres
de tous les pharisiens et, théologiens du jour, dont l'endurcissement

théologico-hiérarehique constitue proprement le péché contre
le Saint-Esprit.

Comme Schenkel, Keim est inspiré par des besoins religieux et
il arrive sur la vie de Jésus à des résultais plus positifs1. C'est un
crilique parfaitement libre qui n'est pas incrédule à l'égard de

l'histoire évangélique; il ne voit en Jésus qu'un homme sans

renoncer pour cela à sa grandeur. D'accord pour l'essentiel avec
l'école de Tubingue, il donne la priorité à Matthieu et n'admet pas
l'authenticité du quatrième évangile.

Keim est avant tout un historien; la critique, qui chez Strauss
dévore tout, n'est à ses yeux qu'un simple moyen. Possédant un
haut degré d'intuition et de divination, il obtient clés résultats
inattendus, en rapprochant une foule de détails jusque-là passés

inaperçus. Quoiqu'à bien des égards différent de Strauss et de

Renan, il sait tenir entre eux un certain juste-milieu et réunir des

qualités opposées qui, chez ses deux devanciers, deviennent de graves

défauts.

Keim part de l'idée que le développement de la conscience de

Christ a eu lieu d'une manière vraiment el exclusivement humaine,
à travers les luttes et les tentations. L'idée du développement
successif est prise tout à fait au sérieux. C'est surtout parce que le

quatrième évangile ne tient pas compte de ce fail qu'il conteste

son authenticité.
Ce qui caractérise éminemment Jésus, c'est son sens à la fois

admirablement ouvert et fermé pour le monde, c'est en d'autres

*¦ Voyez l'analyse de son ouvrage (Geschichte. Jesu von Nazara, 1867; dans

le Compte-Rendu, 1868, 4e livr.



LA THÉOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 443

termes sa profonde intimité avec Dieu. Tout en lui gravite autour
d'une intense religiosité, découlant des plus pures sources du
judaïsme. Jésus est avant tout un héros, un orateur religieux. A
côté de certains traits doux, tendres el mélancoliques rappelant
Jérémie, qui ont lant d'attraits pour les malheureux, les malades,
les femmes, se trouve une sérénité idyllique qu'il tenait de la Galilée

sa patrie. —Toutchez lui s'est développé dudedans au dehors:

il eut une nature religieuse éminemment créatrice. — Jésus n'a
rien appris clans les écoles des Juifs ou des Grecs. Il a été le plus

pur et le dernier produit naturel du judaïsme déjà en dissolution
et en train de devenir la religion universelle. — Jésus nous fait
l'impression d'un homme qui n'a jamais connu l'aiguillon du péché,
sa sainteté toutefois ne s'étend qu'à l'époque de son activité publique

: il n'est jamais tombé dans des péchés de commission. U y
avait en lui une certaine disposition au mal comme au bien, un
aliment (Zunder) pour le péché, sans quoi il n'en aurait pas eu
une connaissance exacte et profonde. Jésus a décliné le litre de

bon au sens absolu ; ce n'est que peu à peu qu'il s'est élevé au-dessus

des idées juives pour substituer enfin le royaume de la Croix à

celui du Messie.
Keim se distingue profondément de l'école de Tubingue en

voyant dans les écrits évangéliques discordants non pas la main
d'auteurs différents, mais les phases successives d'un développement
intérieur. Strauss en établissant un dualisme absolu entre l'idée
et l'histoire, recule jusqu'à Kant et tombe dans un anachronisme.
L'histoire entière est là pour témoigner que les grands événements

relèvent non pas de l'impératif catégorique, mais de

personnalités puissantes et originales.
Keim ne tient pas pour essentiels aujourd'hui les grands faits

de l'histoire évangélique, énumérés dans le symbole des apôtres.
Les guérisons sont les seuls miracles admissibles. Quand il traite
de la résurrection, la décision et la clarté font défaut. Cet événement

ne lui parait pas pouvoir être rigoureusement prouvé. La

dignité du Christ ne lui semble pas plus dépendre de la résurrection
que l'assurance de noire immortalité. Il en appelle à Jésus commeau
plus grand des miracles (potenzirle Wunder): il croit à ses
apparitions dans un corps glorifié, pourvu d'une organisation
nouvelle; il voit dans les histoires sur la résurrection des effets réels
du Christ glorifié.

La recherche de l'esprit et des expressions originales, énigmati-
ques, n'a fait qu'aller en augmentant chez Keim. Son livre n'a pas



444 CARL SCHWARZ.

réalisé les espérances qu'il avait fait naître. 11 marque cependant
un grand progrès et abonde en germes d'avenir. Il inaugure une
tractation vraiment historique de la vie de Jésus dans de grandes
proportions.

Tout en délestant l'école de Tubingue, on a été amené à lui faire
d'importantes concessions. Le successeur de Baur. Weizsäcker,
rappelle (Untersuchungen über die evangelische Geschichte, 1864l)
à bien des égards le précédent. Tout en soutenant en général
l'authenticité du quatrième évangile, il est conduit à faire tant de
concessions que son caractère historique se trouve singulièrement
compromis. Le progrès dans le sens d'une tractation historique
vraiment grandiose est beaucoup plus sensible encore dans un
récent ouvrage de Hausrath (Neutestamentliche Zeitgeschichte.
1868). Rappelant par sa tendance le livre de Keim, auquel elle
est supérieure quant à la forme, cette « Histoire contemporaine du

Nouveau Testament, » écrite pour le grand public, vise à encadrer

le récit sacré dans l'histoire générale, de manière à les

compléter et à les éclairer l'une par l'aulre. Elle est fort bien réussie.
C'est au moyen de pareils ouvrages, éminemment positifs parce
qu'ils ne sont qu'au service de l'histoire, qu'on arrivera à

concilier la science et la foi d'une manière qui leur fera honneur à

l'une et à l'autre.

De grands progrès se sont accomplis depuis l'apparition de la

première édition de ce livre, il y a douze ans. Nous exprimions
alors le vœu que la réaction dît son dernier mot et poussât tout à

l'extrême, afin que les mauvais principes qu'elle renfermait fussent

mis en pleine lumière. Nous avions trop présumé d'elle : cette

école a disparu comme la neige du printemps aux premiers rayons
de soleil. C'est que tout en elle était vide et artificiel : tout n'était

que vains essais de restauration, ambition cléricale. La

banqueroute est aujourd'hui complète. Le seul homme puissant qui
maîtrisait tous ces éléments hétérogènes, Stahl, avait déjà vu
venir la déroute; après sa mort, il n'y a plus -eu que le chaos.

Après s'être longtemps vanté de sa victoire, on s'est aperçu
enfin qu'on avait une église sans avoir de congrégations, de

paroisses. Toutes les tentatives de restauration sont venues se briser

' Voyez le Compte-Rendu, 1869, L'e et 2"'e livr.



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 44o

contre la résistance populaire. Cet échec est une grande leçon à

l'adresse dès bureaucrates gouvernementaux et ecclésiastiques.
Pour fonder la nouvelle église, il faut en appeler non pas aux
formules des siècles passés, mais à ce qu'il y a de plus profond dans la
conscience populaire, toujours chrétienne, quoi qu'on en dise. Nous
avons suffisamment montré que les théologiens du juste-milieu ne
sont pas à la hauteur de cette tâche.

Comment réussirons-nous donc à purifier et à développer notre
théologie et notre église? Avant tout il faut faire prévaloir une
conception spéculative de l'univers qui soit une et générale. Il faut
faire disparaître jusqu'au dernier vestige de tout supranaturalisme
extérieur. Cette élimination n'affectera en rien le contenu du
Christianisme : la forme extérieure et arbitraire de la révélation divine
sera seule sacrifiée. La théologie sera spéculative ; on rompra avec
les aberrations du panthéisme et de l'athéisme, tout en répudiant
l'école de l'arbitraire et du miracle avec tous ses modernes
enjolivements.

Cette théologie sera de plus historico-critique. Le Christianisme
tout entier, sans en excepter ses commencements et sa source,
sera présenté comme s'étant développé dans le cours de l'histoire.
Plus d'inspiration, plus d'autorité normative des Écritures, plus de

conception dogmatique de Jésus. Ces dogmes seront remplacés
par une conception historique de Jésus et de l'Écriture. Toute la

société contemporaine s'est jointe à la protestation de Beyschlag
contre le « Dieu parcourant la terre incognito. »

Cette théologie sera enfin religieuse et morale. Elle placera
l'essence de la religion dans le sentiment, centre de la vie humaine,
duquel rayonnent la connaissance et la volonté. On insistera sur
l'étroite et. nécessaire union entre la religion et la moralité et sur
les conséquences qui en découlent. En se plaçant à ce point de vue
moral on modifiera, on transformera bien des dogmes, celui de la

liberté, du péché, de la grâce. Dans l'œuvre de l'appropriation du
salut, on cherchera à arriver à une pénétration intime du facteur
divin et du facteur humain, agissant réciproquement l'un sur l'autre.

La morale à son tour sera débarrassée de son mauvais
subjectivisme, de sa propre justice, de son pélagianisme superficiel. En
un mot la morale perdra son caractère temporaire et fini; la
moralité plongera ses racines dans les profondeurs de la religion; la
volonté finie de l'homme aura sa source dans l'infinilé divine; sa

liberté consistera en la soumission à Dieu. En lieu et place de la



446 CAUL SCHWARZ.

funeste séparation de la religion el de la morale nous aurons leur
intime union.

Le théisme spéculatif, les grands progrès accomplis dans la

critique des livres du Nouveau Testament, les nouvelles vies de Jésus,

les idées de Rothe sur la synthèse de la religion et de la morale, la

doctrine de Schenkel sur la conscience, la tendance générale à

faire sortir la religion du domaine des abstractions pour la mêler
aux questions morales actuelles et vivantes, voilà tout autant de

signes annonçant l'avènement prochain de cette théologie.
Mais, dira-t-on sans cloute, ce que vous nous annoncez là. est-ce

donc autre chose que du rationalisme remis à neuf? qu'il soil

d'ailleurs spéculatif, historique ou sentimental, cela ne change rien
à l'affaire.

Le rationalisme du XVIII"" el du commencemenl du XIX'"8 siècle

est bien mort sans retour. Il n'avait ni cœur ni tête. Mais le principe

rationnel demeure invincible et éternel en théologie comme
dans tous les autres domaines. La raison, en effet, dans le plus relevé

et dans le vrai sens du mot, embrasse l'esprit humain tout entier.
la conscience religieuse comme la conscience humaine, la vie du

cœur comme celle de l'intelligence. En second lieu, quelque nom

qu'on puisse lui donner, il n'est pour l'homme rien de plus élevé que
cette raison venant de Dieu et pleine de lui. L'ancien rationalisme
et la théologie libre ne se ressemblent que par la négation de tou!

supranaturalisme extérieur, de toute révélation arbitraire ou
miraculeuse. Cette opposition est même aujourd'hui plus forte et

surtout mieux justifiée. Malgré cela, la critique moderne est plus
conservatrice; elle comprend mieux le passé; elle a plus de sympathie

pour la vie intime et intense du christianisme; elle goûte mieux la

couleur simple el impérissable de l'évangile du salut. La différence
est grande et profonde; elle se montre sur tous les points. Le
rationalisme vulgaire n'est pas spéculatif: il ne cesse d'en appeler

à la saine raison; il ne connaît pas l'étude approfondie de

l'histoire: il place la raison subjective au-dessus delà raison objective;

il mesure tout à sa petite mesure du moment présent: son

pragmatisme est, extérieur et puéril. En fait il méconnaît l'essence

même de la religion, en la faisant consister dans un catalogue de

doctrines et de préceptes moraux. Au lieu d'enter la moralité sur

une piété profonde, il prétend la fonder sur elle-même et la

substituer à la religion.
L'avenir le plus prochain de cette théologie libre est plus rassurant

qu'on n'aurait pu le croire autrefois. L'Allemagne est enfin



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 44;

sortie de la Iriste position politique el sociale dans laquelle elle
végétait, et dont l'Eglise et la théologie étaient les premières à

souffrir. Le besoin d'unité nationale, qui ne peut manquer d'êlre
salisfait, sollicite le concours de toutes les forces libres et morales

pour résister aux puissances ennemies. Il s'agit de triompher de
l'antipathie légitime contre un étal militaire en le transformant
de nouveau en un état où l'intelligence dominera. Pourquoi
désespérerait-on? Les paroisses sont sorties de leur sommeil: les

extravagances de tout genre des cléricaux luthériens ont fini par
provoquer la vive opposition du peuple. Les besoins religieux des

personnes cultivées réclament impérieusement et avec conscience
une satisfaction autre que celle qui leur a été accordée jusqu'à
présent. Nous en sommes encore à l'attente et à l'espérance, mais
le jour nouveau s'approche, son souffle se fait déjà sentir. Deux
choses manquent encore. Une complète rupture des liens qui ont
enchaîné l'Église à l'État, afin qu'elle ne soit pas entraînée dans toutes

les crises fâcheuses qui peuvent être réservées à celui-ci. Cette

émancipation sera une reconstruction de l'Église sur la base de la

conscience populaire, une restauration libre el authentique de ce

christianisme simple et intime qui vit encore clans le cœur du peuple.

Ce n'est cpie quand l'Église sera ainsi devenue libre qu'elle
pourra supporter et créer une théologie libre. Mais comment celle-
ci pourra-t-elle se former et conquérir la prépondérance dans les
universités allemandes actuelles? Nous ne le voyons pas, mais nous
avons la foi. Il y a plus, nous apercevons déjà les premiers
linéaments de notre théologie. Tout est déjà prêt : les pierres du
nouvel édifice sont déjà là toutes taillées. La seconde chose qui
nous manque c'esl un homme courageux, doué d'une haute faculté
de création et de systématisation, pour élever le nouvel édifice,

grouper autour de lui notre jeunesse qui n'est pas encore atteinte
par la corruption el la conduire sur le chemin de la vérité

J.-F. ÂSTIÉ.


	La théologie allemande contemporaine

