Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: La théologie allemande contemporaine
Autor: Astié, J.-F. / Schwarz, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

388 CARL SCHWARZ.

!,J ..A

THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE

DE

Carr SCHWARZ!

La théologie moderne.

11 ne fautpas confondre la théologie confemporaine avec la théo-
logie moderne, qui lui a servi de point de départ.

La théologie moderne fit son apparition dans les premiéres an-
nées qui suivirent 1815. Une tendance idéaliste, datant déja de
1770 (Lessing, Herder), s’élait attaquée a la théologie superficielle
el hybride du XVIII™ siécle. Puis était venue 1’école romantique
(Novalis) qui avait mis la religion en contact avec la poésie. Poar
rendre cet idéalisme pratique et vraiment religieux, il fallait un
élément nouveau que les malheurs des temps se chargérent de four-
nir. Le soulevement général de 1’Allemagne pour secouer le joug
francais ayant ouvert de nouveau les sources de la religion et de
la foi, la théologie moderne put naitre. Trois facteurs, un épa-
nouissement du sentément chrétien, une spéculation plus profonde,
le renouvellement des études historiques mirent un terme a l’anti-
thése du supra-naturalisme et du rationalisme sur laquelle avait
vécu la théologie du XVII™ siécle, aussi peu chrétienne que rai-
sonnable. Différente de 'orthodoxie traditionnelle quani au con-
tenu et du rationalisme du XVII™ siécle pour ce qui est de la

t Zur Geschichte der neuesten Theologie, von D, Carl Schwarz, Oberhofpre-
diger und Oberconsistorialrath zu Gotha. Vierte sehr vermehrte und umge-
arbeitete Auflage Leipzig, F. A. Brockhaus, 1869.



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 389

forme, 1a théologie moderne, descendant au fond des problémes.
aspire a formuler le nouvel esprit religieux d'une maniére svsté-
malique qui réponde aux hesoins du XIX™ siécle.

Hegel et Schleiermacher sont les péres de cette théologie nou-
velle. Quoique différant & divers égards, ils partent de la supposi-
tion que I’élément humain et I’élément divin sont appelés & se
pénétrer d’une maniére intime et ils travaillent courageusement a
réconcilier la science et la foi.

Sorti du mouvement romantique contre lequel il réagit, Hegel
est encore plus opposé au rationalisme vulgaire qu’il (rouve émi-
nemment borné et superficiel. Altéré d’objectivité et d’absolu, tra-
vaillant ardemment & unir Spinoza et Fichte, c’est-a-dire & con-
cevoir I’absolu comme une substance arrivent a la subjectivité, il
veul réconcilier le divin et I’humain en les présentant comme les
moments, les parties intégrantes d’une seule évolution. d’un méme
proces.

Appliquée a la théologie, cette conception a pour etfet de re-
mettre en honneur la notion de révélation, mais en la trans-
formant et en la changeant. En lieu et place de la révélation
extérieure, temporaire, particuliére, miraculeuse et arbilraire des
supranaluralistes, nous avons une réveélation intérieure, éternelle.
universelle, nécessaire. Tandis que les rationalistes avaient rejeté
4 la légere la notion d’incarnation, trop superficiels pour saisir
sa portée, Hegel en fait le centre méme du christianisme. II est
vrai qu’ici encore on est loin d’entendre la méme chose par ce
terme. Il s’agit d’une incarnation philosophique. Elle n'a pas lieu
une fois pour toutes et exclusivement dans le Christ historique, elle
est éternelle; son point de départ est I’unité essentielle du divin
et de I’humain, moments corrélatifs ’'un méme proces.

C’est au moyen de la méthode dialectique qu’il faut saisir. com-
prendre ’absolu dans son éternelle évolution. En insistant sur cet
élément intellectuel, Hegel réagit heureusement contre le senti-
mentalisme et la fantaisie de I'époque; il disciplina I'esprit alle-
mand en P’arrachant au dilettantisme résultant d’un subjectivisme
excessif.

Malheureusement, en disciplinant I’esprit de ses contemporains,
Hegel ne sait pas se garder des travers de la scolastique. Toute
Joyeuse de pénétrer de nouveau dans les profondeurs du christia-
nisme, la spéculation se flatte d’étre, a tous égards, d’accord avec
les dogmes traditionnels, qui ne se distinguent d’elle que par le seul
€Oté formel. Toute distinction entre la représentation et I'idée dis-



390 CARL SCHWARZ.

parait ; bien loin de soumettre la tradition chrétienne a la critique,
les Hégéliens se mettent & enseigner les dogmes les plus problé-
matiques et les plus scabreux. Pour achever de tout comprometire,
Hegel, appelé a Berlin en 1818, se fait 'apdtre de la réaction poli-
tique qul trompe les espérances de la nation allemande. En poli-
tique comme en théologie, il ne s’agit plus d’une régénération
mais d’une restauration; les complaisantes formules de la logique
hégélienne sont mises au service des plus ardents réactionnaires
pour tout légitimer.

Et pourtant que fallait-il penser de ce posilivisme, de ce conser-
vatisme excessif de la philosophie nouvelle? Au fond ce n’était
quun vain formalisme. On adorait U'idée qu’on construisait en
partant des catégories les plus abstraites, mais on ne parvenait
jamais a saisir la réalité : il n’y avait rien dans ces formules écla-
tantes, qui firent un instant illusion. On s’apercut qu’on se mou-
vait dans un monde d’ombres chinoises qui, tout au plus, citoyait
celui de la réalité. Cette prétendue philosophie de la réalité fut
condamnée a hésiter sans cesse entre un mauvais empirisme et un
abstrait formalisme ! L’histoire corrompit la philosophie, la philo-
sophie réduisit I’histoire & n’élre plus qu'une séche nomenclature.
Tout le coté moral du christianisme, qui avait été exclusivement
relevé par le rationalisme, bien que. d’une maniére superficielle,
est entiérement sacrifié. La liberté et la personnalité, bases indis-
pensables de la moralité, disparaissent devant une impitoyable
nécessité. L’homme n’est plus qu’une phase transitoire, un mo-
ment dans la grande évolution de 1’absolu.

Et puis, quel absolu que celui anquel tout est ainsi sacrifié! Il n’y
a pas en lui la moindre ombre de personnalité. Ce n’est qu'une
abstraction, un étre pur n’arrivant a la conscience de lui-méme
que dans I'homme et par son moven. L’hégélianisme que I’on ac-
cuse de panthéisme en est, & certains égards, assez innocent. Ce
Dieun qui n’asa réalité que dans Ie monde est une pure abstraction;
le vrai Dieu ¢’est I’lhomme, comme le montrera Feuerbach, qui fera
aboutir le systéme de Hegel a ’anthropologisme. Voilad comment, en
fort peu de temps, I’hégélianisme a occupé les deux positions les
plus extrémes : de restaurateur de I’orthodoxie la plus abstruse, il
est devenuI'apotre de I'athéisme. Aprés avoir débuté par étre ultra-
conservateur, il est tombé dans le nihilisme; la prétendue ortho-
doxie du commencement a été supplantée par l'incrédulité impu-
dente de la fin.

La théologie de Schleiermacher a suivi une marche diamétra-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 391

lement opposée. Aprés avoir débuté chez le maitre par un pan-
théisme évident (voir les Discours sur la religion), elle n’a cessé de
devenir plus positive chez les disciples dont quelques-uns ont été
jusqu’a restaurer 'orthodoxie. Ce sont des disciples de Schleier-
macher qui ont frave la voie au confessionalisme luthérien le moins
intelligcent.

Mais si 'influence de Schleiermacher a commencé par étre
moins bruvante, moins prétentieuse, elle a été plus profonde, plus
intime et surtout plus persistante. Tandis que I'impulsion provenant
de P’école de Hegel est dés longtemps épuisée, on voil sans cesse
eéclore de nouveaux germes dans le terrain fécondé par Schleier-
macher. Les orthodoxes modéreés (Twesten, Nitzsch, Sack, J. Miiller)
se rattachent & lni:les hommes du juste-milien (Néander, Ullmann,
Umbreit, Liicke, Olshausen, Hundeshagen, Hagenbach). présen-
lent un mélange assez confus de théologie biblique et de formules
empruntées a Schleiermacher; son influence s’est également fait
sentir dans le camp de la critique rationaliste et de lascience sobre
el sérieuse (De Wette, Baumgarten-Crusius, Hase, Bleek, Thilo,
Schneckenburger, A. Schweizer). Il n’est pas jusqu’au piétisme
fqui n“ait & son tour pris un nouvel essor sous linfluence de ce
arand homme. Les deux partis extrémes, les néo-luthériens d’une
part (Kliefoth), et les critiques négatifs d’autre part(Ch.-F. Baur,
Strauss), ont également subi son influence. C’est pour entendre
les lecons de Schleiermacher sur la Vie de Jésus, que le jeune Da-
vidd Strauss se rendit & Berlin en 1831. Elles lui inspirérent sa cé-
lebre ceuvre de destruction.

Ce qui a fail "originalité et la force de Schleiermacher, c’est le
mélange des éléments les plus contraires. Une religiosité profonde,
sublime, la mystique du meilleur aloi, s’allie chez lui & une capa-
cité infinie de réfléchir, de raisonner sur toutes les matiéres. Grace
A ces deux éléments, il a exercé une influence décisive sur son
epoque, soit pour purifier et vivifier, soil pour détruire et pour
édifier.

Afin d’ébranler le monde théologique, il placa le levier ailleurs
que n’avait fait Hegel. Tandis (ue celui-ci, s’en prenant a la théo-
logie proprement dite, s’élait surtout occupé des rapports de Dieu
et du monde et de 1’incarnation, son émule commenca Son euvre
réformatrice en donnant 1'analyse de essence de la religion. On
peut dire qu’il a de nouveau découvert la religion ; il Iui a recon-
(uis sa sphére spéciale dans la vie de esprit, pour la remettre en
honneur anpreés de ses contempteurs parmi les hommes cultivés.



392 CARL SCHWARZ.

L’école de Schleiermacher est toujours restée fidele a ce hesoin
caractéristiqne de réconcilier la religion et la culture moderne. La
religion est pour lul une faculté primitive qui ne reléve ni de 'in-
telligence ni de I'action; elle a son siége dans le sentiment. Sous
linfluence de cette notion nouvelle, la dogmatique se trouve dé-
barrassée de tout un bagage d’éléments hétérogenes (ui relévent
de ’histoire, de la cosmologie et de la mélaphysique : on n'en
conserve plus que le novau vraiment religieux. Ensuite ¢’est au-
tour de la notion da Rédempteur et de la rédemption que tous les
dogmes chrétiens viennent se grouper. Ce grand théologien a
ainsi mis en saillie une face du christianisme, plus riche et plus
vivante que celle du rationalisme : puis il a su jeter par-dessus
bord tout ce qui était accessoire et extérieur. Cela nous explique
pourquoi sa dogmatique a exercé une influence si décisive sur le
public religieux.

Avouons-le cependant, les obscurités, les amphibologies ne man-
quent pas dans cet ouvrage capital. Schleiermacher est loin de
s’expliquer sur la question du sarnaturel et du miracle avec la (é-
cision qu'on était en droit d’attendre d’un penseur élabli sur le
terrain du panthéisme. Tout en dépassant I’ancien point de vue, il
garde un ménagement qui s’impose dans les époques de transi-
tion. Ses disciples, n’étant plus a sa hauteur, crurent devoir vivi-
fier, augmenter méme par des emprunts a la tradition ces élé-
ments hétérogenes qui dans sa dogmatique n’étaient que comme
des blocs erratiques, débris d’une formation antérieure disparue
saus relour.

C’est ainsi qu’en prétendant compléter Schleiermacher, on se
mit, dans diverses direclions, & réconcilier la conscience mo-
derne et 1’orthodoxie. Quelques-uns de ces disciples du grand
théologien préparérent ainsi, sans le vouloir, ’apparition du néo-
luthéranisme. Mécontentes de ce syncrétisme, les natures intelli-
gentes et conséquentes furent conduites a s’établir sur le terrain
solide et légal de 1'orthodoxie, exposée dans les symboles officiels.

D’autres disciples, les hommes du juste-milieu, fempérent la
dogmatique de Schleiermacher par la théologie biblique. Ici, les
armes acérées de sa crilique sont émoussées; ses pensées sont
revélues d’une draperie hiblique; la conception pratique supplante
la forme dialectique.

Néander est le plus célébre représentant de cette tendance. On
I’a appelé le dernier Pére de 1’Eglise. Ce fut plutot un moine pro-
testant, un saint : I'unique monde pour lequel il vécut était le cou-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 393
vent de Phomme intérieur; c’est de I qu’il agissait sur I’Eglise.
Son érudition était vaste, sa mémoire vraiment merveilleuse; il ne
saurait étre (uestion de mépriser ses travaux historiques. Malgreé
cela, Néander a vécu sur le riche fonds des idées mises en circu-
lation par Schleiermacher: c’est en vain qu'on chercherait chez
lui des conceptions originales; enfin, grace a son besoin d’adoucir
les angles, de faire disparaitre les antithéses par des appels a des
considérations pratiques, il a favorisé le vague, le nuageux, le
manque de décision et provogué, plus qu'aucun autre, la réaction
luthérienne.

Néander s’est horné a appliquer a I’histoire de 'Eglise une idée
féconde, déja mise 'en avant par Schleiermacher, savoir: que le
christianisme n’est pas une doctrine, mais un nouveau principe de
vie appelé a tout pénétrer comme le levain, et a sauvegarder, a
sanctifier les individualités. Malgré cela il n’a pas su mettre en
lumiére les (raits caractéristiques des diverses individualités. Tous
les personnages historiqu s de Neéander ont la méme physiono-
mie; leur piété est douce, intime: ils ont renoncé an monde pour
devenir presque des moines. Le fort et e faible de ce théonlogien
c’est une cerlaine ¢nfériorité abstraite. Tout cela devait le con-
duire a mettre en saillie la vée chrétienne. Aussi a-t-il plutot écrit
Phistoire de la piété que celle de I'glise. Sa recherche de- ’élé-
ment édifiant le fait tomber dans I’ascétisme. Fort supérieure, du
reste, aux travaux de tous ses prédécesseurs, son histoire n’est
apres tout qu’un livre d’édiflication de 'ordre le plus relevé.

Quand Néander aborde les questions critiques, son bhesoin de
tout concilier le fait sans cesse hésifer entre I'authenticité et 1'in-
authenticité d’un écrit, entre I'histoire et le mythe. On ne peut
lui refuser une certaine largeur théologique, mais il mangue de
eritique; il abandonne toutes les solutlions au sentiment subjectif :
il dispose d’une foule de petits moyens pour se tirer des difficultés
les plus sérieuses, et des contradictions manifestes. Encore ici ce
(qui a fail son succes cest le mélange de la science et de ’édifica-
tion.

Notre historien avait pour devise ce mot bien connu : Peclus
est, quod theologum facit. Aussi les hégéliens se raillaient-ils de
ses disciples en les appelant des pectoralistes. Ici encore Neander
a trop abondé dans son sens. C’est bien le cceur qui fait le chré-
tien, ’homme religieux, mais non le théologien. Chez celui-ci un
elément scientifique doit s’adjoindre aux données fournies par la
vie pratique.



394 CARL SCHWARZ.

Une troisiéme branche de 1’école représenta Valliance de la cri-
lique rationaliste, el des recherches scientifiques avec les idées de
Schleiermacher. De Wette adoptant pour ’essentiel les résultats
du maitre, tira les derniéres conséquences de la lendance inangu-
rée par Semler et Eichhorn. Eminemment impartial, il vous laisse
trop souvent dans le doute, ne sachant quel parti prendre entre
les preuves pour ou contre Pauthenticité d’un livre qu’il aligne
avec beaucoup de soin et d’art. Pour les questions dogmatiques,
De Wetle est engagé dans les liens du dualisme : si son entende-
ment, sobre et sévere, renverse les doclrines recues, ses hesoins
esthetiques le portent a les restaurer pour le sentiment ¢ui ne
saurait s’en passer.

Tels furent les hommes qui imprimérent un nounvel essor a la
théologie. Grace i eux, elle devint I’étude a la mode. Les jeunes
gens les mieux doués de 1’Allemagne accouraient & Berlin pour
chercherauprés de ces professeurs célebres uneimpulsion qui dé-
cidat de toute leur carriére. G'était le bean temps pour les gtudes
philosophiques et théologiques. L’idéalisme allemand était a 1’apo-
gee de son éclat, bien qu'il fat entouré de nuages qui devaient
bientot étre déchirés.

Le tablean ne serait pas complet, st nous négligions de signaler
I'avénement de la nouvelle orthodoxie. Tout artlificielle qu’elle soit,
cetle restauration a joué un trop grand role pratique pour qu’il
n’en soit pas tenu compte, méme dans le développement de la
théologie moderne. Au fait, elle n’est ni un simple produit de I’in-
dustrie berlinoise, ni un fruit de la réaction politique. L’étroitesse
théologique de ses chefs sut exploiter les besoins religieux de la
nation.

Une fraction de la jeunesse allemande qui avail joué un role
décisif dans la guerre de 'indépendance, chercha a satisfaire son
besoin de popularité au moyen des questions théologiques et ec-
clésiastiques. A leur sens, la théologie moderne élait beaucoup
trop spéritualiste et subtile, trop sentimeniale et trop vague. Tout
cela n’était qu’a 'usage des esprits cultivés. Pour alteindre le peu-
ple, il fallail un christianisme massif, solide et bien corsé, dans le
genre de celui de Luther. Puisque la philosophie et la théologie
nouvelle ne savaient pas se mettre a la portée des foules, dont
elles étaient séparées par un abime, il ne restait plus qu’a sauter
A pieds joints du rationalisme vulgaire dans la bonne vieille ortho-
doxie. Le saut était sans doute périlleux, mais il était plus com-
mode de le risquer que de travailler lentement et péniblement a



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 295

élever le peuple a sot en lui communiquant des idées religienses
plus spirituelles et plus intimes. Ce qui devait justifier aupres de
bien des gens ce retour au passé, ¢’est gu’il v avait dans ce parti
des hommes d’une piété vivante, bien authentique el populaire,
comme Harms, qui rappelait le réformateur du XVI™ siécle.
D’antres influences moins respectables firent les affaires de l'or-
thodoxie. Le (lot de la réaction théologique monta avec celui de
la réaction politique qui suivit expulsion des Francais. Les lacu-
nes inconteslables de la théologie de conciliation ne servirent pas
moins 'orthodoxie; & mesure que le mouvement franchement spi-
rituel dn réveil religieux perdrait de son élan, le besoin d’institu-
tions ecclésiastiques arrétées et de formules dogmatiques devait
devenir sensible et faire retomber dans la vieille orthodoxie. On
avait débuté par une foi de sentiment, on finit par une foi ortho-
doxe. Le piétisme, qu'on devait renier plus tard, arriva tout a fait &
point pour ménager la transition, jusqu’a ce que les esprits fussent
accoutumes a subir la vieille théologie avec tous ses angles et ses
asperités. Ce qui acheva de faciliter la réaction, c¢’est gu’au fond
elle était moins orthodoxe qu’elle ne le prétendait. Elle aussi
avait mordu au fruit défendu : elle avait fait des emprunts a cette
philosophie qu’on ne cessait de maudire. N’était-ce pas des hégeé-
liens qu’on avait appris le souverain mépris du plat rationalisme
vulgaire ? On (it comme les jésuites dont tout art consiste a pa-
raitre accepter les idées modernes afin de mienx les combattre.
Sur deux points surtout on se mit en opposition avec tout ’esprit
du XIX™e siecle. La doctrine du péché originel, telle qu’elle avait
ete exposée de la maniére la plus choguante dans la Formule de
Concorde, fut remise en honnewr. Elle impliquait 'obscurcissement
total de la raison humaine et son entiére incapacité de rien com-
prendre aux choses divines. Plus on abaissait Pintelligence hu-
maine, plus il fallait relever la révélalion. On y pourvut par une
nouvelle exagération. La notion de ’inspiration pléniere et méca-
nique, aboutissant 4 la divinisation du Canon des Ecritures, fut
enseignée de nouveau. Il en résulta la haine de la critique histo-
rique qui se (rouva proscrite sans retour. On fut ainsi conduit a
condamner, au nom du dogmatisme le plus grossier, non seulement
la science théologique mais encore les plus beaux produits de la
littérature,

On remarue froes groupes bien distincts dans cetle armée tou-
jours grossissante des hommes du passé. En premiére ligne, vien-
nent les anciens luthériens qu’il ne faut pas confondre avec les



396 CARL SCHWARZ.

néo-luthériens doul nous parlerons plus tard. Les premiers (Ru-
delbach, Guericke, Harms) sont les plus conséquents et les plus
orthodoxes, les plus purs dans leurs intentions. Ne gardant aucun
ménagement, ils ne protestent pas seulement contre le rationa-
lisme et le panthéisme, mais encore contre le christianisme gou-
vernemental. s disent le dernier mot de la tendance orthodoxe et
réclament la mise en vigueur des anciens svmboles luthériens
dans toutes leurs particularités. De la leur opposition a 1’union
officielle des luthériens et des réformés qui part de la supposition
que les dogmes spéciaux de chaque confession doivent étre mis a
Parriere-plan. Les anciens luthériens furent logigues lorsque
vovant leur idéal irréalisable dans I’Eglise officielle ils eurent
recours au séparatisme.

A coté de ces hommes peu nombreux qui se croient avant tout
obligés envers la vérité, on trouve le groupe des habiles estimant
que le premier devoir du chrétien est dese soumettre a ’Etat qu’on
divinise, exactement comme dans le paganisme. Tandis que les
premiers sont naifs et ne reculent pas devant le martyre, les se-
conds sont disciplinés par Hengstenherg qui posséde a un haut degré
Part de conduire sa barque & travers les écueils. Réformé de nais-
sance, il s’est converii au luthéranisme, mais il laisse passer les
mauvais jours et altend pour se prononcer sans réserve qu'a la
saison des pénibles semailles ait succédé une facile moisson. En at-
tendant il insiste d’autant plus sur la religion et la théologie d’Etat.
Son dogme principal est la religion d’Etat et son cri de guerre :
destruction du rationalisme, pas de conflit avec le gouvernement.
On ne veut ni d’une église gouvernée par un clergé qui est ratio-
liste, ni d’une église gouvernée par des laiques qui valenl moins
encore. Le gouvernement est le seul gardien fidéle de ’orthodo-
xie. Tout en parlant heaucoup des principes, Hengstenberg et ses
amis sont avant tout des hommes prafigues. lls croient encore
plus 4 la puissance de I’Iitat qu’a celle de la vérilé et ne se sen-
tent aucun faible pour le martyre.

La coterie trés-influente des dilettanti orthodoxes forme le troi-
sieme groupe. Ceux-ci sont des laiques (Gdschel, Leo, Gerlach,
Stahl le plus éminesnt des sophistes), vivant plus ou moins dans le
siécle et donnant a tout le parti un certain air de culture, de pro-
fondeur et de science. Au début surtout, le concours de ces fréres
a robe courte fut d’un prix inestimable. N’étaient-ils presque pas
tous des avocats, des jurisconsultes ? des hommes préts & établir le
bon droit historique de 'orthodoxie? Dés D’instant o on admet



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 397

que I’Eglise est un établissement légal el non une société libre, du
moment ou elle repose sur des lois extérieures el non sur les con-
victions de ceux (ui en font partie; en un mot lorsque le /léga-
lisme a supplanté le spiritualisme, les conséquences sont manifes-
tes. Il ne reste plus qu'a chasser de ’Eglise quiconque ne peut
plus prononcer le schibboleth des svmboles avec une pureté d’ac-
cent irréprochable.

Hengstenberg demeura toujours le chef tout puissant, non-
seulement du second groupe, mais de larmée entiére. Arrivé a
Berlin, (1824) jeune encore et sans titres d’aucun genre, il devient
un personnage toujours plus important, porté par le flot de la réac-
tion qu’il était occupé a accélérer. Déja en 1828, il était collegue
de Schleiermacher et de Néander. L’année précédente il avait
fondé la Gazette évangélique pour en faire 'organe du parti. Con-
naissant a merveille le terrain sur lequel il doit marcher, prenant
tour a tour le ton menacant du propheéte d’Israél et la voix pathé-
tique du prédicateur de la nouvelle alliance, tantot dénoncant,
tantot espionnant, sa tactique consiste a demeurer toujours fidele
a sa devise : Sovez prudents comme le serpent.

Depuis 1848, grice a la prédominance des préoccupations poli-
tiques, la Grazette évangélique est devenue fort ennuyeuse. Mais
dans ses beaux jours, (de 1835 a 1848) au plus fort de ses lultes et
de son sauvage lerrorisme, elle élait une puissance de premier or-
dre avec laquelle il n’était pas prudent de se commettre. Ce jour-
nal était I'écho fidele de tout ce qui se passait en Allemagne ; rien
n’échappait aux sentences de ce tribunal sévére et infaillible. I
s’agissait, non de lire ce (ui s’écrivait et de rendre compte de ce
qui se passait, mais de fulminer une sentence de condamnation
impitoyable. A la vérité, ces auto-da-fé n’étaient que spirituels,
mais le fanalisme ne demeurait pas en dessous de celui des catho-
liques, aux beaux jours ot on brilait les hérétiques.

Le mot d’ordre était la destruction de I’hérésie; il fallait en finir
avec le rationalisme, en prenant ce mot dans son acception la plus
eétendue, la plus osée. On n’en voulait pas uniquement a la théo-
logie et a la philosophie suspectes; il ne s’agissait de rien moins
que de changer la conception générale de I'univers, sans oublier le
domaine esthétique et moral. C’était certes 13 une pensée digne
d’un Innocent Il et d’un Loyola; elle pourrait étre appelée grande
s elle n’était trop grossiére. Transformer la civilisation moderne au
nom de la doctrine du péché originel, congue & la fagcon du



398 CARL SCHWARY.

XVI* siecle ! Renverser la philosophie réguaule au moven de ver-
sets 1solés du Nouveau, voire méme de I'Ancien Testament!!

Avouons-le cependant, il ¥ avait quelque chose d’imposant dans
cetle facon de faire. D'un coté, la parole de vie et les livres svin-
boliques dont il ne fallail pas dévier d’une ligne ; d’un autre, une
societé déchirée par les partis et démoralisée. On concoit que
beaucoup de jeunes théologiens dépourvus de la culture suffisante
pour s’orienter, n’hésilassent pas. Combien de héros manques qui
devaient se laisser facilement persnader qu'il n’y avait plas a étu-
dier, qu’il suffisait de damner!

Le premier adversaire terrassé fut le rationalisme vulgaire. Il
est vral que Hegel et Schleiermacher en avaient déja fait facon:
mais on crut utile de le vilipender en lui administrant a satiélé le
coup de pied de 'ane. En 1830, Hengstenberg s’enhardit jusgqu’a
dénoncer quelques professeurs (Wegscheider, Gesenius ): cela
lui valut un grave échec moral et la protestation de Néander qui
rompit d’une maniere éclalante avec le parti de la Gazette évan-
gélique.

La lecon ne prolita pas. Les dénonciations allérent leur train.
On présentait les rationalistes comme donnant la main aux déma-
gogues, tandis que les orthodoxes étaient les seuls appuis du
trone. Schleiermacher. avant de mourir, finit par étre dénoncé
comme un escamoteur et un jésuite.

Et cependant tout cela n’était encore que le commencement. Que
sera-ce (lonc quand Strauss aura publié sa Vie de Jésus! Toutes les
larmes de Jérémie accompagnées des foudres du Sinai ne suftirent
pas. Ici nous devons anticiper pour achever la silhouette de ce
démagogue ecclésiastique, de ce mauvais génie de la théologie
moderne qui se croit un prophéte des anciens jours, tandis qu’il
n’est qu'un vulgaire inquisiteur.

Nous I’avons déja dit, un des traits les plus caractéristiques de
ce parti, ¢’est tout ce qu’il v a de plus contraire a la vraie piéte,
Palliance néfaste de la politique el de la religion. Hengstenberg a
toujours oscillé entre le servilisme le plus abject et la démagogie la
plus passionnée. Il préche une obéissance sans réserve au pouvoir
et fletrit du nom de révolutionnaire quiconque la refuse. Il n’est
pas plus permis de critiquer les actes de I'autorile que ceux de son
pére. Cette divinisation de I’Etat, renouvelée du paganisme, est
poussée jusqu’a ses derniéres conséquences avec un cynisme inoui.
Les brigands de Naples sont préconisés, comme les fideles, landis
que D'ltalie est dénoncée comme un ulcere aux flancs de 'Eu-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE GONTEMPORAINE. 399

rope el qu'on épouse la cause des planteurs des Etals-Unis. Le con-
flit entre les représentants du peuple et la rovauté éclate-t-il?
Aussitot la Gazette évangélique se jette dans le parti de la cou-
ronne. Prenant les devants. elle indique a ’avance les conjonc-
lures dans lesquelles le roi pourra violer les articles de la consti-
tution, en dépit de son serment.

Cela dura jusqu’en 1858-1860. A partir de ce moment, le ton sur
lequel on parle de 'autorité divine des rois a totalement changé.
C’est que le prince régent du royaume a parlé d’une certaine fypo-
crisie d laquelle il fant arracher son masque. Ce trail a pénélre
jusqu’aw plus profond do ceear. L’Ancien Testament demeure
bien toujours larsenal inépuisable, mais pour fournir des armes
d’un autre genre. Le mot d’ordre sera désormais : Maudit est celui
qui se confie en’hiomme et qui fail de la chair son hras. Nemette:
pas votre confiance dans les princes, ear s sont des hommes et ne
sauraient secourir. Et comme le régent est franc-macon, on mel
en parallele la religion de la loge et celle de I'fglise; on fait en-
trevoir que les fidéles pourraient hien quitfer en foule 1’établisse-
ment officiel.

La colére de la pieuse feaille fut plus grande encore lorsque le
ministére Bethmann-Hollweg rendit le mariage civil facultatif.
Toutefois le moderne Elie sut mesurer ses termes, afin de n’avoir
rien a déméler avec le procureur du roi.

Pour ce qui est de la portée scientifique des \ravaux de Hengs-
tenberg sur 1'Ancien Testament, on ne saurait contester ni 1'é-
tendue de sa science, ni sa grande pénétration. Seulement onsent
trop qu’on est en face d’un avocat qui a pris parti. Ces écrits ne
resteronl que comme un monument d’une grande aberration.
Avant vingt ou trente ans, personne ne sera en état de rien com-
prendre aux produits indigestes de ce talent mal sain. Philippi et
Keil, deux juifs convertis, sont seuls restés fidéles & son drapeau.

Nous n’aurions pas achevé de caractériser I’homme si nous ne
donnions un ou deux exemples de son exégése. Le wmillénium
doit avoir commencé avec Charlemagne pour finir avec Ian 1800 :
gog et magog désignent tout simplement la démagogie mo-
derne et la révolution de 1848. Le harem de Salomon, dont il
est parlé dans le Cantique, est une fidele image dn royaume de
Christ. Les principales nations chrétiennes sontreprésentées parles
(quarante reines; les nations de second ordre par les quatre-vingts
toncubines; les jeunes vierges sans nombre figurent au con-
traire les peuples (i ne sont pas encore entrés dans le rovaume



100 CARL SCHWARZ.

du Salomon céleste. Aussi Bunsen dénonca-t-il cette explication
du Cantique comme un opprobre pour 1’Allemagne. Et puis ce
grand adversaire de la critique et des ralionalistes est obligé de
recourir aux expédients du célébre Paulus. Jephté n’a pas immolé
sa fille, il en a fait une nonne; 1’anesse de Balaam n’a pas parlé,
il ne s’agit que d'une simple viséon du prophéte ; les Israélites
avaient recu en cadean des Egvptiens, les vases qu'ils emportérent
en partant. C’est 1a ce qu’on appelle approfondir ’Ecriture, s’in-
cliner devant la Parole de Dieu, déchausser les souliers de ses pieds
parce qu’on est sur une terre sainte!!

La théclogie contemporaine.
I. LA CRISE.

Voici en quelques mots ou en était le monde théologique en
1835. La droite hégélienne maitresse de la position, inclinait tou-
jours vers 'orthodoxie; elle était disposée a limiter 1'incarnation
de Dieu a la personne de Jésus de Nazareth. Dans ce monde-14 on
ne faisait pas de critique el on ne l'aimait pas. Les disciples de
Schleiermacher avaient oublié le scepficisme pénétrant du maitre ;
eux aussi penchaient du coté de 'orthodoxie; tout en réduisant
la portée du miracle, ils ne le rejetaient pas reésolument. Partout
régnaient ’'inconséquence,l'incertitude, le hesoin de tout concilier.
On heésitait 4 ’endroit de ’authenticité de plusieurs livres bibli-
ques, ne sachant pas s’il fallait se prononcer pour la théorie des
mythes ou pour le caractére historique des écrils. La doctrine de
Iinspiration était ébranlée, les rapports entre Dieu et I’homme
essenliellement altérés. Seul, le hataillon sacré conduil par Heng-
stenberg, sachant ce qu’il voulait, tournait en ridicule la philo-
sophie et la crilique, et tirait gloire de sa conséquence a lui et de
son antique orthodoxie. Hegel était mort, Schleiermacher gardait
le silence. Tout semblait donc promettre une longue paix: les que-
relles des Schleiermachériens et des Hégéliens touchaient a
leur terme: le vieux rationalisme vulgaire était décidément mis de
~coOté. Il estvrai, les allures de Hengstenberg déplaisaient déja a bien
des gens. On en prenait cependant son parti en voyant dans cette
orthodoxie nn contre-poison, réclamé par les ravages de I'increé-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 401

dulité. L’avenir semblait appartenir a la théologie de concilia-
tion et la paix enlre la science et la fol paraissait signée pour
longtemps.

C’est alors (1835) que D. Strauss, publia sa Vie de Jésus. Nous
allons voir apparaitre bientol la théologie contemporaine. Cet
ouvrage n’ouvrit pas précisément une époque nouvelle, il provoqua
une crise. Il coupa court a beaucoup d’illusions et d’inconséquen-
ces ; il inaugura une période de dissolution durant laquelle la dé-
sagrégation des élémenlts hétérogénes amena la formation de nou-
veaux partis. L’année 1835 fut dans le domaine de la science ce
que devait étre 1848 dans celui de la politique. Ne fallait-il pas,
conformément au génie de I’Allemagne que la révolution scien-
tifique, qui devait étre plus profonde et mieux préparée, précédal
la révolution sociale ? |

La perfection irréprochable de la forme contribua puissam-
ment & la fortune du livre. Ceux qui ont reproché & Strauss de se
borner & combiner les idées courantes sans rien donner de nou-
veau, ne se sont pas apercus qu’ils faisaient un magnifique éloge
de son ftravail. Les ouvrages qui font époque se détachent de
I'arbre de la science comme un fruit mir que tout le passé a con-
couru a préparer. La Vie de Jésus clot toute une période qu’elle
dépasse en disant son dernier mot. Strauss posséde la froide objec-
tivité d’un comptable qui laisse parler les chiffres. Ce fait donne a
son entreprise, derriére laquelle sa personne disparait, quelque
chose d’imposant, disons le mot, d’effrayant. Il s’avance avec 1'im-
pitoyable indifférence du destin pour soumettre I’histoire évangeé-
lique & un inventaire minutieux et déclarer la fazllite.

L’effet du livre fut immense; il y eut comme un choc électrique
qui ébranla I’Allemagne entiére. On n’avait rien ressenti de pareil
depuis la publication des célébres Fragments de Wolfenbiittel.
Quatre fortes éditions publiées en seize ans et la mullitude d’atta-
ques qu’elles provoquérent témoignent de l'intérét du public.

La Vie de Jésus a deux points de départ, 'un spéculatif, Pautre
historico-exégétique, qui, en se soutenant el en se complétant, con-
stituent la force et unité de 'ouvrage. Le point de départ spécu-
latif est celui de l’immanence de Dieu dans le monde. Dieu agit
dans le monde d’une maniére intérieure, constante, réquliére ; il
ne saurail doncy avoir place pour la moindre trouée dans ce tissu
aux mailles serrées : le miracle est impossible. C’est cette négation
a prioristique du miracle qui a donné 'impulsion a I’entreprise de
Strauss et qui la caractérise au plus haut degré. Sur ce point-la

C. R. 1869. 26



4102 CARL SCHWARZ.

donc on ne peut dire qu'il soit impartial el sans parti pris. Cetle
idée fondamentale est présentée sous une autre forme, quand il
affirme que lincarnation de Dien en Jésus, bien loin d’étre un
fail uniyue el isolé. se répéte sans cesse dans chaque membre de
la famille humaine.

L’idée du mythe esl le point de déparl historico-critique.
L’Eglise orthodoxe voyait dans la Bible une histoire surnaturelle
le rationalisme retranchail ladjectif: Strauss supprime substantif
et adjectif; cette prétendue histoire n’est qu’an #issu de fubles. On
avail eu cette idee de mythe avant lui, mais il Pappliqua avec plus
de conséquence et d’une maniére exclusive.

La période de 30 & 60 ans qui s’est écoulée entre la mort des
apotres el la composition de nos premiers écrits évangéliques,
suffit pour rendre possible la formation de ce cycle mythologique.
La possibilité devient vraisemblance quand on examine le caractére
des livres: le doute w’est plus permislorsqu’on voit que ce sont les
espérances messtaniques (qui ont donné naissance a notre histoire
évangélique. Les rédacleurs se sont hornés a faire réaliser par
Jésus le programme tracé par les prophétes de 'ancienne alliance.

Ce qu’il v a de mieux réussi dans la Vie de Jésus c’est la partie
critiggue. Strauss fait voler en éclats tous les lahorieux échafaudages
de 'ancienne harmonistique. Du reste, le résultat est exclusivement
négatif. L’existence historique de Jésus de Nazarelh n’est pas niée,
mais ce qu’on sait de luise réduit a fort peu de chose. Ce n’est que
dans ce qui nous a été conservé des discours du Maitre el spécia-
lement dans le sermon sur la montagne qu’on trouve de ces pen-
sées bien frappées qui ne sauraient venir que de lui

Steudel de Tiibingue, ancien maitre de Strauss, se chargea de lui
répondre au nom du supranaturalisme bibligue. Nos Evangiles doi-
vent étre, selon lui, des documents historiques, car seuls ils sont en
élat d’expliquer comment un Juif crucifié a pu fonder ’Eglise
chrétienne. A merveille! reprend Strauss. Mais ce qui deviendrait
alors inexplicable c¢’est qu’on et pu crucifier un homme qui
aurait accompli de si grandes choses. Strauss ne nie pas ’Zmpor-
tance historique de la personne de Jésus. Seulement ce qui est im-
portant ce ne sont pas les fables évangéliques qu’on met sur son
compte, mais sa personne meéme qui a évoqué, provequé tous ces
mythes qui, souvent, seraient en eux-mémes sans valeur si nous
ne les considérions comme ses faits et gestes. St Paul ne présente
pas autrement les choses. Sur quoi fait-il reposer le christianisme ?
Sur Christ mort et ressuscité et non sur les nombreux récits mer-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 403

veilleux qui lui sont attribués el dont il ne fait pas mention. Pre-
nant a son lour 'offensive, Strauss montre sans peine tout ce gu’a
d’insoutenable le supranaturalisme de Steudel qui pactise sans
cesse avec l'exégese de Paulus.

La nouvelle orthodoxie prend une position autre et plus stre, en
fuce de la Vie de Jésus. Hengstenberg n’est pas fiché que Strauss
aittoul poussé a ’extréme; il s’en réjouit méme; cela servira de le-
conaux imprudents disposés A faire des concessions ; ils seront rame-
nés au bercail pour trouver leur refuge dans le sens littéral de la
Bible et dans Pinspiration pléniére. Du reste, a Pappui de ces doc-
trines, il en appelle au témoignage du Saint-Esprit, sans s’a-
percevoir qu’il se place sur le terrain du subjectivisme le plus ex-
tréme.

Tholuck fait la transition entre la nouvelle orthodoxie et les
disciples de Schleiermacher. Le trait le plus caractérisque de ce théo-
logien, qui a joué¢ un si grand role, ¢’est qu’il est impossible de le
classer. Grace i un rare talent d’assimilation, il a emprunté i tout
le monde, sans se ranger définitivement dans aucune catégorie. Il
n’appartient 4 aucun parti parce qu’il appartient a tous.Vous seriez
tenté de le ranger parmi les piétistes? mais gardez-vous en
bien; il n’est pas assez pauvre en esprit. Et surtout n’allez pas
en faire un orthodoxe, soit scripturaire, soit confessionnel. Il a en
effel mordu jusqu’a un certain point a toutes les hérésies mo-
dernes: il est d’aillears beaucoup trop subjectif et trop changeant
pour se résigner a n’écouter que la lettre de la Bible ou les for-
wules des symboles. Et cependant il tient bien un peu de tout
cela. Quand il s’agira de défendre la foi et d’attaquer le rationa-
lisme, Tholuck penchera du coté de son bon vieil ami Hengsten-
berg. Vous le prendriez pour un piétiste berlinois, en voyant com-
mentil accentue ’idée de péché dans son Guido et Julius. Dans les
beaux jours de I’hégélianisme vous auriez surpris allant chercher
force, encouragement el conseil auprés des hommes de la droite
qui se croyaient orthodoxes. Il n’est pas sans avoir emprunté plus
d’une idée profonde a Schleiermacher; et, dans ces derniers temps
Il s’est toujours plus rapproché de ceux qu’on a appelés les
Schleiermachériens positifs, engagés dans une ceuvre de conci-
liation.

Ce protée n’est resté lni-méme que dans sa mission spéciale, qui
a eté de combatlre vivement le rationalisme vulgaire. 11 eut tou-
jours & son service un arsenal inépuisable de sarcasmes, d’anec-
dotes et d’épigrammes a ladresse de ces pauvres rationalistes



104 CARL SCHWARZ.

qu’il prenait tant de plaisir & turlupiner. Il est vrai que son ton
provocateur et sesincorrections philologiques attirérent & Tholuck
maint horion des chefs de I’école qui prirent un malin plaisir a lui
corriger ses fautes de grammaire, et a le dénoncer comme un
obscurantiste, un mystique et un orthodoxe. Mais, hélas! ce ratio-
nalisme qu’il n’a cessé de conspuer a réussi a linfecter de son
venin. Il est arrivé a Tholuck la méme aventure qu'aux apologétes
anglais du XVIII™ siécle dont il a fait I’histoire. Loin de vaincre
ladversaire, il a transigé et capitulé. Il n’est pas un dogme
que Tholuck n’ait modernisé, pas une question critique sur laquelle
il n'ait fait des concessions. Chez aucun théologien on ne
voit eclater avec plus de force le vague, 'indécision résultant du
combat entre 1orthodoxie ancienne et 'orthodoxie nouvelle,
entre la religion du sentiment, assez pauvre et assez vide, et la re-
ligion massive et dogmatique, mais exlérieure. Fantaisie, élans
sublimes de P'esprit, froide raison, science variée, raillerie péne-
tranfe et mordante, tels sonl les ingrédiens qui entrent dans
la composition de cette personnalité.

Tholuck s’est donné pour mission de réunir en sa personne la
piété vivante d’Aug. H. Francke el érudition de Semler, le pié-
tisme et la critiqgue. Malheureusement les deux éléments gn’il s'a-
gissait de concilier ont été saerifiés. Sa foi n’est pas simple, enfantine
comme celle du fondateur de la maison des orphelins de Halle :
et dans le domaine de la science il n’a pas tracé de ces profonds
sillons qui firent de Semler le plus grand théologien de son
époqgue. L’imagination et D'esprit, les talents les plus éminents de
Tholuck, mettanl en ceuvre des connaissances vasles el va-
riées, font éclater & nos yeux les images les plus frappantes
d’un kaleidoscope. Mais bien des choses (correction, ordre,
svslématisation, indépendance) manquent & ce savoir si riche
et si varié pour qu’il nous convaingque. Ce brillant esprit a beau,
pour confirmer et illustrer sa foi, accumuler les citations des
auteurs sacrés et profanes, les senlences des poétes et des
philosophes de tous les siecles, celte mise en scéne {init comme
un feu d’artifice qui ne laisse aprés loi- qu'un cerlain clair-
obscur.

Le grand mérite de Tholuck, c’est, dans ses rapports person-
nels, d’avoir fécondé beaucoup de jeunes esprils. Cependant la
plupart n’aaraient-ils pas le droit de Iui dire comme dans
Faust : « Tu as eu le pouvoir de m’attirer, mais non la force de me

retenir? »



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 105

Pour caractériser le point de vue dogmatique de Tholuck.
il suffit d’examiner ses vues sur le miracle et sur I’inspiration. Le
miracle est, pour lui, un fait avant une origine et un but religieux,
et différant da cours ordinaire de la nature 4 nous connu. On le
voit, c’est transformer le miraculum en mirabile. L’ancienne
notion est abandonnée ; le miracle rentre dans le cours ordinaire
de la nature: si son explication nous échappe c’est uniquement
parce que tout ne nous est pas connu. 1l n’est plus question, comme
dans ’Ancien et dans le Nouveau Testament, d’une intervention
spéciale de Dieu dans le but de 1égitimer ses envoyés.

L’inspiration n’est plus ni réelle ni totale, mais simplement pai-
tielle; elle ne porte que sur les vérités du salut. Dans la Sainte Ecri-
ture. il faut distinguer entre la coque el I'amande; le témoignage
du Sainl-Esprit porte d’une maniére absolue et directe sur celle-ci.
et d’une maniére indirecte et relative sur celle-1a. Contentons-nous
de savoir (que les récils sont historiques pour P’essentiel, bien qu’il
ne soit pas aisé de tracer une ligne de démarcation entre ’essen-
tiel et 1’accessoire. Encore ici la notion courante est abandonnée.

Tholuck fut plus heureux dans sa réponse a Strauss. Il sut bien
découvrir le point faible dans la Vie de Jésus et concentrer sur lui
tout effort de Tattaque. Strauss glisse rapidement sur la question
capitale de Porigine apostolique de nos évangiles ; Tholuck 'y ra-
mene sans cesse. Strauss étant obligé de reconnaitre dans I’Evan-
gile de saint Luc I’ceuvre d’an disciple des apotres, son adversaire
s’empare de cet aveu. Nous prenons donc pied sur le terrain ferme
de Thistoire; il est impossible que tous les récits évangéliques
soient transformés en fables.

La Vie de Jésus de Néander est la plus importante réponse sorlie
de I'école de Schleiermacher. Ce livre est plein de concessions et
d'inconséquences. La critique n"a d’autre norme que le sentiment.
Tout est vague et flottant, arbitraire et subjectif. L’ancienne notion
de D'inspiration est abandonnée ; les récits évangéliques ne sont
pas deI’histoire précise ; 'image du Christ des synoptiques estretou-
chée, spiritualisée, ramenée i la taille de celuide Schleiermacher.
Le nombre des miracles parait seul diminuer; au fond ils ont
perdu toute valeur religieuse; on est en train d’y renoncer.

La réponse d’Ullmann est concue 4 un point de vue tout d fait
semblable. Bien que ce soit ici le plus conciliant des adversaires de
Strauss, il a, mieux que personne, mis en lumiére les lacunes de
son livre. On peut admettre des éléments mythiques sans qu’il en
resulte que la plus grande partie des récits évangéliques $0it my-



106 CARL SCHWARZ.

Ihigue et symbolique.Tandis que Strauss et les orthodoxes acceptent
le dilemme fout ou rien, la critique doit se donner pour mission de
tracer la ligne de démarcation entre le mythe et ’histoire.
Ullmann reproche avec raison a Strauss d’avoir passé trop lége-
rement sur la critique des sources. Ce n’est qu’au moyven d’un tour
de force qu’il établit que nos quatre évangiles sont postérieurs i
I'dge aposlolique. Saint Paul a cru a la résurrection; il a essen-
tiellement fondé PEglise chrélienne sur celte foi. C’est 14 un point
ferme, inébranlable. Le fait cerlain de Pexistence de I’Eglise chré-
lienne, dit-11, avec raison, ne permet pas de transformer en pieuses
fables les événements historiques qui lui ont donné nuissance. La
réalité de la fondation de P Eglise entraine la réalité du fonduteur.
Comment les juifs auraient-ils pu reconnailre leur Messie, et les
paiens le Fils de Dieu dans un simple crucifié ? Tout cela ne
s'explique (ue si les fails évangéliques qui témoigunent de sa divi-
nité demeurent fermes. Voici donc le dilemme : ou Christ a fondé
I’Eglise, ou 'Eglise a snventé Jésus-Christ. L'analogie de I’histoire
entiere parle en faveur de la premiere alternative, tandis que la
seconde est contre nature, inexplicable. Strauss réplique qu’il v a
eu action el réaction, qu'une des alternatives 2’exclut pas 'aulre.
Ullmann prétend a son tour que l'incarnalion de Dieu dans
I’"humanité enliére ne saurait exclure son incarnation spéciule dans
une personne historique, a2 un degré éminent. Ld révélation doit
avoir un centre, un chef. Pour élre un organisme vivant il faut
que I'Eglise ait une téte. Les choses ne se passenl pas aulrement
dans le domaine de Part. 1l surgit de loin en loin des génies dans
lesquels 1'idée de la beanté prend un corps. Il suffit de citer Ho-
meére, Sophocle, Dante, Shakspeare, Raphaél. Voila des cas ou,
malgré ’assertion de Strauss, 1'idée se trouve incarnée dans sa
plénitude chez un seul exemplaire de 1'espéce humaine. Cet argu-
ment est irrésistible; il met & nu le défant fondamental de Ia con-
ceplion hégélienne qui méconnait entiérement la valeur histori-
que des individualités puissantes, pour ne tenir comple que de
Iélément général et vmpersonnel, de 'idée. Les personnes concretes
ne sont plus que des masques qui servent d’écho a I'esprit général.
L’humanilé n’est plus un tout organique, mais la somme d'une
masse d’atomes, d’unités egales les unes aux autres. Pour échapper
a I'idée de la divinilé de Christ dans le sens spécifique et exclusif
du mot, Strauss est tombé dans l’autre extréme; il proclame une
eqalité artificielle de tous les hommes. Par peur de reconnailre la
dignité métaphvsique de Jésus, il méconnait sa grandeur histo-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 107

rique et ce qu’il v a en lni d’unique. Jésus ne se trouve pas seu-
lement a la limite de deux grandes époques. C’est la profondeur et
la puissance incontestables de sa personnalité qui ont donné Pimpul-
sion nécessaire pour passer du monde ancien dans le monde mo-
derne. Aux veux de Strauss, Jésus cesse d’étre le fondateur, le
centre du christianisme pour en devenir simplement Poccasion.

Le céléebre critique a cherché plus tard a corriger ce que son
point de vue avait d’excessif. Dans la (roisitme édition de son
ouvrage, il reconnait en Jésus un génie religieux. Comme fon-
dateur de la religion ahsolue, il a dépassé de beancoup tous les
autres fondateurs de religion; il ne sera jamais dépassé. Toutefois
Strauss et Ullmann différent encore. Celui-ci ne voit dans cetle
ilée de génie qu’'une simple analogie qui ne saurait rendre la
plénitude de tout ce qui étail en Jésus. Le Sauveur demeure tou-
jours Iincomparable, renfermant en lui d’une maniére absolue ce
(ui ne se trouvait (ue d’une maniére relative chez les héros et les
génies de I’humanité. Ici on voit se creuser de nouveau ’ahime
(ui sépare le Christ de Phistoire de celui de la dogmatirue.

[apparition de la Vie de Jésus sema la division dans les rangs
des théologiens spéculatifs, relevant de Hegel. L’¢cole eut, a partir
de ce moment, une gaunche et nne droite Ceux (ui appartenaient
celte derniére fraction la plus nombreuse, reniérent Strauss qui de-
vail avoir mal rendnla pensée du maitre. Recourant aux anciennes
théories réalistes, ils soutinrent que I'idée d’espéce doit confenir A
son tour ce qui se trouve dans les individus et que par conseéquent
cette personnalité humaine c’est 'homme primetif, cest-a-dire
Jesus-Christ. A ce compte-1a, reprend Strauss, il devrait donc y
avoir un lion primitif et type, une table primitive? ete., ete. Et il
se moue e ces hégéliens qui, ressuscitant la scolastique, préten-
dent manger non pas des pommes, des cerises ou des poires, mais
aussi le fruit en soi. C’est également & ce point de vue réaliste que
se place Dorner dans la premiére édition de sa Christologie.

La Vie de Jésus fut comme le tambour d’alarme suivi d’un déta-
chement de troupes légéres (Weisse, Wilke. Bruno Bauer, Liitzel-
berger, Alex Schweizer), puis vint le gros de 'armée. L’école de
Tibingue entreprit de résoudre les nouveaus problémes histori-
{ues posés par Pouvrage de Strauss. Celui-ci avait essaye de faire
une critique de Phistoire évangsélique avant de s'étre livré a une
etude sérieuse et approfondie des sources. Baur et ses disciples se
chargérent de fournir une hase objective a la crilique de Strauss;
ils ne se hornent pas & nier 'authenticité des écrits, ils prétendent



408 CARL SCHWARZ.

en rendre compte d’une maniére historique. Au moyen de nom-
breuses combinaisons, ils expliquent leur caractére, leurs ten-
dances dogmatiques, 1’époque de leur apparition et le milien dans
lequel ils ont pris naissance. Ils veulent assigner a chaque écrit du
canon sa place marquée dans la littérature du premier et du se-
cond siécle, et les faire ainsi rentrer dans le grand courant de
I’histoire.

En tout ceci, les théologiens de Tiibingue appliquent certaines
idées sur Phistoire des dogmes qu’il est indispensable de faire con-
naitre. Le christianisme n’est pas descendu dua ciel comme quel-
que chose de parfait et d’arrété une fois pour toules ; 1l s'est déve-
loppé peu a peu. Son point de départ a été le judaisme. Les pre-
miers chrétiens étaient ni plus ni moins des juifs ; leur unique ar-
ticle de foi étail le suivant : Jésus est le Messie qui est venu ac-
complir les prophéties. Dans cette premiére phase, le christianisme
n’'élait pas encore devenn un judaismne spiritualisé et élargi, un
nouveau principe de vie, destiné a transformer le monde intellec-
tuel et & asseoir le paganisme et le judaisme sur de nouvelles ha-
ses. L’apotre saint Paul, le premier, accomplit ce progrés en rom-
pant avec le temple et la loi. La lulte gui éclata alors entre les
chrétiens judaisants (dirigés par Pierre, Jacques, Jean) et I'apotre
des gentils fut plus profonde et plus prolongée qu’on n’est porté ale
croire en lisant les Acfes des Apotres. Elle se prolongea jusque vers
le milieu du second siécle. Tous les écrits des deux premiers sié-
cles portent les traces de cette controverse. Les uns ont ¢été com-
posés au plus fort du combat ; les autres tendent 4 jeter un voile
sur des querelles qui seront bientot perdues de vue. La plupart
des livres du canon se proposent de faire prévaloir une certaine
tendance : ils visent a I’apaisement et a la conciliation. Il en ré-
sulte que bon nombre d’entre eux ne sauraient étre authentiques ;
ils ne peuvent avoir été composés qu’assez turd, au moment ou le
besoin de concilier Pierre et Paul s’était réellement fait sentir.
Baur prend pour point de départ inébranlable les quatre gran-
des épitres de saint Paul dont authenticité est hors de tout doute:
celle aux Romains et aux Galates, les deux aux Corinthiens.

Voici les résultats auxquels il arrive. Nos évangiles canoniques
ne sont pas les documents les plus anciens et les plus originaux du
christianisme. Il doit y avoir 4 leur base une famille d’écrits (Evan-
gile des Hébreux, de Pierre, des Egyptiens, des Ebionites) repré-
sentant le point de vue des chrétiens judaisants dans toute sa ri-
gueur primitive. Notre évangile de Matthieu est celui qui se rap-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 409

proche le plus de cette littérature primitive; il représente le chris-
tianisme d’aprés Pierre, comme celui de Luc, venu plus tard, re-
produil la tendance de Paul. Ces deux écrits ne reproduisent pas
d’ailleurs dans sa pureté la tendance de Papotre dont ils s'inspi-
rent. L’évangile de Marc est plus récent encore : toute trace de
lutte entre les deux grands apotres a disparu. Nous nous trouvons
en face d’une espéce de produit neutre, d’une résultante qui laisse
dans ombre les points controversés. Les Actes des Apdtres sont
dus & la plume d’un disciple de ’apotre des genlils qui, pour efla-
cer les traces des lultes passées, fait autant que possible parler
Pierre comme Paul, et Paul comme Pierre. Un voile discret est
répandu sur les controverses qui onl séparé ces deux hommes.

Quant al’évangile de Jean il n’est plus qu’une composilion idéale.
quelque chose comme un poéme didactique ou un roman. Les éleé-
ments historiques que cet écrit renferme ne sont que l'exposant
des idées ui les dominent; les personnages sont les représentants
de certaines idées, de certaines tendances, de principes arrétés.
Les actions de Jésus ne sont que le prétexte des discours qu’on lui
met dans la bouche. Toul cet écrit ne sert qu'a montrer le déve-
loppement de certaines anlithéses dogmatiques plutdt gqu’histori-
ques. C’est le prologue de cel évangile qui fournit le programme
dogmatique que le reste de I'ouvrage est appelé i développer.
Evidemment cet écrit renferme les traces de préoccupations et de
conceptions trop récentes pour qu’il puisse étre de 'apotre dont
il porte le nom.

Quant aux épitres, nous connaissons déja les quatre d'une au-
thenlicité incontestable. 1l en est une seconde série ( Ephésiens.
Colossiens, Philippiens, Philémon, Thessaloniciens,) assez incolores
el peu riches d’idées. Le paulinisme s’y montre décidément affaibli:
elles ne peuvent dater que du second siécle. Les épitres pastorales
forment un troisiéme grou pe. Elles sont de ’époque ou les judai-
sanls et les pauliniens se sont réconciliés pour former I'église ca-
tholique et tenir téte au gnosticisme.

Voild comment ’école de Tiibingue prétend donner la geneése
des livres du Nouveau Testament, et marquer la place de chacun
d’eux dans le développement historique du christianisme. La ques-
tion du canon cesse d’étre dogmatique pour devenir historique.

Depuis que les phrases doctorales par lesquelles Néander pré-
tendait se débarrasser de 1’école de Tiibingue ont perdu leur char-
e, les représentants de la théologie de conciliation ont compris
qu’il faul suivre Baur sur son terrain pour vérifier, rectifier et



110 CARL SCHWARZ.

compléler ses vues. On commence non pas a proclainer mais a con-
fesser que, le premier, il a infroduit dans I’étude de la littérature
sacrée cette critique parfaitement libre et impartiale déja en usage
dans la littérature profane; il a enseigné comment il convient
d"appliquer sans réserve aucune la méthode historique aux premiers
siécles du christianisme. Ce savant parait avoir emporté dans son
tombean les vives haines dont il fut 'ohjet vers la {in de sa vie. On
commence alul rendre justice: tout porte i croire gu’il occupera
un jour une place a coté de Grotius, de Calixte, de Semler, tandis
que bien des représentants de la théologie de conciliation auront
eté oubliés depuis longlemps.

Ce n’est pas a dire que tount ait droit a notre éloge chez ce
erand théologien. Les peliles choses, les détails échappent a son
intelligence, trop exclusivement renfermée dans la spéculation
scientifique. Poussant & ses derniéres conséquences la méthode
constructive, introduite dans I’étude de I'histoire par’hégélianisme,
il ne tient pas suffisamment compte des personnalités; les événe-
ments particuliers sont trop novés et perdus dans la grande évolu-
{ion de Pesprit général. Ce grave défaut a de ficheuses conseé-
quences quand il s’agit d’apprécier la personne du Seigneur et le
contenu historique de sa vie. Baur n’a jamais cherché sérieuse-
ment & exposer les idées fondamentales el créaftrices (ui ont dt s
trouver chez la personnalité sainte de Jésus, et servir de point de
départ au développement do christianisme. Aussi lul a-{-on repro-
ché avec raison de laisser la personne de Jésus comme un X in-
connu, enveloppé dans les ténébres du passé, pour faire dépendre
le développement de I'Eglise de I'impulsion décisive imprimée par
Paul. Il en résulte que sa critique tourne a son tour au systéme el
prétend construire; elle cesse d’étre impartiale pour avoir ses ten-
dances, ses idées préconcues.

Ce sont 14 des défauts que 1’école de Tiibingue elle-méme est
en train de corriger. Les rétractations ne manquent pas, les angles
sont radoucis, bien des paradoxes ont él¢ abandonnés. Ritschl est
nn de ceux qui ont le plus travaillé a fempérer et a rectifier les
idées du maitre. Hilgenfeld a suivi la méme direction, tandis que
Volkmar représente I'extréme gauche de 1’école.

En somme, ce sont surtout les idées de Baur suar les synoptiques
(i paraissenl contestables a ses disciples. IIs sont déja plus d’ac-
cord entre eux au sujet des Actes, des Epitres pastorales et du
quatricme évangile. Cesl surtout la réjection de la plupart des



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE, 11

petites épitres de Paul gui a rencontré peu de sympathie dans
I’école.

H. Thiersh est du petit nombre des adversaires de Baur qui, ne
se hornant pas a relever quelques détails, ont essavé de substituer
une autre conceplion générale a la sienne. Mais en voyant dans la
premiére phase du christianisme quelque chose de définitif, de
constitutif, il est tombé peu a peu dans U'irvingisme. Dorner dans
sa Christologie ne cesse de combatire la conception du christia-
nisme présentée par Baur, mais il renvoie toujours au dernier vo-
lume les uestions les plus délicates et les plus difficiles qui deman-
deraien! a étre abordées dans leur milien historique. Les travaux
des hommes qui ont marché d’une maniére indépendante dans la
voie ouverte par Schleiermacher et De Welle sont.beaucoup plus
importants. Ceux-ci reprennent la critique des détails négligée par
Iécole de Tiihingue. Ewald est parmi eux non pas le plus réfléchi
et le plus sobre, mais bienle plus connu etle plus sar de lui-méme.
En étudiant les matériauxr des récits évangéliques. il complete
Baur qui s’était occupé d’une maniére trop exclusive de leur esprit,
de leur fendance. Kostlin prend une position intermédiaire enlre
celle des deux théologiens précédents. Dans un ouvrage récent,
Holtzmann a'soumis toutes ces questions & une révision nouvelle
el a justifié les hvpolhéses qui sétaienl déja présentées a Iesprit
de Schleiermacher!.

Bleek, Renss et Hase ont présenté de sérienses objections con-
tre les opinions de 1’école de Tiibingue sur le gnatriéme évangile.
Le proces est donc loin d’étre encore entendu. Il v a cependant
un important progrés d’accompli, grace a l'impulsion imprimeée
par Baur a ces études. Le point de vae dogmatique, dans la gques-
tion du canon, céde de plus en plus le pas a la simple tractation
historique. On renonce a celte pure critique des détails que De
Wette cultivait et (qui ne pouvait aboutir, pour chercher a obtenir
une conception générale du christianisme primitif, de ses luttes
intérienres el des diverses phases de son développement.

' Voir le Compte-Rendn, année 1869, 1r¢ livraison.



112 CARL SCHWARZ,

[ L’EVOLUTION PHILOSOPHICO-DOGMATIQUE.

Aprés avoir renversé la base historique du chrisiianisme, on
s’en prit a sa doymatique. Encore ici c’est D. Strauss qui donna le
signal de-I’eeuvre de destruction. Son meérite esl d’avoir montre
toul ce qu’il y avait d’tllusoire et de faux dans le prétendu accord
de la spéculation hégélienne et de 'orthodoxie. Sa Dogmatique
(1840-1841) n’a qn’un seul buat : montrer que toule dogmatigque
est impossible. Pour cela il remonte a Porigine de chaque dogme,
11 fait sa genése historique en signalant les germes de vérité qu’il
renferme; puis, dés qu'il nous I'a montré définitivement arrété
dans les symboles ecclésiastiques, il signale les éléments contradic-
toires qu’il renferme et nous fait assister i sa prompte dissolution.

Ici encore Strauss déploie un grand talent en signalant les er-
reurs et les lacunes, mais sa crifique demeure exclusivement néga-
tive. Malgré toutes les grandes qualités formelles de cel ouvrage,
il vous laisse un profond sentiment de vide, de désespoir et de
nihilisme. Cette crilique est décidément blasée ; ’esprit hégélien lui
a enlevé toute conviction, toute fraicheur; elle n’a plus la moindre
séve. Strauss est-demeuré fort en arriere de Lessing, son grand
émule. Chez ce dernier on retrouve toutl ce qui manque a auteur
de la Dogmatique : un esprit vaillant, sir de [ui-méme, jovenx de
posséder la vérité. Les formules hisloriques et dogmaliques peu-
vent voler en éclats, Lessing sent toujours qu’il posséde un fonds
de christianisme intérieur, une conviction ferme el joveuse que
rien ne saurait ébranler.

L’idée fondamentale de la Dogmatique de Strauss est la suivante :
il v a entre la représentation et I'idée, le dogme traditionnel et la
spéculation, un abime infranchissable aboutissant & 1’antinomie
irréductible de la religion et de la philosophie, de la foi et de la
science. Les savants et les croyants n’ont donc plus qu’a se tolérer
mutuellement en suivant chacun leur propre chemin. C’est 1a un
conseil désespéré el impraticable que Strauss le tout premier se
garde bien de suivre, car il ne se fait pas faute d’attaquer en toute
occasion les crovants et de chercher a faire prévaloir ses doctrines
philosophiques. Tout son livre est consacré justement a combattre
les représentations de la foi.

Nous retrouvons chez lui I'idée capitale de tout L’hégélia-
nisme qui veut que la religion ne soit que représentation. Clest



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 413

l1a une erreur fondamentale, riche en funestes conséquences. Il
n’est plus possible de metire d’accord la philosophie — exposant
lidée, la vérité pure — et la religion, se mouvant dans la sphére
extérieure el fausse. Mais c’est complélement a torl qu’on identifie
la religion et la représentation. Celle-ci n'est que la forme la plus
imparfaite et 1a plus populaire de la connaissance religieuse. La
représentation religieuse doit disparaitre au creuset de la critique
négative et céder la place a la philosophie, mais il n’en saurait
étre de meéme de la religion. Celle-ci demeure comme la base
substantielle de toute connaissance qu’on peut en obtenir. Elle
consiste en une vie spontanée, immédiate, untérieure a la science
et 4 ’action dont elle est la source vivante. La religion est ’intime -
union du divin et de ’bumain; aussi ne saurait-elle jamais entrer
en conflit avec la philosophie qui doit an contraire nous en don-
ner une formule plus pure, une conscience toujours plus compleéte.
Le contflit ne peut éclater qu’entre les représentations religieuses
el la spéculalion : ici la négation peut se donner libre carriére et
poursuivre sans reliche le travail de révision le plus impitovable,
Mais & la longue, il ne saurait y avoir aucun conflit entre la vie
religieuse la plus intime et la spéculation. L’unique mission de la
philosophie ne consiste-t-elle pas en effet a lever les trésors les
plus cachés de la vie intime, a4 faire briller au grand jour de la
connaissance ce (ui vit dans les obscures profondeurs du senti-
menl ?

Bien que cette erreur fondamentale ait fait de la Dogmatique de
Strauss un ouvrage exclusivement négatif, il n’a pas tiré toutes les
conséquences de son principe. Pour demeurer logique, il aurait
du resolument proscrire la religion comme appartenant a la sphére
de la lranscendance et du dualisme, el demander ’exlirpation du
chrislianisme. L’auteur n’ose aller jusque-la. Le christianisme
trouve grace devant lui parce qu’il a pour dogme essentiel 1'union
immanente du divin et de I’humain. C’est a ce fait qu’il doit sa
puissance historique, bien que cetarticle ail été laissé a I'arriére-plan
dans le cours de son développement. En tant que vie religieuse
intime le christianisme est union intime du divin et de ’humain,
une unité, un monisme comme la spéculation. — Mais nous tou-
chons ici & une grave inconséquence. D’abord on ne voil pas com-
ment Strauss en vient 3 mettre I’accent sur cette unité du christia-
nisme, en tant que vie religieuse, lni, qui nulle part ne parle de
Iintériorité de la vie religieuse et qui est bien loin d’y voir son
essence primitive. En second lieu, du moment ou la religion est



A4 CARL SCHWARZ.

identigue a la veprésentation. comme il n2 cesse de le dire. elle
unplique duoalité.

Au fait, la seule idee positive, le seul débris de vérité yui se
trouve dans la Dogmatigue de Strauss, ¢’esl le pantheéisme de Spi-
noza. A coté de cela on remarque une vive svmpathie pour "auto-
nomie morale, I'assurance qu’en derniére analyse lout revient a
la disposition morale et & la conduite pralique irréprochable qui
demeurent ’essentiel. (’est 1a un bizarre phénomeéne, une grosse
contradiction danslaquelle tombe Strauss et avec luila plupart des ra-
dicaux, soit philosophes soit théologiens. Chez Strauss,le panthéisme
etlemoralisme sedisputentlaprépondérance, oumieuxilsse relayent
de la facon laplus heureuse. [l renverseladoctrine chrétienne, tantot
au nom dela norale, tantdt an nom du panthéisme qui détruita son
four toute morale, parce qu’il enléve al’homme toute liberté. L'inca-
pacité spéculative est énorme; ’ahsence de toute idée est poussée
jusqu’a la naiveté:; le choix des moyvens importe peu pourvu gue
le dogme traditionnel soit renversé. Strauss ne songe pas un seul
instant & mettre d’accord son moralisme et son panthéisme, c¢’est-
a-dire a abandonner celui-ci. Il persiste toujours dans son role de
simple crilique sans s’élever jamais jusqu’a la philosophie. Voila
pourquoi ce théologien ne s’est assimilé ’hégélianisme que d’une
fagon lout extérieure. En dépit de sa critique, il part d’un dogme, lui
aussi! Ce sont les formules hégéliennes qui doivenl combler les
lacunes et donner a l'auteur un certain calme scientifique. Mais
quils sont vides et morts ces bouche-trous! Comme on sent hien
qu’il ne s’est pas approprié ces principes; qu’ils ne sont pas de-
venus une vérité subjeclive, intime et vivante! Voici qui prouve
excellemment que lesprit de I’hégélianisme lui échappe. Ce critique
perspicace n’a pas ’air de se douter un instant que Hegel oscille
sans cesse entre le panthéisme et ’anthropologisme ! Dieu, nous
dit Hegel, n’est pas personne, mais il va se personnifiant a I'infini
chez les individus. II v a sans doute ici un besoin de dépasser Spi-
noza en le complétant par Fichte. Toutefois ce n’est pas résoudre
’antinomie mais tomber simplementdans’anthropologisme, pour
retourner ensuite au panthéisme. Car enfin si I'absolu ne devient
vraiment concret que dans I'individu humain, ce n’est que chez lu
qu’il est vraiment absolu. Ce n’est pas la subslance en so¢, mais sa
réalisation, ce n’est pas le commencement, mais le résultat du
proces qui est 1’absolu.

Voila comment nous arrivons & Feuerbach. Celui-ci se horne a
tirer les conséquences nécessaires renfermées dans 1’hégélianisme.



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 3 B

tout en le dépassant notablement. En disanl e derniermot dn sys-
téme, il le fait voler en éclats. Feuerbach s’en prend & la métaphy-
sique, le plus beau titre de gloire de Hegel. pour la trainer dans
la boue et 1’accabler de sarcasmes. Son mot d’ordre est: 4 bas lu
métuphysique ! 11 ne reste que denx sciences, la physique et I’an-
thropologie. C’est ainsi que le réalisme, méconnu par Hegel, réagit
et se venge par I’organe de Feuerbach. La nature brise la camisole
de force que la logique a prétendu lui imposer et en disperse les
débris & tous les vents des cieux, avec la fureur et la passion d’un
maniaque. Cette réaction ne saurait avoir les allures calmes de la
science: nous sommes en présence d'une passion (ui se déchaine
et se repand comme un courant de lave.

Venons-en a l'idée fondamentale de Fenerbach. Pour lui come
pour Hegel, la religion est une représentation. Mais elle ne saurail
étre uniquemenl défectueuse ; elle est radicalement frusse.
L’homme se dédoublant lni-meéme s’est adoré sous {u forme d un
autre gu’il a placé dans les cieux. Finissons-en avec cette religion
transcendante! que I'individu renoncant a tout autre ahsolu ¢ue lui-
meme se conlente de s’adorer.

Nous voila donc arrivés a I'anthropologisme. Toulefois Feuer-
bach esl moins athée qu’il ne croit. En refusant & I'absolu toute
objectivité en dehors de nous, il fraye la voie an nominalisme pur
qui refuse toute réalité objective aux notions de genre el d’espéce.
Malgre cela, 1l laisse subsister la notion générale de lmanité. On
ne voit vraiment pas pourquoi s’arrétant a moitie chemin, il ne
descend pas jusqu’au matérialisme et a 'atomisme.

Cette inconséquence lui sera vertement reprochée par les crili-
ques berlinois, les prédicatears du nihilisme et de Pégoisme.
Triste retour des choses d’ici-bas! ces gamins de la philosophie
lui lancent a la téte les épithétes de théologien, d’hypocrite, d’ame
servile, (qu’il avait le tout premier prodiguées & d’autres! Méme
dans son cynisme, Feuerbach avail conservé quelque chose de no-
ble, d’idéal, le distinguant de cette canaille de Berlin, qui sacri-
fiant tout élément général, préche sans sourciller, le matérialisme
et 1’égoisme.

Tandis que les atlagues de Strauss n’avaient eu de P'écho que
dans le monde théologique, celles de Feuerbach dechainérent les
mécontents de toutes les catégories. II devint le centre du radi-
calisme religienx et politique, qui eut pour organe les Annales de
Hulle (1838-42) rédigées par Arnold Ruge. Celte revue fit épo-
que en accomplissant la transition du (uiélisme hégélien au radi-



116 CARL SCHWARZ.

calisme; aux vieux hégéliens succéderent les jeunes. Jusqu’a pre-
sent en fixant les rapports entre I'idée et la réalité ’accent avait
été placé sur I'élément posifif, maintenant on relevera le cote né-
gatif. De la le caractére des jeunes hégéliens; ils deviennent pra-
tiques et révolutionnaires; les yeux tournés vers I'avenir, ils s’ar-
ment de la hache pour extirper tous les ahus, aussi prés que pos-
sible de la racine. Il n’y a plus chez eux ni tenue, ni force organi-
satrice ; sacrifiant le présent a ’avenir, ce radicalisme n’est plus
(que de 'idéologie.

Le travail de dissolution marche avec une rapidité effrayante;
la pente est descendue & toute vapeur. La glorification de Strauss
céde bientot la place a celle de Feuerbach, au culte de ’humanité,
a lareligion de 'avenir, qui n’est que P’adoration du monde pré-
sent, el que la crilique, déclarée souveraine, vient a son tour dé-
troner. C'est alors (u’éclate la lutle entre les humanistes, les re-
présentants d’un abstrait pathos, et les sophisfes qui ne laissenl
plus rien debout. Ces derniers s’appelaient également les libres.
Ils se groupérent autour de Bruno Bauer aprés sa destitution
(1842). Telle est la derniére évolution de la dialectique hégé-
lienne, alliée a l'esprit berlinois le plus trivial et le plus frivole. En-
core icl nous ne trouvons qu’une seule chose persistante, le deve-
nir de Hegel, le fleave coulanl sans cesse, d’ol touf sort pour v
rentrer continuellement. La fiére contenance de la philosophie
absolue tourne a la farce; P’intellectualisme excessif des anciens
hégéliens a disparu, nous n’avons plus que des individus blasés.

Toutefois cette sophistiqque n’était pas plus faite pour agir sur /e
grand public que la critique de Strauss. Ce qui exerca de l'influence
ce {ut ’humanisme de Feuerbach et le radicalisme de Ruge. [Is en
furent redevables & quelques grandes vérités dont ils faisaient la
caricature, a deux ou trois mots de guerre bien frappés, non
moins qu’a de violentes invectives (ui revenaient constamment.
Tous les hommes qqui n’avaient jamais connu le sentiment religieux
ou (quis’étaient laissés entrainer par les préoccupations malerialistes
de I’époque; tous les savants (ui, engagés dans 1’étude des scien-
ces naturelles, croyvaient ne pouvoir édifier la vraie physique que
sur la ruine de la métaphysique, se groupérent autour de l’a-
théisme de Feuerbach. IIs poussérent en cheeur un cri de haine
contre la religion et le christianisme. La haine de la religion, qui
n’a de sens que comme cri de guerre contre tout dogme, se trans-
forma en dogme qu’on précha avec non moins de fanatisme que
ceux de la tradition ! Il serait aussi long que fastidieux de signaler



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 517

toutes les contradictions de ce pandémonium. Nous ne reléverons
que celle qui les domine. Un idéalisme abstrait, aspirant a tout
renverser de fond en comble, dans I’Eglise, dans I’Etat, dans la
sociéte, lutte corps & corps avec un matérialisme terre i terre
qui méconnait la nature specifique de Lesprit, ne croit qu’au mi-
croscope et au scalpel, et prétend faire rentrer la psychologie et la
morale dans la chimie et Ia physiologie! Si d’une part on brise toutes
les chaines de 'ancien formalisme pour aboulir au sans-culottisme,
’antre parl on voit reparaitre des formules idéalistes et abstraites,
qui sont comme autant de dogmes inéhranlables, autant d’écueils
stériles dominant ce débordement d’idées hétérogénes et arbitraires.
Comme toujours 'anarchie et le terrorisme se coudoient; on sacrifie
I'esprit et on formule des dogmes!! La vérité, 1a liberté, égalité, | hu-
manité, la souveraineté du peuple, idées riches et étendues, ne sont
plus que des formules niortes, sans aucun rapport avec la réalité.

Tel est le radicalisme religieux et politique qui, aprés le mou-
vement de 1848, apparut tout & coup victorieux sur les ruines
de T'Etat et de ’Eglise. Mais comme on ne saurait rien fonder
avec des abstractions et des négations, encore moins satisfaire a
la longue des hesoins réels, ce ne fut la qu'une surprise d’'un in-
stant; les églises libérales, les amis des huniéres, manifestations
da radicalisme religieux, se composérent des éléments les plus
hétérogénes, catholiques et protestants, disciples de Feuerbach et
rationalistes. Franchissant, — les téméraires ! — lepas décisifquisé-
pare la théorie dela pratique, ils essavérent de fonder une nouvelle
église! Pas une ne résista. non point a la persécution et aux tra-
casseries de tout genre, mais 4 lindicible ennui résultant avant
pen du cliquetis des phrases vides. L’oppression ne les avait pas
raffermies; elles fondirent au soleil de la liberté. Les derniers
fidéles se réunirent autour de la chopine de biére, en fumant
leur pipe. Cette tentalive prématurée d’inaugurer I'Eglise de I'a-
venir, hien gqu’elle eit dn vrai & divers égards, ne résista pas a
la contradiction qui lui élait inhérente de vouloir fonder une
communauté religieuse sans religion, et de prétendre satisfaire les
besoins les plus profonds du cceur au moyen d’une crilique et
d’une polémique interminables. Elle provoqua et légitima en par-
tie une réaction ui ne fut ni plus intelligente, ni moins extréme.
Ne se contentant plus de restaurer ’orthodoxie comme Iavait fait
Hengstenberg, on remonta jusqu’au confessionalisme; au lieu de
s’en prendre au rationalisme, on attaqua la théologie de concilia-
tion ; aux inveclives contre Hegel et Schleiermacher succéderent les

C. R. 1869, 27



418 CARL SCHWARZ.

dénonciations de Nitzsch, Mujler et Dorner. Le néo-luthéranisme,
remontant plus haut que le réformaleur. affiche ouvertement ses
sympathies pour le catholicisme.

Nous arrivons ainsi a extréme droite qui fait le digne pendant
du radicalisme; les néo-luthériens se distinguent des anciens lu-
thériens par leur tendance politico-religieuse : ils sont sortis de la
réaction qui, aprés 1849, a rendu tous les intéréts conservateurs
solidaires. L’attitude et les convictions ne sont plus les mémes: 1'élé-
ment politique a décidément pris le dessus, tandis qu’on a rompu
enlierement avec les tendances piétistes comme aboutlissant au
subjectivisme el au rationalisme. La religiosité devientinulile, I’or-
thodoxie suffit amplement. Et il importe d’étre orthodoxe non pas
seulement dans les doctrines essentielles (la différence entre I’ac-
cessoire et 1'essentiel est niée par Stahl), mais dans les points
qui distinguent chaque église spéciale. Ne tenant nul compte de
toul le développement moderne, on prétend restaurer purement et
simplement la doctrine luthérienne du 16° et du 17° siécle; les an-
ciens luthériens étaient des marfyrs et ne reculaient pas devant
le séparatisme, les nouveaux sontl agressifs. Il s’agit de faire pré-
valoir le confessionalistne qui seul possede la sanction légale; & ce
point de vue-1a, il ne saurait plus é{re question d’une liberté de la
science; les Facultés de théologie doivent étre dans la main de
I’Eglise; il faul gue ’enseignement des professeurs soit sur tous
les points d’accord avec les anciens symboles. Hengstenberg, en
son orthodoxisme, avait conservé des égards peur Neéander et les
théologiens croyants, mais non orthodoxes; les néo-luthériens sont
impitovables pour quiconque ne prononce pas leur schibboleth:
toutefois, quand on y regarde d’un peu preés, on s’apercoit que ce
fameux confessionalisme dont se piquent les nouveaux venus est
singulierement suspect. L’étroit mantean du luthéranisme est assez
large encore pour abriter de graves hérésies. La déviation la pius
notable porte sur I'inspiration et la personne du Christ.

Stahl a accompli la fuston de ces luthériens et des réactionnaires
en politique. Exploitant avec un admirable talent de sophiste les
terreurs de I’Allemagne aprés 1848, il a groupé les défenseurs de
I'autel el du trone pour marcher contre la révolution el préparer
le triomphe des hobereaux qui ontleur plus haute expression dans
la chambre des seigneurs de Berlin.

Les théologiens ne sont pas restés en arriére de Stahl qui fut le
chef du parti, quoique laique. Bien qu’on ait commencé par mé-
nager les anciens luthériens dans 'espoir de les gagner. Guéricke,



LA THEOLOGIE ALLEMANDE GCONTEMPORAINE. 419

Rudelbach et Harless ont ouvertement protesté contre ces ultra-
luthériens ou puséistes allemands. Néanmoins la réaction politique
n'a été que loccasion du néo-luthéranisme. Il avait commencé
a se montrer déja avant 1848, et, ce qui est plus grave, les germes
de cette tendance se retrouvent jusque dans les symboles officiels.
Quoiquele subjectivisme ait triomphé de I’objectivisme au 16¢siécle.
dans le sein du Iuthéranisme surtout, les droits respectifs des deux
tendances opposées n’ont pas été fizés avec décision et clarté.
Entre les anciens et les nouveaux luthériens la question revient a
ceci : la doctrine des sacrements sera-t-elle mise d’accord avec le
dogme de la justification par la foi, ou bien celui-ci devra-t-il f1¢-
chir devant le sacramentalisme, le cléricalisme el la magie, consé-
quences nécessaires d’'une prédominance excessive accordée A
I'élément objectif ? c’est dans cette derniére direction que les néo-
luthériens développent la doctrine du 16° siécle, demeurée vague
etindécise. Ils arrivent ainsi a identifier ’Eglise visible avec le corps
de Christ; ils voient dans le pasteur un prétre, et dans les sacre-
ments un moven de grace agissant sur U'individu ex opere operato.
magiquement, indépendamment de toute disposition subjective. Le
ministre devient le médiateur indispensable entre Dieu et ’homme,
et tout cela de droit divin. Nous touchons au semi-catholicisine,
au ritualisme.

Il est un homme auquel sa position ecclésiastique a permis de
mettre toutes ces théories en pratique, c’est Vilmar de Cassel. En
fait de haine, de cynisme et d’intolérance, il a réussi a laisser
derriére lui tous les démagogues ecclésiastiques. Le démon de
Vesprit de parli, incarné en sa personne, le pousse jusqu’aux li-
mites de la folie; et ce qui est surtout curieux, c’est dans une
église réformée que ce révolutionnaire a introduit toutes ces inno-
vations luthériennes! On est vraiment effravé en voyant jusqu’a
quel point Iesprit de mensonge, le mépris de tout droit, ont pu
s"allier avec la priére et une certaine onction chez cet homme qui
s'était d’abord distingué par ses talents litléraires. Pour un théolo-
gien, c’est étre en rapports un peu trop familiers avec le diable que
Vilmar a vu non-seulement en esprit, a-t-il soin d’ajouter, mais de
ses yeux : il grincait méme des dents. Poussant la lendance & ses
derniéres conséquences, aprés avoir fait du pasteur un prétre, un
médiateur, il lui reconnait le droit de pardonner les péchés, de
celébrer quelque chose comme la messe catholique. Chez P’histo-
rien Léo les sympathies papistes s’affichent & tout propos avec
impudence. C’est encore 12 un démagogue retourné, une nature



420 CARL SCHWARZ.

violente, faisant a ’extréme droite le digne pendant de Feuerbach
auquel il ressemble a bien des égards.

Ces tendances catholiques ne furent pas du gout de tout le
monde: plusieurs hommes qui avaient suivi le parti des néo-lu-
thériens, s’en détachérent quand ils s’apercurent gu’ils étaient
eux-mémes plus atteints par le subjectivisme et I’esprit moderne
qu’ils ne s’en étaient d’abord doutés. J. Ch. K. von Hofmann d’Erlan-
gen abandonna la notion luthérienne de I’expiation ; Kahnis, ne reje-
tant pas seulement 1'inspiration pléniére, reconnut la nécessité de
rajeunir et de transformer la doctrine des symboles, sans se rendre
toujours bien compte de ce qu’il voulait. Son exemple dé-
montre que, de nos jours, un homme d’esprit et de cceur ne peut
respirer a son aise dans 1’étouffante atmosphére du confessiona-
lisme, & moins d’étre une intelligence confuse comme Diekhoff,
un parfait pédant comme Philippi, un pécheur endurci comme
Hengstenberg. Baumgarten essaya d’amener un réveil dans I'Eglise
entierement morte du Mecklembourg, en insistant sur la liberié et
sur lintériorité de la vraie piété chrétienne. Il espérait ainsi rame-
ner les multitudes a I’Evangile, et fonder une Eglise vraiment po-
pulaire. Le christianisme officiel, sans vie mais correct, de I’'Eglise
d’Etat ne pouvait tolérer un pareil suhjectivisme. Quoique Baum-
garten s’écartit fort peu de la doctrine luthérienne, il fut destitué
de sa place de professeur, grace a Kliefoth, ’Antonelli de ce pays-la.
Par ses fantaisies exégétiques, le professeur destitué se rattachait
aux théosophes et aux apocalyptiques. L’apparition de cette bizarre
tendance au milieu de cette savante Allemagne qui a définitive-
ment fait triompher 'exégése grammaticale et historique, s’ex-
plique par le concours de plusieurs circonstances. La philosophie
de 1a myvthologie et de la révélation de Schelling vy a été pour
quelque chose; on a cédé également & un certain besoin de réa-
lisme; il fallait enfin réagir contre un rationalisme plat et sec qui,
ne s’en prenant pas seulement au coté formel de la révélation, mé-
connaissait son contenu historique et poétique et ne savait voir par-
tout qu’une morale vulgaire et des abstractions. Partant de l'idée
juste d’un développement organique de la révélation, on est tombé
dans les travers de la typomanie qui a entrainé a sa suite ’admis-
sion d’un double sens de la Bible. L’idée centrale est celle de I'in-
carnation de Dieu, mais toute la théologie se transforme en une
christologie, en une démonologie et en une eschatologie fantas-
tiques. L’histoire entiére devient un grand drame dans le genre
de la Divine Comédie de Dante, seulementles ficelles invisibles sont



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 421

entre les mains d’un monde d’esprits ; les hommes ne sont que des
masques de théitre qui leur servent de porte-voix. On se flattait
de ne rencontrer ces extravagances (qui renversent les notions
fondamentales de 1’orthodoxie sur Dieu et sur la révélation) qu’en
Angleterre et en Amérique, ou dans quelques conventicules piétistes
du Wurtemberg, mais récemment elles ont envahi les livres de
plusieurs savants allemands, comme Delitzch, Auberlen, Beck, Fa-
bri, Hofmann, Luthardt.

Depuis quelques années, la guerre intestine la plus furieuse a
€claté dans ce camp réactionnaire ; c¢’est un chaos, une vraie
Babel; on s’y administre de terribles horions assaisonnés d’injures.
Déja en 1857 I’honnéte et savanl Rudelbach, aprés avoir énuméreé
les absurdes réveries de tout ce monde d’enthousiastes, de chi-
liastes illuminés se déchirant a belles dents, s’écriait au nom du
vieux luthéranisme : « Ils sont sortis du milieu de nous, mais ils
n’étaient pas des notres. » Depuis lors, la dissolution du parti des
politiques chrétiens (dont le nouvel organe, la Gazette de la Croix,
avait éclipsé la Gazette de Hengstenberg) n’a cessé d’aller en s’ac-
céléranl. Lalecon a tirer de cet élat de choses est précieuse a re-
cueillir: le manque de liberté engendre nécessairement la discorde:
dés que P'orthodoxie confessionnelle appelle le bras séculier a son
aide, il sort de son propre sein de nouveaux hérétiques qui la
condamnent a se déchirer elle-méme.

Entre I’extréme gauche qui renverse tout et 'extréme droite
qui prétend rétablir jusqu’aux superstilions du catholicisme se
trouve le parti des hommes du juste-milieu. Ce sont des Schleier-
machériens positifs, travaillant a constituer la théologie de conci-
lintion. Le maitre lui-méme avait ménagé la transilion en laissant
subsister un certain vague sur deux points importants : I'origine
surnaturelle de Jésus-Christ et la valeur normative de I'Ecriture.
Interprétant ces passages dans un sens positif, ils ont remonté le
courant qui devait les ramener vers 1’orthodoxie. Ainsi est née une
certaine théologie de conciliation, clochant sans cesse des deux co-
lés e} ne sachant jamais bien ce qu’elle se veut.Le but de ces théo-
logiens est de se frayer une voie moyenne entre la foi des ré-
formateurs du 16° siécle, et I'incrédulité moderne. Mais ils sont
déja forlement entamés par Iesprit du jour, quoiqu’ils ne se soient
Pas livrés & lui sans réserve ; s’ils ont des sympathies pour la foi,
ils ne sont pas disposés 2 lui faire le sacrifice de leur raison. N'al-
lant jamais jusqu’au fond des questions métaphysiques, ils consti-
tuent un mauvais juste-milieu ; les éléments les plus opposés, les



129 CARL SCHWARZ.

plus hétérogenes, sont simplement juxtaposés. Au lieu de les sou-
mettre a un travail critique d’assimilation individuelle d’ou pourrait
sortir un organisme nouveau, on se borne a radoucir les angles
les plus aigus, a chercher un accord chimérique entre des points
de vue inconciliables. C’est ainsi qu’en gardant le silence sur les
points délicats, en interprétant ceci, en palliant cela, on fabrique
une théologie artificielle qui n’est qu'une vraie confusion de mots
et de pensées. Aucun sacriflice ne parait trop cher pour échapper
a cette école quand on a Pesprit simple et droit. C’est 1a ce qui
explique pourquoi ’orthodoxie nouvelle trouve son plus fort ap-
pui dans la théologie de conciliation. Celle-ci justifie et explique
le saut périlleux devant lequel on ne recule pas pour se lancer
téte baissée dans un systéeme vieilli, mais du moins clair et consé-
quent. Dans presque tous les moments de crise, les hommes de la
conciliation, jouant le role de dupes, font la courte échelle aux or-
thodoxes intrépides qui se retournent contre eux dés que le but
est atteint. Les théologiens du juste-milieu ne se rebiffent un peu
que lorsque leur propre existence est mise en (uestion. Toujours
sur la défensive, ils ont le sort de ceux qui ne savent jamais pren-
dre une attitude agressive. Les étudiants se pressent bien autour des
chaires des professeurs de ce parti, mais ils ne sont pas plutot entrés
dans Ia vie pratique qu’ils oublient leurs cahiers pour prendre toutes
les allures de I’orthodoxie. Cela tient & ce que cette théologie de
conciliation est trop artificielle, trop exclusivement spiritualiste pour
avoir la moindre prise sur les populations. Elle n’est guére qu’a
I'usage des hommes de cabinet qui ne redoutent rien tant que les
agitations de la place publique.

Mais ses adeptes prennent leur revanche dans ’enseignement
dontils occupent la plupart des chaires. Nitzscha été,a tous égards, le
plus distingué de ces hommes. Nature douce, conciliante, pacifique
et intime, il a sans cesse travaillé a vivifier la leftre, & pénétrer
profondément les données extérieures pour ramener le souffle de
la vie dans ce qui était sec et figé depuis longtemps. Son fort et
son faible a été d’avoir cherché & concilier d’une maniére trop
extérieure et trop précipitée les formules traditionnelles et un sen-
timent religieux, sans contredit, trés-profond. La critique chez lui
est toujours smplicite, mais jamais explicite ; aussi le départ entre
les éléments contraires ne s’accomplit-il pas. L’idée superieure
el sa représentation défectueuse ne cessent de se cdtoyer. Bien loin
de planer sur I’histoire comme puissance dominatrice, la concep-
tion supérieure est étoulfée sous la masse épaisse des vieux dogmes.



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 423

Nature éminemment intuitive, ne possédant pas la faculté de dis-
tinguer et de classer, Nitzsch nous présente dans sa Dogmatique tous
les matériaux de I’histoire des dogmes, joints & la théologie hi-
blique; cela donne un amas confus d’éléments divers qui, au lieu
de former un développement successif et graduel, se confondent
et s’enchevétrent. C’est & bon droit que ce théologien a été appelé
’Héraclite de la théologie contemporaine. Son obscurité incontes-
tahle n’a profité qu’a ’orthodoxie. Sans le savoir et sans le vouloir,
sa subjectivité, riche et intime, finit toujours par abdiquer devant le
dogme traditionnel.

On put croire un instant que Nitzsch, arrivé au point le plus bril-
lant de sa carriére, allait entrer dans des voies vraiment libérales.
Député au Synode général de Berlin en 1846 (provoqué par les
agitations des amis des lumieres, des catholiques allemands et de
la gauche hégélienne), Nitzsch crut le moment venu de faire quel-
ques concessions a l'esprit du temps. Il proposa en conséquence
un nouveau formulaire de consécration rédigé au moyen de pas-
sages bibliques. Bien qu’il et été loisible aux paroisses d’exiger
une profession plus explicite du pasteur au moment de I’élection,
I'Eglise générale aurait ét¢ placée sur une base nouvelle. Des
protestations s’élevérent de tous cotés ; Nitzsch n’eut pas le courage
de tenir téte aux opposants; it devint manifeste que 1'orthodoxie
ne l'avait toléré qu’aussi longtemps qu’il avait servi sa cause. On
le désavoua dés qu’il mit en avant quelques idées plus libérales.

Julius Miiller, qui avait présenté an méme synode un rapport
sur I'Eglise-unie, ne fut pas plus heureux. L'année 1848 arriva
bientot aprés pour les réléguer 'un et 'autre & l'arriére-plan.
Sous la pression des circonstances, ils se réconciliérent avec les
hommes qui avaient fait échouer leurs velléités de libéralisme.
Jusqu’a cette date, Nitzsch et Miiller avaient demandé que I'Eglise-
unie se placant sur le terrain biblique domindt le confessionalisme
luthérien et réformé. Ils consentirent dés lors a en faire le boule-
vard du conservatisme. Les doctrines professées en commun par
les luthériens et les réformés furent considérées comme formant
la base positive de I'Eglise-unie; c’est tout au plus si on sacrifia
les points controversés. Nitzsch, avant abdiqué, fut trainé a la re-
morque par Stahl.

Tandis que Nitzsch reléve surtout de Schleiermacher, J. Miiller,
deja moins important, se rattache plutot 8 Néander dont il a épouse
les antipathies contre 1’hégélianisme, Strauss et la critique de Baur.
IT'a cherché avant tout a faire prévaloir laliberté de Dieuetdel’hom-



424 CARL SCHWARZ.

me contre les tendances panthéistes de I'époque. La liberté scien-
tifique et la largeur lui ont fait malheureusement défant. S'il ac-
centue la personnalité et la liberté de Dieu, c’est essentiellement
dans l'intérét du supranaturalisme, pour que le créaleur ne soit
pas lié aux lois de la nature, mais que sa volonté les domine. Dans
sa doctrine du péché, il insiste fortement sur la liberté humaine;
mais a quoi bon, puisqu’il admet la corruption profonde et cons-
tante de tous les individus ? Pour échapper & la contradiction fla-
grante il ne reste plus qu’a recourir a I'hvpothése d’une décision
individuelle de chaque memhre de la race dans une phase d’exis-
tence antérieure a celle de ce monde.

Cette supposition désespérée qui, malgré le grand nom de
Miiller, n’a pas rencontré un seul partisan, trahit bien son genre
d’esprit. Tout est artificiel, el sent I’huile chez ce savant de cabinet;
il ne posséde pas la moindre originalité., aucun sentiment de ce
qui est vral et naturel; malgré sa grande science, toui ce qu’il
touche tourne a la caricature.

Ullmann était un homme heaucoup plus pacifique et conciliant
que Miller, méme a I’égard des libéraux. Son naturel aimable et
digne, ses gonts d’artiste qui 1’éloignaient de ce qui était excessif,
tout le disposait a étre un homme de conciliation et de paix. Mais
ces qualités aimables élaient accompagnées de défauts pres-
que aussi grands. Il avail & 'adresse de toutes les tendances de
helles périodes sonores el tombant bien. Il est presque touchant de
voir avec quelle confiance il prodigue & toul propos les mémes
phrases presque sans la moindre variante. Cela peut (rés-hien ser-
vir de contre-poison a I'incrédulité aussi longtemps qu’on en est
encore a une certaine période de son développement; mais qui-
conque aura été habitué & une nourrilure plus substantielle.
trouvera ce blanc-manger dépourva de saveur. Quand le doute
vous aura mordu au coceur, ces phrases onctueuses ne vous guéri-
ront pas. Vous imagineriez difficilement quelque chose de plus
insinuant, mais aussi de plus vide d’'idées que ces périodes si bien
arrondies. '

C’est dans son Essence du christianisme que se trouvent toutes
les formules favorites de la théologie de conciliation. Y regardez-
vous d'un peu pres? Vous vous apercevez que les plus difficiles
problémes sont dissimulés sous des fleurs. Tout le christianisme,
dit Ullmann, est divin dans son essence, humain dans sa forme, di-
vin dans son origine, humain dans sa realisation et son dévelop-
pement. Que faut-il entendre par 1a? Dirons nous qu’en tout et



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 425

toujours le divin est I’essence, I’humain la forme, celui-la I'origine
divine, I'autre la réalisation dans le temps? Mais ce n’est 1a rien
de caractéristique pour le christianisme. Dirons-nous par contre
que le divin et ’humain ne sont pas dans ce rapport immanent,
qu’il 0’y a pas pénétration constante et réciproque, qu’ils consti-
tuent I'antinomie irréductible de I'infini et du fini ? mais alors on
ne comprend pas comment I’essence divine pourrait prendre une
autre forme que celle qui lui est propre et parfaitement adéquate,
comment ce qui est primilivement divin pourrail avoir subsé-
quemment un développement humain. Telle origine, tel dévelop-
pement; ’épanouissement est tel que le germe, c’est la loi de tout
développement organijue dans le monde physique comme dans
le monde spirituel. Il est tout & fait absurde de parler d’un com-
mencement divin et d’un développement humain subséquent, lors-
qu’on n’a pas admis au point de départle principe de I'immanence
du divin et de ’humain. Celte immanence, elle, oblige a poser 1’é-
Iément humain déja au commencement, et a reconnaitre le divin
dans le développement subséquent.

Ce supranaturalisme honteux qui sans avoir le courage de re-
noncer au miracle, le réduit toujours & son minimum, s’est infil-
tré dans presque toute notre dogmatique moderne, et y a exercé
une domination elfravante.

Nous retrouvons Id un mélange des idées de Schleiermacher et
de Nitzsch, qui nuit fort & la clarté, a 'unité, et qui aboulit a I’é-
clectisme, c’est-a-dire a la mort méme de toute spéculation. C’est
particuliérement par ce mélange d’éléments emprunteés a ces deux
grands hommes que Dorner se distingue. Le levier dialectijue
qu’il ne cesse de faire fonctionner, méme dans les questions his-
toriques, lui vient de Baur, mais de honne heure il a éprouvé le
besoin de devenir un apologiste du christianisme; sans étre de
ces esprits qui ouvrent des voies nouvelles, trés-inférieur a Nitzsch,
il a montré que, avec du zele et de la persévérance, on peut par-
venir au but sans grands talents, pourvu u’on ait pris la bonne
direction.

Dorner s’est fait le défenseur du principe matériel de la refor-
mation (la personnalité chrétienne libre), trop longtemps sacrifié
au principe formel (I'autorité de ’Ecriture). Malgré ces hautes
prétentions au subjectivisme, il ne réussit pas a renouveler le
dogme. Il a été le champion de la doctrine officielle de la justifica-
tion par la foi, sous la forme extérieure et purement juridique que
le luthéranisme lnia donnée, tandis que Hengstenberg, pour metire



126 CARL SCHWARZ.

Qaccord Jacques et Paul et maintenir 'unité de P’enseignement
scripturaire, faisait valoir les sages tempéraments déja apportés a
ce dogme par Calvin et les réformés.

Liebner appartient a4 la méme tendance. Sa Dogmatique, qui ne
renferme encore que la premiére partie de la christologie, est
d’un syncrétisme effrayant. P. Lange a fait preuve dans sa Dogma-
tique (dont la partie philosophique a seule paru) de beaucoup
plus d’esprit et d’originalité; il est faicheux que ce soit aux dépens
de la clarté. On se croirait en face d’un virtuose assis a son piano
et donnant carriére & sa sensibilité an moyen de fantaisies qui se
succéderaient rapidement, sans grand rapport les unes avec les
autres. Malgré cela P. Lange est plus franchement placé sur le
terrain de I'immanence que la majorité des théologiens du juste-
milieu. 11 a essayé de certaines méthodes que la plupart évitent
avec grand soin. L’espril du temps a plus agi sur lui qu’il ne pa-
rait s’en douter. 1l a cherché a réduire le dualisme de Dieu et du
monde.

‘Martensen a suivi la méme tendance que P. Lange, mais il lui
est trés-supérieur quant au coté formel. Néanmoins sa Dogmatique
n’a pas grande valeur; on n’y trouve pas cetle énergie de pensée
qui fait jaillir tout un organisme d’une idée-mére. Tout en cher-
chant a renouveler la vieille dogmatique, il restaure le clérica-
lisme, le chiliasme et la conception matérialiste des sacrements.

Le panthéisme, donl on a eu trop peur, n’a qu’une valeur néga-
tive. 11 a 'unique mérite d’avoir réagi contre le théisme ubstrait,
et d’avoir purifié la notion de Dien des représentations anthro-
pomorphiques el anthropopathiques. Insoutenable philosophique-
ment, il se perd dans des abstractions qui ne sauraient nous don-
ner la solution de I’énigme du monde. C’est 1a ce qu’a senti le
théisme spéculatyf qui toul en admettant la parité de Dien et du
monde et leur action réciproque, maintient une différence qui
seule peut les sauvegarder I'un et Pautre. Dieu est bien tout ce
qu’il y a de plus général, mais une généralité vivante, consciente,
ramassée en elle-méme, planant éternellement au-dessus de ce
monde qu’il ne cesse de pénétrer. Cette tendance est représentée
par Eh. H. Weisse, Wirth, J. H. Fichte.

Les théologiens n’ont su lui emprunter que I'idée de la person-
nalité de Dieu, mais en négligeant I’élément spéculatif. C’est ainsi
qu’en accentuant I'idée de liberté 'on a prétendu sauwvegarder le
surnaturel et le miracle. Cette liberté s’est peu & peu transformée
en arbitraire; on n’en a pas moins abusé (ue de la nécessité. La



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 427

dogmatique entiére est basée sur ’idée de Varbitraire en Dieu.
La liberté de Dieu ne peut étre que la libre détermination de
son essence ; elle implique donc la nécessité, mais la nécéssité
compatible avec un étre moral et personnel, une nécessité cons-
ciente el voulue. Une liberté purement formelle comme chez
I’homme, une liberté distincte et séparée de lessence méme de la
personne, n’est pas seulement incompréhensible chez Dieu, mais
indigne de lui.

Il est un groupe d’hommes qui, tout en ayant maintenu divers
élements de la théologie du juste-milieu et du théisme spéculatif,
ont fait preuve d’une plus grande énergie scientifique, d’un besoin
plus profond de la vérité, et ont pris rang parmi les penseurs
avencés du moment. On a déja nommé Rothe, Bunsen et Schenkel.

Rothe, le plus important des trois, reconnait le théosophe OEtin-
ger pour son ancétre spirituel. Né supranaturaliste, il se senlit dés
son enfance porté vers le monde mystérieux sur les ailes d’une
puissante imagination. De bonne heure, il se développa chez lui
toute une vie religieuse des plus pures, des plus délicates el des
plus intimes, en dehors de l'influence domestique. Le besoin de
comprendre et de résoudre les énigmes de la foi, se réveilla aussi
de bonne heure. Attiré par Schelling, le plus romantique des
philosophes, beaucoup moins par Hegel, Rothe fut d’abord re-
poussé par Schleiermacher, dont il considérait les lecons sur la
Vie de Jésus comme une profanation.

Apres cette phase de romantisme religieux, Rothe (1820-22) fut
un piétiste sincere, mais non heureux.

Son séjour & Rome (1823-28) lui ouvrit de nouveaux horizons.
Il vécut dans le monde des artistes qui se réunissaient tous les di-
manches autour de sa chaire et subit 'influence de la riche na-
ture de Bunsen. De retour (1828) a Wittemberg, comme profes-
seur, il ne se sentit plus a I"aise dans les cercles piétistes par trop
etroits. La révolution de juillet lui révéla tout i coup les rapports
intimes entre la vie politique et morale des peuples; il comprit la
haute importance de I’Etat qui lui parut représenter la totalité de
la vie morale des nations. La parole de Christ : le champ c’est le
monde, lui ouvrit de vastes perspectives. Rothe se convainguit
qwon ne saurait distinguer entre la vraie humanité et le christia-
nisme authentique, que la religion se réalise dans la morale. La
mission de I’Eglise doit donc consister & se rendre tnutile pour al-
ler se fondre dans ’Etat. C’est ainsi que Rothe rompit du méme
coup avec le piélisme et avec ’orthodoxie: il ne s’agissail de rien



428 CARL SCHWARZ.

moins que d’un renouvellement du christianisme destiné a le
melilre en contact plus intime avec le monde.

La disciplime ecclésiastique sera supplantée par une éducation
religieuse et morale, l'enseignement religieux par I’école, le culte
par I'art, les cérémonies ecclésiastiques par les représentations
théatrales. Rothe est sur le point de donner la main aux représen-
tants les plus exirémes du radicalisme, avec cette différence que
c’est sa piété qui le rend adversaire de I’Kglise, tandis que ses
alliés apparents la répudient par impiété.

Deux erreurs expliquent comment Rothe en est venu a faire
une fausse application d’une idée vraie d’ailleurs, I'unité de la re-
ligion et dela morale. D’abord I’Etat ne représente la totalité des
fins morales qu’en ce qu’aucune d’elles n'échuppe a son action:
mais il ne peut s’occuper directement (ue de ce qui reléve de la force
coercitive; tout le reste appartient auxassociations libres. La seconde
erreur est plus grave encore. L'unité idéale de la religion et de la
morale n’implique nullement la coincidence, V'identification de 1'E-
glise et de I’Etat, appelés i représenter séparément chacun de ces
domaines. Il doit v avoir action réciproque en tout et pénétration,
mais non une abstraite identité. Ce quidistingue le monde des réa-
lités de celui de I'idée, c’est que dans le premier ies divers élé-
ments de la nolion ont une existence séparée et distincte. Qui pré-
tendrait faire toujours en méme temps les choses qui ne vont pas
cependant les unes sans les autres? Le travail ne va pas sans la
priére, mais il est un temps pour travailler; un autre pour
prier. I1 en sera de méme pendant toute l'éternité, a moins
qu’on ne se la représente comme une existence en dehors du
temps, et d'une monotonie intolérable .

Bunsen se rattache d’'une maniére irés-inlime a Rothe, bien
qu’ils aient différé quant aux études, au genre d’esprit et a la
position sociale. Personnalité aussi séduisante qu’insiruite, possé-
dant un savoir vraiment encyclopédique, sur lequel l'imagination
avait un peu trop la haute main, Bunsen se livra d’abord & un
enthousiasme religieux, fort peu crilique , rappelant tout a fait les
allures de la romantique. Dans la seconde période de sa vie, tout
se purifie; le courageux chevalier se révolte contre la réaclion
politico-religieuse, en train de restaurer le cléricalisme et le dog-

1 Occupé dans ce moment méme & donner une analyse trés-compléte de
I'Ethiqae de Rothe, nous nous dispensons de reproduire ce que M. Schwarz
en dit lui-méme.



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 429

matisme: la conscience morale reprend tous ses droits. C’est dans
Les signes des temps (1855) que Bunsen jelte le gant au parti de
Hengstenberg et de Stall, tout en cherchant inutilement & arra-
cher son ami le roi de Prusse a leur funeste influence. Insistant
sur la plus compléte liberté de conscience, il demande que le chris-
tianisme qui nous a d’abord été présenté sous forme orientale
( sémitique ), soit enfin traduit dans la langue de Toccident
(japhétique ). Son livre, Diew dans Phistoire (1857-1858 ), montre
que, bien loin d’étre limilée aux seuls Juifs, la révélation s’ac-
~complit en tous les temps et au moyen de toutes les nations. Son
travail sur la Bible (Bibelwerk, 1858-1860), resté inachevé, devait
meltre a la portée du peuple les résultats de sa vie laborieuse.

Suisse de naissance, éleve de De Wette , Schenkel était I'espé-
rance des théologiens du juste-milieu, lorsque Les signes des temps
de son ami Bunsen I’arrachérent & un parti auquel il n’appartenait
pas au fond, pour en faire un des plus courageux champions des
idées nouvelles. Dans son « fssence du protestantisme » (1847 ;
2" édit. en 1862), il montre que bien loin qu’il faille le considérer
comme un fait arrété une fois pour toutes, le prolestantisme est
un principe permanent de réformation. La conscience est I'or-
gane religieux de 1’esprit humain, dans lequel le facteur mo-
ral et le facteur intellectuel plongent leurs racines et duquel doi-
vent procéder ’action morale et la connaissance scientifique.
C’est du point de vue de cette conscience, svnthése de 1'é-
Iément religieux et de I’élément moral, que I'Eglise doit étre
renouvelée et que toute la conception du christianisme doit étre
& nouveau formulée (La dogmalique aw point de vue de la con-
science, 2 vol. 1858-1859). La paroisse (die Gemeinde) est la con-
science chrétienne de la communauté, et, a ce titre, la source de
tous les pouvoirs ecclésiastiques. Ses futurs ministres doivent
sinspirer d’elle (De léducation des théologiens évangéliques), au
lieu de se présenter comme des prétres pourvus de moyens ma-
giques pour sauver les gens. C’est sur le terrain ecclésiastique
pratique et non sur celui de la dogmatique que doit se livrer la
grande bataille décisive entre le passé et Pavenir.

III. LA THEOLOGIE LIBRE.

Avec Schenkel nous avons déja mis le pied sur le sol de
la théologie libérale; mais tandis que le professeur de Heidelberg



430 CARL SCHWARZ.

s’est tenu essentiellement sur le terrain pratique, d'autres ont
poursuivi la lutte dans le domaine scientifique et théologique.

Nous trouvons d’abord les nouveaux rationalistes qui ont su pro-
gresser en rompant avec 1’étroitesse du rationalisme vulgaire de
I'école de Rohr et de Wegscheider. Hase est le plus illustre de ces
théologiens qui ont acceplé la succession du rationalisme sous bé-
néfice d’inventaire. Esprit trés-ouvert, méme au souffle de la ro-
mantique, ayant un vif sentiment des arts, il lai a fallu un amour
profond de la vérité, une vie morale des plus fortes pour ne pas
donner dans la théologie de fantaisie et demeurer un théologien
rationnel. Le caractére moral bien prononcé de sa tendance lui a
permis de se fraver la voie en prolestant contre le fatalisme, le
panthéisme et le gnosticisme de {"éecole de Schelling et de Hegel.
en meéme temps que contre les conceptions extérieures, juridiques
el magiques des orthodoxes.

Déjaen 1834 (Ecrits polémiques) Hase se faisaitle champion de la
vrate raison contre la fausse. Sans chercher a concilier le suprana-
turalisme et le rationalisme, il défend les droits de ce dernier en
Pidéalisant. Cet écrivain reproche aux ralionalistes vulgaires de
méconnailre 'importance hisforique du christianisme, ce qu'il y a
d’intime dans sa vie intérieure, la mystique, et sa haute portée
philosophique. La saine raison de Rohr et de Wegscheider n’est
que de I’entendement sans portée spéculative , le sens commun
représentant le niveau moyven de la culture, un caput mortuum du
passé plutot que des germes féconds pour un progrés futur. Cest
un sens historique des plus siirs qui aconquis & Hase une place im-
portante dans la théologie moderne. Quelque chose de nobleet de
chevaleresque, provenant du fait que le christianisme esl devenu
chez lui vraiment humain, lui a souvent valu le fitre de théologien
élégant. La vraie culture et le christianisme ne différent pas a ses
veux. C’est 4 ce pointde vuelarge qu’ila écrit son histoire de I’Eglise,
qui ale tort de sacrifier parfois les grandes vues d’ensemble aux
anecdotes et aux détails piquants.

Théologien rationnel comme le précédent et son collégue a
Iéna, J.-L. Riickert est sous presque tous les rapports en frap-
pant conifraste avec lui. Nalure simple et primitive, indépen-
dante jusqu’a l’entétement, il a un amour dua vrai qu’aucune
crainte n’arréte. N’admettant pas I’autorité normative de I'Ecriture,
Riickert I'explique avec la plus compléte indépendance, cherchant
avec d’autant plus de sincérité la vraie pensée de l'auteur qu’il ne
se sent pas lié par elle. Ce théologien s’est prononcé pour le ra-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 431

tionalisme (Le Rationalisme, 1859), entendant par ld non pas un
systeme arrété et surtout pas le rationalisme vulgaire, mais /e
besoin dans ses jugements de ne céder qu’a la force et a la nécessité
inhérentes a la pensée. Partant du moi idéal de Kant et de Fichte, en
lutte avec le mal radical, Riickert s’est élevé dans sa Théologie
(1851), dont la personne de Jésus forme le centre, jusqu’au Dieu
personnel.

L’arrogance de Hengstenberg provoqua des protestations a Ber-
lin méme. Le 15 aoat 1845 les disciples de Schleiermacher qui
avaient accepté foufe sa lradition, se groupérent autour de son ami
intime, le pasteur Jonas qui mieux (ue personne avait saisi sa pen-
sée. Protestant contre la réaclion dogmatique, ils déclarérent s’en
tenir au Christ comme & Punique aufeur du selut, en admelttant
la plus grande liherté dans la maniere de comprendre les doctrines.
Ils ne voyaient de salut que dans une constitution ecclésiastique qui
permettrait 2 I'Eglise de se développer en laissant toutes les con-
viclions libres.

Absorbés par les devoirs pratiques, les hommes de ce groupe
n’exercérent pas une influence scientifique. Ils se bornérent a
défendre I’'Eglise-unie de Prusse, fondée sur une base non dogma-
tique. La réaction envahissant 1’Allemagne, ils fondérent, en 1854,
Lo Gazette ecclésiastique protestante, rédigée par H. Krauze assisté
de plusieurs théologiens libéraux appartenant aux écoles les plus
diverses. En répudiant le confessionalisme étroit et les tendances
catholiques, ils en appellent non pas aux symboles ou a la lettre
de I'Ecriture, mais & son esprit, & 'Evangile,a Christ tel que I'E-
criture nous le fait connaitre. Ces hommes se demandent aprés
Schleiermacher, si nous sommes donc condamnés a voir le chris-
tianisme s’allier avec la barbarie, la science avec l'incrédulité,
et ils répondent par un non énergique et décidé. La Réformation a
signé un éternel traité d’alliance entre la science et le christia-
nisme vivant qui seul peut garantir la liberté dans tous les do-
maines.

Le professeur Alexandre Schweizer,  Ziirich, représente la meé-
me tendance, mais d’une maniere plus complete, en cultivant aussi
le coté scientifique. 11 a implanté Schleiermacher en Suisse. Tou-
tefois ce théologien s’est montré indépendant, en renoncant a tout
compromis pour répudier décidément ’élément surnafurel. Jésus-
Christ est un génie religieux; ce qu’il a d’unique s’explique par le
caractere individuel et intransmissible du sentiment. La Dogmati-
que de Schweizer (1863) est écrite au point de vue d’ane émma-



432 CARL SCHWARZ.

nence absolue de Dieu dans le monde. Supranaturalistes et déistes
ont le grand tort de distinguer entre Dieu el 'ordre du monde.
« L’ordre de 'univers n’est que la totalité de 1’activité de Dieu ra-
menée a des régles, ou Dieu s’affirmant. Les hommes sont abso-
lument dépendants de Dieu, comme étres naturels, par ’ordre de
la nature, comme étres moraux, par son ordre moral, comme en-
fants de Dieu, par 'ordre de la grace. » Tout est donc prédéter-
miné d’une maniére inflexible, ce qui doit arriver arrivera; il ne
faut pas qu’on se flatte dans des cas extrémes de pouvoir prévenir
les malheurs par des priéres. La Nouvelle Gazette évangélique de
Berlin a dénoncé cette dogmatique (1864) comme du détermi-
nisme, du fatalisme turc, du panthéisme honteux, recouvert d’un
vernis chrétien.

C’est dans la Suisse allemande que le froisiéme groupe des ad-
versaires de la théologie traditionnelle a fait son apparition. Il s’est
donné pour mission de populariser et de faire entrer dans la vie
pratique la conception hégélienne de 1'univers ainsi que les re-
sultats de la critique de Strauss et de Baur. Le pasteur H. Lang de
Zirich est le champion de celte tendance a laquelle les Voix du
Temps servent d’organe depuis 1859. Sans apporter rien de nou-
veau en fait d’idées, ce parli se distingue par l'union de la culture
scientifique et du sérieux pratique. N’étant pas blases comme
Strauss et ne bornant pas leur critique aux premiers siécles du
christianisme, ces théologiens suisses se proposent de satisfaire
au hesoin de I’heure présente, en faisant triompher la conception
moderne de 1’univers. Ils affirment avec décision et confiance —
c¢’est 14 leur coté positif — qu’en dépit des dénégations de Strauss
et de Stahl, 1a conception moderne des choses est non-seulement
religieuse mais chrétienne. -

Dans la conception supranaturaliste de 'univers, qui est celle
de lorthodoxie, on ne peut se représenter la nature indé-
pendante, obéissant & des lois, comme un organisme régulier,
comme un monde. Dieu, qui est censé dominer la nature et planer
au-dessus d’elle, s’en sert en vue de ses fins avec I'arbitraire illi-
mité d’un despote. Rigoureusement parlant, il ne peut pas méme
étre question, a ce point de vue-13, d’une suspension des lois de
la nature, parce que ces lois ne forment pas un ensemble, un tout
organique. La nature est un produit de Dieu dépourvu de toute
indépendance et sur lequel il régne avec un arbitraire inconceva-
ble. D’apres la philosophie moderne, représentée déja par Descar-
tes et Bacon, puis par Leibnitz, Schelling et Hegel, I’univers sui?



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 433

su murche réguliére, sans 'intervention du moindre miracle, d’au-
cun élément arbitraire; il forme en lui-méme un tout complet,
harmonique que Dieu sans doute pénétre et anime du dedans,
mais non pas d’une maniére extérieure et en troublant sa marche
continue, la connexion de ses diverses parties. Enfin, tandis que
dans Ia vie religieuse le supranaturalisme met 1’accent, le centre
de gravité sur la vie future, 'au dela, la philosophie moderne,
ennemie de tout dualisme, rapproche les deux mondes et les fait
pénétrer I'un par ’autre, le profane par le divin, le céleste par le
terrestre.

Est-ce 14 un naturisme téléologique, admettant un ordre et des
buts, des fins ? du panthéisme ? du théisme spéculatif ? L hésitation
est permise, car le langage est général et vague; on ne voit clai-
- rement qu’une chose, le coté négatif, la répudiation de tout élé-
ment surnaturel, mais on ne sait pas ce qui le remplace. Mises en
demeure de s’expliquer, les Voix du Temps ont repoussé (1861)
I'accusation de panthéisme et de naturisme. On répudie le Dien
personnel des théologiens tout en prétendant conserver le Dieu
vivant, I’esprit absolu auquel ’étre fini peut dire fu et auprés du-
quel il peut trouver consolation, force, vie éternelle dansla détresse
et que le nom de pére désigne de la maniére la plus profonde e
la plus riche. Ces théologiens font appel a la liberté morale pour
protester contre le fatalisme et le déterminisme; il appartient &
I'individu de briser le réseau serré des circonstances dans lesquel-
les il est enlacé pour devenir le centre d’une aclivité propre.

On trouve aussi dans les Voix du Temps quelques déclarations
rassurantes sur ’immortalité personnelle, sans qu’il soit possible
de dire que dans ces questions métaphysiques les rédacteurs soient
parvenus a cette joveuse et claire liberté qui découle d’une con-
viction bien assise et définitivement conquise.

Pour ce qui est de la christologie, ces théologiens contemplent
dans la personne historique de Jésus de Nazareth, la vérité salu-
taire devenue vivante pour prendre ensuite possession de I’huma-
nité dans le cours de I’histoire. Ils s’atlaquent non pas au vrai
Christ, mais 4 la doctrine insoutenable formulée sur son compte,
au Christ de la dogmatique.

D’accord avec Strauss et Baur pour ne voir dans nos évangiles
que de I’histoire ordinaire, sans aucun élément surnaturel et mira-
culeux, les Voix du Temps s’en distinguent lorsqu’elles prétendent
déguger le vrai Christ historique des nuages de la mythologie.
Biedermann reproche 4 Baur de n’avoir pas su faire une place a

C. R. 1869. 28



h34 CARL SCHWARZ.

I’6lément ¢ndividuel. D’accord avec les principes généraux de I'é-
cole de Tibingue, on n’accepte pas tous les résultats de sa critique.

Tandis que les adversaires évangéliques de cette tendance alfec-
tent de la mépriser, sous prélexte qu’eile ne serait qu’un dernier
écho d’un point de vue dés longtemps dépassé au deld du Rhin,
ses amis répliquent que si elle s’est réfugiée dans les vallées des
Alpes, c’est parce que les intrigues d’une église et d’un état hu-
reaucraltiques ont réussi a imposer silence a ses plus illustres re-
présentants. Laissons a I’Allemagne ces écoles hypocrites et sans ca-
ractére quine se soutiennent qu’au moven de ruses diplomaticques
et de réticences percées a jour. Pour une théologie vraiment libre,
il faut I’air pur et vivifiant des Alpes, un caractére national solide,
vigoureux, sain, 'atmospheére hienfaisanle des institutions répuhli-
caines qui permet aux troupeaux de choisir les pasteurs sans leur
demander de signer aucune confession de foi.

Depuis quelques années cependant, les Allemands semblent s’a-
percevoir qu’il serait grand temps de ne pas laisser les nations
élrangeres recueillir seules les fruits de ce qu’ils sément pénible-
ment. La Societé protestante, fondée en 1863 sous le patronage de
Rothe, se propose de réunir en faisceau tous les éléments épars
du libéralisme pour amnener une réforme radicale. L’Eglise nou-
velle serait en plein accord avec la culture moderne; la liberté évan-
géligue, appelée a dégager toujours mieux le vrai sens du christia-
nisme, serail son principe formel, tandis que la parfaite harmonie
avec ’ensemble de la culture moderne constiluerait son principe
matériel. Au fait, la culture moderne est une partie constitutive de
notre étre ; en bonne conscience, nous ne pouvons accepter I’Evan-
gile sans le mettre d’accord avec les idées politiques, philosophi-
ques, scientifiques au milieu desquelles nous vivons. Il s’agil de
prévenir le danger, déja signalé par Schleiermacher el aujour-
d’hui plus menacanl que jamais, de voir le christianisme s’allier a
la harbarie et la science a l'incrédulité. -

Mais le christianisme ne risque-t-il pas d’étre la dupe dans ce traité
d’alliance qu’on lui demande de contracter avec la culture moderne?
Nullement! car il ne peut étre question d’accepler que les résul-
tats incontestés et incontestables d’une science vraiment digne de
ce nom. Il faul reconnailre en oulre que le christianisme n’est pas
la source exclusive de la culture, au point que toul ce qui ne dé-
coulerait pas de lui dat étre repoussé comme erreur. La culture et
le christianisme sont les deux facteurs principaux de notre vie in-
tellectuelle entre lesquels regnent des rapports vivants el étroits.



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 435

Sile christianisme & bien des égards purifie la culture générale.
celle-ci le place en demeure de s’exposer sous des formes toujours
plus libres qui mettent au jour de nouveaux aspects de la vérité.
Est-1l nécessaire d’ajouler que le christianisme ne saurait étre con-
fondu avec la dogmatique officielle? Il a une substance permanente.
un noyau éternel qui constitue le lien vivant rattachant tous les
fideles, et une enveloppe changeant sans cesse. Celle-ci n’était pas
la méme aun premier siécle qu’au moven age et a la réformation :
(ui oserait soutenir u’elle n’est pas appelée a changer une fois
encore? La conscience chrétienne, base permanente, se modifie
sans cesse; comment pourrait-il en étre autrement de la concep-
tion subséquente que la réflexion s’en forme sous I’action des di-
verses philosophies et qui vient se déposer comme un terrain d’al-
- luvion autour dn novau qui constitiie proprement la vie religieuse
primitive ?

Rien ne prouve mieux le profond ébranlement du monde théo-
logique par le célébre livre de Strauss, que la force avec laquelle
le probléme s’est de nouvean posé alors qu’on affectait de le croire
oublié. Trente ans aprés sa publication, alors que le calme régnait
de nouveau dans la théologie, la question de la vie de Jésus a ¢été
lout a coup mise a 'ordre du jour dans divers pays.

C’est la France qui a donné le signal. M. Renan a eu un grand
mérite. En lieu et place d’un Christ abstruit, perdu entre ciel et
terre, il a fait marcher devant nous un étre vivant, se mouvant i
Iaise sur les montagnes et dans les vallées de la Palestine dont les
scénes variées nous ont été dépeintes avec un riche coloris et tous
les attraits de la couleur locale. Mais ce qui fait le grand mérite de
cette Vie de Jésus constilue aussi son extréme faiblesse. Le monde
extérieur nous est présenté comme exercant une influence décidé-
ment trop prépondérante sur la vie intérieure de Jésus. Le jeune
rabbi de la Palestine n’est plus qu’une espéce de harpe éolienne
qui frémit poétiquement au moindre souffle de la nature. Ce n’est
pas assez que le paysage absorbe la personnalité ; I’imagination s’en
méle aussi, pour confondre avec P’arbitraire le plus illimité, la vé-
rité et la poésie, T’histoire et le roman. M. Renan avoue lui-méme
sans détour que le point de vue artistique est le meilleur pour ex-
poser de tels faits. Tout est donc mis 4 contribution pour produire
Veffet, les contrastes qu’affectionne la poésie moderne en France.
Le plus brillant de ces contrastes est celui entre ’idylle galiléenne
du début, et la tragédie de la fin qui met un terme a la vie de I’ai-
mable rabbi des premiers jours, devenu un sombre et violent



136 CARL SCHWARZ.

thaumaturge, n’avanl d’autre ressource que de se précipiter i la
rencontre de la mort pour se tirer d’embarras. L’aimable et jeune
enthousiaste qui révait d’abord un idéal a la vérité irréalisable,
devient un fanatique aigri, qui, sentant son impuissance en face des
dures nécessités de la vie, emhouche la trompette du jugement
(lernier, annonce son retour sur les nuées du ciel, se met a trom-
per malgré lui et a faire des miracles pour réaliser le programme
messianique que ses partisans lui imposent.

Ce n’est pas assez de ces contrastes qui rappellent le roman-
tisme francais et les derniéres produclions de Victor Hugo. A ces
tons criards s’djoute un grave reldchemeni moral, de fraiche date
aussi; la figure historique est recouverte des plus tristes souillures
(das geschichtliche Bild mit dem hisslichsten Schmuz hedeckt).
Ces jugements indulgents portés sur le fanatisme et la fromperie,
cette manie de plaider pour tout cela les circonstances atténuantes,
rappelle la morale casuistique des jésuites et I'église catholique,
a laquelle M. Renan ne cesse d’appartenir par le fond de son ame,
en deépit de son radicalisme. Que voulez-vous? On ne peut agir
sur le peuple qu’en le trompant un peu et en favorisant ses illu-
sions. Le seul coupable en tout ceci ¢’est la pauvre humanité qui
voulant étre trompée doit nécessairement I’étre.

Partant de telles idées morales, M. Renan n’a pas honte d’assi-
oner a Jésus le role d’un misérable prestidigitateur qui finit par se
préter a la fameuse scéne de la résurrection de Lazare. Voild com-
ment on respire partout dans ce livre le nouvel esprit parisien,
avec sa profonde corruption morale.

En dépit des teintes chaudes de 'orient et de 'air embaumé de
la Palestine, ue nous :royons respirer, nous avons devant nous,
non pas un tableau historique, mais une falsification de 1’histoire,
Pantique évangile travesti a la derniére mode de Paris, un roman
historique. Le vrai fondateur du christianisme a disparu pour céder
la place 4 un apdtre démocratique et communiste de I'école de
St-Simon.

Que de phrases vides! (uel fard et quelles mignardises! quelle
religiosité artificielle ! Le tout s’étale surun fond semi-panthéiste,
semi-naturiste. Quand on connait le point de vue philosophique de
auteur, quel sens peut-on attacher a des paroles comme celles-ci:
« Il v eut alors quelques mois, une année peut-étre, ou Dieu habita
vraiment sur la terre? » Quelle phrase intolérable que la suivante:
« Le jour ou il prononca cette parole(dans I'entretien avec la sama-
ritaine), il fut vraiment fils de Dieu! » M. Coquerel a déja sérieuse-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 437

ment prié son compatriote et ami de faire disparaitre le mot d’un
mauvais gout incrovable sur «les belles créatures.» Mais M. Renan
recherche surtout ce genre d’ornements qui plaisent aux lecteurs
et aux lectrices de romans.

C’est au moyen de 'arbitraire le plus violent que M. Renan est
arrivé a écrire cette fantastique vie delJésus. Lesdonnées des quatre
évangiles sont morcelées, puis mélangées, comme un jeu de cartes,
sans le moindre égard a la chronologie et au plan des évangiles.
Cela s’appelle solliciter doucement les textes. Une sentence est
violemment arrachée du milieu qui ’explique et la tempére ; le
langage hyperbolique, que Jésus affectionne, est pris a la lettre
pour en faire sortir les plus grands contrastes. Grace a ces liber-
tés, rien de plus aisé que de faire de Jésus un exalté, un utopiste,
un communiste ennemi de la richesse, un ascéte méprisant les
affections de famille.

Ce qui achéve de favoriser cet arbitraire, c’est que M. Renan n’a
pas tiré au clair la"question de la valeur respective des sources qu’il
emploie. Non-seulement il n’est pas au courant des questions
critiques, mais il tombe dans les plus étranges méprises. Luc est a
la fois un compagnon de saint Paul et un ébionite exalté ! !

La Vie de Jésus de M. Renan rappelle & divers égards celle de
Strauss, bien que la différence entre eiles aboutisse souvent & une
forte opposition. Ils se sont proposé I'un et 'autre d’écrice pour le
peuple, mais I"auteur francais a seul atteint son but. Les hommes
cultivés eux-mémes qui ont voulu lire le livre de Strauss ont du
v renoncer bientot. Tandis ue le Francais s’est montré peintre,
I’Allemand est un restaurateur de vieux tableaux : le Parisien est
un poéte qui mele sans scrupule le vrai el le faux, le savant alle-
mand est un teneur de livres consciencieux, n’inscrivant & Pavoir
que ce qui mérite d’y figurer ; chez I'un on remarque toute une
vegétation fantastique, chez 1’autre on voit un calculateur sec et
anxieux, mettant constamment sous les veux du public les facteurs
dont il tire ses maigres résultats.

M. Renan a réussi & animer admirablement ses matériaux qu’il
domine : le livre entier est pénétré d'un certain sentiment qui se
communique au lecteur. On se sent dans une atmosphere chaude
qu’on est tenté de tenir pour orientale, bien qu’elle soit artificielle
et éminemment francaise. Straussau contraire prend a 1’égard de
son objet une attitude froide et pleine de défiance: représentant
inexorable de la conscience crilique, ennemi de tout élément fan-
tastique, il préfére ne pas dire assez plutdt que de dire trop. Il



138 CARL SCHWARZ.

accepte le renoncement que la science impose a ses adeples, tan-
dis que son émule prend plaisir & inventer et a créer.

Ces deux auteurs ne s’élévent pas jnsyu’a une composition lis-
torique ; le littérateur francais, 1éger el superficiel, en est empé-
ché par le besoin de tout transformer a son image, el par la recher-
che de 'effet dramatique : ’Allemand, docle et sérieux., esl retenu
par ses scrupules et les étroites limites de la crilique. Presque tou-
jours le théologien d’outre Rhin se résigne a prononcer un non
liquet.

Bien que D'esprit scientifique allemand, chaste et pur, soit infi-
nimentsupérieur au talentd’exposition du littérateur francais, avec
toutes ses coquelteries, Strauss, tombant dans un extréme oppossé,
n’a pas mieux réussi que M. Renan a s’élever jusqu’a histoire.
Tout en se proposant un but posifef, il n’a su faire usage que de
la méthode négutive el critique. Nous avons la la mesure de son
talent. 1l excelle dans ’analvse ; il sait admirablement signaler les
illusions des orthodoxes, toujours exposés a prendre la mythologie
pour de I’histoire ; il est le représentant de la critique sobre et
incorruplible : sa spécialité est A’analyser el de répandre la clarté
sur toul ce dont il s’occupe. Mais ¢’esl en vainque vous lul deman-
deriez autre chose. Il a écrit une Vie de Jésus, « dans les limites de
la critique pure. » Le talent intuilif et divinatoire qul constitue
Ihistorien lui manque totalement. Aunssi finit-il par nous dire qu’il
est peu de grands hommes sur le compte desquels nous manquions.
plus d’informations que Jésus.

La supériorité incontestable de la seconde Vie de Jésus de
Strauss sur la premiére est achetée au prix de grandes pertes,
pour ce qui concerne le fond, la forme el le ton. Toutefois le mé-
rite du second ouvrage est d’avoir répondu a l'objection de Baur
ui avait reproché & Strauss de s’étre livré a une critique de I’his-
toire évangélique, avant d’avoir abordé la critique des évangiles.
Strauss tient compte des travaux des derniéres années, mais plutot
en simple compilateur dépourvu de toute originalité.

Il se montre également arriéré (uand il prétend fixer les rap-
ports entre les commencements de la vie de Jésus et le judaisme
et I’bellénisme. Les constructions historiques a la fagcon de I'hégé-
lianisme ont passé de mode. Le seul mérite de Strauss consiste a
avoir substitué la méthode synthétique & la méthode analytique du
premier ouvrage. Il ne se borne plus adissoudre les récils évan-
géligues en les frottant en quelque sorte les uns contre les aulres
ou en les mettant en opposition avec nos idées modernes;; il cher-



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 139

che de plus a montrer comment les mythes se sont formés et af-
fermds.

Strauss présente — el ¢’esl ici un point important — la con-
science que Jésus a de lui-inéme comme le centre de sa vie et de
son enseignement. Jésus accomplit un grand progres en recon-
naissant en Dieu, le Pére céleste, plein de bonté pour tous sans
exception. Il a du tirer cet élément-1a de son propre fonds; cest
parce qu’il était la bonté méme qu’il s’est représenté Dien comme
eminemment bon. De la résulta pour Jésus une sérénilé intérieure
parfaite qui I'éleva au-dessus des privations, des soucis et des
désirs et constitua son état d’Ame harmonieux et permanent.
Comne aucune lutte intérienre n’avait précédé celte phase, on ne
retrouve pas chez Jésus des échos d’un passé douloureux, comme
chez saint Paul, Augustin, Luther. Jésus était une belle nature
qui se développa d’elle-méme et s’accusa toujours plus sans qu’au-
cane conversion il nécessaire. Cette sérénité parfaite, Jésus 'avait
recoe de I’hellénisme.

Apres avoir constaté que la végeétation mythologique, comme
une plante parasite, a presque tout dévore, Strauss nous engage a
laisser le Christ Léstorique, fort problématique, pour nous occuper
du Christ édéal. 11 entend par 13, avec Kant, cet idéal de 'homme
selon le coeur de Dien qui se trouve dans la raison humaine et au-
quel chaque individu doit s’élever. Le christianisme doit ainsi se
transformer en humanilarisme, conformément a toutes les nobles
aspirations de notre époque. Sans contredit. s’il n’y avait pas eu
de Christ historique, cet idéal ne serait pas aussi élevé; Jésus nous
en a fourni des traits nouveaux, il en a rélégué dans 'ombre d’au-
tres (ui auraient nui a ’effet général. Il v a plus, en concevant cel
ileal d’une maniére religieuse, il lui a donné une consécration su-
périeure; en 'incarnant en sa personne il lui a communique 1a
chaleur et la vie.

Malgré Lout cela, Strauss ne peut se résigner a nous faire grice
de 'inévitable refrain : 1’idée n’aime pas & se manifester en sa plé-
nitude dans un seul exemplaire. Pour si haut placé que soit Jésus
parmi ceux qui ont contribué a former P'idéal de I’lhumanité. il ne
saurait étre ni le premier ni le dernier. Grace & celte idée, Slrauss
se trouve renfermé dans un cercle étroit et stérile dont il ne peut
Plus sortir. Dans un écrit précédent (Friedlichen Bliittern), il avait
presenté Jésus comme ayant atteint un idéal religieux qui ne
pourrait jamacs étre dépassé; il avait déclaré (que I'humanité ne
pourrait pas plus se passer de Jésus (que de religion. Aujourd’hui,



&40 CARL SCHWARZ.

revenant en arriére, il reprend son vieux et triste refrain, exclusi-
vement négatif : Jésus n'est ni le premier ni le dernier de ceux
qui ont exposé I'idéal de I’humanité : il n’est pas seul et unique
de son espéce (der Alleinige).

Tout cela ne nous apprend rien sur la valeur religieuse de Jésus
pour humanité entiére. Nous n’admettons pas, nous non plus, (ue
Jésus ait été seul de son espece, & 1'exclusion de tout autre (Allei-
nigkeit und Ausschlisslichkeit); mais est-ce a dire qu’on ait le droit
de prétendre qu’il n’a pas été unique (Einzigkeit), qu’il n’occupe
pas en réalité une position tout a fait particuliere et incomparable
dans la sphére religieuse ? Ce caractére propre n’est pas métaphy-
sique, — il ne consisle pas en une double nature, ou en une na-
ture supérieure, — il est individuel et historigue. Ce qui caracté-
rise Jésus ce sont ses dons, d’une part, la place qui lui a été fixée,
d’autre part, & un moment décisif de I’histoire de ’humanité : tout
son étre en a recu une empreinte tout a fait particuliére. Par ce
caractére unique de Jésus nous entendons cette position centrale
qu'il n’a cessé d’occuper pour ’humanité entiére jusqu’a aujour-
d’hul. Dans le domaine religieux, il est permis d’établir une dis-
tinction entre une position unigue (Einzigkeit) et une position ex-
clusive (Alleinigkeit), dans un sens autre que lorsqu’il est ques-
tion des héros de I’art ou de ceux de la science. Keim I’a déja
remarqué, la science et I’art semblent ne pouvoir jamais s’élever
a une hauteur supréme ne devant jamais étre dépassée. D’abord
parce que dans ces domaines, la synthése définitive du divin et de
’humain ne s'effectue jamais et ensuite parce que la notion et la
partie technique progressent sans cesse. Il en est tout autrement en
religion : ici il est possible d’arriver & une grandeur qui ne sera
jamazs dépassée. Indépendamment du progrés théorique et pratique
du monde, # peut se trouver un maximum d’intensité de vie reli-
gieuse et morale, un maximum de motifs historiques décisifs, un
acte supréme de liberté pénétrant dans les profondeurs infinies de
la divinité et de I’humanité, enfin un maximum d’amour divin pour
une personnalité humaine ; tout cela parait possible d’un point de
vue différent de celui du panthéisme. En Christ la simple possibi-
lité est garantie par le fait qui en montre la réalisation.

Ce sonl 1a des vérités qui échappent & 'esprit trop étroit de
Strauss. 11 excelle quand il s’agit de se livrer a la critique de dé-
tail, mais il n’a ni coup d’eil historique ni sens religieus. On dirait
que grace & un travail critique incessant ces organes-la ont été
sinon atrophiés du moins paralysés. Ses conclusions demeurent



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. |

des plus précaires et des plus vagues. Il accorde que le christia-
nisme n’a pas encore fait son temps; il convient qu'il doit en res-
ler un certain quelque chose qui a bien son importance; mais je
vous défie de savoir en quoi ce minimum consiste. Il ne daigne pas
nous le dire.

Le manque de sens historique se montre également quand il
fail de la sérénité, de I’harmonie parfaile d’une belle nature, de
I’hellénisme, en un mot, le poinl central de la conscience de Christ.
Cet élément se trouve en Jésus, mais ce n’est que la manifestation
de quelque chose de plus profond encore : il n’est pas la cause
mais uniquement le symptdme de cetle force appelée a agiter el a
vaincre le monde. Cette bonté aimable, cette affabilité était avant
tout une commisération universelle pour I’humanité malheureuse et
pécheresse. Et cette commisération s’explique a son tour par la na-
ture profondément religieuse de Jésus, par son sens tourné vers
Dieu, par son wnion avec Dieu qui est la commisération méme.
En un mot, ce n’est pas d’esthétique qu’il est ici question, mais de
religion : au lieu de 1’élément hellénique, il faudrait parler du plus
bel héritage du judaisme, de 1'élément théocratique au sens le plus
pur et le plus élevé, tel qu’il se manifeste dans les paraboles du
royaume. Mais Sirauss ne sent pas ces vérités religieuses et mora-
les; aussi éprouve-t-il une répulsion presque maladive a appelei
Jésus, le Sauveur.

Schenkel se défend d’avoir voulu écrire une Vie de Jésus; il n’a
prétendu signaler que les principaux ¢raits de son caractere (Cha-
rakterbild Jesus, 1864). D’abord attaché aux idées de Schleierma-
cher qui faisait si grand cas de 1'évangile de Jean, le professeur de
Heidelberg en est venu a trouver I’histoire la plus authentique
de Jésus dans un manuscrit primitif dont notre second évangile
actuel serait une édition revue et augmentée. Il se sépare égale-
ment de Schleiermacher en ce qu’abandonnant Iidée d’une sain-
teté abstraite, raide et morte, immuable et monotone, il la place
dans le fait d’étre sorti victorieux des luttes les plus vives, & travers
les tremblements, la perplexité et la priére.

* Schenkel se distingue également de Strauss en ce qu’il voil en
Jésus Pidéal religieux et moral réalisé une fois pour toules, et de
M. Renan en ce qu'il se garde bien d’en faire un exalté et un char-
latan. Mais il est de nouveau d’accord avec eux et avec Schleier-
macher, ainsi qu’avec toutes les aspirations modernes, lorsqu’il pré-
tend ne donner qu'une description humaine et purement histori-
que du caractére de Jésus. En fait de miracles, Schenkel n’admet



442 CARL SCHWARZ.

que les guérisons. Les visions que les disciples eurent de Jésus res-
suscité furent du meéme genre que celle accordée a saint Paul sur le
chemin de Damas. Repoussanl et la théorie des visions de Strauss
et I’hypothése orthodoxe d’une revification du corps de Jésus par
son ame, il prétend admellre des manifestations réelles du Christ
vivant et glorifié, des visions objectives, sans gu’on sache bien ce
gu’il entend par la. Schenkel reléve surtout ’aclivité éminemment
populaire de Jésus, sa préoccupation des classes movennes et infé-
rieures. La religion essentiellement morale du Sauveur a con-
damné sans retour le cléricalisme el le pharisaisme de tous les
temps. C’est en signalant ce dernier trait avec prédilection que
Schenkel a provoqué contre lui les protestations et les foudres
de tous les pharisiens et théologiens du jour, dont I'endurcisse-
mentthéologico-hiérarchique constitue proprementle péchié contre
le Saint-Esprit.

Comme Schenkel, Keim est inspiré par des besoins religieux et
il arrive sur la vie de Jésus a des résullals plus positifs *. C’est un
critique parfaitement libre qui n’est pas incrédule a I'égard de
I’histoire évangeélique; il ne voit en Jésus qu'un homime sans re-
noncer pour cela a sa grandeur. D’accord pour 'essentiel avec
I’école de Tiibingue, il donne la priorilé a Matthieu et n’admet pas
Pauthenticité du quatrieme évangile.

Keim est avant tout un historien; la critique, qui chez Strauss
dévore tout, n’est a ses veux qu’un simple moyen. Possédant un
haut degré d’intuition et de divination, il obtient des résultats
inaltendus, en rapprochant une foule de détails jusque-la passés
imapercus. Quoiqu’a hien des égards différent de Strauss et de
Renan, il sait tenir entre eux un certain juste-milien et réunir des
qualités opposées qui, chez ses deux devanciers, deviennent de gra-
ves défauts.

Keim part de 1’idée que le développement de la conscience de
Christ a eu lieu d’une maniére vraiment el exclusivement humaine,
a travers les luttes el les tentations. L’idée du développement suc-
cessif est prise tout a fait au sérieux. C’est surtout parce que le
(uatriéme évangile ne tient pas compte de ce fail qu’il conleste
son authenticité.

Ce qui caraclérise éminemment Jésus, ¢’est son sens a la fois ad-
mirablement owvert et fermé pour le monde, ¢’est en d’autres

L Voyez I'analyse de son ouvrage (Geschichle Jesu ven Nuzara, 1867 dans
le Compte-Rendu, 1868, 4¢ livr. |



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. 443

termes sa profonde imtimité avec Dieu. Tout en lui gravite autour
d'une intense religiosité, découlant des plus pures sources du
judaisme. Jésus est avant tout un héros, un orateur religieux. A
cOté de cerlains lraits doux, tendres el mélancoliques rappelant
Jérémie, qui ont lant d’attraits pour les malheureux, les malades,
les femmes, se trouve une sérénité idvllique qu’il tenait de la Gali-
lée sa patrie. —Toutchez lui s’est développé du dedans au dehors:
il eut une nature reiigieuse éminemment creéatrice. — Jésus n’a
rien appris dans les écoles des Juifs ou des Grecs. Il a élé le plus
pur et le dernier produit naturel du judaisme déja en dissolution
et en train de devenir la religion universelle. — Jésus nous fait
Phmpression d'un homme quin’a jamais connu laiguillon du péché,
sa sainteté toutefois ne s’étend qu’a I’époque de son activité publi-
que: 1 n’est jamais tombé dans des péchés de commission. 11y
avait en lui une certaine disposition au mal comme au bien, un
aliment (Zunder) pour le péché, sans quoi il n’en aurait pas eu
une connaissance exacle et profonde. Jésus a décliné le litre de
bon au sens absolu ; ce n’est (ue peu-a peu qu’il s’est élevé au-des-
sus des idées juives pour substituer enfin le rovaume de la Croix a
celul du Messie.

Keim se distingue profondément de 1'école de Tiibingue en
vovant dans les écrits évangéliques discordants non pas la main
drauleuars différents, mais les phases successives d’un développement
iniérieur. Strauss en établissant un dualisme absolu entre lidée
et histoire, recule jusqu’a Kant et tombe dans un anachronisme.
L’histoire enliere est la pour témoigner que les grands événe-
ments relévent non pas de I'impératif catégorique, mais de per-
sonnalités puissantes et originales.

Keim ne tient pas pour essentiels aunjourd’hui les grands faits
de I'histoire évangélique, énumérés dans le symbole des apotres.
Les guérisons sont les seuls miracles admissibles. Quand 1l Ltraite
de la résurrection, la décision et la clarté font défaut. Cet événe-
ment ne lui parait pas pouvoir étre rigoureusement prouve. La di-
gnité du Christ ne lui semble pas plus dépendre de la résurrection
que Iassurance de notre immortalité.llen appelle & Jésus commeau
plus grand des miracles (potenzirte Wuander): il croit a ses appa-
ritions dans un corps glorifié, pourva d'une organisation nou-
velle ; il voit dans les histoires sur la résurrection des effets réels
du Christ glorifie.

La recherche de I'esprit et des expressions originales, énigmati-
ques, n'a fait qu’aller en angmentant chez Keim. Son livre n’a pas



L4k CARL SCHWARZ.

réalisé les espérances qu’il avait fait naitre. 11 marque cependant
un grand progres et abonde en germes d’avenir. Il inaugure une
tractation vraiment historique de la vie de Jésus dans de grandes
proportions.

Tout en détestant1’école de Tiibingue, on aété amené alui faire
d’importantes concessions. Le successeur de Baur, Weizsicker,
rappelle (Untersuchungen iiber die evangelische Geschichte, 1864 1)
a bien des égards le précédent. Tout en soutenant en général I’au-
thenticité du quatriéme évangile, il est conduit a faire tant de con-
cessions que son caractére historique se trouve singuliérement
compromis. Le progrés dans le sens d’une tractation historique
vraiment grandiose est beaucoup plus sensible encore dans un
récent ouvrage de Hausrath ( Neutestamentliche Zeitgeschichte.
1868 ). Rappelant par satendance le livre de Keim, auquel elle
est supérieure quant a la forme, cette « Histoire contemporaine du
Nouveaw Testament, » écrite pour le grand public, vise a enca-
drer le récit sacré dans I’histoire générale, de maniére a les com-
pléter et a les éclairer I'une par I’autre. Elle est fort bien réussie.
(’est au moyen de pareils ouvrages, éminemment positifs parce
quils ne sont qu’au service de [I’histoire, qu'on arrivera a con-
cilier la science et la foi d’'une maniére qui leur fera honneur a
'une et & autre.

De grands progres se sont accomplis depuis I'apparition de la
premiére édition de ce livre, il y a douze ans. Nous exprimions
alors le veen que la réaclion dit son dernier mot et poussit tout a
Pextréme, afin que les mauvais principes qu’elle renfermait fussent
mis en pleine lumiére. Nous avions trop présumé d'elle: cette
école a disparu comme la neige du printemps aux premiers rayons
de soleil. C’est que tout en elle était vide et artificiel ; tout n’é-
tait que vains essais de restauration, ambition cléricale. La ban-
queroute est aujourd’hui compléle. e seul homme puissant qui
mailrisait tous ces éléments hétérogénes, Stahl, avait déja vu
venir la déroute ; aprés sa mort, il n’y a plus eu que le chaos.

Aprés s’étre longtemps vanté de sa victoire, on s’est apercu
enfin qu’on avait une église sans avoir de congrégations, de pa-
roisses. Toutes les tentatives de restauration sont venues se hriser

' Yoyez le Compte-Rendu, 1869, 1ve et 2me livy,



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. /%)

conlre la résistance populaire. Cet échec est une grande lecon a
'adresse des bureaucrates gouvernementaux et ecclésiastiques.
Pour fonder la nouvelle église, il faut en appeler non pas aux for-
mules des siécles passés, mais a ce qu’il v a de plus profond dans la
conscience populaire, toujours chrétienne, quoi qu’on en dise. Nous
avons suffisamment montré que les théologiens du juste-milieu ne
sont pas a la hauteur de cette tache.

Comment réussirons-nous donc a purifier et a développer notre
théologie et notre église? Avant tout il faut faire prévaloir une con-
ception spéculative de Punivers qui soit une et générale. 1l faut
faire disparaitre jusqu’au dernier vestige de tout supranaturalisme
extériewr. Cette élimination n’affectera en rien le contenu du Chris-
tianisme : la forme extérieure et arbitraire de la révélation divine
sera seule sacrifiée. La théologie sera spéculative ; on rompra avec
les aberrations (u panthéisme et de Pathéisme, tout en répudiant
I'école de ’arbitraire et dn miracle avec tons ses modernes enjoli-
venlenis.

Cette théologie sera de plus historico-critique. Le Christianisme
toul entier, sans en excepter ses commencements et sa source,
sera présenté comme s'étant développé dans le cours de Uhistoire.
Plus d’inspiralion, plus d’autorité normative des Ecritures, plus de
conception dogmatique de Jésus. Ces dogmes seront remplaceés
par une conception historique de Jésus et de I'Ecriture. Toule la
société contemporaine s’est jointe 4 la protestation de Beyschlag
contre le « Dieu parcourant la terre incognito. »

Celte théologie sera enfin religieuse et morale. Elle placera I’es-
sence de la religion dans le senfiment, centre de la vie humaine,
duquel rayonnent la connaissance et la volonté. On insistera sur
U'étroite et nécessaire union entre la religion et la moralilé et sur
les conséquences qui en découlent. En se placant a ce point de vue
moral on modifiera, on transformera bien des dogmes, celui de la
liberté, du péché, de la grace. Dans 1’cenvre de ’appropriation du
salut, on cherchera & arriver a une pénéfration intime du facteur
divin et du facteur humain, agissant réciproquement 1’un sur I'au-
tre. La morale a son tour sera débarrassée de son mauvais subjec-
tivisme, cle sa propre justice, de son pélagianisme superficiel. En
un mot la morale perdra son caractére femporaire et fini; la mo-
ralité plongera ses racines dans les profondeurs de la religion; la
volonté finie de I’homme aura sa source dans l'infinilé divine ; sa
liberté consistera en la soumission a4 Dieu. En lieu et place de la



IS CARL SCHWARZ.

funeste séparation de la religion et de la morale nous aurons leur
intime union.

Le théisme spéculatif, les grands progrés accomplis dans la cvi-
fique des livres du Nouveau Testament, les nouvelles vies de Jésus.
les idées de Rothe sur la svnthése de la religion et de la morale. la
doctrine de Schenkel sur la conscience, la tendance 2énérale a
faire sortir la religion du domaine des abstractions pour la méler
aux questions morales actuelles et vivantes, voila tout autant de
signes annoncant I'avénement prochain de cette théologie.

Mais, dira-t-on sans doute, ce que vous nous annoncez la. est-ce
donc autre chose que dn rationalisme remis a neuf? qu’il soit
daillears spéculatif. historique ou sentimental. cela ne change rien
a I'affaire.

Le rationalisme du XVIII™ et du commencemen! du XIX™ siécle
est bien mort sans retoar. [l n’avait ni ceewr ni téte. Mais le prin-
cipe rationnel demeure invincible et éternel en théologie comme
dans tous les autres domaines. La raison, en effet, dans le plus rele-
vé et dans le vrai sens du mot, embrasse ’esprit humain tout entier.
la conscience religieuse comme la conscience humaine, la vie du
ceeur comme celle de Uintelligence. En second lieu, quelque nom
(qu’on puisse lui donner, iln’est pour I’homme rien de plus élevé que
cette raison venant de Dieu el pleine de lui. L’ancien rationalisme
el 1a théologie libre ne se ressemblent que par la négation de toul
supranaturalisme extérieur, de toute révélation arbitraire ou mira-
culeuse. Cette opposition est méme aujourd’hui plus forte et sur-
tout mieux justifice. Malgré cela, la critique moderne est plus con-
servatrice; elle comprend mieux le passe; elle a plus de sympathie
pour la vie intime et intense du christianisme; elle gotte mieux la
couleur simple et impérissable de ’évangile du salut. La différence
est grande et profonde; elle se montre sur fous les points. Le ra-
tionalisme vulgaire n’est pas spéculatif : il ne cesse d’en appe-
ler & la saine raison; il ne connait pas I’étude approfondie de
I’histoire : il place la raison subjective au-dessus de la raison objec-
tive; il mesure tout & sa petite mesure du moment présent: son
pragmatisme est extérieur et puéril. En fait il méconnait I'essence
méme de la religion. en la faisant consister dans un catalogue de
docirines et de préceptes moraux. Au lien d’enter la moralité sur
une piété profonde, il prétend la fonder sur elle-méme et la sub-
stituer a la religion.

I’avenir le plus prochain de cette théologie libre est plus rassu-
rant qu’on n’aurait pu le croire autrefois. 1.’Allemagne est enfin



LA THEOLOGIE ALLEMANDE CONTEMPORAINE. hii

sortie de la triste position politique el sociale dans laquelle elle
végélait, et dont I'Eglise et la théologie élaient les premiéres i
souffrir. Le besoin d’unité nationale, qui ne peut manquer d’étre
satisfait, sollicite le concours de toutes les forces libres et morales
pour résisler aux puissances ennemies. Il s’agit de triompher de
Pantipathie légitime contre un état militaire en le transformant
de nouveau en un état ou 'intellicence dominera. Pourquoi déses-
pérerail-on ? Les paroisses sont sorties de leur sommeil: les ex-
travagances de lout genre des cléricaux luthériens ont f{ini par
provoquer la vive opposition du peuple. Les besoins religieux des
personnes cultivées réclament impérieusement et avec conscience
une satisfaction autre que celle qui leur a été accordée jusqu’a
présent. Nous en sommes encore a l'attente et a ’espérance, mais
le jour nouveau s’approche, son souffle se fait déja sentir. Deux
choses manquent encore. Une compléte rupture des liens qui ont
enchainé ’'Eglise i ’Etat, afin qu'elle ne soit pas entrainée dans tou-
tes les crises ficheuses qui peuvent étre réservées a celui-ci. Cetle
émancipalion sera une reconstruction de I’Eglise sur la hase de la
conscience populaire, une restauration libre et authenlique de ce
christianisme simple et intime qui vit encore dans le cceur du peu-
ple. Ce n’est (que quand I’Eglise sera ainsi devenue libre qu’elle
pourra supporter et créer une théologie libre. Mais comment celle-
ci pourra-t-elle se former et conquérir la prépondérance dans les
universités allemandes actuelles ? Nous ne le voyons pas, mais nous
avons la foi. Il v a plus, nous apercevons déja les premiers li-
neaments de notre théologie. Tout est déja prét: les pierres du
nouvel édifice sont déja 1a toutes taillées. La seconde chose (ui
nous mangque c’est un homme courageux, doué d’une haule faculté
de création et de systématisation, pour élever le nouvel édifice.
grouper autour de lui notre jeunesse qui n'est pas encore alteinte
par la corruption et la conduire sur le chemin de la vérité!!!

J.-F. AsTiE.




	La théologie allemande contemporaine

