
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: L'épitre aux hébreux

Autor: Rambert, F. / Bleek, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. EPURI. AUX HEUREUX.

L'ÉPITRE AUX HÉBREUX

Frédéric BLEEK :

Le professeur Frédéric Bleek, mort le tl février 1889, après
un long el fructueux enseignement à l'université de Bonn, se dis-
lingue, de l'aveu de tous, par l'impartialité de sa crilique. Nul n'esl
plus que lui libre de préoccupalions dogmatiques; mais personne
non plus ne soutient avec plus de décision des fails injustement
niés. « Si la république des critiques, dit le professeur Nitzsch.
« voulait décerner à ses grands hommes des litres de distinction.
« Bleek serait appelé le consciencieux (der Zuverlässige). »

Voici une dixaine d'années que cet eminent théologien a été
enlevé à la science; mais ses travaux lui survivent, el même
plusieurs d'entre eux, parmi les plus importants, n'ont été donnés au
public qu'après la mort de leur auteur. C'est le cas des deux
volumes d'Introduction à l'Ancien et au Nouveau Testament2, ainsi que
du Commentaire sur l'épitre aux Hébreux, publié l'année dernière.
Ce commentaire n'est pas celui dont la première partie (Introduction)

parut en 1828. et la seconde partie {Interprétation) en 1840.
C'est simplement le cours donné aux étudiants de Bonn: mais,
par le fait, nous avons dans cette publication la subslance du grand
ouvrage de Bleek. el comme une nouvelle édition abrégée et sur
plus d'un poinl corrigée par l'auteur lui-même.

L'étude de VEpitre aux Hébreux nous met. tout d'abord, en
présence de questions de critique d'un haul intérêt, et auxquelles
Bleek consacre les quatre-vingts premières pages de son livre.

1 Der Hebnlerbrief erklärt von Kr. Bleek, herausgegeben von K A. Windfall).

1868, in-8 de 512 p.
ä Einleitung in das A. T., herausgegeben von Bleek unii A. Kamphausen.

Berlin, 1860, 2"'<- édition 1865.



550 FRÉDÉRIC BLEEK.

Nous allons le suivre sur ce terrain; nous passerons ensuite
à l'interprétation proprement dite.

INTRODUCTION.

1. LES PREMIERS LECTEURS DE L'ÉPITRE AUX HÉBREUX.

L'auteur de l'épilre n'est pas nommé, et les lecteurs auxquels il
s'adresse ne le sont pas davantage, sauf qu'ils sont désignés comme
Hébreux dans le titre. Ce titre provient, selon toute probabilité,
de l'auteur lui-même. Il se trouve dans tous les manuscrits grecs
et dans les anciennes versions, el, toujours l'épitre est citée sous
le nom d'Ëpitre aux Hébreux.

Les Hébreux sont ici des chrétiens d'origine juive dont la langue

maternelle était encore l'hébreu. On les appelait EßpaXoi pat-

opposition aux ÈliwKjrai. On a pensé quelquefois que ce titre
ne renfermait qu'une designation toute générale. Il n'en est rien :

l'épilre est adressée à des lecteurs bien déterminés, à des chrétiens

judaïsants qui habitaient la Palestine. Ce qui le montre, ce

sont les indications particulières qu'on lit à la fin.
Cette hypothèse se trouve confirmée par les remarques

suivantes : I" L'auteur écrit à des chrétiens très-judaïsants qui
considéraient encore les sacrifices lévitiques comme nécessaires à

l'expiation des péchés. — 2° L'église ou les églises auxquelles l'épitre est

adressée se composaient exclusivement de chrétiens d'origine
juive. — 3" Le passage XIII, 12, où il esl dit que Jésus a souffert
£'£&> T-riç -n-óri-n;, laisse supposer que les lecteurs vivaient à Jérusalem

ou dans tes environs.
On objecte surtout: 1° La mention de Timothée (XIII, 23). Mais

Timothée était sans doute connu dans ces églises. 11 pouvait

même, comme compagnon de Paul, y avoir noué des relations. —
2° La composition de l'épitre eu grec. En effet, l'épitre n'est pas

une traduction, comme on l'a quelquefois pensé. Le style en
général, la fréquence des paronomasies, la construction des phrases

par périodes régulières, l'emploi constant de la traduction des

LXX dans les citations de l'Ancien Teslamenl, le montrent jusqu'à
l'évidence. Mais le grec était assez connu en Palestine, pour qu'on
put écrire en cette langue, sans craindre de ne pas être compris,



l'épitre aux hébreux. 551

surtout si l'auteur élait lui-même un Crée ou un Helléniste peu
familier avec l'arantéen.

11. Occasion i.i mut nr. l'épitre.

Au siècle apostolique, l'église chrélienne de Jérusalem et des

environs ne se composait que dejuits de naissance ou de prosélytes
juifs convertis au christianisme. Ils se considéraient fous comme
chrétiens, sans pour cela cesser de prendre pari au culte de
l'Ancienne Alliance. Cependant il v avait entre eux des différences: les
uns étaient plus rigides, les autres moins. Ceux qui tenaient le

plus aux cérémonies mosaïques pouvaient, être ébranlés dans leur
loi par les attaques des Juifs incrédules, ils n'admettaient pas
d'ailleurs que les païens pussent entrer dans l'église chrétienne,
sans se soumettre à la circoncision, à l'observation du sabbat, aux
purifications, etc. Avec de telles dispositions, plusieurs devaient se

sentir plus rapprochés des Juifs ennemis de l'évangile, que des païens
convertis el de ceux d'entre les chrétiens d'origine juive qui,
à l'exemple de Paul, s'étaient affranchis du particularisme
religieux. De là des divisions dans l'église de Jérusalem, surtout
lorsqu'elle ne fut plus sous la direction des apôtres. Nous voyons que
plusieurs commençaient à abandonner les assemblées des fidèles,
(X, 25), qu'ils étaient en danger de renier leur foi en Jésus-
Clirisi et de retomber dans le judaïsme (VI, i-6 el X. 26-30).
Prémunir contre ce danger les églises des Hébreux, en leur
montrant la supériorité de la Nouvelle Alliance sur l'Ancienne,
le! esl le but de notre épitre.

File a cependant plutôt une tendance paréuétique. Les

développements dogmatiques soni toujours accompagnés d'exhortations.

L'auteur cherche surtout à faire voir l'excellence de la

révélation de Dieu en Jésus-Christ. Le Médiateur de cette révélation
nouvelle esl au-dessus des Anges (I el II) el de Moïse (III, 1-6).

Il est surtout le seul souverain savrificalenr parfait. Cela ressort
de ia comparaison entre Jésus et le grand-prêtre de l'ancienne
alliance (V, 1-10 el VI, 20. —¦ X. 18). Après celle exposition
dogmatique, plus d'une fois interrompue, viennent, comme dans les

épîtres de Paul, divers préceptes et recommandations iX. 19 —
XIII. 25).



552 FRÉDÉRIC BLEEK.

III. Origine de l'épitre aux Hébreux.

D'après les plus anciens manuscrits le titre est seulement

«pi« ÉSpaiouç, sans indication d'auteur. Dans l'épitre même, nous

ne trouvons pas davantage le nom de l'auteur, à peine quelques

renseignements sur sa personne. D'après XIII, 18, 19, 23, nous

voyons qu'il était assez éloigné de ceux auxquels il écrivait, mais

qu'il les avait visités précédemment, et qu'il entretenait des

relations personnelles avec eux. C'était aussi un ami de Timothée

(XIII, 23). Le même passage montre qu'il n'était pas lui-même

prisonnier. On a pu voir mais à tort, dans X, 34, une allusion à

une captivité de l'auteur. La vraie leçon est ici Stapûett, et non

osatoli, ce qui donne pour le sens, non pas : « Vous avez sympathise

à mes liens; » mais : « Vous avez eu de la compassion pour les

prisonniers. <

Ces renseignements devaient faire penser à Paul, ce qui fut

généralement admis, même dans l'église d'Occident, depuis le

commencement du Vme siècle. — A l'époque de la réformation, il
s'éleva des doutes, même chez des catholiques (Cajétan et Erasme) :

mais le concile de Trente prononça l'authenticité. D'après
Luther notre épître n'esl pas l'œuvre de Paul, ni d'un apôtre, mais

d'un disciple des apôtres qui, sur te fondement de la foi a bàli de

l'or, de l'argent, des pierres précieuses, mélangés peut-être
de bois, de paille, de foin. Luther pense à Apollos. Mais au

XVIIme siècle, grâce surtout à l'influence de Gerhard. Calov et

antres, on en revint dans l'église luthérienne à faire de Paul l'auteur

de notre épître.—Dans l'église réformée, Calvin attribue
l'épilre aux Hébreux à un disciple de Paul, probablement Luc ou
Clément de Rome; mais on en revint bientôt aussi à l'origine pau-

linienne, sauf cependant quelques théologiens sociniens ou arméniens

(par exemple, Grotius). — Semler (1763) souleva de

nouveau des doutes. J.-D. Michaelis de même en 1789. Dès lors,

surtout depuis le commencement de notre siècle, la discussion est

vivement engagée, le nombre des adversaires d'une origine pauli-
nienne grandit ; ils attribuent notre épître à Barnabas, à Luc ou à

Apollos.
Est-ce Paul qui a écrit l'épitre aux Hébreux? Consultons

d'abord les témoignages extérieurs, l'histoire de notre épître dans

l'église ancienne.



l'épitre aux hébreux. 553

Le passage U. Pierre III, 15. ne prouve rien; car il ne se

rapporte pas au contenu de l'épitre aux Hébreux.
Clémenl de Rome, clans son épître aux Corinthiens, sûrement

authentique, et qui date de la lin du f" siècle, fait inconleslahlemenl
usage de notre épître. Il imite des passages entiers. Cela prouve
qu'il connaissait l'épitre aux Hébreux, mais non qu'il l'attribuait à

Paul. On doit plutôt penser le contraire. Si Clément, évêque
de Rome, avait reconnu cette épître comme de Paul, il l'aurait
sûrement recommandée à son église comme telle, et il se serait
formé à Rome une tradition continue à ce sujet. Nous ne trouvons
rien de semblable. Pendant les trois premiers siècles, on fait peu
d'usage de notre épître dans l'église d'Occident, et jamais comme
d'un écrit apostolique. En effet le Canon de Muratori ne le
mentionne pas. Cajus, presbytre de Rome, vers le même temps,
ne compte que treize épîtres de Paul. Novatien. évêque de Rome
au milieu du Hlme siècle, ne fait aucun usage de notre épître.
et cependant il n'aurait guère pu trouver que là un appui pour ses

rigueurs contre les lapai (VI, 1-8; X. 26 ss.). L'église de Rome
ne considère donc pas l'épilre aux Hébreux comme etani de Paul.
et nous pouvons en conclure, avec une assez grande certitude,
que Clément de Rome ne l'avait pas non plus envisagée comme
telle, résultat important, si. comme on le pense généralement, ce
Clément est le même ({tie celui mentionné par Paul clans Phil. IV,
3, comme un de ses compagnons d'oeuvre.

L'église d'Occident tout entière est ici d'accord avec celle de

Rome. Tertullien (lin du II""' et commencement du IIIm" siècle) ne
cite qu'une fois notre épître. Il appuie sur VI, 4-8 ses vues
rigoureuses au sujet des lapsi; mais il attribue ce passage à un «

compagnon des apôtres, à Barnabas. Cyprien (f 258) cite beaucoup
les épîtres de Paul, jamais l'épitre aux Hébreux. Dans deux
passages il dit que Paul, comme Jean dans l'Apocalypse, a écril à

sept églises. Noire épître se trouve donc exclue. Irénée. évêque
de Lyon au commencement du IHme siècle, cite fréquemment
toutes les épîtres de Paul, sauf celle à Philemon, en les attribuant
expressément à l'apôtre. Il ne fait aucun usage de l'épilre aux
Hébreux. Ainsi dans toute l'église d'Occident, pendant les trois
premiers siècles, l'épitre aux Hébreux n'a pas été considérée
comme ayant Paul pour auteur.

he témoignage de l'église d'Orient paraît plus favorable à

l'authenticité. Dans l'église d'Alexandrie, déjà peu après le milieu
du second siècle, l'épitre aux Hébreux est attribuée à Paul. C'était



00* FREDERIC BLEEK,

l'opinion de Clemen! d'Alexandrie et déjà de son maître Pantène.
Cependant ils savaient que de divers côtés on élevait des doutes à

cel égard. Ils cherchent à expliquer pourquoi Paul ne s'est pas
nommé et pourquoi le style est si différent de celui des autres

épîtres. D'après Clément, Paul aurait écril en hébreu el Luc
traduit en grec. Origene cite aussi fréquemment noire épître
comme de Paul. Il laisse pourtant, entrevoir plus d'une fois quelque

incertitude. Il va même, dans un passage qui nous a été
conservé par Eusèbe. jusqu'à émettre l'idée que les pensées sont de

Paul, mais le style et les développements d'un de ses disciples.
¦< Si donc, ajoute-t-il, une église considère celte épître comme de

Paul elle ne mérite aucun blâme à cet égard, car ce n'est pas sans
raison que les anciens nous l'ont Iransmise comme telle. .Mais en

réalité qui a écrit l'épitre, Dieu le sait (-riç Sì h yoâ-lia-- -rV; î-kiouoVw,

-h ah à}.r,Srìs osò; otò'sv). Les uns pensent à Clément de Home,
d'autres à Luc. » Ainsi dans l'église d'Alexandrie, au temps d'Origene,

à côté de la tradition q'ui attribuait l'épitre à Paul, il y en
avait une antre qui l'attribuait à l'un des disciples de l'apôlre. Plus

tard, il est vrai, on admit généralement l'authenticité.
Quant aux églises de Syrie, on Irouve déjà dans la Peschilo,

l'épilre aux Hébreux, mais après toules les autres épîtres de Paul.
11 est constant toutefois qu'au milieu du III'"0 siècle on l'envisageait
à Antioche comme l'œuvre de cet. apôtre.

Plus tard, au 111""5 siècle, Eusèbe pense que l'épitre est de Paul,
mais qu'il l'a écrite en hébreu et qu'elle a élé traduite en grec,
probablement par Clément de Rome. Il la mei au nombre des

àvrtXtyófnev«. Cependant, après Eusèbe. l'opinion générale dans

l'église d'Orient esl toujours plus favorable à l'authenticité. Quelques

ariens font seuls exception. — Dans l'église d'Occident elle-

même, depuis le milieu du Ilme siècle, grâce à l'influence de l'église

grecque, il devient, toujours moins rare qu'on attribue à Paul

l'épitre aux Hébreux. Les Novaliens surtout accueillaient
favorablement celle idée, pour justifier leur sévérité. Ala fin du IV""
et an commencement, du Vmc siècle. Jérôme el Augustin citent

souvent notre épître comme élant de Paul, niais fort souvent aussi

ils emploient des périphrases: « L'épilre qui, sous le nom de Paul,

est, adressée aux Hébreux; — Paul ou quelque autre que ce soit qui
ait écril l'épitre aux Hébreux, etc. ¦> — Toutefois l'authenticité fut.

bientôt généralement admise, puis sanctionnée par les conciles et

les papes, notamment par Innocent I81' (40b) et Gélase (494).
Ainsi clans tes premiers siècles l'église d'Occidenl en corps ne



I, EPITRE AUX HEBREUX. OOO

reconnaît pas l'origine apostolique de notre épître, et l'église
d'Orient esl fort loin d'accepter unanimement l'opinion opposée,
(tela doit nous faire penser que la tradition favorable à l'authenticité

ne remonte pas jusqu'à l'époque même de la composition de

l'épitre. Si Paul n'esl. pas l'auteur de l'épilre aux Hébreux, on
comprend aisément qu'elle lui ait été plus lard attribuée, vu l'analogie

avec les autres épîtres du même apôtre, la menlion de
Timothée. etc. Mais si Paul l'avait réellemenl écrite, on ne comprendrait

pas qu'une tradition opposée eût pu se former, on s'expliquerait

moins encore l'ignorance de Rome à cel égard, surtout si

l'épitre avait été composée dans celle ville.
La plupart des manuscrits el des anciennes versions confirment

ce résultai par le fait môme qu'ils placent, noire épître après foutes
les épîtres de Paul. Si les manuscrits alexandrins la placent après
la seconde épître aux Thessaloniens, ce n'esl sûrement pas l'ordre
primitif, car on n'en aurait pas dévié.

Les arguments internes combattent l'authenticité avec plus de
force encore que les témoignages extérieurs. Nous avons d'abord
les indications de l'épitre elle-même sur la personne de son auteur.

1. Il est fait menlion de Timothée dans XIII. 23: mais il est
appelé le frère on noire frère Timothée, ce qui le mettrait sur un pied
d'égalité avec l'auteur de l'épilre. De plus il est question d'une
captivité de Timothée dont nous ne savons rien ni par tes Actes ni
par les épîtres. Elle ne peut avoir eu lieu qu'après la composition
de la seconde épître à Timothée, dans laquelle Paul appelle auprès
de lui son disciple qui se (pouvait alors en Asie Mineure. La menlion

de Timoihée. loin de confirmer l'authenticité, prouve donc
plutôt que l'épitre n été composée après la mori de Paul par un
des disciples de l'apôlre.

2. Le passage II, 3. où l'auteur se distingue de ceux qui oui
entendu la bonne nouvelle du salutile la bouche de Jésus, ne permet

pas de penser à l'apôlre Paul, qui déclare l'avoir reçue du
Seigneur lui-même. C'esl avec raison que déjà Luther el Calvin
ont trouvé là un argument décisif contre l'authenticité.

Nous arrivons au même résultat, si nous considérons la doctrine
et le style de l'apôlre aux Hébreux. Elle présente, il estvrai. beaucoup

d'analogies avec les épîtres de Paul. Ces analogies ne sont
pourtanl pas plus grandes qu'enlre la premiere épître de Pierre et
celles de Paul. Elles s'expliquent très suffisamment, surtout si
l'on admet que l'auleur de l'épilre aux Hébreux élail un disciple



556 FRÉDÉRIC BLEEK.

de Paul. Mais à côté de ces analogies, on trouve des différences
dont il serait moins facile de se rendre compte.

Il y a diversité d'abord sur quelques idées fondamentales. —
1. Dans tes épîlres de Paul la foi est habituellement opposée aux
oeuvres el. il semble que l'apôtre aurai) précisément accentué celle
opposition, en écrivanl à des chrétiens encore à moitié retenus
dans les liens du judaïsme. Dans l'épitre aux Hébreux la foi est

opposée à la vue. elle se confond avec l'espérance. Le verbe
•iixaiaùuSai, si fréquent dans les épîtres de Paul, est remplacé par
rffAuovcBai.— 2. Paul met presque toujours la mort du Sauveur
en rapport avec sa résurrection et fait ressortir surtout cette
dernière. Dans l'épilre aux Hébreux, la résurrection de Jésus-Christ
n'est mentionnée qu'une fois, vers la fin de l'épitre, dans une
doxologie (XIII. 30). — 3. Quant aux rapports de la nouvelle
économie avec l'ancienne, Paul exigeail que tes païens convertis
fussent libérés de la loi mosaïque: il ne le demandait pas pour les

chrétiens d'origine juive. L'auteur de l'épitre aux Hébreux regarde
au contraire tes institutions mosaïques comme tout à fait vieillies.
Elles ne peuvent que nuire à la pleine jouissance du bonheur des

enfanis de Dieu sous la nouvelle alliance. Ce qui rend plus
frappante encore celle différence, c'est que l'auteur de noire épître ne

parte absolument que des chrétiens d'origine juive. Il ne s'occupe

pas de la participation des païens au royaume de Dieu. Ce sérail
bien étonnant de la part de Paul.

Il y a de grandes différences aussi dans le style. Celui de noire
épître se distingue par la pureté el la correction. L'arrangement
des mots est soigné, les périodes, si longues soient-elles, sont
régulièrement construites, ce qui forme te contraste le plus tranché
avec le style de Paul. Un tel changement dans la manière d'écrire
serait inexplicable. En vain en appelle-t-on à la dilïérence des

temps el à celle des personnes auxquelles l'épitre était adressée.

Deux styles aussi différents ne peuvent appartenir au même auteur.
On Irouve encore de grandes divergences dans la manière de citer

l'Ancien Testament. L'auteur de l'épitre aux Hébreux, à une seule

exception près, cite toujours d'après tes LXX, même quand cette

dernière version s'écarte du texte hébreu, et il cite très-littéralement.

Les simples allusions à certains passages de l'Ancien
Testament sont conformes à la traduction des LXX. C'esl donc là que
notre auteur avait puisé ses connaissances bibliques. Paul cite

aussi le plus souvent d'après les LXX, mais d'ordinaire beaucoup
moins exactement, toujours de mémoire et en général en corri-



l'épitre aux hébreux. 557

géant la version grecque d'après le texte hébreu. On ne s'expliquerait

pas que l'apôtre se fût ainsi asservi à la traduction des

LXX, précisément quand il écrivait à des chrétiens d'origine juive.
— Il y a également une grande différence dans la manière dont,
les citations sont introduites. Sauf quelques passages de l'Ancien
Testament indiqués comme paroles du Suint-Esprit ou même
de Christ, tous les autres soni cités comme paroles de Dieu et
introduites par la formule : i Sthç liytl, ««o-rupci etc., même quand
dans la citation il est parlé de Dieu à la troisième personne. Paul
emploie aussi quelquefois la formule Xiytt h 3soç ou d'autres
semblables ; mais seulement pour des paroles réellement attribuées a

Dieu dans le texte même de l'Ancien Testament Souvent aussi
Paul nomme l'auteur sacré auquel il emprunte ses citations. Plus
souvent encore il se sert de formules étrangères à noire épître :

yiyç,aiz-ca.i, Xiyst ¦/) ypaui-r, etc.
Enfin quand l'auteur de notre épître parle du culte juif el du

sanctuaire, on voit souvent qu'il ne le fait pas de visu, mais d'après
les descriptions de l'Ancien Testament. Cette circonstance doit
nous faire penser qu'il n'avail pas été à Jérusalem ou du moins
qu'il n'y avait jamais longtemps séjourné.

L'épitre aux Hébreux n'a pas été écrite an nom de Paul.

1. Les détails personnels sur l'auteur, qui se trouvent vers la lin
de l'épilre, ne peuvent se rapporter à Paul, el même ne s'expliquent

bien que si l'épitre a été écrite après la mori de l'apôtre.
— 2. On ne comprendrai! pas que Paul eût chargé quelqu'un
de composer en sou nom un écrit de cette étendue et de celte
importance. — 3. Si dans l'entourage de l'apôtre il y avait quelqu'un
qui fût capable de remplir une pareille tâche, il devait être connu
dans l'église, et sans doute il aurait écrit en son propre nom. Le
nom de Paul n'était pas une recommandation auprès des chrétiens
judaïsants.

Quel est l'auteur probable de notre épure V

La tradition de l'église ne nous donne, sur ce point, que des

conjectures. Nous en sommes réduits, pour noire recherche, aux
indications et au caractère de l'épitre elle-même. L'auteur ne peul
êlre un des apôtres ni un des disciples immédiats de Jésus



558 FRÉDÉRIC BLEEK.

Il clevail êlre en relations plus ou moins étroites avec Paul, .-¦ans

dépendre absolument de lui. Il connaissait probablement
quelques-unes des épîtres de cet apôtre. Ainsi, dans le passage X. 30,

nous trouvons une citation de Deut. XXXII. 35. qui s'écarte à la

fois des LXX et du texte hébreu, mais qui est exactement
semblable à Rom. Xll. 19. On peut supposer que celte citation a été

tirée de là. L'épîlre ne peut avoir été écrite que quelques années

après la mort de Paul, et sûrement l'auteur doit avoir exercé une
certaine activité déjà du vivant, de l'apôlre. 11 nous faut le chercher

parmi les amis ef compagnons d'oeuvre de Paul. De bonne
heure tes conjectures se sont dirigées sur Barnabas. Luc el
Clément de Rome; plus lard sur Silas et Apollos. On a pensé aussi à

Tite, Marc el Aquilas. — Mais l'auteur de noire épître étail juif
de naissance. Il faul donc retrancher de la lisle Tile. Luc et

probablement Clément de Rome, qui ne remplissent pas cette condition.

En lous cas. Clément de Rome esl exclu par l'usage qu'il fail
de noire épître dans son épître aux Corinthiens. Plusieurs de ceux

qui restent doivenl encore être éliminés, parce qu'ils étaient
de Jérusalem ou \ avaient longtemps habile: ce sont Marc, Silas

el Bariiabas. Ce dernier a pourtant, en sa faveur, le témoignage de

Tertullien: mais ce témoignage esl tout a fait isolé, e! l'on doil

penser qu'il repose sur une simple conjecture.
Il ne reste plus que Aquilas el Apollos. C'est, incontestablement

en faveur de ce dernier que sont les probabilités. En voici quelques
raisons. — 1" Apollos avait été instruit dans la doctrine évangélique

par Aquilas et Priscille, amis de Paul. Il devait donc se

rattacher aux vues fondamentales du grand apôtre, et pourtant il

agissait avec assez d'indépendance, puisqu'il y avait à Corinthe
un parti qui se réclamait de son nom (Voir aussi 1 Cor. XVI. 12).

— 2° On se groupait autour de lui, surtout parce qu'il mettait

plus d'art clans l'exposition de la doctrine chrétienne. Il est appelé
dans les Actes (XVIII, 24) un homme éloquent (àffnp Xóyio;). Cela

correspond parfaitement au caractère oratoire el au style soigné
de noire épîlre. — 3° 11 élait aussi, d'après les Actes, puissant
dans les Ecritures, ce qui ne parle pas moins en sa faveur.

— 4° Il élait d'Alexandrie, el sans doute c'est dans les

écoles théologiqiies des Juifs de celle ville qu'il avait puisé sa

connaissance des Écritures et. ses méthodes d'interprétation, ce

qui s'accorde très-bien avec ce que nous voyons dans l'épitre aux

Hébreux el nous explique que plusieurs passages rappellent les

écrils de Philon. — 5" Nous lisons encore dans les Actes qu'Apol-



l'épitre aux hébreux: 559

los réfutait publiquement les Juifs de toutes ses forces, démontrant

par les Ecritures que Jésus est, le Christ. Encore un renseignement

on ne peut plus favorable.
Tout semble donc se réunir pour désigner Apollos comme l'auteur

de notre épître. Depuis que Luther a, pour la première fois,
formulé cette conjecture, elle n'a fait que s'accréditer de plus en
plus. On n'élève que deux objections : 1° Nous ne savons rien de
relations établies entre Apollos et l'église de Jérusalem, ni d'aucune
visite qu'il lui aurait, faite (XIII, 19). Cela est vrai ; mais nous ne
connaissons rien non plus qui s'oppose à ce que de telles relations
aient existé. — 2° Aucun des Pères de l'église ne nomme Apollos
comme l'auteur de notre épître. Mais cette circonstance n'a guère de

poids, puisqu'il esl constant que les Pères de l'église n'ont
faitque des conjectures, et qu'aucun des auteurs qu'ils indiquent ne
peut avoir composé noire épître. — Nous arrivons donc, dans notre

recherche, au plus haul degré de vraisemblance que l'on
puisse atteindre, lorsqu'il s'agit d'un écrit sur l'origine duquel il
n'y a pas de tradition positive, et qui ne peut être comparé avec
aucun autre du même auteur.

IV. Temps et lieu de la composition de l'épitre.

Les passages IL 3, et XIII, 7. nous montrent que ce n'était plus
la première génération des chrétiens qui vivait à Jérusalem. La
menlion de la captivité et de la délivrance de Timothée nous fait
songer à une époque postérieure à la mort de Paul, qui eut lieu
en 66 ou 67. D'autre part, un grand nombre de passages supposent

que le sanctuaire des Juifs était encore debout, et que le culte
lévilique s'y célébrait, ce qui ne nous permet pas d'aller au delà
de la destruction de Jérusalem (70). Noire épître doit donc avoir
été composée en 68 ou 69.

Quant au lieu d'où elle fut écrite, on ne peut le déterminer avec
exactitude. Il devait être assez éloigné de Jérusalem. Ces mois :

àaTrâÇov-rat ùf*ôé« si àirb tâî IfoAîaç, desquels on a si souveiil conclu
que l'auteur se trouvait à Rome, ou tout au moins en Italie,
prouveraient plutôt le contraire. S'il se trouvait en Italie, il aurait dit,
semble-t-il, 0\ iv -zr, îxakia. Le plus probable, c'est que ces chrétiens

d'Italie, chassés peut-être par les persécutions de Néron, se

trouvaient avec notre auteur lui-même hors d'Italie. Dans quelle
ville étaient-ils? On ne le sait pas au juste. Si Apollos est l'auteur



560 FRÉDÉRIC BLEEK.

de notre épître, il laul penser peut-être à Coriuthe ou Ephèse,

villes dans lesquelles il avait auparavant déjà travaillé pour
l'évangile

V. Canoniche de l'épitre aux Hébreux.

N'élanl pas l'œuvre d'un apôtre, ni même d'un disciple immédiat

du Seigneur, notre épître doit être mise parmi tes écrits
canoniques de second rang. Mais, soit par son origine, soil par
son contenu, elle y occupe une des premières places.

INTERPRETATION.

Il va sans dire que nous ne pouvons songer ici à suivre chapitre
après chapitre le commentaire de Bleek. Nous nous bornerons à

deux^des questions les plus importantes que soulève l'interprétation
de l'épilre aux Hébreux. Nous étudierons brièvement: I" Les

citations de l'Ancien Testament. 2° Lu comparaison entreJésus-Christ
et le souverain sacrificateur de l'Ancienne Alliance.

I. Citations de l'ancien testament.

Ces citations sont nombreuses, déjà dans le premier chapitre, et,

si l'on y regarde d'un peu près, on verra bientôt que plusieurs des

passages cités le sont dans un sens qui n'est pas exactement celui

que leur donne le contexte d'où ils ont été tirés. On a souvent
cherché, il est vrai, à les interpréter de manière à leur attribuer
une signification toute semblable à celle qu'ils ont dans le
Nouveau Testament, Mais on n'arrive pas à ce résultat, sans leur faire

grande violence. ce qui est aujourd'hui assez généralement
reconnu, el ce que nous pouvons aussi concéder, sans craindre

que l'autorité des écrivains du Nouveau Testament, pour ce qui

concerne la foi chrétienne, en soit menacée. Nous pouvons et nous

devons distinguer, dans le Nouveau Testament, les doctrines elles-

mêmes de la méthode d'argumentation dont on se sert pour les

démontrer. Les écrivains sacrés n'étaient pas indépendanls du

degré de culture de leur époque el. des méthodes d'argumentation



l'épitre aux hébreux. 561

en usage clans le. milieu où ils vivaient. S'ils l'avaient été, ils
n'auraient pu développer la doctrine du salut, de manière à convaincre
leurs contemporains. Il peut donc arriver que, pour démontrer
les vérités chrétiennes, ils emploient des arguments excellents

pour leurs lecteurs immédiats, mais qui n'ont pas la même
valeur probante pour lous les temps et tous les degrés de culture.
C'est en particulier le cas pour l'application qu'ils font à la

personne de Christ, de certains passages de l'Ancien Testament.
Les espérances et les aspirations qui persistent à travers toute
l'histoire du peuple hébreu, et se manifestent surtout clans les
prophéties de l'Ancien Testament, devaient, d'après le conseil de

Dieu, trouver leur accomplissement clans la personne el dans le

royaume de Christ. Elles l'y ont trouvé et l'y trouveront toujours
plus. Voilà ce qu'il faut maintenir comme l'objet de la foi dn chrétien.

Mais la question de savoir jusqu'à quel point tel ou tel

passage particulier traite de la personne même du Sauveur, n'est pas
immédiatement all'aire de foi, mais affaire de science, de

recherche critique, el, sous (-e rapport, il faut le reconnaître,
on rencontre clans le Nouveau Testament des vues qui proviennent,

d'une herméneutique évidemment imparfaite, el que nous
ne pouvons, par conséquent, plus accepter comme tout à fail
exactes. L'auteur de l'épitre aux Hébreux, par exemple, ne met

pas en cloute l'interprétation directement messianique des

passages qu'il cite dans le chapitre premier ; il la suppose admise aussi

de ses lecteurs : car c'est là-dessus qu'il s'appuie pour établir que
Jésus-Chrisl a reçu un nom plus excellent que celui des anges.
Lue pareille interprétation force évidemment te sens naturel du

texte; mais elle n'esl pourtant, pas absolument arbitraire, elle
repose sur une intelligence profonde des pensées qui sont la base

des paroles citées. En etîet, ces paroles se rapportent, dans l'Ancien

Testament, les unes (Héb. 1, 5, 8, 9, 13) au roi théocratique
terrestre qui occupait ou devail occuper le trône d'Israël; les
attires (1, 0, 10-12) à Jéhovu lui-même. Ces dernières nous montrent
léhova clans ses rapports avec le monde, le Dieu créateur et
conservateur de l'univers, et c'est ce côté de la divinité que l'on désigna

plus tard sous le nom de Parole de Dieu, de Fils de Dieu,

pour le distinguer du Dieu suprême et caché. On pouvait donc être

naturellement conduit à appliquer de telles paroles au Fils de

Dieu. — Quant aux premiers passages, rappelons-nous que le roi
Ihéocratiquè et la théocratie elle-même étaient des types du Messie

el de la nouvelle alliance. Les écrivains de l'Ancien Testament

C. R. 18G9. 3(î



562 FRÉDÉRIC BLEEK.

pouvaient rattacher à la personne de leurs rois une espérance, et

lui décerner des titres qui ne deviendraient une réalité que dans

le roi de l'alliance nouvelle. Ces passages ont donc réellement un
caractère messianique.

Le Psaume II, par exemple (notamment ces mots cités dans

Héb. I, 5 :- « Tu es mon fils, je t'ai aujourd'hui engendré »), était

appliqué directement au Messie par les Juifs. 11 le fut ensuite par les

apôtres, par les Pères de l'église et par la plupart des interprètes
chrétiens. Cependant rien dans le psaume ne monlre qu'il s'agisse
d'un autre temps que celui-là même où vivait le psalmiste. Le

prince dont il est ici question est le roi d'Israël alors régnant,
peut-être Salomon. Il n'y en a pas moins clans ce psaume de
précieux éléments messianiques, les uns typiques, les autres prophétiques.

Ces derniers se trouvent dans la promesse faite par Jéhova
de soumettre au roi d'Israël les peuples étrangers jusqu'aux extrémités

de la terre, ce qui marque l'extension que doit prendre le

royaume théocratique. L'élément typique est au fond de ce

magnifique porlrait du roi théocratique présenté comme le Fils de

Dieu, l'Oint de l'Éternel. Le Roi delà nouvelle alliance devait être
seul te Fils de Dieu au sens absolu. — La seconde partie du
passage : « Je t'ai aujourd'hui engendré, » ne doit être prise que dans

un sens figuré : « J'ai fait de toi mon fils. » — Le mot aujourd'hui
se rapporte au jour où le roi fut oint sur Israël. L'auteur de notre
épître y voit plutôt une désignation de l'éternité. Il rapporte très-

probablement cette expression à l'engendrement éternel du Fils

par le Père.
La citation suivante, qui se trouve dans le même verset, Héb. 1,5:

« Je lui serai père el il me sera fils; » se rapporte évidemment
dans II Sam. Vil, 14, d'où elle esl tirée, à Salomon. Cependant le

passage a un côté messianique en ce que le trône y est promis
pour l'éternité à la postérité de David (v. 13, 16), promesse qui ne

devait s'accomplir que dans le royaume du Messie. L'auteur de

notre épître pouvait donc appliquer à Christ lui-même ce qui dans

la bouche du prophète Nathan se rapportait directement à

Salomon.

Au verset 6, les mots : « Et que tous les anges de Dieu l'adorent! »

ne sont pas une citation libre de Ps. XCVII, 7, mais une
reproduction littérale de Deut. XXXII, 43, c'est-à-dire d'un appendice
au Cantique de Moïse, appendice qui se trouve dans les LXX et qui

manque dans le texte hébreu. Ce'passage s'applique à Jéhova ;

mais, comme dans les versets qui précèdent, c'est Jéhova lui-même



épître aux hébreux. 563

qui parle (v. 34-42), il élait facile de lui faire prononcer encore le
versoi 43"'e el de rapporter au Messie le pronom de la troisième

personne aù-rS.

Le Ps. XLV. dont deux versets sont cités dans notre épître
(I, 8, 9), est un chant nuptial à l'adresse d'un roi qui épouse une
princesse étrangère. Plusieurs rabbins, ainsi que plusieurs
interprèles chrétiens anciens et modernes, le rapportent directement
au Messie; mais alors il faut donner de quelques passages une
explication bien forcée. 11 est beaucoup plus probable que ce psaume
fut composé en l'honneur du roi d'Israël, ou plutôt de Juda, qui
régnait alors. Il renferme cependant des éléments messianiques.
Plusieurs paroles de ce psaume, entre autres les deux versets cités
ici : « Ton trône, ô Dieu, est au siècle des siècles, etc., » ne peuvent,

s'appliquer pleinement qu'au véritable roi théocratique, au
Messie.

Le Ps. GII, « prière d'un affligé qui répand sa plainte devant
l'Etemel, » se rapporte au rétablissement de Jérusalem. Il a été

composé probablement à Babylone pendant l'exil. Il renferme aussi

plusieurs éléments messianiques, notamment quand il est dit que
l'Éternel aura pitié de Sion, qu'il délivrera son peuple, que d'au-
Ires peuples de la terre craindront l'Éternel et se rassembleront
pour le servir, elc. Les v. 26-28 cités dans notre épître (1,10-12:
« Toi, Seigneur, au commencement tu fondas la terre etc. »), sont
une interpellation à Jéhova lui-même. L'auteur de noire épître
les rapporte à Chrisl, en tant que Fils éternel de Dieu.

Ps. CX : « L'Eternel a dit à mon Sidgneur : Assieds-toi à ma
droite, jusqu'à ce que j'aie mis tes ennemis pour le marche-pied de

tes pieds. » Ce passage est cité dans Héb.1,13. Qui est ce Seigneur
L'emploi que fail Jésus de ce passage, en s'adressant aux pharisiens

(Matth. XXII, 43 ss.), ne prouve pas qu'il l'appliquât lui-
même au Messie, mais seulement que l'interprétation messianique

était généralement admise de son temps. Le contenu du

psaume fait plutôt penser à un prince contemporain du poète,
peut-être à David lui-même que l'auteur (qui dans ce cas ne serait

pas le roi .David) appelle son Seigneur. Ce psaume conserve
néanmoins son caractère messianique, surtout au v. 4, cité ailleurs dans

notre épître : « Tu es sacrificateur à toujours selon l'ordre de Mel-
chisédec. » De même la séance à la droite de Dieu s'applique au Fils
de Dieu dans un sens plus élevé qu'au roi auquel le psaume se

rapportait originairement.
Le passage du Ps. VIII cité dans Hébr. II, 6-8 : « Qu'est-ce



564 FRÉDÉRIC BLEEK.

que l'homme que tu te souviennes de lui? etc., » se rapporte à

l'homme en général, à sa destination primitive, à la gloire doni
Dieu l'a revêtu au jour de la création. Par cela même ce psaume
renferme un élément messianique ; car, tandis que l'homme s'esi

corrompu, Christ nous montre en sa personne l'image de Dieu

parfaitement pure. Il es! le lype de l'humanité. Ce qui est dit dans

noire psaume de l'humanité en général ne se réalise pleinement
qu'en lui, le Fils de l'homme par excellence et en même temps le
Fils de Dieu. L'auteur de notre épître pouvait donc appliquer ce

passage directement à la personne du Messie, ce qu'avait fait aussi

l'apôlre Paulfl Cor. XV, 27 ss.. Éph. I, 22).
Nous lisons dans Héb. II, 11-13 : « Celui qui sanctifie et ceux qui

sont sanctifiés sont tous d'un ; c'est pourquoi il n'a pas honte de

les appeler frères, eu disant : J'annoncerai ton nom à mes frères,
je le louerai nu milieu de rassemblée. Et encore : Je mettrai mu

confiance en lui. Et encore ; Aie voici, moi et les enfants que Dieu

ni a donnés. » — La première de ces citations est tirée de Ps. XXII,
23. Ce psaume es! la prière d'un pieux Israélite qui, clans la plus

profonde détresse, implore le secours de Dieu. Dans le verset cité

il promet, si l'Éternel l'exauce, de célébrer au milieu de ses frères
le nom du Dieu Sauveur. Ce psaume se rapporte évidemment aux

circonstances dans lesquelles se trouvait l'auteur lui-même: cependant

il renferme des éléments messianiques importants. D'abord
les souffrances doni il nous l'ail le tableau, ont une grande
analogie avec celles du Sauveur, analogie qui se montre soil dans des

traits spéciaux, soil dans ce caractère général que les persécutions
don! ce fidèle Israélite esl la victime, ont pour cause sa confiance

en Dieu el ne peuvent la lui ravir. La seconde partie du psaume
renferme un élément messianique non moins important en ce que
le poète déclare que la délivrance qui lui sera accordée contribuera

à glorifier te nom de Dieu non-seulement, au milieu deson

peuple, mais parmi les autres peuples de la terre. Les premières

paroles de ce psaume, que Jésus a prononcées sur la croix, onl

conduit à penser que le psaume tout entier est une prière
prophétique du Messie. L'auteur de notre épître part de cette supposition

et met directement dans la bouche du Messie le v. 23.

La dernière cilation de Héb. Il, 13: « Me voici moi et les enfants

que Dieu m'a donnés ; » est tirée de Es. VIII, 17, 18, où c'est Esaïe

lui-même qui les prononce. Dans le texte hébreu on ne trouverait

guère de raisons pour mettre ces paroles dans la bouche du Messie;

mais les LXX onl intercalé au commencement du v. 17 les mois



ÉPÎTRE AUX HÉBREUX. 565

¦/.a\ ÊpïT. On dut se demander quel était le sujet de ce verbe ipsï. Ce

n'est pas le prophète, qui parle toujours de lui à la première
personne: ce n'est pas Dieu, car ces paroles expriment précisément
la confiance en Dieu. Ce ne peut être que le Messie.

On lit encore clans Hébr. X, 4-7 : <• Il est impossible que le sang
des taureaux et des boucs ôte les péchés. Cest pourquoi, en entrant
dans le monde, il dit : Tu n'as point voulu de victime ni d'offrande,
mais tu m'as formé un corps. Tu n'as point pris plaisir aux
holocaustes ni aux sacrifices pour le péché. Alorsj'ai dit: Voici, je viens, il
est écrit de moi. dans le volume du livre, (je viens) pour faire ta
volonté, ô Dieu.' » L'auteur de notre épître considère le Psaume XL.
dont il cite ici les v. 7-9. comme ayant été composé au nom
du Messie. Ce psaume se rapporte évidemment, avant tout, au

poète lui-même qui, après avoir été délivré de grands dangers,
veut témoigner sa reconnaissance à son Dieu, non par des sacrifices,
mais par une liclèle et joyeuse obéissance. L'application directe de

ce psaume au Messie et à son incarnation, provient sans cloute d'une
erreur des LXX. On lil d'après le texte hébreu : « Tu m'as creusé

(c'esl-à-dire donné ou ouvert) les oreilles, » ce qui doit s'entendre
ainsi: « Tu m'as donné la connaissance de ta volonté '. « La
traduction des LXX. probablement par l'erreur d'un copiste qui
aura mis mffj.a pour r«i«, porte : « Tu m'as formé un corps. »

— Quantau versetsuivantdupsaume.lesLXXonttraduit : « Voici, je
riens ; il est écrit de moi dans le volume du livre; » ce que l'auteur
ile notre épître met dans la bouche du Messie comme une allusion

aux prophéties de l'Ancien Teslament. Aujourd'hui la

plupart des interprète^ traduisent: <• Je viens avec le rouleau d'un
livre écrit 2. »

IL Comparaison entre Jésus-Christ et le souverain sacrificateur
de l'ancienne alliance.

Cette comparaison forme le centre de l'exposition dogmatique
contenue clans l'épitre aux Hébreux. Elle se trouve surtout clans

deux fragments importants (V. 1-10 et VIL 1 — X. 18). que nous
allons rapidement étudier.

1
« Tu as ouvert mes oreilles à cette instruction. » (Perret-Gentil.)

2 «Voici, je riens: c'est ce que me prescrit le livre de la loi. » (Perret-
Gentil.)



566 FRÉDÉRIC BLEEK.

« Tout sacrificateur est pris d'entre les hommes, et ainsi établi

pour des hommes auprès de Dieu, afin de présenter des offrandes et
des victimes pour les péchés, comme quelqu'un qui (précisément
parce qu'il est pris d'entre les hommes), peut être indulgent envers

ceux qui sont dans l'ignorance et qui s'égarent; car il est aussi lui-
même entouré de faiblesse, et à cause de cette faiblesse, il doit à

l'égard de lui-même, comme à l'égard du peuple, présenter (ces choses)

pour les péchés » (X, 1-3). C'esl là un premier point de comparaison
qui ne s'applique, tel qu'il est ici formulé, qu'au sacrificateur lévi-
tique. On attendrait que l'auteur nous dît comment et en quelle
mesure on peut le rapporter à Jésus-Christ; mais, au lieu de cela,
il passe immédiatement à un autre point, l'institution divine du

sacerdoce. Aaron ne jouit pas seul de ce privilège. « Le Christ
aussi ne s'est point donné à, lui-même la gloire d'être fait souverain

sacrificateur ; mais (celui qui la lui a donnée) c'est celui qui lui a

dit: Tu es mon fils, je l'ai aujourd'hui engendré. Comme il dit
aussi ailleurs : Tu es sacrificateur éternellement, selon l'ordre
de Alelchisédec. C'est celui qui, dans les jours de sa chair, a présenté

avec un grand cri et avec larmes, des prières et des supplications à

celui qui pouvait le sauver de la mort, et. a été exaucé à cause de sa

piété, lui qui, quoique fils, a appris l'obéissance en ce qu'il a

souffert et, arrivé à la, perfection, est devenu l'auteur d'un salut
éternel, en tant que proclamé de Dieu souverain sacrificateur, selon

l'ordre de Melchisédec » (V, 5-10). Les prières dont if est question
au verset 8, ne sont pas celles que Jésus a prononcées en faveur
de ses disciples ; car le poinl de vue constant de notre épître

voir plus haut le v. 9) est que Jésus-Christ n'a été revelu de la

dignité sacerdotale qu'après son élévation à la droite de Dieu, dans

le sanctuaire céleste. Il s'agit ici des prières que Jésus a adressées
à Dieu pour lui-même, par exemple, la prière de'Gelhsémané.

Le but de tout le passage est de montrer combien Jésus a été éloigné

de s'arroger de lui-même, sans la volonté du Père, l'office de

souverain sacrificateur. 11 ne l'a reçu qu'après avoir appris
l'obéissance, ef avoir montré, dans les circonstances les plus pénibles,

la plus humble soumission. Alors il a été proclamé de Dieu

souverain sacrificateur selon l'ordre de Melchisédec.
Ce sujet, la supériorité du sacerdoce de Christ sur le sacerdoce

lévitique, dont l'exposition est interrompue par diverses exhortations,

est repris au commencement du chapitre VII, et développé

jusqu'à X, 18. L'auteur commence par considérer Melchisédec lui-
même, dans sa dignité sacerdotale, d'après les indications de



ÉPURE AUX HÉBREUX. 567

rAncienTestamenl.il relève surtout deux choses : d'abord que
Melchisédec demeure sacrificateur à perpétuité; puis qu'il a béni,
comme tel, Abraham, qu'il a reçu de lui la dîme et en lui de Lévi,
qu'il est donc supérieur à Lévi et à tous les sacrificateurs lévili-
i pies : « C'est ce Melchisédec, roi de Salem, sacrificateur du Dieu très-
haut, qui vint au devant d'Abraham, lorsqu'il revenait de la défaite des

rois, et qui le bénit.auquel aussi Abraham donna la dime de tout, lequel
étant, lorsqu'on traduit (son nom), d'abord roi de Injustice, puis aussi
roi de Salem c'rst-rt-dire roi de paix, sans pére, sans mère, sans
généalogie, n'ayant ni commencement de jours ni fin de vie, rendu
plutôt semblable au fils de Dieu, demeure sacrificateur à toujours »

(VIL 1-3). Dans la première moitié de ce passage, il est parlé de
Melchisédec dans les termes mêmes qu'emploie l'Ancien Testa-
men!. Dans la seconde moitié, notre auteur ajoute son commentaire

au récit delà Genèse. H prend d'abord symboliquement lenoni
de Melchisédec el celui de Salem1. Il ajoute ensuite: « sans père,
sans mère, sans généalogie, etc. •> Que penser, d'après cela, de
Melchisédec? Déjà, dans les premiers siècles, il y eut une secte qui le
considérait comme une « grande puissance divine, » et le menait
même au-dessus de Jésus-Christ. D'autres voyaient en lui le Fils
de Dieu, sous forme humaine, d'autres le Saiut-Espril on tout an
moins un ange. Cette idée, surtotil celle d'une apparition
du Fils de Dieu, a reparu de tout temps; mais aussi elle a de tout
temps été combattue. On a soutenu que notre auteur ne voit
en Melchisédec qu'une personnalité humaine. Celte opinion n'est
pas facile à établir. Si les expressions « sans père, sans mère, sans

généalogie, » pourraient, à la rigueur, s'entendre en ce sens que les

parents elles ancêtres de Melchisédec nous sont demeurés inconnus,

les mots qui suivent: « n'ayant ni commencement, de jours ni
fin de vie, assimilé au Fils de Dieu, il demeure sacrificateur à

toujours2, » ne sauraient se rapporter à un homme ordinaire. Noire
auteur veut évidemment établir l'analogie du sacerdoce de

Melchisédec avec celui de Christ, et montrer que le premier de ces

sacerdoces est. un type du second, précisément en ce qu'il n'est

pas interrompu par la mort de celui qui l'exerce. Le passage tout
entier est donc destiné à nous faire voir, en Melchisédec. non un
homme ordinaire, mais l'incarnation de l'Esprit de Dieu ou loul

' Go n'est probablement pas Jérusalem, mais la ville do Salim, silure entre
;i nier Morte et le lac Cénézarelh, ville mentionnée dnns Jeun III, 28.

- Voyez encore VII, N, 15 el suiv.



568 FRÉDÉRIC BLEEK.

au moins d'un êlre céleste. Ce qui a pu conduire à cette idée,
c'esl d'abord le quatrième verset du Psaume CX, puis le fait que
l'Écriture se tait absolument sur l'origine, la naissance et la mort
de Melchisédec. Il est clair que celle interprétation, qui sans douté
se trouvait déjà chez les docteurs juifs du temps, dépasse le
sens naturel du récit biblique. Notre auteur veut moins, il esl

vrai, établir quelque chose de précis sur la personne même de

Melchisédec, qu'en faire ressortir la signification typique, pour
montrer la supériorité du sacerdoce de Christ sur celui d'Aaron.
Cependant il ne se serait pas exprimé en termes si positifs,
si, comme le pense Tholuck, il avait seulement voulu dire que
Melchisédec demeure sacrificateur à toujours, comme le type dans

Pantitype, cjui serait Chrisl.
Vient ensuite (VII, 4—10) le second point, la supériorité de celui

qui reçoil la dîme sur celui qui la paye, c'esl-à-dire la supériorité

de Melchisédec sur Abraham, et par conséquent sur Lévi :

« Considérez combien est grand celui auquel Abraham a donné la
(lime du butin,, lui, le patriarche »

Dans les versels qui suivent, (v. 11—19) notre auteur lire parli
de celte-circonstance que le souverain sacrificateur a été établi de

Dieu, non plus selon l'ordonnance lévitique, mais d'après un ordre
nouveau. Il en conclut que le sacerdoce lévitique était incapable
de consommer l'union de l'homme avec Dieu, qu'il n'était donc

qu'une institution provisoire el qu'il était aboli, comme du reste
la loi elle-mêlme dans son ensemble, pour faire place à un ordre
de choses entièrement nouveau, à « l'introduction d'une meilleure

espérance par le moyen de laquelle nous nous approchons de Dieu.

— Si le sacerdoce lévitique avait amené la perfection, qu'était-il
besoin qu'il s'élevât encore un autre sacrificateur selon l'ordre de
Melchisédec? Ne pouvait-il pas être nommé selon l'ordre d'Aaron-I •

(v. 11).

Autre supériorité (v. 20—22). L'institution du sacerdoce de la

nouvelle alliance a été accompagnée de « serment, » (Ps. IX. 4). ce

cjui n'a pas été le cas pour le sacerdoce lévitique.
En outre (v. 23—25) les sacrificateurs de l'Ancienne Alliance

sont plusieurs, "parce que la mort les empêche d'être permanents: »

mais Christ, « parce qu'il demeure éternellement, possède un sacerdoce

immuable. C'est pourquoi aussi il peut sauver complètement
ceux qui s'approchent de Dieu par lui. car il est toujours rivant pour
les représenter. «

L'excellence du «sanctuaire » de la nouvelle alliance, comparé



ÉPÎTRE AUX HÉBREUX. 569

à celui de l'ancienne, est encore une preuve de la supériorité,
du nouveau sacrificateur sur les anciens. Celle comparaison,
indiquée déjà au commencement du chapitre Vili, est reprise au
chapitre IX. Elle repose tout entière sur l'idée que le tabernacle montré

à Moïse dans une vision, pour lui servir de modèle, existe
réellement dans le ciel, qu'il esl le type parfait de celui de
l'Ancienne Alliance, que Christ y est entré avec son propre sang, paisà

mort et son élévation, et que c'est là, à la droite de Dieu, qu'il
conlinue à nous représenter comme notre souverain sacrificateur.

Nous trouvons d'abord au commencement du chapitre IX une
courte description du tabernacle, ou plutôt rénumération des
objets qui se trouvent soit dans lelieu sainl, soil dans le lieu très-saint.
Un détail y fait difficulté. L'autel des parfums, placé dans le lieu
sainl. est indiqué (v. 4) comme se trouvant avec l'arche dans le
lieu très-saint. Il s'agii bien de l'autel des parfums, et non, comme
on l'a pensé, d'un encensoir qui aurait servi au grand jour des

expiations. Le mot Bug-ar-npio-, pourrait bien, sans doute, avoir ce

dernier sens; mais il n'esl pas probable que cet encensoir eût été

placé dans le lieu très-saint. En outre, notre auteur suit
scrupuleusement la description mosaïque, et l'on n'y Irouve aucune mention
d'un encensoir dans le lieu très-saint. En troisième lieu le Bugia.-
Tviptov est indiqué comme un objet indépendant de l'arche sairïte
et placé près d'elle, par conséquent d'une certaine importance.
Il est donc très-probable qu'il s'agit ici de l'autel des parfums, omis
dans la description du lieu saint (omission qui serait surprenante
pour un objet de cette nature) et placé par notre auteur dans le
lieu très-saint par une confusion d'ailleurs très-compréhensible.

Après cette enumeration et la remarque que les sacrificateurs
entraient fréquemment dans le lieu saint, mais, dans le lieu très-
saint le souverain sacrificateur seul et pas plus d'une fois par an.
nous arrivons au second terme de la comparaison, l'office sacerdotal

de Christ : « Mais Christ est apparu comme souverain sacrificateur

des biens à venir. A travers la tente plus grande et plus
parfaite, quin est pas faite de mains, qui n'est pas de cette création, il
est entré dans le sanctuaire, une fois pour toutes, par son propre
sang, non par le sang des boucs et des veaux, et il a obtenu une
rédemption éternelle. Car si le sang des boucs et des taureaux et la
cendre d'une vache sanctifient pour la purification de la chair,
lorsqu'on les répand sur les impurs, combien plus le sang de Christ qui



570 FRÉDÉRIC BLEEK.

par un Esprit éternel s'est offert lui-même à Dieu, irrépréhensible,
purifiera-t-il votre conscience des œuvres mortes, pour servir au Dieu
vivant! » (v. 11—14). Christ est le sacrificateur des biens à venir,
en tant que les biens qu'il nous a acquis, nous les attendons pour
le jour de son avènement et de l'accomplissement du royaume de

Dieu. Il a passé par une tenie plus grande et plus parfaite, allusion

à ce que le souverain sacrificateur traverse le lieu sainl pour
entrer dans le lieu très-suint. Cette tente n'es!, pas le corps de

Christ, comme l'ont pensé les Pères de l'église, ni sa vie sainte

(Ebrard), ni l'église sur ta terre, ni le monde en général. Ce sont,
comme on le reconnaît presque unanimement aujourd'hui, les

degrés inférieurs du ciel ou du sanctuaire céleste, i\ oùwJ (IV, 14).
Cette lente est plus grande et plus parfaite que le sanctuaire
terrestre, elle n'est pas faite de mains, c'est-à-dire que Dieu seul en
est l'auteur et qu'elle ne participe donc pas aux imperfections des

travaux de l'homme. Elle n'appartient pas à celle création, à cel

univers visible, c'est-à-dire qu'elle se trouve dans les régions du

céleste, de l'invisible. « Toute cette description montre que notre
auteur ne s'est pas fail une représentation grossièrement matérielle

de cette tente céleste, à travers laquelle le Fils de Dieu a

passé pour s'élever au Irône du Père, quoiqu'il soit fori diffìcile
cependant de distinguer rigoureusement ce qui est figure de ce

qui appartient à la réalité même de la chose, ni de dire jusqu'à
quel point l'auteur de l'épitre aux Hébreux a fail cette distinction

'. »

Christ a obtenu par son sang une rédemption éternelle pour le

salut des hommes. Cette rédemption est éternelle, c'est-à-dire

qu'elle est toujours valable, landis que le sacrifice offert par le

sacrificateur au grand jour des expiations, ne se rapportait qu'aux
péchés d'une année écoulée, et devait se renouveler annuellement.

— Christ s'est offert irrépréhensible par l'Esprit éternel.
(Tesi bien ici le Saint-Esprit, l'Esprit de Dieu, qui est aussi l'Esprit
de Christ. Il est appelé éternel, non-seulement parce qu'il l'est

en lui-même, mais aussi parce qu'il communique à qui l'a reçu
une existence éternelle. La pensée de l'auteur est que si Christ a

pu s'offrir à Dieu comme une victime irrépréhensible, c'est qu'il
possédait le Saint-Esprit. Il ne faut donc pas traduire avec Fritsché
et Tholuck : « Christ s'est offert en esprit, » ni avec Ebrard :

« Christ s'est offert (poussé) par l'Esprit. >

1 P. 359.



ÉPÎTRE AUX HÉBREUX. 571

Dans ce qui suit, jusqu'à X, 18, où se termine la partie
dogmatique'de l'épilre, notre auteur s'applique à montrer la nécessité
de la mort de Christ et la signification de cette mort.

Dans IX, 15—22, il établit que sans la mort de Christ, le médiateur

de la nouvelle SiaS-fm, nous ne pourrions obtenir l'héritage
promis ; puis il fait remarquer que l'idée môme de la SmB-nx-n

suppose une mort, que l'ancienne StaS-im n'a pas été inaugurée sans
effusion de sang el que dans la loi le pardon est également soumis
à la même condition. « Où il y a une $io3-w-r„ il faut nécessairement

que la mort du Jiaâs'pvoç survienne, car c'est en cas de mort
qu'une SmSim est valable, vu qu'elle n'a point de valeur aussi
longtemps que vit le Sutâifinms ; c'est pourquoi aussi la première StaS-fm
n'a pas été imaginée sans du sang » (IX, 16—18). Notre auteur
veut évidemment établir la nécessité, ou tout au moins la convenance

de la mort de Christ, en montrant que par celte mort seulement

la nouvelle ôi-xS-wr, rempli! bien les conditions d'une StaSrm.
Mais l'argumentation a quelque chose d'obscur par suile du double
sens du mot StnS-fan. Les Grecs l'emploient habituellement pour
désigner une disposition testamentaire; mais dans la langue
hellénistique, dans tes LXX, il signifie alliance, il correspond à l'hébreu
n,"l-3. Ce double sens jette quelque, confusion dans l'esprit,
vu que Christ est à la fois présenté comme médiateur et comme
testateur. Pour rendre au raisonnement sa clarté, il faut distinguer
ces deux idées que notre auteur réunit en une seule. Elles ont
chacune leur vérité. Christ est le médiateur d'une alliance
nouvelle. Par sa mort il a expié nos péchés et nous a réconciliés avec
Dieu. D'autre part, si l'on considère les grâces spirituelles el
éternelles qui découlent pour nous de la mort du Sauveur, elles

peuvent bien êlre présentées comme un legs et Chrisl. comme un
testateur.

Sous l'Ancienne Alliance le sanctuaire terrestre, image du
céleste, a dû être purifié par le sang des victimes. Il est donc naturel

que pour la consécration du sancluaire céleste dans la Nouvelle

Alliance, il ait fallu un sacrifice plus excellent, le sacrifice de
Christ, offert une fois pour toutes et pleinement suffisant. Telle
est l'idée développée clans la fin du chapitre IX : « Si les images
de ce qui se trouve dans le ciel devaient être ainsi purifiées, il était
nécessaire que le céleste le fût lui-même par des sacrifices plus excellents

que ceux-ci. Car ce n'est pas dans ce sanctuaire fait de mains,
image du véritable, que Christ est entré, mais dans le ciel même,

pour paraître maintenant devant la face de Dieu pour nous. Et ce



-T/2 FREDERIC BLEEK.

n'est pas pour s'offrir plusieurs fois, conimele souverain sacrificateur

entre chaque aimée dans le sanctuaire avec du sang étranger,
car alors il aurait dû souffrir plusieurs fois depuis la fondation du

monde ; mais il n'est apparu qu'une fois, à la fin du monde, pour
l'anéantissement du péché par sou sacrifice » (IX, v. 23—26).

Pour terminer ces développements dogmatiques,l'auteur de l'épilre

aux Hébreux continue (X, 1—18) à montrer la supériorité du
sacrifice de Christ sur ceux de l'Ancienne Alliance. Augrandjourdes
expiations le sacrificateur ne pouvait, faire qu'une « commémoration

annuelle des péchés, car il est impossible que le sang des taureaux
et des boucs ôte les péchés (v. 3—4). Mais par l'offrande du corps de

Jésus-Christ, faite une seule fois, nous sommes sanctifiés. Et tandis
que tout sacrificateur se tient là, jour après jour dans l'exercice de

son ministère, offrant plusieurs fois les mêmes sacrifices, qui ne
peuvent jamais ôter les péchés, celui-ci, aj)rés avoir offert un seul sacrifice

pour les péchés, s'est assis pour toujours àia droite,de Dieu,
attendant que ses ennemis soient mis pour le marche-pied de ses

pieds. Car par une seule offrande il a amené pour toujours à la pei -

faction ceux qui sont sanctifiés. »

Fréd. H v vi reht.


	L'épitre aux hébreux

