Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Le XVIlime et le XIXme siécle en face du christianisme
Autor: Ritter, C. / Strauss, D.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379088

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE XVII™® ET LE XIX™® SIECLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 481

LE XVIII™ ET LE XIX™ SIECLE

EN FACE DU CHRISTIANISME

D.-F. STRAUSS*

Si P'on excepte le siécle de la Réformation, aucun siécle de 1’ére
moderne n’a plus fait pour le progreés de I’humanité que le X VII™.
Aprés l'arrét et le recul du XVI™, il reprit les problémes du
XVI™ dans un esprit plus large, et il arriva fort prés de leur solu-
tion, autant du moins que le permet cette allure compliquée de
Phistoire , qui ne clot rien d’une maniére absolue. On ne parla
plus de réformation, mais de progreés des lumiéres, — de foi, mais
de pensée et de conscience, — de chrétiens, mais d’hommes, —
e sujets, mais de citoyens.

Le XIX™e siecle avait fait un riche héritage, mais rarement héri-
tier fut aussi ingrat envers son bienfaiteur. Presque jusqu’an mi-
lieu de notre siécle, il a été de bon ton de dédaigner le siécle pré-
cédent. On se serait cru destitué d’esprit, si I’on n’avait traité de
plate et de bornée ’époque des lumicres , et souvent on s’imaginait

! Le Compte-Rendu a publié I'année dernicre (1868, page 643-46) une courte
notice sur Reimarus & propos de diverses publications récentes et en parti-
culier du livre de M. le Dr Strauss (H. S. Reimarus und seine Schutzschrift
fiir die werniinftigen Verehrer Gotles, von D. F. Strauss, Leipzig, 1862).
Nous y renvoyons le lecteur pour tout ce qui concerne la biographie de Rei-
marus, et nous donnons ici la traduction intégrale de Dlintroduction et de
la conclusion du livre de M. Strauss: a4 propos de Pauteur des céléhres
Fragments de Wolfenbiittel, M. Strauss y porte sur la critique religieuse au
XVIlle si¢cle un jugement (quon ne lira pas, croyons-nous, sans intérét. G.R.

C. Re 1869, 31



482 D.~F. STRAUSS,

gque, pour faire preuve de profondenr, il suffisail de railler la pau-
vreté el la sécieresse du ravonalisme. Le X VI siécle paraissail
superliciel, parce qu’il était clair; et parce quil avail beaucoup
de bon sens, il paraissail avolr peu d’esprit. I manqua d’impar-
tialité, cela est cerlain; mais un ferme parti-pris a toujours été le
caractére des périodes de progrées dans Phistoire, tandis qu'une
molle utmpartialité est le propre des époques stationnaires. Le
XVIiIme siecle ne comprenait pas le passé; il ne comprenait guére
au fond que lul-méme ; mais aussi il savait d’autant plus clairement
ce qu’il voulail, ce qu’il devait faire.

Un philosophe berlinois a récemment nommé Frédéric-Guil-
lammne IV « une intelligence historique. » Puisse Pesprit de Uhis-
toire lui pardonner un tel blasphéme! Ce qui est vrai, c’est que
ce prince est bien le représentant exact du X¥X™° siécle en toul ce
qu’il a d’hostile au XVIHI™. De Vespril autant et plus qu’il ne
faut, mais de hon sens peu; bheaucoup itrop de sensibilité el pas
assez de caractére: plus de magnanimité gue de sentiment du
juste; de la dévotion, mais pas de vrai sérieux; une grande alfec-
tation de diletlantisme historique, mais non une véritable inlelli-
gence de I’histoire, non le désir et la force de marcher d'un
pas ferme vers lavenir, au lieu de se diverlir sans cesse aux
images du passé. Est-il donc possible de saluer du titre « d’intel-
ligence historique » le prince (ui veul précisément rayer du livre
de 'histoire le passé le plus récent, — qui croit comprendre et
aimer le moyen 4ge ., mais méconnait I’épocque de Frédéric el de
Joseph, de la critique allemande et de la révolution francaise, —
qui méme chez un Luther et un Calvin ne saii apprécier (ue leurs
tendances réactionnaires, reste du moyen ige?

C’est un des services mvolontaires que nous a rendus ie prince
romantique — et il nous a rendu plus d’un service de ce genre —
que d’avoir monitré aux plus aveugles par des faits incontestables
ou en arrive notre siécle lorsqu’il renie les travaux et Iesprit du
siecle précédent. Un air épais et humide, la moisissure attaquant
tout dans I’Etat et dans I’Eglise, dans I’école et dans la science, —
voila ce (ue trouvail, il v a trois ans %, 4 son enirée aux affaires, le
gouvernement prussien actuel. Aujourd’hui encore on est bien
loin d’avoir ouvert assez de fenélres a I’air libre, bien loin d’avoir
mis de coté tous les restes pourris de 'ancien régime. il faul
qu’on se rattache plus résoltument encore au siécle de la lumiére

1 (es lignes ont été écrites en 1861, (Trad.)



LE XVIU™® ET LE XIX™® SIECLE EN FACE DU CHRISTIANISME., 483

el de la tolérance . au siécle des droits du peuple et des droits de
bumanité, — qu’on reconnaisse plus franchement que le seul
moven de dépasser ce siecle, ¢’est de s"assimiler ses résultats, ¢’est
de continuer sur la route qu’il a tracée, et non de rebrousser
chemin.

En Allemagne, le parti de la réaction — surtout 1’école roman-
tique, philosophes et poétes, — chercha avec une habileté que le
sucees a couronnée, a placer les hommes célébres de notre XVIII™®
siecle sous un jour défavorable, & metire en avant les plus meédio-
cres et a laisser les plus grands & I’écart. Tandis que le Francais.
toutes les fois qu’il est question du XVIII™ siécle, rappelle avec or-
gueil Voltaire et Rousseau, Diderot et d’Alembert, La Favetle et Mi-
rabeau , 'Allemand, dans le méme cas, ne manque jamais de pro-
noncer tout ¢’abord le nom de ¥rédéric Nicolai ©. Parmi les sou-
verains qui représentent le miesux Pesprit du XVIII™ siecle,
Joseph I, avec sa fin tragique, a pu servir a la réaction d’épou-
vanlail, et quant a Frédéric I, on a bien soin de séparer sa gran-
deur personnelle de son incrédulité et de sa culture francaise ou
Von w’a voulu voir quun tribut pavé a son siécle. On range nos
deux grands poétes dans la période de transition qui sépare Fdge
des lumieres de I’époque toute moderne : pour Lessing et Kant,
on eslime, non sans raison, que sur hien des points essentiels ils
ont dépassé leur siecle.

Ce sont toujours les pius grands hommes d’une épogue (qui
anticipent le plus sur I'époque snivante, et tel est certainement le
cas pour Lessing et pour Kant ; mais cela n’efface en rien la marque
intellectuelle distinctive ui assigne a Pauteur de la Critique de la
raison pure et au poéte de Nathan leur place dans le XVII™ si¢cle
dont ils sont les représentants les plus éminents. Je le reconnais :
a cOlé de ces hommes que deux siécles peuvent revendiquer, ceux
qui appartiennent exclusivement a4 un seul, qui sont de parfaites
wcarnations de son esprit, ne viennent qu’au second rang ; il n’en
esl pas moins vrai que parmi ces derniers ’Allemagne peut citer
des hommes hien supérieurs a un Nicolai ot & un Mendelssohn,
& un Bahrdt ou 4 un Basedow. C’est 1’un des plus remarquables
d’entre eux, — un homme (qu’on a trop laissé dans 'ombre pro-
jetée sur lui par un plus grand, et qu'on n’a vu du reste qu'a la
lueur douteuse dans laquelle il apparaissait sous un incognito trop

! Eerivain médiocre du XVIle sicele allemand, I'une des victimes de Geethe
et de Schiller dans leurs Xénies. (Trad.)



184 D.-F. STRAUSS.

longtemps gardé, — c’est Hermann-Samuel Reimarus que je vou-
drais aujourd’hui montrer au plein jour, ou il fera honneur a la
nation allemande non moins qu’au XVIII™ siécle. Jusqu’ici on ne
le connait guere que par les écrits polémiques de Lessing, tout au
plus par les Fragments que le grand critique emprunta a un ou-
vrage aujourd’hui encore a peu prés inédit. J’ai sous les yeux le
manuscrit de cet ouvrage, et ¢’est d’aprés ce document, non moins
qu’a l'aide des écrits imprimés de Reimarus et des faits connus de
sa vie, que je voudrais donner une idée de 'nomme , de ses doc-
trines, de son esprit, de la place qu’il occupe dans I'histoire des
1dées.

L’auteur, aprés avoir vempli le programme qu’il vient de tracer, termine
par la conclusion suivante ou il examine, & propos de Reimarus, les rapports
du XVIIe et du XIXe siecle au point de vue religienx.

Le point de vue religieux de Reimarus est celui du XVII™
siécle, et nous pouvons le dire : dans ’Apologie de Reimarus, ce
siécle, par I'an de ses représentants les plus énergigues et les plus
dignes, a fait, 4 ’égard de la Bible et du christianisme, ce qui était
de son office, de sa mission. Or, cette mission consistait précisé-
ment & renverser la conception ecclésiastique du Christianisme et
de la Bible, et a mettre a la place, pour autant que la chose était
possible, une-conception naturelle et rationnelle. Pendant des sié-
cles on n’avait considéré que le beau coté de la religion chrétienne,
I'endroil; pour la connaitre et I’éprouver véritablement, il fallait
hien une fois considérer aussi I'envers. La religion de "Ancien et
du Nouveau Testament avait passé jusqu’alors pour une ceuvre
divine dans le sens Ie plus élevé de ce mot; par un retour assez
naturel, on la tint désormais pour une ceuvre humaine dans le
sens le plus défavorable. C’est un pénible spectacle, je I’avoue, que
de voir des personnes et des choses qion était habitué a con-
sidérer comme saintes et surhumaines, — de les voir tout a coup
rahalssées non-seulement au sol de la réalité, mais encore dans
toute la poussiére et dans toute la boue des choses terrestres: et
pourtant on ne saurait méconnaitre dans ce retour de fortune la
maip de Pinévitable Némésis. Autant le pendule avait été soulevé
dans un sens, autant, laissé a lui-méme, il remontera dans le sens



LE XVII™ ET LE XIX™® SIECLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 485

0Opposé , jusqu’a ce que, aprés un certain nombre d’oscillations.
il retrouve peu a peu son équilibre.

Le XVIII™ siecle voulail la justice. Plus de priviléges; ce quon
fait & I'un, il est juste de le faire aussi a 'autre; méme poids et
méme mesure, méme jugement et méme droit pour tous. Assez
longtemps les religions juive et chretienneavaient passé seules pour
vraies et divines, toules les autres, les religions dites paiennes et
la religion musulmane, pour fausses. Fausses et diaboliques, eussé-
je du dire, si, dans les temps plus rapprochés, il n’était devenu
plus habituel de considérer toutes les religions extra-bibliques com-
me des produits de Pimposture humaine. Le XVIII™ siécle, dont
’horizon avait été élargi par I'étude de I’histoire et par les décou-
vertes géographiques, ne pouvait plus supporter cette inégalilé.
La ferme persuasion, c’était que les choses ne peuvent pas étre
essentiellement différentes intra muros de ce qu’elles sont extru
muros ; — que, dedans comme dehors, ce qu’on trouve foujours,
ce sont des hommes, avec la méme nature, avec les mémes dons
et les mémes forces, les mémes faiblesses et les mémes passions.
De 14 1e dilemme : ou bien les religions paiennes, ainsi que la reli-
gion de Mahomet, sont aussi des révélations divines , — mais cela
était-il donc possible avec toutes les erreurs, toutes les absurdités
palpables que le XVIII™ siécle crovait v trouver ? et comment
d’ailleurs une révélation surnaturelle pouvait-elle se concilier avec
la notion de Dien et du monde propre a ce siécle? — ou bien les
religions juive et chrétienne sont, elles aussi, des oceuvres hu-
maines, des produits de I'imposture des uns, de la superstition et
de la sottise des autres.

Toutes les religions positives sans exception sont des produits
de I’'imposture : telle était la pensée intime du XVII™ siécle, lors
méme qu’il ne ’exprimait pas toujours aussi ouvertement qu'il I'a
fait dans l'ouvrage de Reimarus. En fait. cette thése pouvail
comporter des interprétations assez différentes. Le dessein primi-
tif des fondateurs de religion pouvait avoir été bon, concu en vue
du bien de I’humanité, mais en méme temps avec la pensée que
le seul moyen de conduire les hommes au vrai bien, c’est de les
allirer par le mirage d'une révélation ou d’une intervention divine:
ce dessein pouvait avoir été perdu de vue plus tard par les prétres,
({ui n’avaient plus eu d’autre préoccupation (ue d’exploiler la cré-
dulité publique dans ’intérét de leur ambition et de leur avarice.
Mais & prendre les choses a la rigueur, quelle garantie avons-nous
que le fondateur ait mieux valu (ue ses successeurs, que pour lui



486 D.-F. STRAUSS.

déja 1l ne se soit pas agi tout simplement de puissance et d’hon-
neurs, peuf-éire méme de jouissances? — De méme pour les
fausses apparences de surnaturel et de merveilleux : ce pouvaient
‘etre les fondateurs qui en avaient ambitionné le prestige pour
leurs personnes et pour leurs actes, ou bien ce pouvaient étre
leurs disciples aprés eux : dans ce dernier cas la chose pouvait
s’étre accomplie avec réllexion et avec uneintentien frauduleuse, ou
bien sans qu’il y etit conscience et en toute bonne foi. Le X VIII™® sié-
cle penchait visiblement vers la premiére de ces deux hypotheéses,
vers la plus ficheuse, la plus défavorable aux religions positives et
a leurs fondateurs; il n’aborda que par exception et comme au
hasard les sentiers de la-seconde hypotheése dont le XIX™® siécle
devait faire la grande route de la eritique.

Ce qui ne pouvail que confirmer le XVII™® siécle dans celte
hypothése défavorable au christianisme, c’était la crovance qu’il ac-
cordait au caractére historique des récits dela Bible, crovance qu’il
avait recue des siécles de foi et qu’il n’avait pas encore soumise a un
examen approfondi. Car ’humanité ne rejette que pen a peu et
morceaux par morceaux les préjugés gui Uont dominée pendant
des siecles. Pour le XVIII™® siécle, il s’agissait avant tout de dé-
pouiller les récits bibliques de leur caractére prétendument sur-
naturel ; pourvu que tout se fiit passé naturellement, il ne vovait
pas de difficulté & considérer comme de Phistoire les faits que
nous rapportent les cing livres de Moise ou les quatre Evangiles.
Mais quand de I'histoire miraculeuse d’une révélation on a re-
tranché le surnaturel et le divin, tout en maintenant la stricte his-
toricité du récit, ce qui resle de Vopération, le caput mortuum.
c’est I'imposture. — Si ce n’est pas Dieu lui-méme qui des-
cendit sur le Sinai pour proclamer la loi, et si nous admettons
néanmoins que la montagne fut entourée de fumée, que le ton-
nerre et les trompettes retentirent, il faut bien admetire en méme
temps que Moise a joué une farce grandiose, ou tout au moins a su
habilement exploiter un orage naturel pour l'exécution de son
projet. Si ce n’est pas le feu du Seigneur qui alluma les sacrifices
d’Aaron et d’Elie, et si nous conservons néanmoins cette donnée
du récit que les viclimes n’ont pas été consumées par les moyens
ordinaires, il est impossible de ne pas admettre qu’Aaron et Elie
avaient certaines connaissances chimiques secrétes dont ils ont
profité pour jouer un tour de passe-passe et faire croire 4 un mi-
racle. Si Jésus n’est pas ressuscité miraculeusement et si néan-
moins le tombeau fut trouvé vide le matin du troisiéme jour,



LE XVII™ ET LE XIN™® SIECLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 487

il faut bien que ses disciples aient dérobé son cadavre. Si ce n’était
pas une langue surnaturelle que parlaient les apotres a la premiére
Pentecote et si néanmoins ils ont réellement parlé de telle sorte
que, parmi leurs auditeurs , les uns ont pu penser a des langues
etrangeéres, les autres & un effet de ivresse, il faudra bien con-
clure que, ce jour-la, les apotres se sont permis une comeédie des
plus misérables.

Mais qui done autorise la critique a procéder avec tant d'arbi-
traire et d’'inconséquence ? Si ce n’était pas Dieu lui-méme qui
lancait la foudre et les tonnerres sur le Sinai. qui done nous dit
(il v ait eu en réalité des tonnerres et des éclairs 7 Le méme
ecrivain (qui nous assure que c¢’était Dieu qui les lancait , pourquoi
lui accorderions-nous notre créance sur un point quand nous la
lai refusons sur Pautre ? Si Jésus n’est point ressuscité miraculeu-
sement au (roisiéme jour, qui nous assure que son corps ait été
réellement cherché dans le tombeau et n’y ait pas été trouvé ? Si
a la premiére Pentecote les apotres n’ont pas parlé des langues
etrangéres en vertu d’une inspiration surnaturelle, d’otu savons-
nous done qu’ils aient parlé autrement ¢que comme des hommes
ordinaires ?

Dés qu’on est ainsi arrivé a comprendre que le critique, lorsqu’il
est en présence 'un récit de miracle, n’a pas le droit de Int dter
le caractére miraculeux et de lui laisser en Tnéme temps le carac-
tére historique, — cue le miracle n’est pas une enveloppe super-
ficielle qu’on puisse enlever indifféremment, mais qu’en Parrachant
on emporte toujours avec lui un bon morceau d’histoire ; — quand
ainsi on a relaché encore davantage le lien qui rattachait I’événe-
ment au récit, on peut considérer les personnages d’un récit mer-
veilleux d’une maniére toute différente et beaucoup plus équitable.
Est-ce la faute du législateur israélite, si, aprés lui, la légende et
la poésie ont orné son histoire de miracles de tout genre ? Si 'am-
bition sacerdotale a é1é jusqu’a lui imputer des miracles destinés
a le venger de ceux qui avaient voulu, disait-on, attenter a ses
priviléges et 4 ceux d’Aaron ? Est-ce la faute des apotres s'ils
n’ont pu croire a la résurrection de leur maitre, sans que cette
Crovance revétit peu a peu dans P’imagination de la premiére
communauté chrétienne une forme qui, le miracle une fois re-
tranché , donne prise aux plus ficheuses suppositions 2 — [l ré-
sulte de tout cela, je ’'avoue , que notre savoir est diminué d’au-
tant sur Moise, sur Jésus et les apotres: nous savons sur eux moins
de choses merveillenses suivant les uns, moins de choses compro-



488 D.-F. STRAUSS.

mettantes suivant les autres ;: mais nous en savons toujours assez
pour arriver; au moins dans les traits principaux, a une conception
vraiment historique de ce qu'ils ont été et de ce qu’ils ont fait.

i

Le XVIII™ gsigcle, formé a 1’école de Leibnitz et de Wolf, ne
respectait rien tant (ue la loi d’identité et de contradiction. Une
chose ne peut pas & la fois étre et n’étre pas : cette verité fut le
réaclif puissant au moyen duquel Reimarus en particulier sut dis-
soudre nombre de récits bibliques et de doctrines traditionnelles.
Et cependant que de choses contradictoires il admet tout a coté,
sans se douter qu’elles sont inconciliables! Jésus doit avoir an-
nonce, avec un accent de conviction irrésistible, les plus pures. les
plus sublimes vérités de la morale et de la religion, les préceptes
de 'amour de Dieu et des hommes, du renoncement, de la purifi-
cation du cceur, — et a coté de cela, il doit avoir été un ambi-
tieux vulgaire, un homme dont les visées étaient toutes terrestres!
Les apodtres doivent avoir su inieux ¢ue persoane qu’il n’y avait
pas un mot de vrai dans I’histoire de la résurrection de leur maitre,
puisqu’ils avaient eux-mémes fail disparaitre son cadavre, — et
néanmoins ils doivent avoir préché cette histoire avec une foi si
brilante qu’elle a suffi pour transformer le monde! Ce sont la
des impossibilités qu'il était réservé au seul XVII™® siecle d’ad-
mettre.

Tous les fondateurs de religion ont eté des imposteurs : telle
était la doctrine ouverte ou cachée du XVIII™e siécle ; le XIX™ au
contraire admet comme une vérité acquise que jamais une religion
qui a pris place dans I’histoire ne s’est établie par la fraude , que
toutes au contraire ont été fondées par des hommes trés-convain-
cus. Cette justice équitable a I’'égard des diverses religions alaquelle
le X VIII™ sigcle, qui dépréciait le christianisme, ne sut pas atteindre,
le XIX™ siécle y est arrivé en haussant de quelques degrés les
religions extra-bibliques et en rabaissant de yuelques autres les
religions juive et chrétienne. Vis-d-vis de 'opinion antérieure-
ment recue que la religion biblique était ceuvre divine au sens
absolu, et les autres des produits de la tromperie de Satan ou de
Iimposture des hommes, une autre opinion avait surgi, d’apres
laquelle ce dernier cas était celui de toutes les religions, da chris-
tianise comme des autres. Il était réservé au XIX™ siecle de



LE XVII™® ET LE XIX™® SIECLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 489

résoudre cette contradiction entre la pensée du XVII™ siecle et
celle des siécles chrétiens antérieurs , en montrant dans le détail
que toutes les religions sont divines a des degrés divers, pour
autant qu’elles expriment ce développement de la conscience du
Divin dans ’humanité, mais que toutes aussi sont humaines pour
autant que le développement est soumis aux lois de I'humaine
nature et ne se réalise qu’a travers des faiblesses et des miséres
de toute espece. C’est a cette vue conciliante que nous devons,
d’une part la mythologie scientifique et la philosophie comparée
des religions, de I'autre la théologie critique. Si les premiéres
nous redisent au sujet des religions non chrétiennes, le mot
fameux : Introite, nam et hic Dit sunt, Vautre ne nous laisse pas
oublier que dans la naissance du christianisme il n’v a rien eu (ue
d’humain et de naturel.

Les siécles antérieurs étaient trop profondément engagés dans
le christianisme pour le comprendre et le juger d’une maniére
impartiale; et par une raison lout opposée, par cette raison qu’ils
ne les considéraient que du dehors ef avec des préventions hostiles,
ils ne comprirent pas davantage les religions paiennes. Mais d’ou
vient que le XVIII™ siécle, dont la situalion était meilleure vis-a-
vis de 'une comme vis-a-vis des autres, et qui a produit des tra-
vaux si estimables sur P’histoire extérieure des religions, d’ou
vient cue ce siécle n’a rien compris a ’essence de la religion? Ce
qui ’en empécha, ce fut le caractére exclusivement logique et
disjonctif de sa critique. Prenons un exemple. Les apotres
annoncent au monde que leur maitre crucifié est sorti vivant du
sépulcre au troisiéme jour. De deux choses I'une, dit alors cette
critique : ou bien I’événement a réellement eu lieu, ou bien il na
pas eu lieu: dans le premier cas, les apotres ont dit la vérité , dans
le second ils ont menti. Une troisitme hypothese ne paraissait
pas possible au XVIII™® siecle. Mais les apoOires n’auraient menti
que dans le cas ou ils auraient su que Jésus n’était pas réellement
ressuscité. Or, qui nous prouve qu’ils ont di savoir cela ? Qui nous
prouvequ’ils n’ontpas pu sincérement croire leur maitre ressuscité ?
Et s’ils ont préché ce qu’ils croyaient, ils ont été, si ce qu’ils pré-
chaient n’était pas vrai, victimes d’une illusion et non coupables
d’un mensonge; ils peuvent avoir agi et parlé en toute honnéteté,
et nous vovons disparaitre la contradiction insupportable d’un
mensonge conscient et d’une foi assez ardente pour produire les
résultats historiques que 1’on sait. D’aprés les Actes des apotres.
pour prendre un autre exemple , Paul assurait que, sur le chemin



290 D.-F. STRAUSS.

de Damas, Jésus lui élait apparu dans une lumiére céleste et lui
avail parlé. Certes, nous sommes pour le moins aussi éloignés
que Reimarus d’admettre que les choses se solent passées ainsi;
mais nous serions beaucoup moins disposés que iuai a taxer pour
cela Paul de fraude et d’imposture.

Se livrer & de telles imaginations, v croire fermement, les
précher aun monde avec conviction et avec enthousiasie, sans
Jamais se doufer qu'il n’v a 13 que des imaginations, — c¢’est ce
que Paul, ce que les autres apétres n’auraient certes jamais pu
faire, sila claire el froide raison avait eu sur eux un empire aussi
absolu que sur Reimarus etses contemporains. Aussiaucunereligion
nouvelle n’esi-elle née dans le siécle de Reimarus, et Pancienne
était-elle en train de se dissoudre. I n’y a pour la religion d’é-
poques créatrices que celles ou l'imagination régne aufant que
régnait an XVII™ siecle la raison. Mais le XVI™ siécle me-
connaissait 'tmagination, il oubliait tout & fait d’en tenir compte;
et c’est pour cela justement qw’il a méconnu la religion qui a
sans doute pour pére le sentiment, mais qui a I'imagination pour
mere.

On peul exprimer la méme idée sous une autre forme, en disant
(que Reimarus n'a jamais bien compris I'Orient. Déja nons avons
va & propos du stvle des Psaumes, du Livre de Job, et aussi
des épitres pauliniennes, combien il étaif prompt & lancer a ces
écrils Ie reproche d’obscurité et d’enflure; bien plus encore lui
gtalent étrangéres, ou meéme suspectes, les visions des propheétes,
les exlasesde Paul etde auteur de’Apocalypse. C’est 1la unelimite &
son horizon, comme & celul du XVI™ siécle, (qui, vis-&-vis de
Pesprit imaginatif de ’Orient, avait poussé a extréme 'esprit cri-
ique et rationnel del’Occident. L’homme qui, le premier, nous
ouvrit Vintelligence de 1’Orient, Herder, fut aussi I'un des pre-
miers parmi ceux qui franchirent les limites dn XVII™e siécle et
qui fraverent Ia voie an XIX™e,

HI.

La résurreciion de Jésus est un véritable sefiboleth qui peut ser-
vir & marquer la différence, non-sealement des diverses concep-
tions du christianisme , mais encore des diverses conceptions du
monde el des divers degrés de culture. D’apres la crovance de
I'Eglise, Jésus est revenu miraculensement i la vie; ’aprés opi-



L2 XVIN™® ET LE NIX™® SIECLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 291

nion des déistes comme Reimarus, son cadavre a été dérobé par
les disciples; d’apres Dexégese des rationalistes, Jésus n’était
mort ¢u’en apparence, et il est revenu naturellement a la vie ; se-
lon nous, c¢’est I'imagination des disciples qui, sollicitée par leur
ceeur ému, leur a représenté comme revenu a la vie le Maitre
(qu’ils ne pouvaient se résoudre a croire mort. Ce qui pendant des
siecles avait passé pour un fail extérieur, envisagé comme mer-
veilleux d’abord, puis comme franduleux, et enfin comme simple-
ment naturel, est aujourd’hui rangé parmi les phénomenes de la vie
de I'ame, redevient ainsi un fait purement psychologique.

Le XVIII™ siécle ne niait pas, il est vrai, la réalité des faits in-
térieurs. Mais prendre un fait purement intérieur pour un fait ex-
térieur, c’était la, selon lui, dans I’hypothése la plus favorable,
c’est-a-dire si aucune fraude n’était en jeu, une imagination
creuse, une vaine illusion. Pour nous, au contraire, une étude plus
attentive de la vie de ’ame et de P'histoire des religions nous a
appris qu’une vérité peut parfaitement pénétrer pour la premiére
fois parmi les hommes sous une forme inadéquate, enveloppée, si
Pon veut, dans une illusion, et n’en avoir pas moins déja la valeur
elles effets qui sont propres a la vérité. Sans doute, la vérité pure
serait préférable; mais si la vérité ne devait agir que lorsqu’elle
est pleinement reconnue et dans la mesure exacte de l'intelli-
gence (u’on en a, combien ses effets seraient limités dans I’his-
toire !

Si donc nous n’hésitons pas a voir une illusion dans la croyance
des disciples que Jésus était ressuscité et leur élait apparu, comme
aussi dans lattente de son retour prochain sur les nuées du
ciel, toujours est-il que cette illusion étail grosse des plus impor-
tantes verités. Sous cetle forme de la crovance a la résurreclion de
Jésus, I’humanité s’appropriait pour la premiére fois le grand
principe que nous exprimons dans la langue du Nouveau Testa-
ment, en ces termes: « Ce qui est élernel et essentiel, ce n’est pas
le visible, mais I'invisible ; ce ne sont pas les choses terrestres,
mais les choses célestes; ce n’est pas la chair, mais Pesprit. » Kt
que de conséquences de la plus vaste portée étaient impliquees
dans ce principe! Il fallut rompre avec cette belle harmonie de
Pesprit et du corps qui avait triomphé dans le monde grec: I’es-
prit ne pouvait étre reconnu comme puissance independante
quapres s'étre affirmé dans la lutte conlre les sens, dans ka dou-
lear et dans l'ascétisme, dans humilité et dans la laideur. Il fallat
que le fier, le majestueux édifice de I’Empire romain tombat, (ue



492 D.-F. STRAUSS.

I’Eglise grandit en face de I’Etat, le pape en face de ’empereur, pour
donner & I’humanité la pleine conscience de cette vérité que la force
de la conviction, la force de l'idée I’emporte toujours en dé-
finitive sur la puissance matérielle la mieux assise. Tout cela étail
contenu en germe, en abrégé et comme en chiffre dans la fol &
la résurrection de Jésus: comme aussi 'espoir qu'il reviendrait
bientot pour fonder son royvaume, était le pressentiment de
la grande destinée historique du christianisme et de I’ére nouvelle
qu’il allait ouvrir.

Cette vue conciliante et apaisée, ’excellent Reimarus n’y est pas
arrivé. Il élait encore engagé dans la lutte la plus ardente, dans
une inimitié résolue contre ce christianisme qu’il venait enfin.
crovail-il, de démasquer. Il n’était pas, a la vérité. sans en recon-
naitre les parties supérieures, et, en particulier, il savail eslimer
a leur prix la pure morale, la sublime 1dée de Dieu (u’avaient en-
seignée Jésus et les apotres. Mais pour lui ce n’élaient 1a que des
emprunts a la religion naturelle, et, de plus, Jésus avait compro-
mis ces vérités par ses illusions messianiques, non moins que
les apotres par leur doctrine de la Rédemption. Toujours le chris-
tianisme resta pour lui, dans ses éléments originanx, c’est-a-dire
dans ce qui le distingue de la religion naturelle, quelque chose de
faux et de pernicieux. Forcé de renfermer en Iui-méme ses
convictions, de n’étre franc et sincére que devant le papier muet,
et devant un trés-petil nombre de confidents qui lul étaient pro-
bablement forl inférieurs, réduit a se taire en présence de P’activite
tracassiére d’un Geeze et d’aufres zélotes de son entourage, réduil
méme a entendre leurs prédications et a prendre part a des cérémo-
nies ot il ne vovait qu’illusion et superstition , — dans ce role d'un
représentant de la raison opprimée par 'intérét et la sottise, son
antipathie naturelle contre le christianisme et I'Eglise dut se tour-
ner en profonde irritation. De 1a 1’aigreur, voisine, & certains mo-
ments, d’unesorte de fanatisme rationnel, qui se fait sentir dans son
style, et ou les faibles peuvent trouver un sujet de scandale, tandis
que les ohservateurs intelligents, tout en souriant parfois des me-
prises on Reimarus est tomhé, estimeront 'amour ardent du bien
et du vrai qui est la cause de cette amertume.

En somme, dira quelqa’un, c’est donc la un point de vue dé-
passé, une conception (ui n’a plus pour notre épogue (u’un inteé-
rét historique ? Qu'on me permette ici de rappeler un mot de
Hezel, de ce penseur qui a eu ses défauts sans doute comme
philosophe et surtout comme théologien, mais u’une généralion



LE XVII™ ET LE XIX™® SIRCLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 493

trop prompte a vivre a peut-étre oublié un peu vite. Hegel aurait dil
que les théories de Reimarus ont été absorbées par la science de
notre époque. Mais pour étre «absorbée, » ainsi que ’entendait
le philosophe, une idée ne perd pas du méme coup loute raison
d’étre. Elle n’exerce plus, il est vrai, d’influence prépondérante,
ni d’empire exclusif; elle disparait en quelque sorte dans l'idée
supérieure qu’elle a servi & produire et dont elle forme désormais
un élément; mais cette derniére serait elle-méme condamnée a
Pimpuissance, si elle prétendait abolir sans retour celle qui I’a pré-
cédée et lui refuser jusqu’a la valeur relative a laquelle elle I'a
forcément réduite.

Ainsi en est-il & bien des égards du systéme de Reimarus. S’il
dit, par exemple, que le christianisme n’est pas une révélation
divine, mais bien une imposture humaine, nous savons aujourd’hui
(u’il se trompe, el que le christianisime n’est pas 'ceuvre de I'im-
posture. Mais est-il pour cela une révelation divine dans le sens
o I'entend I’Eglise? La thése de Reimarus est-elle absolument
fausse? Pas le moins du monde : la vérité est que ses négations
gardent toute leur force ; ses affirmations seules ont du faire place
aune affirmation meilleure. C’est 1a ce que la théologie de nos
jours oublie trop volontiers. Parce que tout le monde reconnait
aujourd’hui que Moise n’était pas un charlatan, elle veut de nou-
veau (u’il ait fait des miracles; parce que personne ne croit plus
aujourd’hui que le cadavre de Jésus ait été dérobé par ses disciples,
elle veut de nouveau nous faire admettre sa résurrection miracu-
leuse.

D’ailleurs, ce n’est pas seulement dans ses négations que Rei-
marus se renconire avec la science de nos jours : il a de plus con-
tribué lui-méme & préparer I'affirmation meilleure que la théologie
moderne a substituée a la sienne. Il ne voit pas toujours dans les
miracles de ’Ancien Testament une pure imposture, mais quelque-
fois aussi, comme déja Spinoza, une fausse apparence, née du
stylus theocraticus des historiens juifs, c’est-d-dire de leur habi-
tude de ramener directement toute chose a la cause supréme, Dieu,
en omettant les causes intermédiaires. il formule ainsi la regle
critique qui permettra plus tard au rationalisme d’expliquer natu-
rellement les récits miraculeux de I’Ecriture sans porter atleinte
au caraclére des personnages tenus pour sacrés. D’autre part, en
imdiquant la tradition orale comme le medium dans lequel bon
nombre de ces récits se sont longtemps transmis et notablement
transformés avant d’étre fixés par V’écriture, en cherchant dans



494 D.-F. STRAUSS.

Vorgueil national des Juifs la source de mainte glorification fahu-
leuse, en vovant dans les songes de Daniel une imitation des
songes de Joseph, dans I'étoile conductrice des mages une imitation
de la colonne de feu et de fumée du récit mosaique, Reimarns a
préparé aussi I'application de la théorie myvthique aux récits de la
Bible. I est vrai qu’il a admis I"anthenticité de tous les livres du
Nouveau Testament :a Pexception de I’Epilre aux Hébreux): mais
cela n’a nui en rien alalucidité de son coup d’ceil critique. comme
on a pu le voir par son jugement sur ’Kvangile johannique.” El
en rappelant que ces livres farent destinés originairement a un
tres-petit cercle, qu’ils ne se répandirent que lentement en dehors
de ce cercle, que leur succes fut di a des causes trés-fortuites el
qu'un accord général sur le Canon ne fut oblenu que trés-tard,
Reimarns 2 ouvert un vaste champ a la libre critique historigue du
Nouveau Testament. Ce ne sont 1, il est vrai, chez Inl que des
indications éparses, qui sont méme en contradiction avec le reste
de son svstéme: mais ¢’étaient des germes qui devaient se déve-
lopper, qui se sonl développés en effet, et qui, tout en transfor-
mant la partie positive du systéme de Reimarus, en laissent toul
4 faif intacte, ou plutot en présupposent encore aujourd’hui la
parlie négative.

Mais Hegel, — et ce fut 1a son erreur capitale en théologie —
Hegel, dis-je, el bien plus encore ses disciples théologiques iinme-
diats ne sont pas restés fideéles 4 sa notion si vraie cependant de
«’absorption. » La « théologie spéculative » est demeurée siérile,
parce gu’elle a cru frop aisément en avoir fini avec le rationalisme.
Elle a été punie, comme elle le méritait, de ce dédaigneux oubli,
et le rationalisme, aprés avoir digparu pour un femps dans le sein
de ’école, en est ressorti plus profond et plus pur a 'étal de théo-
logie critique. Le XIX™¢ siécle. dés le débul, sacrifia de gaité de
ceeur les plus précieuses conquéles par P'exaltalion romantique
avec laquelle il se détacha du XVIIl™®; plus il se rattachera a ce
grand siecle, plus il se sentira appelé, non a I’abolir, mais & le con-
tinuer et a le compléter, plus il v aura lien de croire qu’il a com-
pris sa tiche, plus il v aura lieu d’espérer qu’il saura ’accomplir.

Cu. Rirrer.



	Le XVIIIme et le XIXme siècle en face du christianisme

