
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Le XVIIIme et le XIXme siècle en face du christianisme

Autor: Ritter, C. / Strauss, D.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE XVHlmc ET LE XIXme SIÈCLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 481

LE XVIir ET LE XIXme SIÈCLE

EN FACE DU CHRISTIANISME

D.-F. STRAUSS

Si l'on excepte le siècle de la Réformation, aucun siècle de l'ère
moderne n'a plus fait pour le progrès de l'humanité que le XVIIIme.

Après l'arrêt el le recul du XVIIme, il reprit les problèmes du
XVI"10 clans un esprit plus large, et il arriva fort près de leur solution,

autant du moins que le permet cette allure compliquée de

l'histoire, qui ne clôt rien d'une manière absolue. On ne parla
plus de réformation, mais de progrès des lumières, — de foi, mais
de pensée et de conscience, — de chrétiens, mais d'hommes, '—

de sujets, mais de citoyens.
Le XIXme siècle avait fait un riche héritage, mais rarement héritier

fut aussi ingrat envers son bienfaiteur. Presque jusqu'au
milieu de notre siècle, il a été de bon ton de dédaigner le siècle
précédent. On se serait cru destitué d'esprit, si l'on n'avait traité de

plate et de bornée l'époque des lumières, et souvent on s'imaginait

1 Le Compte-Rendu a publié l'année dernière (1868, page 643-46) une courte
notice sur Reimarus à propos de diverses publications récentes et en
particulier du livre de M. le l)r Strauss (H. S. Reimarus und seine. SchuUschrift
für die vernünftigen Verehrer Gottes, von D. F. Strauss, Leipzig, 1862).
Nous y renvoyons le lecteur pour lout ce qui concerne la Biographie de

Reimarus, et nous donnons ici la traduction intégrale de l'introduction et de

la conclusion du livre de M. Strauss : à propos de l'auteur des célèbres

Fragments de Wolfenbiitlel, M. Strauss y porte sur la critique religieuse au
XVIIIe siècle un jugement qu'on ne lira pas, croyons-nous, sans intérêt. CR.

C. R. 1869. 31



482 D.-F. STRAUSS.

que, pour faire preuve de profondeur, il suffisait de railler la
pauvreté et la sécheresse du rationalisme. Le XVIII"10 siècle paraissait
superficiel, parce qu'il était clair; et parce qu'il avait beaucoup
de bon sens, il paraissait avoir peu d'esprit. Il manqua d'impartialité,

cela est certain; mais un ferme parti-pris a toujours été le
caractère des périodes de progrès clans l'histoire, tandis qu'une
molle impartialité est le propre des époques stationnaires. Le
XVIII1™ siècle ne comprenait pas le passé; il ne comprenait guère
au fond que lui-même ; mais aussi il savait d'autant plus clairement
ce qu'il voulait, ce qu'il devait faire.

Un philosophe berlinois a récemment nommé Frédéric-Guillaume

IV « une intelligence historique. » Puisse l'esprit de l'histoire

lui pardonner un tel blasphème Ce qui est vrai, c'est que
ce prince est bien le représentant exact du XIXme siècle en tout ce

qu'il a d'hostile au XVIIIme. De l'esprit autant et plus qu'il ne

faut, mais de bon sens peu; beaucoup trop de sensibilité et pas
assez de caractère: plus de magnanimité que de sentiment du

juste; de la dévotion, mais pas de vrai sérieux ; une grande
affectation tie dilettantisme historique, mais non une véritable intelligence

de l'histoire, non le désir ef la force de marcher d'un

pas ferme vers l'avenir, au lieu de se divertir sans cesse aux

images dii passé. Esl-il donc possible de saluer du titre «

d'intelligence historique » le prince qui veut précisément rayer du livre
de l'histoire le passé le plus récent, — qui croit comprendre el
aimer le moyen âge, mais méconnaît l'époque de Frédéric et de

Joseph, de la critique allemande et de la révolution française. —

qui même chez un Luther et un Calvin ne sait apprécier que leurs
tendances réactionnaires, reste du moyen âge?

C'est un des services involontaires que nous a rendus le prince
romanlique — et il nous a rendu plus d'un service de ce genre —

que d'avoir montré aux plus aveugles par des faits incontestables
où en arrive notre siècle lorsqu'il renie les travaux el l'esprit du
siècle précédent. Un air épais et humide, la moisissure attaquant
tout dans l'État et dans l'Église, dans l'école et dans la science, —
voilà ce que trouvait, il y a trois ans 1, à son entrée aux affaires, le

gouvernement prussien actuel. Aujourd'hui encore on est bien
loin d'avoir ouvert assez de fenêtres à l'air libre, bien loin d'avoir
mis de côté tous les restes pourris de l'ancien régime. Il faut

qu'on se rattache plus résolument encore au siècle de la lumière

1 Ces lignes ont été écrites en 1861. {Trad.)



LE XVltf"" ET LE XIXmc SIÈCLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 483

el de la tolérance, au siècle des droits du peuple et des droits de

l'humanité, —¦ qu'on reconnaisse plus franchement que le seul

moyen de dépasser ce siècle, c'est de s'assimiler ses résultats, c'est
de continuer sur la route qu'il a tracée, et non de rebrousser
chemin.

En Allemagne, le parti de la réaction — surtout l'école romantique,

philosophes et poètes, — chercha avec une habileté que le
succès a couronnée, à placer les hommes célèbres de notre XYIir"*
siècle sous un jour défavorable, à mettre en avant les plus médiocres

et à laisser les plus grands à l'écart. Tandis que le Français,
toules les fois qu'il est question du XVIIlme siècle, rappelle avec
orgueil Voltaire et Rousseau, Diderot et d'Alembert, La Fayette et
Mirabeau l'Allemand, dans le même cas. ne manque jamais de
prononcer tout d'abord le nom de Frédéric Nicolai *. Parmi les
souverains qui représentent le mieux l'esprit du XV!IIm8 siècle.
Joseph II, avec sa fin tragique, a pu servir à la réaction d'épou-
vantail, et quant à Frédéric II, on a bien soin de séparer sa grandeur

personnelle de son incrédulité et de sa culture française où
l'on n'a voulu voir qu'un tribut payé à son siècle. On range nos
deux grands poètes clans la période de transition qui sépare Vdge
des lumières de l'époque toute moderne : pour Lessing et Kant,
on estime, non sans raison, que sur bien des points essentiels ils
ont dépassé leur siècle.

Ce sont toujours les plus grands hommes d'une époque cjui
anticipent le plus sur l'époque suivante, et tel esl certainement le
cas pour Lessing et pour Kant : mais cela n'efface en rien la marque
intellectuelle distinctive qui assigne à l'auteur de la Critique de la
raison pure et au poète de Nathan leur place clans leXVHime siècle
dont ils soni les représentants les plus éminenls. Je le reconnais :

à côté de ces hommes que deux siècles peuvent revendiquer, ceux
cjui appartiennent exclusivement à un seul, qui sont de parfaites
incarnations de son esprit, ne viennent qu'au second rang; il n'en
est pas moins vrai que parmi ces derniers l'Allemagne peut citer
des hommes bien supérieurs à un Nicolai où à un Mendelssohn,
à un Bahrdt ou à un Basedow. C'est l'un des plus remarquables
d'entre eux, — un homme qu'on a trop laissé clans l'ombre
projetée sur lui par un plus grand, el qu'on n'a vu du reste qu'à la
lueur douteuse dans laquelle il apparaissait sous un incognito trop

1 Ecrivain médiocre du Will« siècle allemand, l'une des victimes de Gœthe
et de Schiller dans leurs Xénies. (Trad.)



484 D.-F. STRAUSS.

longtemps gardé, — c'est Hermann-Samuel Reimarus que je
voudrais aujourd'hui montrer au plein jour, où il fera honneur à la

nation allemande non moins qu'au XVIIIme siècle. Jusqu'ici on ne
le connaît guère que par les écrits polémiques de Lessing, tout au

plus par les Fragments que le grand critique emprunta à un
ouvrage aujourd'hui encore à peu près inédit. J'ai sous les yeux le
manuscrit de cet ouvrage, et c'est d'après ce document, non moins
qu'à l'aide des écrits imprimés de Reimarus et des faits connus de

sa vie, que je voudrais donner une idée de l'homme de ses

doctrines, de son esprit, de la place qu'il occupe dans l'histoire des

idées.

L'auteur, après avoir rempli le programme qu'il vient de tracer, termine

par la conclusion suivante où il examine, à propos de Reimarus, les rapports
du XVlIh et du XIXe siècle au point de vue religieux.

Le point de vue religieux de Reimarus est celui du XVIII""1

siècle, et nous pouvons le dire : dans l'Apologie de Reimarus, ce

siècle, par l'un de ses représentants les plus énergiques et les plus
dignes, a fait, à l'égard de la Bible et du christianisme, ce qui était
de son office, de sa mission. Or, cette mission consistait précisément

à renverser la conception ecclésiastique du Christianisme et
de la Bible, et à mettre à la place, pour autant que la chose était
possible, une "conception naturelle et rationnelle. Pendant des
siècles on n'avait considéré que le beau côté de la religion chrétienne,
l'endroit ; pour la connaître et, l'éprouver véritablement, il fallait
bien une fois considérer aussi l'envers. La religion de l'Ancien et
du Nouveau Testament avait passé jusqu'alors pour une oeuvre
divine clans le sens le plus élevé de ce mot; par un retour assez

naturel, on la tint désormais pour une œuvre humaine dans le

sens le plus défavorable. C'est un pénible spectacle, je l'avoue, que
de voir des personnes et des choses qu'on était habitué à

considérer comme saintes et surhumaines, — de les voir tout à coup
rabaissées non-seulement au sol de la réalité, mais encore dans
toute la poussière et clans toute la boue des choses terrestres; et

pourtant on ne saurait méconnaître dans ce retour de fortune la

main de l'inévitable Némésis. Autant le pendule avait été soulevé
dans un sens, autant, laissé à lui-même, il remontera dans le sens



LE XVmmc ET LE XIXme SIECLE EN FACE DIT CHRISTIANISME. 485

opposé, jusqu'à ce que, après un certain nombre d'oscillations.
il retrouve peu à peu son équilibre.

Le XVIIIme siècle voulait la justice. Plus de privilèges; ce qu'on
fait à l'un, il est juste de le faire aussi à l'autre: même poids el
même mesure, même jugement et môme droit pour tous. Assez

longtemps les religions juive et chretienneavaientpassé seules pour
vraies et divines, toutes les autres, les religions dites païennes et
la religion musulmane, pour fausses. Fausses et diaboliques, eussé-

je dû dire, si, dans les temps plus rapprochés, il n'était devenu
plus habituel de considérer toutes les religions extra-bibliques comme

des produits de l'imposture humaine. Le X\TIIme siècle, dont
l'horizon avait été élargi par l'étude de l'histoire et par les découvertes

géographiques, ne pouvait plus supporter cette inégalité.
La ferme persuasion, c'était que les choses ne peuvent pas être
essentiellement différentes intra muros de ce qu'elles sont extra
muros ; — que, dedans comme dehors, ce qu'on Irouve toujours,
ce sont des hommes, avec la même nature, avec les mêmes dons
et les mêmes forces. les mêmes faiblesses et les mêmes passions.
De là le dilemme : ou bien les religions païennes, ainsi que la
religion de Mahomet, sont aussi des révélations divines, — mais cela

était-il donc possible avec toutes les erreurs, toutes les absurdités
palpables que le XVIII"18 siècle croyait y trouver et comment
d'ailleurs une révélation surnaturelle pouvait-elle se concilier avec
la notion de Dieu et du monde propre à ce siècle? — ou bien les

religions juive et chrétienne sont, elles aussi, des oeuvres
humaines, des produits de l'impostore des uns, de la superstition et
de la sottise des autres.

Toutes les religions positives sans exception sont des produits
de l'imposture : telle était la pensée intime du XVIIIme siècle, lors
même qu'il ne l'exprimait pas toujours aussi ouvertement qu'il l'a
fait, dans l'ouvrage de Reimarus. En fait, cette thèse pouvait
comporter des interprétations assez différentes. Le dessein primitif

des fondateurs de religion pouvait avoir été bon, conçu en vue
du bien de l'humanité, mais en même temps avec la pensée que
le seul moyen de conduire les hommes au vrai bien, c'est de les
attirer par le mirage d'une révélation ou d'une intervention divine :

ce dessein pouvait avoir été perdu de vue plus tard par les prêtres,
qui n'avaient plus eu d'autre préoccupation que d'exploiter la
crédulité publique dans l'intérêt de leur ambition et de leur avarice.
Mais à prendre les choses à la rigueur, quelle garantie avons-nous
que le fondateur ait mieux valu que ses successeurs, que pour lui



486 D.-F. STRAUSS.

il ne se soit pas agi tout simplement de puissance et

d'honneurs, peut-être même de jouissances? — De même pour les
fausses apparences de surnaturel et de merveilleux : ce pouvaient
'être les fondateurs qui en avaient ambitionné le prestige pour
leurs personnes et pour leurs actes, ou bien ce pouvaient être
leurs disciples après eux : clans ce dernier cas la chose pouvait
s'être accomplie avec réllexion et avec une intenlien frauduleuse, ou
bien sans qu'il y eût conscience et en toute bonne foi. Le XVIIIme siècle

penchait visiblement vers la première de ces deux hypothèses,
vers la plus fâcheuse, la plus défavorable aux religions positives et
à leurs fondateurs ; il n'aborda que par exception et comme au
hasard les sentiers de la seconde hypothèse dont le XIXme siècle
devait faire la grande route de la critique.

Ce qui ne pouvait que confirmer le XVIIImo siècle dans cette

hypothèse défavorable au christianisme, c'était la croyance qu'il
accordait au caractère historique des récits de la Bible, croyance qu'il
avait reçue des siècles de foi et qu'il n'avait pas encore soumise à un
examen approfondi. Car l'humanité ne rejette que peu à peu et

morceaux par morceaux les préjugés qui l'ont dominée pendant
des siècles. Pour le XVIIIme siècle il s'agissait avant tout de

dépouiller les récits bibliques de leur caractère prétendument
surnaturel ; pourvu que tout se fût passé naturellement, il ne voyait
pas de difficulté à considérer comme de l'histoire les faits que
nous rapportent les cinq livres de Moïse ou les quatre Évangiles.
Mais quand de l'histoire miraculeuse d'une révélation on a

retranché le surnaturel et le divin, tout en maintenant la stricte
historicité du récit, ce qui reste de l'opération, le caput mortuum.
c'est l'imposture. — Si ce n'est pas Dieu lui-même qui
descendit sur le Sinai pour proclamer la loi, et si nous admettons
néanmoins que la montagne fut entourée de fumée, que le
tonnerre et les trompettes retentirent, il faut bien admettre en même

temps que Moïse a joué une farce grandiose, ou tout au moins a su

habilement exploiter un orage naturel pour l'exécution de son

projet. Si ce n'est pas le feu du Seigneur qui alluma les sacrifices
d'Aaron et d'Élie, et si nous conservons néanmoins cette donnée
du récit que les victimes n'ont pas été consumées par les moyens
ordinaires, il est impossible de ne pas admettre qu'Aaron et Élie
avaient certaines connaissances chimiques secrètes dont ils ont

profité pour jouer un tour de passe-passe et faire croire à un
miracle. Si Jésus n'est pas ressuscité miraculeusement et si
néanmoins le tombeau fut trouvé vide le matin du troisième jour,



LE XVIII"" ET LE XIXm8 SIÈCLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 487

il faut bien que ses disciples aient dérobé son cadavre. Si ce n'était
pas une langue surnaturelle que parlaient les apôtres à la première
Pentecôte et si néanmoins ils ont réellement parlé de telle sorte
que. parmi leurs auditeurs les uns ont pu penser à des langues
étrangères, les autres à un effet de l'ivresse, il faudra bien
conclure que, ce jour-là, les apôlres se sont permis une comédie des

plus misérables.
Mais qui donc autorise la critique à procéder avec tant d'arbitraire

et d'inconséquence Si ce n'était pas Dieu lui-même qui
lançait la foudre et les tonnerres sur le Sinai. qui donc nous dit
qu'il y ait eu en réalité des tonnerres et des éclairs Le même
écrivain qui nous assure que c'était Dieu qui les lançait., pourquoi
lui accorderions-nous notre créance sur un point quand nous la
lui refusons sur l'autre Si Jésus n'est point ressuscité miraculeusement

au troisième jour, qui nous assure que son corps ait été

réellement cherché clans le tombeau et n'y ait pas été trouvé Si
à la première Pentecôte les apôtres n'ont pas parlé des langues
étrangères en vertu d'une inspiration surnaturelle d'où savons-
nous donc qu'ils aient parlé autrement que comme des hommes
ordinaires

Dès qu'on est ainsi arrivé à comprendre que le critique, lorsqu'il
est en présence d'un récil de miracle, n'a pas le droit de lui ôter
le caractère miraculeux et de lui laisser en même temps le caractère

historique, — que le miracle n'est pas une enveloppe superficielle

qu'on puisse enlever indifféremment, mais qu'en l'arrachant
on emporte toujours avec lui un bon morceau d'histoire : — quand
ainsi on a relâché encore davantage le lien qui rattachait l'événement

au récit, on peut considérer les personnages d'un récit
merveilleux d'une manière toute différente et beaucoup plus équitable.
Est-ce la faute du législateur Israelite, si, après lui, la légende et
la poésie ont orné son histoire de miracles de tout genre Si
l'ambition sacerdotale a été jusqu'à lui imputer des miracles destinés
à le venger de ceux qui avaient voulu disait-on, attenter à ses

privilèges et à ceux d'Aaron Est-ce la faute des apôtres s'ils
n'ont pu croire à la résurrection de leur maître sans que cette
croyance revêtît peu à peu dans l'imagination de la première
communauté chrétienne une forme qui, le miracle une fois
retranché donne prise aux plus fâcheuses suppositions?— Il
résulte de tout cela, je l'avoue que notre savoir est diminué d'autant

sur Moïse, sur Jésus et les apôtres; nous savons sur eux moins
de choses merveilleuses suivant les uns, moins de choses compro-



488 D.-F. STRAUSS.

mettantes suivant les autres ; mais nous en savons toujours assez

pour arriver, au moins dans les traits principaux, à une conception
vraiment historique de ce qu'ils ont été et de ce qu'ils ont fait.

II

Le XVIIlmo siècle, formé à l'école de Leibnitz et de Wolf, ne
respectait, rien tant que la loi d'identité et de contradiction. Une
chose ne peut pas à la fois être et n'être pas : cette vérité fut le
réactif puissant au moyen duquel Reimarus en particulier sut
dissoudre nombre de récits .bibliques et de doctrines traditionnelles.
Et cependant que de choses contradictoires il admet tout à côté,
sans se douter qu'elles sont inconciliables Jésus doit avoir
annoncé, avec un accent de conviction irrésistible, les plus pures, les

plus sublimes vérités de la morale et de la religion, les préceptes
de l'amour de Dieu et des hommes, du renoncement, de la purification

du cœur, — et à côté de cela, il doit avoir été un ambitieux

vulgaire, un homme dont les visées étaient toutes terrestres I

Les apôtres doivent avoir su mieux que personne qu'il n'y avait

pas un mot de vrai clans l'histoire de la résurrection de leur maître,
puisqu'ils, avaient eux-mêmes fait disparaître son cadavre, — et
néanmoins ils doivent avoir prêché cette histoire avec une foi si

brûlante qu'elle a suffi pour transformer le monde Ce sont là

des impossibilités qu'il était réservé au seul XVIII'"8 siècle
d'admettre.

Tous les fondateurs de religion ont été des imposteurs : telle
était la doctrine ouverte ou cachée du XVIIIme siècle ; le XIXme au

contraire admet comme une vérité acquise que jamais une religion
qui a pris place dans l'histoire ne s'est établie par la fraude que
toutes au contraire ont été fondées par des hommes très-convaincus.

Cette justice équitable à l'égard des diverses religions à laquelle
le XVIII'"0 siècle, qui dépréciait le christianisme, ne sut pas atteindre.
le XIXmo siècle y est arrivé en haussant de quelques degrés les

religions extra-bibliques et en rabaissant de quelques autres les

religions juive et. chrétienne. Vis-à-vis de l'opinion antérieurement

reçue que la religion biblique était œuvre divine au sens

absolu, ef les autres des produits de la tromperie de Satan ou de

l'imposture des hommes, une autre opinion avait surgi. d'après
laquelle ce dernier cas élait celui de toutes les religions, du
christianisme comme des autres. Il était réservé au XIX'"0 siècle de



LE XVIII"1" ET LE XIX1110 SIÈCLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 489

résoudre cette contradiction entre la pensée du XVIII'11" siècle et
celle des siècles chrétiens antérieurs en montrant clans le détail
que toutes les religions sont divines à des degrés divers, pour
autant qu'elles expriment ce développement de la conscience du
Divin dans l'humanité, mais que toutes aussi sont humaines pour
autant que le développement est soumis aux lois de l'humaine
nature et ne se réalise qu'à travers des faiblesses et des misères
de toute espèce. C'est à cette vue conciliante que nous devons,
d'une part la mythologie scientifique et la philosophie comparée
des religions, de l'autre la théologie critique. Si les premières
nous redisent au sujet des religions non chrétiennes, le mot
fameux : Introite, nam et hic DU sunt, l'autre ne nous laisse pas
oublier que clans la naissance du christianisme il n'y a rien eu que
d'humain et de naturel.

Les siècles antérieurs étaient trop profondément engagés dans
le christianisme pour le comprendre et le juger d'une manière
impartiale; et par une raison tout opposée, par celte raison qu'ils
ne les considéraient que du dehors et avec des préventions hostiles,
ils ne comprirent pas davantage les religions païennes. Mais d'où
vient que le XVIII"18 siècle, dont la situation était meilleure vis-à-
vis de l'une comme vis-à-vis des autres, et qui a produit des

travaux si estimables sur l'histoire extérieure des religions, d'où
vient que ce siècle n'a rien compris à l'essence delà religion? Ce

qui l'en empêcha, ce fut le caractère exclusivement logique et

disjonctif de sa critique. Prenons un exemple. Les apôtres
annoncent au monde que leur maître crucifié est sorti vivant du

sépulcre au troisième jour. De deux choses l'une, dit alors cette

critique : ou bien l'événement a réellement eu lieu, ou bien il n'a
pas eu lieu; clans le premier cas, les apôtres ont dit la vérité clans

le second ils ont menti. Une troisième hypothèse ne paraissait
pas possible au XVIII"18 siècle. Mais les apôtres n'auraient menti
que dans le cas où ils auraient su que Jésus n'était pas réellement
ressuscité. Or, qui nous prouve qu'ils ont dû savoir cela Qui nous

prouvequ'ils n'ontpas pu sincèrement croire leur maître ressuscité
Et s'ils ont prêché ce qu'ils croyaient, ils ont été si ce qu'ils
prêchaient n'était pas vrai, victimes d'une illusion et non coupables
d'un mensonge; ils peuvent avoir agi et parlé en toute honnêteté,
et nous voyons disparaître la contradiction insupportable d'un
mensonge conscient et d'une foi assez ardente pour produire les
résultats historiques que l'on sait. D'après les Actes des apôtres,
pour prendre un autre exemple Paul assurait que, sur le chemin



490 tì.-Sy. STRAUSS.

de Damas, Jésus lui était apparu dans une lumière céleste et lui
avait parlé. Certes, nous sommes pour le moins aussi éloignés

que Reimarus d'admettre que les choses se soient passées ainsi ;

mais nous serions beaucoup moins disposés que lui à laxer pour
cela Paul de fraude et d'imposture.

Se livrer à de telles imaginations, y croire fermement, les

prêcher au monde avec conviction et avec enthousiasme, sans

jamais se clouter qu'il n'y a là que des imaginations, — c'est ce

que Paul, ce que les autres apôtres n'auraient certes jamais pu
faire, si la claire et froide raison avait eu sur eux un empire aussi
absolu que sur Reimarus etses contemporains. Aussi aucune religion
nouvelle n'est-elle née clans le siècle de Reimarus, et l'ancienne
était-elfe en train de se dissoudre. Il n'y a pour la religion
d'époques créatrices que celles où l'imagination règne autant que
régnait au XVIII"18 siècle la raison. Mais le XVIII"16 siècle
méconnaissait l'imagination, il oubliait tout à fait d'en tenir compte ;

et c'esl pour cela justement qu'il a méconnu la religion qui a

sans doute pour père le sentiment, mais qui a l'imagination pour
mère.

On peut exprimer la même idée sous une autre forme, en disant

que Reimarus n'a jamais bien compris l'Orient. Déjà nous avons
vu à propos du style des Psaumes, du Livre de Job, et aussi
des épîtres pauliniennes, combien il était prompt à lancer à ces

écrits le reproche d'obscurité et d'enflure; bien plus encore lui
étaient étrangères, ou même suspectes, les visions des prophètes,
les extases de Paul et de l'auteur de l'Apocalypse. C'est là unelimiteà
son horizon, comme à celui du XVIII1"8 siècle, qui, vis-à-vis de

l'esprit Imaginatif de l'Orient, avait poussé à l'extrême l'esprit
critique et rationnel de l'Occident. L'homme qui, le premier, nous
ouvrit l'intelligence de l'Orient, Herder. fui aussi l'un des
premiers parmi ceux qui franchirent les limites du XVIII"18 siècle et

qui frayèrent la voie au XIXme.

il).

La résurrection de Jésus est un véritable schiboleth qui peut servir

à marquer la différence, non-seulement des diverses conceptions

du christianisme mais encore des diverses conceptions du
monde el, des divers degrés de culture. D'après la croyance de

l'Eglise, Jésus est revenu miraculeusement à la vie; d'après Popi-



LE XVIIl"16 ET LE XIX"10 SIÈCLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 491

nion des déistes comme Reimarus, son cadavre a été dérobé par
les disciples ; d'après l'exégèse des rationalistes, Jésus n'était
mort qu'en apparence, et il est revenu naturellement à la vie ;

selon nous, c'est l'imagination des disciples qui, sollicitée par leur
cœur ému, leur a représenté comme revenu à la vie le Maître
qu'ils ne pouvaient se résoudre à croire mort. Ce qui pendant des

siècles avait passé pour un fail extérieur, envisagé comme
merveilleux d'abord, puis comme frauduleux, et enfin comme simplement

naturel, est aujourd'hui rangé parmi les phénomènes de la vie
de l'âme, redevient ainsi un fail purement psychologique.

Le XVIII1"6 siècle ne niait pas, il est vrai, la réalité des faits
intérieurs. Mais prendre un fait purement intérieur pour un fait
extérieur, c'était là, selon lui, clans l'hypothèse la plus favorable,
c'est-à-dire si aucune fraude n'était en jeu, une imagination
creuse, une vaine illusion. Pour nous, au contraire, une étude plus
attentive de la vie de l'âme et de l'histoire des religions nous a

appris qu'une vérité peut parfaitement pénétrer pour la première
fois parmi les hommes sous une forme inadéquate, enveloppée, si
l'on veut, dans une illusion, et n'en avoir pas moins déjà la valeur
et les effets qui sont propres à la vérité. Sans cloute, la vérité pure
serait préférable; mais si la vérité ne devait agir que lorsqu'elle
est pleinement reconnue et dans la mesure exacte de l'intelligence

qu'on en a, combien ses effets seraient limités dans l'histoire

Si donc nous n'hésitons pas à voir une illusion dans la croyance
des disciples que Jésus était ressuscité et leur élait apparu, comme
aussi dans l'attente de son retour prochain sur les nuées du
ciel, toujours est-il que cette illusion élait grosse des plus importantes

vérités. Sous cette forme de la croyance à la résurrection de

Jésus, l'humanité s'appropriait pour la première fois le grand
principe que nous exprimons dans la langue du Nouveau Testament,

en ces termes : « Ce qui est éternel et essentiel, ce n'est pas
le visible, mais l'invisible ; ce ne sont pas les choses terrestres,
mais les choses célestes; ce n'est pas la chair, mais l'esprit. » Et

que de conséquences de la plus vaste portée étaient impliquées
dans ce principe Il fallut rompre avec cette belle harmonie de

l'esprit et du corps qui avait triomphé dans le monde grec; l'esprit

ne pouvait être reconnu comme puissance indépendante
qu'après s'èlre affirmé clans la lutte conlre les sens, dans la clou-

leur et dans l'ascétisme, clans l'humilité et clans la laideur. Il fallut
que le tier, le majestueux édifice de l'Empire romain tombât, que



492 D.-F. STRAUSS.

l'Église grandît en face de l'État, le pape en face de l'empereur, pour
donner à l'humanité la pleine conscience de cette vérité que la force
de la conviction, la force de l'idée l'emporte toujours en
définitive sur la puissance matérielle la mieux assise. Tout cela était

contenu en germe, en abrégé et comme en chiffre dans la foi à

la résurrection de Jésus; comme aussi l'espoir qu'il reviendrait
bientôt pour fonder son royaume, était le pressentiment, de
la grande destinée historique du christianisme et de l'ère nouvelle
qu'il allait ouvrir.

Cette vue conciliante et apaisée, l'excellent Reimarus n'y est pas
arrivé. Il élait encore engagé dans la lutte la plus ardente, dans

une inimitié résolue contre ce christianisme qu'il venait enfin,
croyait-il, de démasquer. Il n'était pas, à la vérité. sans en reconnaître

les parties supérieures, et, en particulier, il savait estimer
à leur prix la pure morale, la sublime idée de Dieu qu'avaient
enseignée Jésus et tes apôtres. Mais pour lui ce n'étaient là que des

emprunts à la religion naturelle, et, de plus, Jésus avait compromis

ces vérités par ses illusions messianiques, non moins que
les apôtres par leur doctrine de la Rédemption. Toujours le
christianisme resta pour lui, clans ses éléments originaux, c'est-à-dire
clans ce qui le distingue de la religion naturelle, quelque chose de

faux et de pernicieux. Forcé de renfermer en lui-même ses

convictions, de n'être franc et sincère que devant le papier muet,
et devant un très-petil nombre de confidents qui lui étaient
probablement fort inférieurs, réduit à se taire en présence de l'activité
tracassière d'un Gœze et d'autres zélotes de son'entourage, réduit
même à entendre leurs prédications et à prendre part à des cérémonies

où il ne voyait qu'illusion et superstition, — clans ce rôle d'un

représentant de la raison opprimée par l'intérêt et la sottise, son

antipathie naturelle contre le christianisme el l'Eglise dut se tourner

en profonde irritation. De là l'aigreur, voisine, à certains
moments, d'une sorte de fanatisme rationnel, qui se fait sentir clans sou

style, et où les faibles peuvent trouver un sujet de scandale, tandis

que les observateurs intelligents, tout en souriant parfois des

méprises où Reimarus est tombé, estimeront l'amour ardent du bien

et du vrai qui est la cause de cette amertume.
En somme, dira quelqu'un, c'est donc là un point de vue

dépassé, une conception qui n'a plus pour notre époque qu'un intérêt

historique? Qu'on me permette ici de rappeler un mot de

Hegel, de ce penseur qui a eu ses défauts sans cloute comme
philosophe et surtout comme théologien, mais qu'une generation



LE XVIII1"8 ET LE XIX"18 SIÈCLE EN FACE DU CHRISTIANISME. 493

trop prompte à vivre a peut-être oublié un peu vite. Hegel aurait dit
que les théories de Reimarus ont été absorbées par la science de

notre époque. Mais pour être «absorbée, » ainsi que l'entendait
le philosophe, une idée ne perd pas du même coup toute raison
d'être. Elle n'exerce plus, il est vrai, d'influence prépondérante,
ni d'empire exclusif; elle disparaît en quelque sorte dans l'idée
supérieure qu'elle a servi à produire et dont elle forme désormais

un élément ; mais cette dernière serait elle-même condamnée à

l'impuissance, si elle prétendait abolir sans retour celle qui l'a
précédée et lui refuser jusqu'à la valeur relative à laquelle elle l'a
forcément réduite.

Ainsi en est-il à bien des égards du système de Reimarus. S'il
dil, par exemple, que le christianisme n'est pas une révélation
divine, mais bien une imposture humaine, nous savons aujourd'hui
qu'il se trompe, el que le christianisme ntest pas l'œu\ re de

l'imposture. Mais est-il pour cela une révélation divine clans le sens
où l'entend l'Église? La thèse de Reimarus est-elle absolument
fausse? Pas le moins du monde : la vérité est que ses négations
gardent toute leur force ; ses affirmations seules ont dû faire place
à une affirmation meilleure. C'est là ce que la théologie de nos
jours oublie trop volontiers. Parce que tout le monde reconnaît
aujourd'hui que Moïse n'était pas un charlatan, elle veut de nouveau

qu'il ail fait des miracles ; parce que personne ne croit plus
aujourd'hui que le cadavre de Jésus ait été dérobé par ses disciples,
elle veut de nouveau nous faire admettre sa résurrection miraculeuse.

D'ailleurs, ce n'est pas seulement dans ses négations que
Reimarus se rencontre avec la science de nos jours : il a de plus
contribué lui-même à préparer l'affirmation meilleure que la théologie
moderne a substituée à la sienne. Il ne voit pas toujours clans les
miraclesde l'Ancien Testament une pure imposture, mais quelquefois

aussi, comme déjà Spinoza, une fausse apparence, née du
stglus theocraticus des historiens juifs, c'est-à-dire de leur habitude

de ramener directement toute chose à la cause suprême, Dieu,
en omettant les causes intermédiaires. Il formule ainsi la règle
critique qui permettra plus lard au rationalisme d'expliquer
naturellement les récits miraculeux de l'Écriture sans porter atteinte
au caractère des personnages tenus pour sacrés. D'autre part, en
indiquant la tradition orale comme le medium clans lequel bon
nombre de ces récits se sont longtemps transmis el notablement
transformés avant d'être fixés par l'écriture, en cherchant dans



494 D.-F. STRAUSS.

l'orgueil national des Juifs la source de mainte glorification
fabuleuse en voyant, dans les songes de Daniel une imitation des

songes de Joseph, clans l'étoile conductrice des mages une imitation
de la colonne de feu et de fumée du récit mosaïque, Reimarus a

préparé aussi l'application de la théorie mythique aux récits de la

Bible. Il est vrai qu'il a admis l'authenticité de tous les livres du

Nouveau Testament ,à l'exception de l'Épître aux Hébreux): mais
cela n'a nui en rien à la lucidité de son coup d'ceil critique, comme
on a pu le voir par son jugement sur l'Évangile johannique." El

en rappelant que ces livres furent destinés originairement à un
très-petit cercle, qu'ils ne se répandirent que lentement en dehors
de ce cercle, que leur succès fut dû à des causes très-fortuites el

qu'un accord général sur te Canon ne fut obtenu que très-tard.
Reimarus a ouvert un vaste champ à la libre critique historique du
Nouveau Testament. Ce ne sont là il est vrai, chez lui que des

indications éparses, qui sont même en contradiction avec te reste
de son système: mais c'étaient, des germes qui devaient se

développer, qui se sont développés en effel, et qui, tout en transformant

la partie positive du système de Reimarus en laissent tout
à fait intacte, ou plutôt en présupposent encore aujourd'hui la

partie négative.
Mais Hegel. — el ce fut là son erreur capitale en théologie —

Hegel, dis-je, el bien plus encore ses disciples théologiques immédiats

ne sont pas restés fidèles à sa notion si vraie cependant cie

d'absorption. ¦< La « théologie spéculative » est demeurée stérile,
parce qu'elle a cru Irop aisément, en avoir fini avec le rationalisme.
Elle a été punie, comme elle le méritait, de ce dédaigneux oubli,
et le rationalisme, après avoir disparu pour un temps dans le sein
de l'école, en est ressorti plus profond et plus pur à l'état de théologie

critique. Le XIX"16 siècle, dès le début, sacrifia de gaîtô de

cœur les plus précieuses conquêtes par l'exaltation romantique
avec laquelle il se détacha du XVIIP"8; plus il se rattachera à ce

grand siècle, plus il se sentira appelé, non à l'abolir, mais à le
continuer et à le compléter, plus il y aura lieu de croire qu'il a compris

sa tâche, plus il y aura lieu d'espérer qu'il saura l'accomplir.

Ch. Ritter.


	Le XVIIIme et le XIXme siècle en face du christianisme

