
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Morale chrétienne

Autor: Thomas, A. / Schmid, T.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


352 TH.-Fit. SCHMID.

MORALE CHRÉTIENNE

Tii.-Fr. SCHMID

Ce livre est un ouvrage posthume. L'éditeur. M. A. Heller,
répétiteur au séminaire théologique de Tubingue, encouragé par
le succès de la Théologie biblique du Nouveau-Testament, œuvre
également posthume du même auteur2, n'a publié la Morale
chrétienne qu'après de longues instances. Dix ans s'étaient écoulés
depuis la mort de M. Schmid : ce retard dans la publication
provenait de difficultés particulières suscitées par l'état des manuscrits
originaux. L'auteur avait professé la morale pendant trente ans,
mais il avait donné son cours le plus souvent d'après des notes
détaillées doni le développement était improvisé. Quels que soient
la richesse et l'ordre de ces notes, il est résulté de cette méthode

un manque de proportion entre les parties de l'ouvrage. La fin
de la seconde partie surtout présente de singulières lacunes:
l'éditeur n'a voulu y apporter aucun changement essentiel. Cependant,

malgré sa brièveté, elle peut montrer ce qu'eût été le
développement des principes moraux établis clans la première partie,
si l'auteur l'eût mise par écrit. Cette Morale offre clans son contenu
et sa mélhode un riche trésor à ceux qui dans les académies ou

ailleurs étudient la morale théologique. Elle se compose d'une
introduction et d'une exposition de la morale chrétienne, divisée

en deux parties, l'une générale, dont l'objet est le bien chrétien,
la vie chrétienne dans son ensemble, l'autre particulière, qui étudie
le même bien dans ses ramifications essentielles.

1 Christliche Sittenlehre, herausgegeben von A. Heller, 1861, in-8 de

xvi et 813 pages.
2 Biblische Theologie des neuen Testamentes, herausgegeben von C.

Weizsäcker. 3le A. 1864, in-8 de xxvn et 626 pages.



MORALE CHRÉTIENNE. 353

L'Introduction, de 116 pages, expose successivement la notion,
la méthode et l'histoire de la morale chrétienne.

Sa notion. La morale chrétienne évangélique est cette partie
de la théologie systématique qui a pour objet la vie chrétienne
ou le bien chrétien. Cette science théologique a donc sa place à

côté de la dogmatique, première partie de la théologie systématique,

et des autres parties principales de la théologie. Distincte
de celles-ci, elle a cependant avec elles des rapports de parenté :

elle présente donc un intérêt général, qui est de tous les temps,
et un inlérêt particulier relatif à notre époque.

Sa méthode, comme on doit s'y attendre d'après ce qui précède,
esl nécessairement théologique et systématique, et par là se trouvent

déterminées en général la manière dont elle procède et dont
elle se réalise, en même temps que la manière dont elle rassemble
et coordonne ses matériaux.

Son histoire expose la réalisation successive de l'idée morale.
Elle se divise en deux périodes très-inégales. Dans la première,
on voit les principes de la morale s'établir graduellement, sur le
fondement du christianisme, et la morale chrétienne se constituer

peu à peu en un tout. Ce système se brise à l'époque de la

Reformation du XVIme siècle sous l'influence d'un principe
nouveau qui, le plus souvent, s'est développé paisiblement à travers
toute l'histoire de l'église. Sur la hase de ce nouveau principe
évangélique, la morale a été entièrement reconstruite, non-seulement

sous une forme confessionnelle en opposition au
système conservé et même développé dans une certaine mesure par
l'église romaine, mais encore en subissant l'influence de la

philosophie de l'époque et des transformations de la théologie en
général. Cette première période s'étend de la fin du siècle apostolique

jusqu'à la fin de la période scolastique. La seconde part de
la Réformation et comprend la morale du XVIP" siècle, la morale

du XVIIl™" siècle avant et après l'avènement de la philosophie
critique, et enfin la morale du XIXme siècle.

PARTIE GÉNÉRALE

Au moment d'entreprendre l'exposition de la morale chrétienne,
il importe avant tout d'en déterminer le point de départ. Cette

détermination dépend de l'idée qu'on se fait de la vie chrétienne,
c. R. 1869. 23



354 TH.-PR. SCHMID.

Le chrétien a conscience de certains états où il n'est pas seulement

passif, mais où il devient actif : toute émotion vraiment
chrétienne renferme nécessairement le principe d'une activité. La vie
chrétienne est une vie de vouloir et d'action. Cette notion qui
trouve sa place dans la dogmatique, et particulièrement dans la

doctrine de l'appropriation du salut, et qui découle des notions de

Dieu et de sa volonté, de l'homme et du monde et par conséquent
du Sauveur, est le vrai point de départ de la morale chrétienne.
Notre science doit donc étudier la vie chrétienne dans son essence
et dans ses principales ramifications. Elle l'étudié d'une manière
générale, c'esl l'objet de la première partie.

Pour dégager l'idée du bien ou de la vie chrétienne, il faut :

1° expliquer analytiquement, décomposer dans ses éléments la

vie chrétienne telle qu'elle apparaît, comme fait, chez le croyant;
2° reconstruire synthétiquement avec ces éléments et exposer
l'idée du bien chrétien. La première partie se divisera donc en
deux parties principales : l'analyse el la synthèse.

I

L'analyse s'occupe des éléments du bien, des conditions qui,
unies par des rapports réciproques, constituent la vie chrétienne.
Tout cela 'se trouve soit dans le sujet môme, l'homme, soit en

dehors de lui, dans l'objet.

I. Le sujet qui peut et doit réaliser la vie morale el chrétienne,
est l'homme, en vertu des facultés morales dont il est doué et qui
le rendent capable de recevoir cette vie. Étant avant tout une
volonté consciente en relation avec la règle de vie la plus élevée, la

moralité chrétienne suppose dans le sujet qui y est appelé un
triple élément : 1° la conscience d'une règle inconditionnelle imposée
à sa volonté: 2° une volonté à qui cette règle est imposée; 3° la
conscience du rapport de cette volonté avec cette règle et avec la
liberté de la volonté. Il s'agit de distinguer ces trois éléments et
ensuite de les saisir dans leur unité vivante.

1. Le premier est le mobile et les sentiments moraux, qui existent
à côté des mobiles inférieurs de la vie et sont indispensablement liés
dans leur action avec l'intelligence. Le mobile est la condilion
primitive, bien que soumise à l'influence du temps, de notre activité
pratique. Les mobiles se classent soit d'après la partie de l'être



MORALE CHRÉTIENNE. 355

humain à laquelle ils se rattachent, soit d'après leurs objets, c'est-
à-dire leur relation avec les rapports essentiels de l'homme, soit
d'après la forme de l'exigence qu'ils lui adressent. Parmi ces
mobiles, il faut reconnaître comme condition primordiale de toute
activité morale le mobile moral uni au sentiment moral. Comme
tel, il se distingue d'une manière générale par le mode de sa

manifestation, el plus particulièrement par son objet, par son principe,

enfin par son rapport avec les mobiles inférieurs. Quand les
impulsions du mobile moral sont transmises à l'intelligence, celle-
ci, envisagée au point de vue moral, agit sur elles comme elle
agit sur les impulsions des mobiles inférieurs. Elle agit d'une
double manière : elle imagine (einbildend) et elle conçoit (begreifend).

Par sa fonction imaginative, elle saisit les impulsions sous
forme de représentations avec plus ou moins d'énergie sensible,
et elle devient ainsi l'intermédiaire en Ire la connaissance morale
et l'action ; mais encore, saisissant de la même manière les impulsions

des mobiles inférieurs, elle peut favoriser des vouloirs et des

actes purement sensuels. Par sa fonction rationnelle, l'intelligence
conçoit les impulsions des mobiles sous forme de nouons, d'idées
d'une plus ou moins grande étendue; elle les rapproche, et forme
ainsi un ensemble bien lié de connaissances pratiques. En
particulier, quand elle conçoit les impulsions du mobile moral sous la
forme d'une notion qui renferme l'exigence morale dans ce
qu'elle a d'essentiel, elle crée une connaissance morale. Mais la
raison a besoin d'un développement successif : la faculté dont
nous parlons est susceptible de ce développement. Son action, non
moins que le résultat de celle-ci, subit donc différentes modifications,

suivant son rapport avec la volonté, l'intention de l'homme,
avec la vérité, avec l'idée de Dieu. Ces modifications et la manière
dont la raison conçoit les impulsions des mobiles inférieurs,
permettent à cette dernière d'exercer sur la moralité elle-même une
bonne ou une mauvaise influence.

2. Le second élément moral est la volonté agissant en commun
avec l'intelligence, comme le comporte son essence. Quand l'homme

se décide à une action qui peut être généralement appelée
libre (Willkür), il s'y décide de diverses manières. De là une
différence entre le désir ou détermination de soi-même d'après
l'impulsion immédiate des mobiles et des sentiments—et le vouloir. Ce

dernier mode de détermination s'accomplit par l'intermédiaire des

représentations et des idées; elle produit des actions intérieures
ou extérieures, elle manifeste le caractère intelligent de la volonté,



356 TH.-FR. SCHMID.

surtout en accompagnant l'action intérieure de projet et d'intention.

Du reste, l'activité de la volonté est, d'une part, unie à

certaines conditions : elle dépend de représentations, de sentiments
et de mobiles, et donne lieu à une classification basée sur la diversité

des degrés de développement de l'esprit, de la raison et de la

volonte; d'autre part, cette activité de la volonté est fondée sur la

liberté (causalité) intérieure de la volonté qui est un fail et qui
s'exprime incontestablement dans la conscience que nous avons
de notre activité spirituelle et morale. Enfin la volonté peut agir
en général sur l'esprit de l'homme, directement sur ses représentations,

indirectement sur ses sentiments et ses mobiles; elle réagit

ainsi sur elle-même; elle peut agir sur le corps et par la parole
et par l'activité extérieure, elle agit enfin au dehors, dans le monde
des corps et dans celui de l'esprit. L'intelligence agit aussi bien

que la volonté, dans le vouloir et dans l'action; non-seulement,
comme nous l'avons vu, elle étudie les impulsions des mobiles et
les conçoit comme des sollicitations à la volonté, sous forme de

représentations et d'idées, mais encore elle étudie l'action même

et ses objets, elle distingue le but et les moyens, et en particulier
elle découvre et présente les moyens de réaliser les buts déterminés

par la volonté. Son champ de travail est le champ même où

s'étend l'influence de la volonté ; l'esprit doit s'en rendre maître,
il doit se connaître soi-même et connaître les hommes, la nature
et le monde, aussi bien que la manière d'appliquer ses connaissances.

La raison, dans cette fonction et ailleurs, apparaît comme

capable de se développer et demandant à l'être. Cette activité et

ce développement de la raison servent ensuite de fondement à la

prudence pratique. Cette dernière, rapportée à une volonté morale,
devient la prudence morale ; rapportée à une volonté moralement
bonne et dirigée vers l'ensemble des buts moraux, elle devient la

sagesse morale.
3. Le troisième élément moral est la conscience que l'homme a

de la direction de sa volonté. Cette conscience relève soit du

sentiment, soit de la pensée. Elle se manifeste comme responsabilité

morale, quand elle se rapporte à la liberté (causalité) de la volonté :

comme jugement moral, quand elle concerne la relation des volontés

ou des actions avec la règle morale. — La responsabilité morale

est la conscience que nous avons du rapport de nos actions

avec notre volonté envisagée comme cause : nous nous attribuons
alors nos actions, nous reconnaissons les avoir accomplies
librement. Cet acte de l'imputation est au premier abord un acte non



MORALE CHRÉTIENNE. 357

de la raison, mais du sentiment immédiat: il devient ensuite l'objet

de la pensée. Il varie du reste de genre et de degré suivant la
conduite et la mesure de développement de la volonté qui agit.—
Le jugement moral nous donne conscience de la valeur morale
de nos actions et partant de notre personne: il est à la fois une
connaissance et un sentiment. L'Ancien Testament et le Nouveau
proclament bien que la vérité morale et religieuse est l'objet de
la Révélation; cependant, généralement parlant, ils décrivent
toujours l'élément moral comme quelque chose qui appartient à

l'intérieur même de l'homme et qui ne lui vient pas du dehors. Le
Nouveau Testament en particulier dessine plus ou moins nettement

tous les linéaments de l'être moral, aussi bien clans leurs
différences que dans leur unité.

Cette triple fonction morale dont l'homme est naturellement
capable, s'exerce dans l'unité de sa personnalité morale. Cette

personnalité elle-même présuppose que l'homme est un être qui
tire son développement de lui-môme, un individu, une âme
vivante (iLvyr, ÇcWot). Elle consiste dans l'unité de la conscience de
soi et de l'activité personnelle. Dans son essence, comme unité
autonome de la nature morale de l'homme, elle est constituée par
la conscience et par la volonté ou la liberté. La conscience réunit
la première et la troisième des fonctions morales que nous avons
énumérées ; cependant on réserve souvent ce nom à la troisième
seule ou même à la seule faculté de se juger soi-même moralement.

Avant tout la conscience (Gewissen) n'est pas autre chose

que la conscience (Bewusstsein) dans son rapport avec la chose

morale, d'abord comme senliment (Bewusstsein) immédiat, puis
aussi comme sentiment perçu à l'aide d'intermédiaires (vermitteltes).

Cette chose morale dont nous avons le senliment dans la

conscience, est, soit l'exigence morale, soit l'action morale, celle-ci
étant envisagée dans son rapport avec la volonté comme cause et
avec la règle morale. Aussi la conscience morale se présente-t-elle,
tantôt comme législatrice, tantôt comme juge, rendant responsable
et prononçant une sentence; elle est donc susceptible de développement

et exposée à l'erreur. La liberté de la volonté, fondement
de la seconde fonction morale, doit être envisagée d'abord comme
un fait, comme une faculté innée (Anlage), et distinguée par là de

cette même liberté quand celle-ci est devenue une vie qui a atteint
son développement et une volonté qui est parvenue à la maturité ;

elle doit être ensuite envisagée comme une vérité qui correspond
au rapport de l'homme avec le monde et à sa dépendance vis-



358 TH.-PR. SCHMID.

à-vis de Dieu, créateur du monde. Cette même personnalité
morale, après avoir été ainsi étudiée dans son essence, doit l'être
ensuite avec les modifications qu'elle subit dans la réalité, modifications

particulières et individuelles, les unes innées, les autres
acquises. Il faut spécialement considérer ce qui distingue son état
d'intégrité et son état de péché. Néanmoins l'homme demeure
toujours une personnalité morale, le sujet capable de responsabilité,
le possesseur et l'auteur responsable de sa vie morale, quelles que
soient d'ailleurs les modifications auxquelles il est exposé.

II. Envisagés en général, les éléments objectifs du bien chrétien

sont Dieu et le monde, avec lesquels la personnalité morale

se trouve dans un rapport essentiel. Ce rapport est une
condition essentielle de sa position, mais il varie de forme en vertu
de la diversité des hommes et en particulier de leur conduite
morale. Même dans l'état de péché, de chute, la personnalité
morale ne cesse pas d'être en rapport essentiel avec Dieu et avec le
monde qu'il a fait : elle se trouve donc, même alors, soumise
à des influences opposées à cette chute, exercées d'un côté

par Dieu et de l'autre par le monde. Le monde est, il est vrai, en

partie resté en dehors du péché, mais en partie aussi il y participe ;

cette participation au péché ne l'empêche pas cependant, au
moins quant à sa substance et comme étant le monde de Dieu,
d'être encore et toujours susceptible de contribuer au développement

de la personnalité morale. La personne morale elle-
même est l'objet d'une activité divine continuelle qui tend, soit

par le gouvernement moral du monde en général, soit par
dispensation spéciale, à faire accomplir à l'humanité sa destination

morale. Celte activité divine, opposée à la chute morale
de l'humanité, présente son maximum d'intensité dans un
domaine historique déterminé. L'économie révélatrice de l'Ancien
Testament consiste dans la préparation d'un peuple choisi en

vue de l'humanité entière. Au moyen de l'action combinée
de la loi et de la promesse, elle a exercé une influence très-
décisive sur le développement de la personne morale au sein

du peuple de Dieu; mais loin d'avoir résolu le conflit, elle l'a fait

éclater avec plus d'énergie en vue de sa solution future. Dans le

Nouveau Testament, l'économie morale de la révélation et du

salut est consommée : elle est disposée pour accomplir sous tous

les rapports l'Ancienne Alliance. Elle contient les conditions
auxquelles la personne morale est transportée de l'état de péché dans



MORALE CHRÉTIENNE. 359

l'état de grâce, là où elle peut devenir et où elle devient ce qu'elle
devait être dans le plan primitif. Elle présente donc, dans son
rapport avec le pécheur, tous les éléments du bien chrétien, de la

vie morale chrétienne. De Dieu seul vient donc toute vie morale,
l'homme doit répondre à ses dons par son activité : il ne perd le
salut que par sa faute.

II

La synthèse étudie le bien chrétien lui-même. Examinons-en
successivement le principe, la notion et la triple forme.

I. Le principe du bien chrétien est la nouvelle naissance : c'est
elle qui réalise en l'homme la vie morale chrétienne. Elle est elle-
même la libre appropriation de la grâce donnée dans la rédemption

de Christ, l'introduction par cette grâce d'un nouveau principe

vital dans la personne morale. Elle est une œuvre de Dieu
dans l'homme, mais elle ne peut s'accomplir sans l'activité de
l'homme qui la reçoit. Elle s'accomplit par l'intermédiaire de la

parole de l'évangile, par le sacrement et par tout ce qui féconde
ces deux moyens de grâce dans le sein de l'humanité, en particulier

par la communauté chrétienne. La nouvelle vie qui procède
de la régénération est l'antithèse du péché. D'une part, elle le

renie; d'autre part, elle se manifeste dans l'essence qui lui est

propre.
Par son côté négatif, elle est la repentance (Busse) au sens

étroit du mot, c'est-à-dire la connaissance vivante en même
temps que le regret (Reue) sincère du péché. La Sainte Ecriture,
la doctrine des églises évangéliques confessent la repentance
de la manière la plus décidée. Pour réaliser son idée, il faut
qu'elle présente le double élément qui a été indiqué ; car elle
est déjà en elle-même, en tant que connaissance et regret du
péché, une impulsion nouvelle, moralement bonne, dans la raison,
le sentiment et la volonté, et elle est en même temps la condition
nécessaire pour que le bien entre positivement dans l'âme, par la
foi à l'Évangile et par les volontés et les actions que celte foi
inspire.

Par son côté positif, envisag'ée comme force nouvelle, la
nouvelle vie est la foi. Relativement, à son objet, cette foi est essentiellement

la foi à Jésus-Christ le rédempteur. Relativement à sa for-



360 TH.-PR. SCHMID.

me, elle est la confiance de l'âme désireuse de salut, et qui après
avoir été saisie par Christ le saisit à son tour. Cette foi, s'appro-
priant la personne du rédempteur, est elle-même la vie nouvelle.
Le Nouveau Testament et la doctrine évangélique l'affirment. Elle
n'est cependant la nouvelle vie que sous sa forme réceptive, de

laquelle elle se dégage ensuite comme vie spontanée.
La nouvelle vie résulte de l'union de la repentance et de la foi :

chacune de ces deux parties ne répond, en effet, à son idée que
par une pénétration mutuelle de l'une ef de l'autre. Subjectivement

parlant, elle est donc la foi repentante ou la repentance
croyante; objectivement, elle est la communion avec Christ.
Cependant, une fois réalisée, la vie nouvelle supporte, tout en
gardant l'unité de son essence, certaines modifications relatives au

degré, à l'ordre et à la durée de son développement, au moment
de sa réalisation. Nous l'avons vu : le principe du bien chrétien est
la régénération, dans son unité et nonobstant la diversité de ses

formes et de ses manifestations; c'est en elle que le bien chrétien
trouve son essence et sa réalisation : à tel point que partout où la

régénération n'est pas enseignée, il ne peut être démontré en
général que le bien moral se réalise; partout où la régénération n'est

pas enseignée au sens chrétien, l'idée essentielle du bien chrétien
s'altère.

IL L'idée, la notion du bien chrétien résulte de son principe: elle
est déterminée par lui. Le bien ne peut donc pas être seulement
quelque chose d'accidentel et qui soit extérieurement transmis; il
ne peut pas être quelque chose de sensible {sinnliches) : il est

rationnel et idéal. D'autre part, il doit avoir un caractère pratique,
en tant qu'il s'adresse à la volonté, et cela en opposition aux
conceptions esthétiques et purement théoriques qu'on s'est faites du
bien. La notion du bien doit concorder avec la notion chrétienne
de la liberté de la volonté (libre arbitre), et être incompatible avec

la négation profane ou religieuse et l'extension excessive de cette
môme liberté. Le bien doit donc être envisagé, au point de vue
religieux et chrétien, comme reposant sur la grâce rédemptrice de

Christ, et au point de vue subjectif, comme étant la vie croyante
qui provient de Dieu et qui se développe en communion avec lui.

III. La notion du bien chrétien, du bien moral, au vrai sens du

mot, de même que la notion du mal, son contraire, revêt une triple
forme, suivant la manière dont ce bien entre en relation avec la



MORALE CHRÉTIENNE. 361

volonté. Le bien, sous ce rapport, peut se présenter tantôt comme
règle pour la volonté, comme loi obligatoire ; tantôt comme reçue,
adoptée par la volonte, c'est-à-dire comme vertu, action vertueuse ;

tantôt comme œuvre ou comme bien moral. Le mal se distingue
également comme mauvais principe ou mauvaise maxime, comme
mauvais vouloir et comme mauvaise conduite, ou mal moral.

1. Le bien chrétien se présente comme une loi qui oblige, comme
une norme de la volonté soit en lui-même, d'après son essence, —
soil dans son rapport avec la volonté, comme obligatoire.

A. Envisagé en lui-même, le bien est la loi chrétienne. Cette loi
doit être étudiée à un point de vue formel, et d'abord dans son
objectivité et sa subjectivité. Elle est en effet objective, en dehors
et au-dessus de l'homme ; elle est subjective, dans l'homme. Elle
doit être considérée à ces deux égards, de telle façon toutefois que
l'unité idéale de la loi objective et de la loi subjective soit reconnue,

et que la loi, sous ces deux points de vue, soit déterminée dans

son caractère religieux et chrétien. La loi clans son objectivité, c'est
la volonté de Dieu, dévoilée et accomplie en Jésus-Christ, le rédempteur.

Comme telle, elle est, d'une pari, une loi éternelle, l'éternelle
volonté de Dieu en soi; d'autre part, elle est une loi révélée clans

le temps, renfermée dans la personnalité typique et clans la
doctrine de Jésus-Christ que l'histoire nous transmet réunies. Ces deux
faces de la loi ne doivent pas être séparées : dans l'une el dans

l'autre, la volonté divine doit être conçue, non-seulement comme
donnant des ordres, mais en même temps comme se communiquant

par l'amour ; et c'est là ce qui nous sert de transition pour
passer de l'objectivité de la loi à sa subjectivité.

La loi chrétienne, dans sa subjectivité, n'est autre chose que la
loi objective, là et, dans la mesure où cette dernière est entrée
profondément dans l'homme, sous la forme d'un mobile de vie morale

qui est devenu Uobjel de la pensée. C'est en vertu de cette
forme que la loi chrétienne subjective correspond avec la loi
morale naturelle ; cette dernière, considérée subjectivement, n'est pas
autre chose que le mobile moral devenu l'objet de la pensée; elle
est un mobile de vie, et par là même elle manifeste sa parenté avec
les lois naturelles. Mais, pour lui correspondre, la loi chrétienne
subjective n'en diffère pas moins de la loi morale naturelle. Celle-
ci, dans son rapport avec la volonte humaine, ne possède pas assez
de force pour la vivifier : bien plutôt, par un effet de la domination
du péché sur l'homme, elle l'excite à la résistance contre la loi.
La première, la loi chrétienne, est dans le croyant un mobile si



362 TH.-FR. SCHMID.

puissant, si vivifiant qu'elle surmonte l'opposition de la volonté, et
cela en vertu du caractère spécial qui distingue la loi chrétienne
objective. Il faut affirmer fortement le caractère subjectif de la loi
chrétienne, mais aussi affirmer d'autant plus sa réalité, et repousser
les doutes de ceux qui ne veulent reconnaître aucune loi pour les

chrétiens; les faits de la conscience chrétienne, le Nouveau Testament

et la doctrine évangélique en constatent avec assez de
décision l'existence. La loi chrétienne subjective n'a sa vérité que
dans son unité avec la loi objective : le chrétien doit s'imposer la

tâche de réaliser cette unité, et, comme les croyants pris
individuellement ne la réalisent pas sous tous les rapports, la loi
chrétienne objective demeure la source inépuisable du perfectionnement

de la loi subjective.
Voilà pour le côté formel de la loi. Etudions maintenant son côté

matériel.
Et d'abord, quel est son contenu? La loi chrétienne, étant la

volonté de Dieu révélée et accomplie en Jésus-Christ, est absolue,

une, universelle et en môme temps éternelle. Son contenu positif,
considéré en général, ne peut être que le commandement (du
reste, diversement formulé) d'agir en conformité avec le but
absolu. La maxime fondamentale du péché en est la contre-partie:
mettre de côté le but absolu et se chercher soi-même comme tel,
se proposer, en particulier, ses propres jouissances comme le but
le plus élevé, apprécier et traiter toutes choses en conséquence.
Cette maxime impie et égoïste prétend, elle aussi, être universelle,
inconditionnelle et. immuable dans l'expérience; mais, d'après son

essence, elle ne peut posséder que les caractères opposés. Elle est

un principe absolument faux, elle est le mensonge même, elle ne
vient pas de Dieu, mais du monde. L'essence du mal est donc quelque

chose de positif, de sui generis. En opposition à la maxime du

mal et, s'il faut s'en rapporter à la volonté de Dieu révélée et
accomplie en Jésus-Christ, le contenu de la loi chrétienne, déterminé
d'une manière plus particulière, est celui-ci : Tu dois aimer Dieu

en Jésus-Christ, et tu dois aimer toutes les autres choses pour
l'amour de lui et dans la mesure de leur relation avec lui. Tel est,

d'après le Nouveau Testament, le sommaire de toute la loi
chrétienne. C'est ce qui résulte de textes spéciaux et d'une comparaison

des principes moraux exposés par le Nouveau Testament,
et qui, en eux-mêmes ou d'après la déclaration de la Parole divine,
présupposent le commandement de l'amour de Dieu et de Christ

ou ne trouvent que là leur détermination exacte. Cette maxime de



MORALE CHRÉTIENNE. 363

l'amour de Dieu se justifie d'elle-même à la conscience morale du

chrétien, comme étant le résumé de toute la loi chrétienne; mais
sa valeur apparaît quand on la Compare aux principes moraux des

systèmes philosophiques. Au lieu de n'indiquer que la direction,
la forme de la loi morale, la source où l'on en peut puiser la
connaissance, elle indique plutôt et tout d'abord son contenu réel.

Elle l'indique complètement : elle détermine soit le but et l'objet,
soit le ressort (mobile) de l'action morale; elle déclare le motif de

l'obligation et la source où l'on peut puiser la connaissance.
Elle l'indique d'une mahière exacte, en partant du point de vue
le plus élevé, c'est-à-dire le point de vue religieux, et en conservant

l'originalité de la morale chrétienne.
B. Nous venons d'étudier le bien chrétien comme une loi qui

oblige, comme norme de la volonté, et cela sous un premier point
de vue, en lui-même, quant à son essence ; consii lérons-1 î maintenant
sous son second point de vue, clans son rapport avec la volonté,
comme obligatoire. Ainsi envisagé, il est le devoir chrétien. La loi
est la règle de la volonté : elle esl donc, d'après sa nature même,
en rapport avec la volonté libre, elle la met dans sa dépendance;
ainsi se fonde la nolion de l'obligation et du devoir. Il faut
d'abord éclaircir le rapport de la volonté, en tant qu'obligée à la loi,
avec la loi (côtésubjectif); il faut ensuite considérer le contenu de
la loi comme étant le bien obligatoire pour la volonté (côté
objectif).

Envisageons le devoir chrétien, sous le rapport subjectif; et dans
le but d'en éclaircir la notion, étudions l'essence de l'obligation et
en particulier ce qu'elle suppose, ses différents degrés et son étendue.

—¦ L'essence de l'obligation, en général, est la dépendance
inconditionnelle de la volonté vis-à-vis de la loi, telle qu'elle
résulte du caractère absolu de la loi ou volonte divine. Il faut cependant

pour retenir l'originalité de l'obligation chrétienne, considérer

exactement la dislance qui sépare l'homme naturel et la loi
morale naturelle, de l'homme croyant et de la loi chrétienne.
L'obligation repose sur certaines presuppositions subjectives : 1° elle
n'existe que pour une créature personnelle, morale et spécialement

pour l'ensemble des personnalités morales; 2° elle n'existe
pour elles que sous deux conditions, dont la première est que la
personne morale ait conscience de la loi. Chaque individu par conséquent

est obligé d'agir et autorisé à le faire d'après sa connaissance

et sa conviction morales propres, d'après sa propre
conscience; une erreur inconsciente emporte donc obligation, mais



364 TH.-FR. SCHMID.

une connaissance accompagnée de doute ne peut régler l'action
morale et il faut absolument rejeter le probabilisme. La deuxième
condition résulte de ce que l'obligation à une action réelle ne peut
exister que là où les circonstances,la position extérieure permettent
à l'homme de faire cette action. 11 doit donc y avoir dans l'obligation

une différence de degré. Au point de vue objectif, l'obligation
est, par son essence, inconditionnelle, elle ne peut souffrir aucune
différence pareille. Mais au poinl de vue subjectif et individuel,
elle dépend soil de la conscience de la loi, de la connaissance et
de la persuasion morales, soit de la position extérieure du sujet;
elle présente donc en fait une différence de degrés, correspondante

à la différence du même genre qui peut exister clans les

deux éléments dont elle dépend. L'étendue de l'obligation au
même point de vue doit être déterminée relativement à la loi et à

la volonté de l'homme. On peut se demander si toute ia loi ou
seulement une partie est obligatoire pour la volonté et si la loi
oblige toute la volonté ou seulement une partie, de son action.
Nous répondons à la première question en disant que la loi avec

toutes ses exigences est obligatoire. La distinction qu'on a

prétendu faire entre des obligations plus légères et d'autres plus

graves, entre les unes qui seraient, parfaites, les autres imparfaites,
est sans fondement. La seule distinction qui soit justifiée est celle
des commandements positifs et des commandements négatifs de la

loi. Il faut donc rejeter la classification catholique romaine de la

loi en deux parties, l'ordre el le conseil. Nous répondons à la

deuxième question en disant que l'obligation subjective s'étend à

l'aclion de la volonté dans son ensemble. C'est ce qui résulte de

la noi ion de la loi et de la volonté, et aussi de l'enseignement des

Saintes Ecritures. Il n'y a donc point d'actions moralement
indifférentes, ni d'actions qui, tenant le milieu entre celles qui sont
commandées el celles qui sont défendues, puissent être considérées

comme seulement permises.
Envisageons maintenant le devoir chrétien sous le rapport

objectif, le devoir et les devoirs. En conséquence de l'obligation
subjective que la loi impose à la volonté, le contenu de la loi
même n'est pas autre chose que le bien obligeant la volonté ou
le devoir au sens objectif. Ce contenu de la loi renferme une
foule de commandements divers qui trouvent leur accomplissement

dans une foule d'actions diverses : il est donc le
sommaire, le résumé (Inbegriff) de devoirs différents. De là résulte

pour nous une double tâche : d'une part, concevoir en gé-



MORALE CHRÉTIENNE. 365

néral ces devoirs dans leur diversité qui repose sur la notion du
devoir : d'autre part, éclaircir la manière dont il faut déduire d'un
devoir général le devoir déterminé pour chaque cas donné. Et
d'abord mettons en saillie les différents points de vue du devoir,
et cela en nous fondant sur les éléments qui en constituent l'idée:
ces diversités se rattachent donc: 1° au sujet qui oblige, 2° au sujet
qui est obligé, 3° à l'objet auquel il est obligé, 4° au motif de
l'obligation. La casuistique doit ensuite enseigner à déduire les
devoirs particuliers du devoir général; seulement en s'acquittant de
celte tâche, elle doit se mettre à l'abri des erreurs et des partialités

de l'ancienne casuistique : elle prendra pour fondement la
notion chrétienne de la loi et du devoir. Elle y trouvera l'expression
universelle du devoir chrétien : agir en chaque moment avec
toute sa force morale et en s'efforçant d'accomplir la tâche morale
dans son entier. Elle y trouvera ensuite la détermination plus
exacte de ce devoir pour le chrétien, considéré en lui-même ou
considéré dans ses rapports avec la communauté : clans le premier
cas, faire cela même qui chaque fois lui réussit le mieux, ce à quoi
il est le plus propre, ce pour quoi il reçoit les plus grandes sollicitations

extérieures ; dans le second cas, agir chaque fois le plus
possible pour l'accomplissement de la tâche morale imposée à la
communauté, agir en conformité d'une part avec ses aptitudes
(Beschaffenheit) universelles et individuelles et d'autre part avec
le caractère collectif (Gemeinschaftlichkeit) de la tâche morale qui
réclame et l'accomplissement du mandat individuel de chacun et
le travail en commun avec les membres de la communauté. Le
chrétien déduit ainsi ses devoirs particuliers, et il prouve la
justesse de sa déduction en évitant le conflit des devoirs.

2. Dans la deuxième section, le bien chrétien est étudié comme
adopté par la volonté, comme vertu chrétienne. La conformité de
la volonté avec la loi n'est pas purement et simplement primitive,
mais elle devient, elle s'opère dans le temps ; il faut donc considérer

dans la vertu : 1° son essence, 2° son devenir, sa formation ;

de là deux chapitres. La vertu est opposée par son essence au
péché : elle ne peut être complètement étudiée sans son contraire ;

de là donc une double élude dans le premier chapitre. Et d'abord
envisageons la vertu chrétienne dans son essence, abstraction faite
du péché, son contraire. La volonté qui constitue, par sa conformité

avec la loi, la vertu, est d'une part, une unité, elle est le principe

subjectif indivisible de toute action; d'autre part, elle se
manifeste dans une diversité de caractères personnels, de volontés et



366 TH.-FR. SCHMID.

d'actes. La vertu doit donc, elle aussi, être considérée : 1° comme
une unité, la vertu, 2° comme un tout complexe, composé d'une
foule de caractères individuels, de vertus et d'actions vertueuses.
La vertu chrétienne envisagée dans son unité, reçoit des noms
divers clans la science, clans la vie et clans le Nouveau Testament :

en général, elle est la volonté inspirée par la loi chrétienne. Si

nous l'étudions de plus près, en faisant abstraction du contenu de
la loi, si nous n'envisageons dans la vertu que la manière d'être
de la volonté vis-à-vis de la loi, sous le rapport formel en un mot.
elle contient deux actes: 1° se recueillir soi-même, unir spontanément

la volonté avec la loi, 2° continuer de son activité propre à

garder la loi, conserver spontanément de par sa volonté, son union
avec elle. Le premier acte est la condition du caractère intérieur
de la vertu chrétienne : il esl essentiel, il est la hase de la moralité

en opposition avec la pure légalité; mais pour être ce qu'elle
doil être, l'union de la volonté avec la loi doit répondre à

l'essence de la loi et de l'obligation et à l'essence de la volonté : elle
doit être générale, c'est-à-dire embrasser l'ensemble de la loi el
de la volonté : elle doit être sincère, pure, c'est-à-dire : le mobile
déterminant la volonté doit être identique au mobile de l'obligation

chrétienne et le motif doit être celui-là même que la loi
chrétienne contieni.

Mais tout cela présuppose la présence delà loi dans la conscience,
la connaissance et le senliment chrétiens qui lui correspondent,
enfin une certaine force de volonté. Le second acte est aussi

essentiel: il est la base delà persévérance,de la vertu chrétienne en

tant que disposition constante de la volonté ou caractère : il ne

s'accomplit bien que si l'union de la volonté avec la loi une fois

opérée est maintenue telle quelle, c'est-a-dire si la conservation
de la loi dans la volonté el par la volonté correspond à l'union de

la volonté avec la loi, si, par conséquent, la vertu sait vivifier et en

même temps combattre. De l'unité de ces deux actes, il résulte
enfin que la vertu est autant un sentiment qu'une capacité, une

aptitude, un savoir faire {Fertigkeit). — Envisagée sous son

côté matériel, mise en rapport avec le contenu de la loi chrétienne,
la vertu chrétienne est un sage amour de Dieu en Christ, amour
au-dessus de tout et en tout : elle est par là môme la communion
des croyants avec le Rédempteur et en lui avec Dieu, telle qu'elle
se manifeste dans la volonté ; elle est en d'autres termes la

communauté de vie avec le Rédempteur, développée jusqu'à la
spontanéité. Cette notion matérielle de la vertu chrétienne implique



MORALE CHRÉTIENNE. 367

sous le rapport subjectif, non une destruction des mobiles inférieurs
de la vie de l'homme, mais une mortification des impulsions
pécheresses qui appartiennent à l'état de péché, une pénétration
de plus en plus intime de tous les mobiles humains par la
puissance vivifiante qui découle de Jésus-Christ, un passage de l'élat
charnel à l'état spirituel. Sous le rapport objectif, elle implique
une vie par te Saint-Esprit et une transfiguration de l'homme à

l'image du Fils de Dieu, à l'image de Dieu : autrement dit la
ressemblance avec Dieu. En vertu de la pénétration intime et
réciproque de ses deux éléments, l'objectif et le subjectif, la vertu
chrétienne est la liberté chrétienne, — liberté qui est non plus
simplement à l'état de faculté ruclimentaire, mais à l'étal de vie
développée. Cette liberté est d'abord négative, c'est l'affranchissement
de la loi de la chair, d'une puissance injuste et qui oppresse la

volonté; c'est, l'affranchissement de la loi de Dieu, comme d'une
règle ajuste titre obligatoire pour la volonté, mais lui étant
encore extérieure et opposée. Cette liberté est aussi positive, elle
est la vie libre, divine de la personnalilé faite à l'image de Dieu.
Cette notion de la vertu vient du christianisme : elle a, il est vrai,
quelques rapports avec les notions de la perfection et de la

moralité qui sont exposées dans d'autres systèmes de morale, dans

ceux de Wolff et de Hegel, mais elle s'en distingue par les traits
suivants. Ges notions de la perfection (système de Wolff) et de la
moralité (système de Hegel) ne comprennent pas la volonté morale
seule: si d'autres le font, comme c'est le cas de la théorie de la

perfection modifiée par l'église catholique romaine, elles supposent

une disposition de la volonté qui dépasse la vertu telle qu'elle
est clans son essence, ce qui est contraire à la véritable notion de
la vertu. La vertu chrétienne, ainsi envisagée, est une unité, puisque

la loi chrétienne et la volonté humaine qu'elle inspire sont
chacune une unité; aussi est-elle essentiellement la même dans
tous les sujets (homines) vertueux ; aussi est-elle, en chacun d'eux,
un tout, l'unité du caractère chrétiennement vertueux, et c'est sur
cette base que reposent l'unité essentielle et l'homogénéité
(Gemeinsamkeit) de la vie chrétienne. La vertu chrétienne est

encore un tout complexe, multiple : la loi chrétienne et la volonté
humaine qu'elle inspire, le sont aussi. Elle est multiple : 1° dans
le sens qu'il peut y avoir autant, de caractères chrétiennement
vertueux qu'il y a de personnes ou de volontés personnelles, 2° dans
le sens que chaque caractère vertueux renferme en lui-même une
variété de vertus particulières el d'actions vertueuses ; car la vo-



368 TH.-FR. SCHMIDT.

lonté se décompose en une multitude de déterminations
habituelles ef d'actes isolés. Voyons d'abord la multiplicité des caractères

chrétiens.
L'essence de la vertu leur est commune à tous ; mais ils se

distinguent les uns des autres par les dissemblances des personnalités.
Ces dissemblances sont le partage d'un plus ou moins grand nombre
de personnes ou d'un seul individu: elles sont clans les caractères
chrétiens aussi spirituelles que naturelles; elles ont donc leur
pleine raison d'être sur le terrain chrétien, mais elles ne vont pas
jusqu'à détruire ou à mettre dans l'ombre l'unité de la vertu
chrétienne. La multiplicité des vertus est étudiée d'abord sous le
rapport formel : la volonté inspirée par la loi chrétienne se décompose

en une pluralité de déterminations habituelles. Il y a donc
aussi, en correspondance avec les divers commandements d'une
seule et môme loi chrétienne, diverses vertus qui sont autant de
rameaux d'une seule ef même vertu chrétienne. Elles trouvent
dans leur rapport avec l'ensemble de la vertu leurs conditions
formelles : chacune d'elles n'est vraie que si elle est dans une
connexion essentielle avec la vertu chrétienne en général, avec toutes
les autres vertus particulières, et qu'elle présente, par conséquent,
les mêmes qualités formelles que la vertu elle-même. Au point de

vue matériel, la classification des diverses vertus chrétiennes a été
formulée d'après différents principes : elle est cependant
essentiellement fondée sur tes divers actes de la volonté dans sa relation
avec le contenu de la loi chrétienne. La volonté, inspirée par cette

loi, tantôt vivifie, tantôt combat; en outre, elle dirige son action
tantôt du dehors au dedans, c'est-à-dire elle connaît, tantôt du

dedans au dehors, c'est-à-dire elle manifeste. Il en résulte une qua-
druplicité de vertus chrétiennes principales. La vertu qui vivifie,
soit le sage amour de Dieu en Christ, se diviserait en sagesse

(connaissance) et en amour (manifestation), et la vertu qui combat,
soit renoncement au moi et au monde par amour de Dieu, se

diviserait en prudence (connaissance) et en constance (manifestation).

Il peut y avoir du reste des distinctions ultérieures. La volonté

chrétienne se déploie, non pas seulement en déterminations
habituelles, mais encore en actes isolés. Les actes chrétiens sont

intérieurs, accomplis dans le for de l'esprit, bu bien ils deviennent

extérieurs, par l'influence de la volonté sur le corps : leur sincérité

(vérité) est prouvée par leur connexion étroite avec la vertu

chrétienne, par la conformité de tous leurs éléments ou phases

avec l'essence de cette même vertu. Nous rejetons donc la maxime



MORALE CHRÉTIENNE. 369

des jésuites : « la fin sanctifie les moyens » et leur aulre maxime
relative à la direction de l'intention. — Le péché est le contraire
de la vertu chrétienne. Envisagé d'abord dans son unité, sous le

rapport formel, il est la volonté inspirée par la maxime fondamentale

du mal, qui est le contraire de la loi. Il renferme donc l'adoption

de cette maxime, son maintien persistant dans la volonté, par
suite d'une détermination propre de la volonté. Il présuppose,
d'une part, la présence dans l'intérieur de l'homme, de la maxime
fondamentale du mal et par là même une lutte des mobiles
inférieurs contre les mobiles supérieurs unis àia connaissance morale;
d'autre part, la libre détermination de la volonté. Sous le rapport
matériel le péché est, on le voit d'après la maxime du mal,
l'inimitié égoïste contre Dieu ou l'amour impie de soi-même et du
monde, la séparation d'avec Dieu manifestée dans la volonté el
l'abandon au monde, au moi fini et borné, aux ténèbres. Cette notion
du péché, au point de vue subjectif, implique, non pas une destruction

des mobiles supérieurs clans l'homme, mais une prise de
possession de tous les mobiles humains par la recherche impie de soi,
un passage à l'état charnel. Au point de vue objectif, elle implique
l'éloignement de Dieu, une existence tirée du monde, une
existence et une vie mondaines. Le péché est donc un assujettissement
aux penchants naturels et mondains, un esclavage, que l'homme en
ait ou non conscience : cela résulte, soit de son opposition à la

vertu qui est la liberté chrétienne, soit des enseignements donnés
surla corruption des facultés morales (Jean, Vili, 34: Rom. VII, 14).
Ainsi conçu, le péché est quelque chose de un comme le sont aussi la

maxime du mal dans son opposition à la loi et la volonté humaine.
Il est donc essentiellement le même dans tous les individus chez
lesquels il se trouve, et en chacun d'eux il forme un tout, l'unité
du caractère de pécheur. De là, la sévérité avec laquelle l'Écriture
punit partout, sans le moindre accommodement, le péché dans son
essence, comme identique à lui-même et formant un tout
organique. Cela n'empêche pas qu'on ne puisse considérer le péché,
aussi bien que la maxime du mal et la volonté humaine, comme
quelque chose de multiple. Premièrement, la différence des
personnalités entraîne une différence dans les caractères de pécheur.
Secondement, la diversité des déterminations habituelles et des
actions isolées qui composent le caractère d'un individu pécheur,
produit aussi une diversité de sentiments et d'actions mauvaises.
Sous l'une et l'autre de ces deux faces, comme unité et comme

C. R. 1869. 24



370 TH.-FU. SCHMID.

multiplicité, le péché est le contraire et l'antithèse de la vertu
chrétienne.

11 s'agit maintenant d'étudier le développement, la formation de
la vertu chrétienne et du péché. Tous deux sont les détermina-
lions d'une volonté consciente d'elle-même: ils appartiennent,
l'un el l'autre à la vie consciente de l'esprit qui, pour l'homme.
se réalise dans le temps; ils sont donc, comme cette dernière, soumis

à un développement dans le temps; ils deviennent, ils ont
leur destinée, leur commencement el leur durée dans le temps.
Cette destinée temporelle n'est pas plus une pure apparence qu'elle
ne constitue l'essence de la vertu et du péché: elle est leur
manifestation, et on doit l'étudier pour éclaircir les notions de la vertu
el du péché. Or, comme chez l'homme le péché précède la vertu
chrétienne, c'est l'histoire du péché, que nous avons d'abord à

examiner, son origine, son existence, sa cessation.
Et d'abord son origine. La conscience chrétienne, le Nouveau-Testament

affirment également que le péché a existé chez tous les

hommes où la vertu s'est réalisée. Il a précédé celle-ci en
conséquence d'un penchant. Le péché réel est provenu du penchant par
l'intermédiaire de la tentation; c'est, là unfait qu'on peut reconnaître
sans nier pour cela que le péché eût pu se produire en dehors d'un
penchant qui lui fût antérieur. Mais il ressort de la notion du péché
tel qu'il existe que partout où nous le voyons, clans les limites de

notre expérience, il est accompagné d'un penchant au péché dont il
procède, qu'il s'approprie et qu'il développe. Seulement, en même

temps que le péché et réagissant contre lui, il y a la conscience,
et il importe en pratique comme en théorie de reconnaître ces

deux faits dans l'étude du péché. Le péché, né et subsistant dans

le temps, participe aux conditions de la vie temporelle de l'esprit:
il se produit donc à des degrés et dans des états déterminés qui
peuvent être différents, malgré leur caractère commun : l'union
du péché' avec le penchant au péché. Le péché repose sur la décision

de la volonté pour le mal, il présente une différence de

degrés aussi bien dans des actes isolés que dans des états permanents

; partout où il ne décroît pas, il se développe. Les états de

péché constituent un ensemble de dispositions dont le pécheur est

affecté pendant un temps déterminé. Ils peuvent donc être passagers

ou plus ou moins durables. Passagers, ils se distinguent entre

eux d'une manière générale, suivant le plus ou moins de clarté ou

d'obscurcissement de la conscience et, en particulier, suivant

le degré de vivacité de la conscience morale et le degré d'excita-



MORALE CHRÉTIENNE. 371

tion ties penchants el des sentiments inférieurs. Plus ou moins
durables, ils se classenl, d'une part, d'après la manière dont le péché
se produit au dehors, et, d'autre part, d'après la situation
intérieure de l'homme, soit en général en raison de son degré de
cultore spirituelle, soit en particulier en raison de la manière dont se

comporte la conscience morale vis-à-vis du péché (état
d'esclavage, d'hypocrisie et d'effronterie, de sécurité et d'endurcissement),

ou en raison du degré de développement qu'atteignent
clans le pécheur les sentimenls relevés (état de péché dans le
paganisme l'islamisme, le judaïsme, le christianisme Le péché,
avons-nous dit, esl une détermination qui a eu lieu dans la
volonté el dans la vie personnelle. il peut donc prendre fin, sans
cloute; mais l'on ne peut pas plus affirmer la nécessité de cette
cessation que son impossibilité. Si cependant le péché doit cesser
par le passage de l'homme à la vertu, ce passage doit différer
essentiellement du passage d'un état ou d'un degré de péché dans
un autre. En résumé, le péché, en vertu de son existence clans le
temps, se présente essentiellement comme une tendance à parvenir
à une immoralité toujours plus profonde et comme une infidélité,
c'est-à-dire comme un emploi dans un but opposé au but
divin, comme une application abusive des dons moraux et des

dispensations de Dieu, du reste fort différentes les unes des autres
d'espèce el de mesure.

La vertu chrétienne, elle aussi, se produit et se développe clans

le temps. Comme le péché, elle a son commencement et son
progrès qui tous deux sont le résultat commun d'une rédemption
divine et d'un développement psychologique. Le commencement
c'est la conversion; le progrès, c'est .la sanctification.

La conversion, commencement de la vertu chrétienne, provient
elle-même de la régénération : elle est cet acte par lequel la vie
nouvelle, née de Dieu dans la foi repentante en Christ, devient
l'action libre de la volonté détournée du péché et. retournée
à Dieu; elle est le principe même sur lequel s'appuie la vertu pour
se maintenir. Elle est donc essentiellement différente de l'amélioration

morale telle que l'entendent les Pélagiens. La vertu
chrétienne est la vertu suscitée par la régénération du Saint-Esprit,
dans une foi repentante au rédempteur ; elle est l'amour qui jaillit
de cette repentance et de cette foi. — La sanctification est le progrès
de la vertu chrétienne: c'est l'activité personnelle de l'homme
régénéré et converti, qui vit clans la communion avec le Dieu trois fois
saint : elle consiste dans le développement successif du nouveau prin-



372 TH.-FR. SCHMID.

cipe de volonté déposé par la conversion ou dans la pénétration de

l'ensemble de la personne humaine par la vie nouvelle. Par là
même elle implique le combat contre le vieil homme et sa

mortification. Cette nolion de la sanctification résulte non-seulement du
caractère temporel de la vertu, forme de la vie consciente de l'es-

prit,'mais encore et essentiellement de la coexistence.dans l'homme
converti, de l'esprit et de la chair. La sanctification comporte donc
l'existence de la vertu chrétienne à différents degrés et dans
différents états et pour elle-même une activité multiple. Les différents
degrés de sanctification et partant de vertu chrétienne tiennent
aux différences de force el de pureté de la volonté, de fidélité dans

l'appropriation des dons et des dispensations divines fort différentes

elles-mêmes de genre et de mesure. L'étal de la sanctification et

de la vertu chrétienne varie en raison soit de la diversité de Inactivité

de la volonté chrétienne, soit de la conscience de soi qui
accompagne cette activité : deux éléments dont l'action réciproque
et la variabilité reposent sur la coexistence de l'esprit et de la chair
dans la vie du régénéré.

D'un côte, en effet, l'activité de la volonté chrétienne est ou
engagée dans un accomplissement ininterrompu de bonnes œuvres,
ou entravée dans la pratique du bien ; il en résulte deux espèces

d'état, l'état des bonnes œuvres et l'état de la tentation ou du
péché. D'autre part, là où l'activité de la volonté chrétienne est
soutenue par une excitation plus grande de cette même volonté, nous
trouvons l'état du zèle chrétien pour la vertu, dont l'apogée est

l'enthousiasme chrétien, la ferveur d'esprit : là où l'excitation est

moindre, nous avons l'état de nonchalance. D'un autre côté, si

le sentiment du péché prédomine, c'est l'état d'abandon et
d'angoisse : si le sentiment de la grâce l'emporte, c'est l'état de
rafraîchissement et de joie. — Nous avons enfin à examiner la réalisation

multiple, les pratiques de la sanctification, ou, en d'autres

termes, l'ascétisme chrétien, la discipline chrétienne. Le chrétien

régénéré, en communion avec Dieu, travaille à sa sanctification :

de là, l'étude des moyens chrétiens pour devenir vertueux : nous

entendons par ce mot les actions de l'homme régénéré qui non-
seulement sont accomplies chrétiennement el clans un esprit chrétien,

mais qui encore, en vertu de leur objet el de leur but, c'est-

à-dire en vertu de leur caractère matériel et léléologique, sont

propres à hâter le progrès de la sanctification : c'est par là qu'ils
diffèrent essentiellement des moyens de grâce avec lesquels du

reste ils sont en rapport. On peut les distinguer suivant leur sujet



MORALE CHRÉTIENNE. 373

ou leur objet. Sous le premier point de vue, ils se classent, d'une
part, en moyens spirituels dont l'action est purement inlérieure el
en moyens à la fois spirituels et sensibles ou sensibles et spirituels
dont l'action est aussi extérieure, et d'autre part, en moyens
individuels, quand l'action est accomplie par l'individu comme tel,.ou
en moyens sociaux (collectifs) quand l'individu agit en communion
avec ses frères. Sous le second point de vue, si l'objet de l'action
est la chair dont il faille réprimer les penchanls déréglés, les

moyens sont négatifs, c'est le renoncement; si au contraire l'objet
de l'action est l'esprit (wveGfwx), dont la vivacité doive être excitée,
les moyens sont positifs, c'est la vivification. L'esprit qui doit
inspirer l'emploi de tous ces moyens, et présider à toute cette
discipline, à cette gymnastique chrétienne, est, comme il est facile de
le conclure des notions de ces moyens et de la vertu chrétienne,
un esprit d'amour provenu de la foi repentante en Jésus-Christ;
il est incompatible avec l'esprit de la sainteté par les œuvres (opus
operatum), avec l'esprit d'esclavage, l'esprit d'expiation et de
tourments volontaires ; il permet d'apprécier chacun des moyens chrétiens

pour devenir vertueux et il n'autorise comme tels que les
œuvres de la foi. Plus les moyens pourront exprimer, nourrir et
développer l'esprit de la vertu chrétienne, mettre en exercice et
vivifier la foi repentante au Rédempteur, plus ils mériteront d'être
recommandés. En premier lieu, par conséquent, te chrétien ne
choisira pas seulement ni même de préférence des moyens négatifs

ou de renoncement; mais à côté de ceux-ci qui, à vrai dire, ne
sont pas superflus, il choisira toujours aussi et surtout des moyens
positifs : car ce n'est qu'en vivifiant constamment la foi repentante
qu'il peut fortifier la vie vertueuse, contenir et sanctifier la chair.
L'homme régénéré trouvera ces moyens positifs, non pas certes
en restant passif ou purement réceptif, mais en agissant
personnellement. En second lieu, le chrétien ne se bornera pas aux
moyens spirituels ou aux moyens sensibles et spirituels : il visera
a les mettre clans le rapport réciproque qui leur convient : il
établira, en particulier, entre l'élément sensible de ces moyens el
leur élément spirituel, l'harmonie réclamée par le but de la
sanctification. Enfin il ne préférera pas seulement les moyens individuels

ou les moyens sociaux, mais il choisira d'après le besoin
intérieur et les circonstances extérieures, tantôt les uns, tantôt les
autres : il visera cependant toujours à obvier le plus possible aux
déficits de son individualité ou de la communauté et à prévenir les
dangers qui en pourraient résulter pour la sanctification. Ajou-



•>/4 TH.-FR. SCHMID.

tons à tout ce qui précède que les moyens pour devenir vertueux
auront d'autant plus d'efficacité sanctifiante qu'ils se rattacheront
plus étroitement à la vocation individuelle de chacun.

La vertu chrétienne pure et vivante est le point de départ et le
but de la discipline chrétienne, d'où il résulte que d'une part, la

clarté et la présence d'esprit chrétiennes qui impliquent la sobriété
et la vigilance, et d'autre part, l'élévation d'esprit chrétienne qui
revêt l'âme de l'armure spirituelle sont ici d'une importance capitale;

aussi le chrétien recherche-l-il toutes les actions, tous les

moyens qui le feront entrer et le maintiendront dans de pareils
états. La sobriété spirituelle, ou l'état de l'esprit libre des excitations

surtout sensibles qui troublent la conscience chrétienne de

soi-même, la vigilance chrétienne ou l'attention constante que cet

esprit sobre dirige sur lui-même et sur son état moral, conduisent
l'une d'une manière négative, l'autre d'une manière positive à la

clarté et à la présence d'esprit chrétiennes, il faut donc compter
comme moyens de devenir vertueux, soit les actes du renoncement

chrétien à soi-même et au monde, conditions de la liberté et
de la clarté d'un esprit qui n'est point prévenu, actes de dépouillement

el d'effort chrétien, soit les actes d'une attention constante,
fidèle, circonspecte, chrétiennement libre, dont l'objet est le propre

état moral du chrétien. L'élévation chrétienne de l'esprit est

un état, de plénitude de vie chrétienne; les actions positives qui le

produisent, c'est-à-dire la méditation, la prière et la célébration
des sacrements sont des moyens à employer au même titre que
tes premiers. Enfin il est des moyens destinés à favoriser
indistinctement ces états et ces actions, c'est la fixation sagement
accomplie et la revendication d'une organisation de vie qui leur soit

appropriée et le choix d'une société ou communauté qui permette
au chrétien l'emploi des moyens sociaux ou collectifs pour devenir

vertueux. — En résumé, la sanctification telle que nous l'avons

décrite, se distingue essentiellement du perfectionnement moral

que voulait Pelage : elle a pour but la sainteté parfaite de la vie

éternelle.
3. Examinons maintenant le bien chrétien comme œuvre ou le

souverain bien. Il doit, de même que son contraire, le mal moral,
être envisagé sous les points de vue formel el matériel, dans son

unité et sa multiplicité.
Au point de vue formel, le bien moral n'est pas autre chose que

le bien parvenu à l'existence par l'activité de la volonté. Il n'est

donc pas, comme le voulait Kant, la condition de la disposition



MORALE CHRÉTIENNE. 375

morale (Gesinnung), mais il en est l'œuvre et la manifestation.
D'autre part, il n'est pas une œuvre telle que la voulait Schleiermacher,

il ne consiste pas seulement dans une manière d'agir
morale, il ne trouve pas sa cause, sa raison d'être suffisante dans
des actions, mais il implique une existence qui esl déterminée, il
est vrai, d'une manière particulière par l'action, de telle sorte
cependant qu'avec l'action, il faut présupposer comme matière
transformable une existence qui a sa dernière raison d'être dans

une autre existence, clans une existence supérieure : l'action
morale, à l'égard du monde, peut transformer, mais non créer. L'idée
morale arrive dans cette notion du bien moral à son plein déploiement

: ce bien une fois réalisé, elle se réalise elle-même complètement

et les deux premières notions morales dont nous avons
parlé, la loi et la vertu, apparaissent dans leur véritable lumière.
— Le contraire du bien moral, c'est le mal moral, le mal parvenu
à l'existence par l'action de la volonté, le mal dont l'idée doit être
déterminée d'une manière analogue à celle du bien moral.

Le bien moral, nous l'avons dit, est le bien parvenu à l'existence

par l'action de la volonté : il faut donc, pour passer au point
de vue matériel, regarder comme les éléments de cette notion, soit
l'existence objective qui est embrassée par le bien moral, soit
l'élément moral par lequel cette existence devient le bien moral, et
comme conséquence de ces deux premiers éléments, la transformation

qui doit être imposée à l'existence par la volonté morale :

il faut, déterminer ces éléments conformément à l'essence du

christianisme. Aucune limite arbitraire ne doit être fixée au bien
moral : l'existence dont nous parlons est donc la généralité de

l'être ou le monde : le monde, en sa qualité d'ouvrage et de
révélation de Dieu, œuvre de cette même volonté divine que nous
avons reconnue comme la loi morale chrétienne : le monde,
disposé de telle manière qu'il ne devient ce qu'il doit être d'après sa

notion, qu'au moyen de la moralité ou de l'obéissance à celte loi :

le monde en particulier dont le sommet esl occupé par la créature
personnelle, appelée à la moralité, faite à l'image de Dieu, par cette

humanité, il est vrai, devenue pécheresse, mais rachetée en Christ.
L'élément moral, la moralité contenue dans le bien chrétien est

nécessairement la vertu chrétienne, la volonté inspirée par la loi
chrétienne, la volonté et l'action divines que la régénéralion a

introduites en l'homme, sous condition de la conversion. Nous
tirons de ces éléments les parties constitutives de l'idée chrétienne
du souverain bien : 1° le bien chrétien doit être envisagé à nn



376 TH.-FR. SCHMID.

point de vue essentiellement religieux, c'est le monde transformé
d'après la volonté divine en Christ ou divinement glorifié en
Christ ; 2° le bien chrétien comprend surtout la vie personnelle,
puisque ia moralité est un attribut de la personne : cette vie
personnelle est sans doute la vie personnelle de l'individu, mais
essentiellement unie avec la vie personnelle vécue en commun, dans
la société : aussi tous les buts ou les biens de cette vie doivent-ils
être envisagés comme communs; 3° le bien chrétien comprend
dans la vie personnelle les éléments de l'amour de soi et de la

raison comme intimement unis, tellement que l'amour de soi est

pénétré et transformé par la raison, ainsi que la chair, purifiée du

péché, l'est par l'esprit; 4° ii est implicitement reconnu dans l'idée
du bien chrétien que toute la nature matérielle est possédée et

déterminée par la personnalité morale, pour autant qu'elle se

trouve à portée de cette dernière; 5° enfin il y est reconnu que la

réaction réciproque et intime entre l'activité chrétienne et l'état,
la condition du chrétien, constitue seule l'idée complète de la

vie chrétienne, de la ÇWr,, qui, soit comme aclivité, soit comme
état, passe du Rédempteur aux croyants et leur communique sa

sainteté et sa félicité : mais, il faut le dire, le chrétien ne demeure

digne du salut et capable de le recevoir qu'autant qu'il esl actif, et

il ne reste capable d'être actif que clans la mesure où il reçoit ce

salut (Seligkeit). Ces éléments réunis forment l'idée chrétienne du

royaume de Dieu, ou, d'après la doctrine du Nouveau Testament,
l'idée de l'économie divine des choses. Ce royaume, réalisé par
Jésus-Christ le rédempteur, se développe du dedans au dehors :

il est la communion des esprits avec Dieu fondée par Chrisl. Celle-
ci embrasse avant tout l'humanité: elle ne se restreint point
primitivement à un moment spécial de la vie de cette humanité, mais

elle comprend le ciel en même temps que la terre, toutes les

périodes de l'histoire depuis l'apparition de Christ, et toutes les

périodes à venir. Bien plus, elle s'étend au delà de l'humanité et

embrasse le monde des esprits supérieurs dans l'unité du royaume
de Dieu, ou du inonde divinement glorifié en Chrisl. Aussi le

royaume de Dieu est-il représenté, d'une part, comme étant d'une

manière absolue, de par son essence même, c'esl-à-dire idéal, et

comme hors du temps, c'est-à-dire éternel, et d'aulre part, comme

un royaume qui apparaît dans le temps et se développe
successivement. Il est, en général, avec ses époques et ses phases

particulières, rattaché à l'action de la volonté divine comme à son

principe, quoiqu'il dépende aussi de la disposition spirituelle et de



MORALE CHRÉTIENNE. 377

l'activité des hommes, car c'est là une condition sans laquelle
ceux-ci seraient hors d'élat d'y prendre pari. Le royaume de Dieu,
le bien chrétien, considéré en particulier, est non seulement une
unité, mais un tout multiple ; envisagé comme un tout, il n'est pas
seulement engagé dans un développement successif, et comme
tel appelé à traverser diverses époques ou phases de développement,

mais encore il contient une pluralité de parties intégrantes
qui ne sont cependant des biens moraux que clans leur pénétration

réciproque, dans leur connexion et leur communauté essentielle.

Au nombre de ces sphères, de ces parties du royaume de
Dieu impliquées les unes dans les autres, on peut distinguer :

1° la communion chrétienne avec Dieu, Père, Fils el Saint-Esprit
ou l'adoption divine. ; 2° la ressemblance avec Dieu, la personnalité

du chrétien faite à l'image de Dieu; 3° la communauté fraternelle

des chrétiens.
Le mal moral est, nous l'avons vu, le mal parvenu à l'existence

par l'action : les éléments fondamentaux de sa nolion, l'existence,
l'élément moral et par là même la Iransformalion que subit l'existence

en vertu de la volonté mauvaise doivent être déterminés
d'une manière conforme au christianisme, el l'idée du mal moral
doit être formée comme selle du bien moral, son contraire. Ces

éléments réunis constituent l'idée chrétienne du royaume des

ténèbres, c'est-à-dire le monde sans Dieu ou éloigné de Dieu. Ce

royaume sans Dieu est un royaume des esprits. Abstraction faite
de la rédemption de Christ, il embrasse l'humanité, il la dépasse

et va embrasser une partie du monde des esprits supérieurs : c'est
de là qu'il est venu dans l'humanité et qu'il reçoit son gouvernement.

Il est opposé au royaume de Dieu, il est à la fois un et

mulliple. Comme le péché, il n'est pas de Dieu, mais du monde,
et c'est pourquoi il n'est pas durable, parce que le monde n'en
reste pas moins le monde de Dieu. Il appartient d'une manière
absolue au néant, il a été brisé dans la rédemption par Jésus-

Christ : le prince de ce monde est jugé et ses œuvres sont détruites

par Jésus-Christ. En résumé, le royaume des ténèbres et le

royaume de Dieu sont en guerre l'un contre l'autre : le second ne

peut se réaliser parmi les hommes qu'en surmontant et en anéantissant

le premier.
C'est là le signe caractéristique de la période actuelle de l'histoire

du royaume de Dieu sur la terre. Tous les problèmes, toutes
les activités et toutes les situations de ce royaume, dans la période
actuelle, portent le caractère de cette lutte.



378 TH.-FR. SCHMID.

PARTIE SPECIALE

Il s'agit ici de considérer la vie chrétienne, non plus dans son
essence, mais clans ses principales ramifications.

Les biens essentiels qui par leur union constituent te souverain
bien ou le royaume de Dieu sont : I. La communion filiale avec
Dieu, Père, Fils et St.-Esprit; IL La ressemblance avec Dieu; III. La
communion fraternelle des chrétiens. Il faut distinguer ces biens
malgré leur union intime et leur pénétration réciproque, les
envisager d'abord en eux-mêmes, puis rechercher les sentiments
et les actions où chacun d'eux Irouve ses conditions, sa réalisation
et son développement.

I. Nous avons dit la communion du chrétien avec Dieu, Père, Fils
et St.-Esprit, l'adoption divine.

1. Étudions-la d'abord en elle-même, comme un bien. Le monde
trouve à son sommet la créature personnelle; sur la terre, la place
la plus élevée appartient à l'humanité rachetée par Chrisl. Le
rapport du monde avec Dieu, tel qu'il est impliqué dans le royaume
de Dieu, doit être essentiellement le rapport de la créature personnelle,

de l'humanité rachetée avec Dieu, quand ce rapport est
moralement glorifié : il doit être la communion avec le Dieu trois
fois saint ou plus exactement l'adoption divine, telle qu'elle est

procurée par Christ clans le St.-Esprit. Le contraire de ce rapport
existe dans le royaume des ténèbres: c'est l'éloignement de Dieu,
l'esclavage du péché sous la domination des puissances des ténèbres.

Mais l'adoption divine, comme le royaume de Dieu en général,

est soumise à un développement dans le temps, et elle continue

au delà de la vie terrestre de l'homme. Le Nouveau Testament

l'enseigne: l'adoption des croyants, bien qu'éternelle par son

essence et identique à elle-même, n'atteint sa perfection que clans

la vie au delà de la terre ; c'est là que la redemption, la liberté
des enfants de Dieu et l'héritage de Dieu sont accomplis. Cette

différence réservée, l'adoption divine est, au point de vue objectif,
le contraire de la séparation d'avec Dieu elle est l'union intime
des croyants avec Dieu; elle implique la possession de l'amour
divin et de la vie divine: elle repose essentiellement sur la commu-



MORALE CHRÉTIENNE. 379

nion avec Christ, non-seulement sur la ressemblance des affections,
des sentiments avec les siens, mais encore sur la communication
de sa vie, de sa justice el de sa béatitude. Celte filiation divine,
au point de vue subjectif, est obtenue dans la foi en Christ : elle
comprend la régénération, la justification et, le renouvellement
du cœur ; elle se présente à la conscience des croyants, tantôt
comme la paix de Dieu par Christ, tantôt comme la connaissance
de la vérité en Christ, tantôt comme l'amour pour Dieu en
Christ; trois elements qui. opposés à l'inimitié contre Dieu et
à l'esclavage du péché, se réunissent dans la liberté des enfants de
Dieu.

2. Il ressort de la notion du bien chrétien en général que
l'adoption divine, fondement de ce bien unique, doit trouver sa

condition, sa mise en œuvre clans la moralité chrétienne: du

reste, en exposant l'adoption divine comme un bien moral, nous
l'avons déjà fait sentir. Chaque bien moral élan! essentiellement uni
au bien dans son ensemble et à tout antre bien est sans doute
réalisé par la moralité chrétienne ou la vertu prise clans son
ensemble ; mais il y a plus : il existe une face particulière de la

verlu chrétienne qui se rattache immédiatement à l'un des trois
biens fondamentaux, et qui par conséquent doit être exposée
en même temps que le bien auquel elle correspond. La vertu
chrétienne qui est à la fois la condition et la mise en œuvre de

l'adoption divine, est la vertu religieuse.
Celle-ci peut se rapporter immédiatement à Dieu en Christ ; c'est

la piété immédiate du chrétien, et nous devons l'étudier comme
sentiment et comme activité.

Comme sentiment, la piété chrétienne est le sentiment vertueux
dans sa relation directe avec Dieu, Père, Fils et St-Esprit: elle est

par conséquent l'amour de Dieu qui naît de la foi : elle est donc
opposéeà toutes les formes de l'impiété et de la religiosité pervertie
ou imparfaite. Elle se décompose en plusieurs éléments. Ce sont la
foi considérée non plus seulement comme la vie chrétienne sous sa

forme ré eptive. mais comme participant à la spontanéité de la vertu
chrétienne. — et l'amour du Dieu trois fois saint, qui, clans sa par-
lie négative, renferme la crainte de Dieu (Ehrfurcht). Unis, l'amour
et la foi répondent à l'œuvre de Dieu pour la rédemption du monde ;

celle œuvre de Dieu a déjà exercé une influence salutaire, l'amour
produit la reconnaissance; mais cette œuvre, bien que parfaite en
elle-même, ne s'est pas encore complètement réalisée, l'amour
engendre la confiance, base elle-même de la joie et de l'espérance



380 TH.-FR. SCHMID.

en Dieu. L'amour n'est conçu dans son ensemble que s'il esl
pénétré de crainte, de gratitude el de confiance.

Envisagée comme activité, la piété immédiate du chrétien ne
s'exprime pas seulement sous forme négative, par l'exclusion de toutes
les paroles et de toutes les aclions qui sont incompalibles avec elle
et qui proviennent du manque de religione! de l'incrédulité: elle se
manifeste encore sous forme positive dans cette activité religieuse
qui l'exprime el l'augmente en même temps, dans les actes de la
dévotion chrétienne et du zèle religieux. Les actes de la dévotion
chrétienne, sont la contemplation chrétienne, la prière el la

participation aux sacrements : ce sont des actes individuels qui trouvent

leur complément essentiel dans une communauté organisée.
L'activité du zèle religieux se déploie essentiellement par la
confession de la foi, par la prédication et la propagation de la parole
divine, qui ne peuvent non plus trouver leur but el leur organisation

que clans une communauté régulière.
Cependant la piété chrétienne ne peut pas, en général, se borner à

une activité dont Dieu en lui-même serait le seul objet : elle doit en

arriver à agirsur le monde, en tant qu'il est le monde de Dieu, sa

révélation et, son œuvre : elle doit agir comme piété indirecte et diriger
son action avant tout, sans doute, sur la créature faite à l'image de

Dieu. En effet, l'adoplion divine de laquelle découle toute piété
donne aussi naissance à la personnalité et à la communauté
chrétiennes: la piété indirecte se consacre à toules deux en inspirant
au chrétien la vertu personnelle et la vertu sociale.

II. Nous avons indiqué comme le second des biens doni la

réunion constitue le souverain bien, la personnalité chrétienne, ou

l'image de Christ dans la personne du chrétien.
1. L'adoption divine repose sur la régénération, sur la réunion de

la justification e| du renouvellement du cœur : elle implique donc

non pas seulement un nouveau rapport de l'homme avec Dieu,
mais aussi une nouvelle manière d'être de l'homme lui-même, qui
n'est pas autre chose que la personnalité, chrétienne, ou l'image
de Christ clans la personne du chrétien. Cette personnalité, une
fois née, est, comme le royaume de Dieu et l'adoption divine,
soumise à un développement successif : elle ne peut donc attendre

que de l'avenir son achèvement, sa perfection. Elle reçoil la vie

découlant de Christ, la même vie pour tous, et néanmoins elle

revêt dans chaque individu une forme qui lui est propre. Abstrac-

Iion faite de ces différences, la personnalité chrétienne, née de



MORALE CHRÉTIENNE. 381

Dieu, élevée au-dessus du monde, n'est plus charnelle comme le
vieil homme qui se détruit à proportion de ses convoitises séductrices

: elle est spirituelle, elle est esprit, née d'esprit, animée par
l'Esprit de Dieu el de Christ. Il en résulte : 1° que toutes les forces

du croyant sont, en vertu de la puissance de celle vie nouvelle,
actives, l'esprit dominant le corps, étant lui-même harmonieusement

cultivé et actif dans toutes ses parties, le corps servant à

l'esprit de miroir et d'organe; 2° que le croyant goûte intérieurement

et extérieurement la bénédiction de cette existence faite à

l'image de celle de Dieu : il a la véritable vie qui triomphe de tout
le mal qu'elle rencontre dans la communauté des hommes encore
pécheurs, la vie qui se déploie clans l'ensemble de ses manifestations,

et se sert de condition à elle-même d'une manière durable.
Seulement il faut considérer cette personnalité chrélienne qui naît
en vertu de l'adoption divine, non pas comme isolée, mais comme
entourée d'autres personnalités, déjà réellement chrétiennes ou du

moins capables de le devenir.
2. Le côté de la vie morale qui répond à la personnalité

chrélienne qui en est la condition, la mise en activité, en d'autres

termes la vertu du chrétien appliquée à lui-même, est
l'amour respectueux que le chrétien éprouve pour sa propre
personne : il résulte de l'amour pour Dieu et il se limite lui-
même par l'humilité et le renoncement à soi. D'autres
sentiments et d'autres actions dérivent de ce sentiment. L'amour chrétien

de soi se montre immédiatement-actifdans -la¦conservation de

soi, dans l'éducation de sa personne, et aussi clans l'emploi chrétien

de toutes ses forces, ou le gouvernement chrétien de soi-
même qui est la condition des deux premières disposilions.

La conservation chrétienne de soi est l'effort que fait le croyant
pour conserver sa propre personne et ses forces : découlant de

l'amour chrétien de soi-même, il est saint et sage etil se sert de règle
à lui-même. Il implique les soins chrétiens pour la conservation de
la vie spirituelle et de la vie corporelle; sous ce dernier rapport,
il demande, d'un côté, de préserver chrétiennement le corps de

toute lésion ou destruclion et de le soigner ; d'un autre côté, il
réclame la promptitude chrétienne à sacrifier son corps et sa vie,
soit en cas d'impossibilité physique d'échapper à la mort ou au
danger quand Dieu les envoie, soit qu'il faille, conformémenl au
devoir, offrir librement de risquer sa vie et sa santé au service du
Seigneur.

L'éducation chrétienne de soi est l'effort que fait le croyant,



382 TH.-FR. SCHMID.

en vertu de l'amour chrétien qu'il se porte à lui-même, pour
développer et former sa propre personne : elle prouvera la

sainteté et la sagesse de cet amour en se proposanl pour but de

réaliser le développement harmonique de toules les forces, d'après
l'idée de l'humanité, révélée dans le christianisme.

L'homme ne peut atteindre le but qu'il se propose clans sa conservation

et son éducation personnelles, sans s'efforcer d'employer chré-
tiennemenl toutes ses forces, c'est-à-dire sans se gouverner
chrétiennement soi-même. Ce gouvernement chrétien de soi-même
découle de l'amour chrétien de soi, c'est l'effort saint et sage que faille
chrétien pour employer toutes ses forces personnelles d'après la

règle divine et en opposition à toute tendance égoïste, pour ne
les employer par conséquent, qu'en vue des buts personnels qui
répondent à l'idée de la personnalité chrétienne. Ces buis personnels

concernent la personnalité du chrétien considéré en lui-même
et pour lui-même et l'affirmation de cette personnalité dans sa

relation avec le monde extérieur. Le gouvernement de soi doit
donc, sous le premier rapport, viser h l'activité el à l'état, à la

manière d'être (Zustœndlichkeit) qui conviennent à la personne
chrétienne: il doit, sous le second rapport, tendre à l'affirmation de la

personne chrétienne vis-à-vis de la nature et vis-à-vis des autres
hommes, de telle sorte qu'à tous ces égards, la force de la
personne se déploie puro de tout égoïsme el de tout ce qui sérail

indigne d'elle.
Appliqué à la personnalité considérée en elle-même et pour

elle-même, le gouvernement chrétien de soi consiste à ne
chercher le modèle de l'activité et de la manière d'être que dans

l'esprit de la personnalité chrétienne et dans l'essence du souverain
bien : en particulier il établit entre l'activité et la manière d'être
le rapport réciproque qui répond à cette définition: il les
pénètre l'une el l'autre de la sagesse et de la sainteté, caractères

de l'amour chrétien de soi. Aussi se manifeste-t-il tantôt

comme amour chrétien de l'activité, tantôt comme amour chrétien

de la jouissance. Le premier est la source de toute activité
véritablement chrétienne en général et en particulier de la diligence
chrétienne (Arbeitsamkeit) si importante et d'où procède tout tra-,
vail chrétien. Le second, l'amour chrétien de la jouissance, également

fidèle au même esprit de sagesse et de sainteté, est la source
la plus prochaine de toute jouissance véritablement chrétienne: il
tend avec sainteté el sagesse à écarter tout ce qui troublerait les

-jouissances chrétiennes el à les procurer toutes : mais, grâce à



MORALE CHRÉTIENNE. 383

l'esprit de renoncement contenu dans l'amour chrétien de soi. il
est accompagné, dans la première de ces œuvres, de la patience
chrétienne, clans la seconde, de la tempérance (Enthaltsamkeit)
chrétienne. Le résultat commun de cette activité et de cette jouissance

chrétiennes et de l'amour dont elles sont l'objet, est celle
disposition, cette culture de la personne chrétienne qui esl ce qu'elle
doit être; c'est aussi, si l'on a plus spécialement égard à la vie
spirituelle, la sante el la beauté de l'âme chrétienne.

Appliqué à notre personne dans son rapport avec le monde
extérieur, le gouvernement de soi-même, s'inspiranl de la sainteté et de
la sagesse de l'amour chrétien de soi, consiste à apprécier et à faire
valoir les droits de notre personne vis-à-vis de la nature et de nos
semblables, suivant le degré qu'implique l'idée de la personnalité
chrétienne, et cela de telle manière que, d'une part notre personne,
d'autre part les créatures en rapport avec nous, ne soient point
lésées clans leur essence ni dans leur destination, mais plutôt
avantagées. — Vis-à-vis de la nature, se gouverner soi-même, c'esl
faire dépendre notre conduite de l'idée que le christianisme nous
donne du rapport de la naiure avec nous, des différences e! des

ressemblances que nous avons avec elle : c'esl nous efforcer de

conserver notre personnalité chrétienne indépendante de la
nature, de dominer cette dernière au profit de la première, d'arriver
enfin par des voies chrétiennes à la possession età la propriété.—
Vis-à-vis de nos semblables, se gouverner chrétiennement soi-

même, c'est s'inspirer des idées chrétiennes de l'adoption divine
et du royaume de Dieu et des rapports qu'elles établissent, entre
nos semblables et nous; c'est nous efforcer saintement et
sagement de nous faire valoir auprès d'autrui : négativement en
affirmant notre indépendance chrétienne en face des hommes :

positivement en faisant apprécier à autrui notre propre valeur, en assurant

à notre personne aussi bien la reconnaissance (honneur) de

sa valeur de la part d'autrui que l'influence à laquelle elle a droit
sur d'autres. Cet effort se déploie dans toutes les manifestations

extérieures de notre personne vis-à-vis d'autrui, car elles sont la

condition nécessaire pour atteindre ces buts. Ces manifestations

sont, soit l'apparition de notre personne dans la forme extérieure
qui lui convient, soit la communication de notre vie intérieure à

nos semblables, au moyen du langage clans ce dernier cas, se

gouverner chrétiennement soi-même, c'est être vérklique el
éprouver le besoin de communiquer, de sympathiser avec nos

semblables), soit enfin toute action personnelle sur nos seni-



384 TH.-FR. SCHMID.

blables. Le résultat commun de tout cet effort est, pour le chrétien,

une position dans le monde, telle que la réclame l'idée
de la personnalité chrétienne. Cependant, dirons-nous en terminant,

cet effort ne suffit pas : pour atteindre parfaitement les buts
de la personnalité chrétienne, pour lui assurer même la position
dont nous parlons, il faut encore la communauté proprement dite,
et l'amour chrétien de soi-même se complète dans l'amour chrétien

du prochain.

III. Le troisième des biens qui constituent par leur réunion le
souverain bien, est la communion chrétienne des hommes entre eux
ou la fraternité chrétienne.

1. La personnalité chrétienne el l'adoption divine sont essentiellement

les mêmes chez tousles hommes où elles se trouvent
réellement, et elles créent entre eux une communion de vie réciproque
(xoivwvi'a ixtr'àll-dwi). Il en résulte, sur la base de la communion
avec Dieu en Christ et en opposition à toute séparation ou à toute
liaison égoïste, la réunion de tous les enfants de Dieu en une
grande famille de Dieu (-nraWa), en une église de Dieu. Ce n'est

pas seulement ici-bas que les hommes s'unissent ainsi; mais c'est

encore dans le monde invisible, au ciel, que les enfants de Dieu
forment, comme sur la terre, une vivante unité sous un seul chef,
Christ. Cette réunion, impliquée dans l'idée chrétienne du royaume
de Dieu, a donc un élément extra-temporel et extra-terrestre,
el elle ne s'achèvera que dans l'avenir; d'autre part, elle appartient

à la sphère de la vie terrestre el s'y développe peu à peu
comme le corps de Christ, c'est-à-dire comme l'unité organique
de l'humanité croyante en Christ. Elle se groupe, s'organise, se

ramifie en vertu de la diversité des dons et des moyens individuels
(Rom. XIV, 4-8. Cor. XII, 4. 1 Pierre, IV, 10),en vertu de la

différence des sexes et de la succession des générations, en vertu de

l'originalité des caractères nationaux; elle forme des sociétés
particulières fondées sur ces différences, elle constitue ainsi la vie
sociale. La communauté chrétienne devient par là l'expression
complète el la forme chrétienne de l'idée de l'humanité.

2. Si, après avoir exposé la communion fraternelle des chrétiens,

nous nous demandons quel est le côté de la vie morale qui lui
correspond, qui la met en œuvre et en est la condition, quelle
est la vertu sociale du chrétien, et avant tout quel en est le senliment

dominant, nous dirons que c'est l'amour respectueux
(achtungsvoll) que le chrétien témoigne à la personnalité chré-



MORALE CHRÉTIENNE. 385

tienne chez les autres homines, du moment où ils sont appelés à

entrer en relation avec lui. Cet amour découle de l'amour pour Dieu
en Christ, et il trouve dans cette origine, par sa connexion
intime avec l'amour chrétien de soi, son contenu et ses limites.

Les sentiments et les actions qui dérivent de ce sentiment
dominant sont les suivants :

i. Relativement à la communauté des hommes en général, à

celle qu'ils forment en vertu de leur qualité générique, l'amour
chrétien se manifeste comme justice et comme bonté, et cela
dans l'activité que l'homme déploie aussi bien en apprenant à

reconnaître et en jugeant ses semblables, qu'en les aidant à

atteindre leurs buts personnels, tes buts supérieurs et les buts
subordonnés, tels que la vie du corps, la liberté extérieure, l'honneur,

l'influence, les joies de la vie et enfin, comme moyen de
les atteindre tous, la propriété.

2. Relativement à la communion réciproque que les hommes
entretiennent entre eux d'après le type de l'individualité, à certaines
relations particulières et personnelles organisées au sein de la
société humaine en vertu de la diversité des individus; la justice et la
bonté, contenues clans l'amour du prochain, travaillent à leur imprimer

une forme chrélienne. Les unes appartiennent au domaine du
droit (Rechtsverkehr), qui devient chrélien par l'intégrité, la fidélité

et la bienveillance, nées de l'amour du prochain. Les aulres
appartiennent au domaine de l'amour se déployant librement ; là, la

puissance de l'amour écarte et surmonte par l'esprit de paix et de
conciliation, les obstacles et les troubles qui menacent la société; ou
bien, saisissant les occasions offertes, elle forme des relations
de société plus étroites par la bienfaisance et la recon#aissance
d'une part, de l'autre par l'amitié.

3. Relativement enfin à la société envisagée d'après les types
fondamentaux de la vie personnelle communs au grand nombre,
l'amour chrélien du prochain doit tendre à former des sociétés
spéciales, soit sur le type des sexes et sur la succession des générations,
soit sur le type de la nationalité, soit sur celui de la vie chrétienne
elle-même, et cela d'autant plus que ces types s'y prêtent davantage,

et que ces sociétés embrassent l'ensemble des buts humains,
permettent le déploiement, l'activité de toutes les branches de la
vertu chrélienne, religieuse, personnelle et sociale, et sont, par
conséquent les colonnes de la vie sociale et de la vie humaine.
L'amour chrétien agit ici comme esprit chrétien d'association,

c R. 1869. 25



386 TH.-FR. SCHMID.

esprit public, esprit de corps (Gemeingeist), en général et dans

ses formes diverses.

Après avoir été transformée par le christianisme, la société
fondée sur le type des sexes et sur la succession des générations, est

la famille chrétienne. Son fondement est le mariage chrélien ou
l'association des sexes, une et moralement indissoluble, voulue
de Dieu, embrassant toute la vie, alliance dont le chef est

l'homme, qui doit être conclue et maintenue de manière à

assurer sa propre essence et l'intégrité de foutes les autres
associations morales. Le mariage produit, par l'intermédiaire de l'esprit
chrétien de famille, la famille et la vie de famille dans le rapport
mutuel des parents et des enfants, des autres parents et des gens
de la maison.

La société fondée sur le type de la nationalité, quand elle a

été transformée par le christianisme, est l'état chrétien ou la

nation, réunion voulue de Dieu, et embrassant l'ensemble des

buts chrétiens et humains que poursuit un peuple ; elle trouve-

son organisation essentielle dans l'opposition relative des autorités

et de leurs subordonnés. Sous l'impulsion générale du
patriotisme chrétien (esprit chrétien de nationalité) et particulièrement

de l'esprit chrétien qui inspire tout commandement et

toute obéissance, l'état acquiert la liberté civile, l'ordre et la

prospérité, il est organisé de telle sorte qu'en vertu de l'activité
chrétienne des citoyens, la vie humaine s'y développe chrétiennement
sous toutes ses faces, surtout en ce qui concerne les biens spirituels

les plus relevés. — Un tel résultat n'est possible qu'à la

condition de l'union des différents peuples entre eux. Cette union
est desfciée à devenir une communion morale complète, au

sein de laquelle on s'occuperait, non pas seulement des biens

extérieurs, mais avant tout des biens spirituels, comme biens
communs de l'humanité, je veux parler de la civilisation en général,
et, en particulier, de la science, de l'art et de la moralité, dans leur
rapport avec l'association des peuples.

Tout ce dont nous venons de parler ne peut avoir lieu d'une
manière satisfaisante, sur une échelle plus ou moins étendue,

qu'en vertu de la vie chrétienne. Ici donc se présente la société

fondée sur le type spécial de la vie chrétienne comme telle, soit

l'église. Instituée par Christ, apparaissant dans une société
extérieure, elle est la société intérieure des hommes sanctifiés dans

la foi en Jésus-Christ : elle embrasse l'ensemble de la vie
chrétienne ; elle trouve son organisation essentielle dans l'opposition



MORALE CHRÉTIENNE. 387

relative des conducteurs et des paroissiens. Sous l'impulsion de

l'esprit ecclésiastique chrétien, et en particulier de l'esprit de

l'église chrétienne évangélique, elle permet à la vie chrélienne
de se développer heureusement et de se former clans tous les sens,
et cela par l'intermédiaire de la fidélité à leur mandat et de
l'activité chrétienne des membres de l'église. Le même résultat peut
être atteint avec la diversité des formes extérieures. L'église peut
donc revêtir diverses formes dans l'histoire; mais elle ne cesse

pas d'être appelée à mettre au grand jour son unité essentielle

intérieure; elle est destinée à devenir l'association chrétienne des

peuples. — Concluons en disant que toutes ces sociétés sont unies
entre elles de la manière la plus intime ; elles sont donc la source
de laquelle sortent tout sentiment et toute activité chrétienne, et
à laquelle ils viennent se rapporter. L'unité de ces sociétés est le

royaume de Dieu où domine, au-dessus de toute union extérieure,
la vie invisible de l'esprit : le royaume de Dieu, le corps entier du

Seigneur, l'union de la famille de la terre et de la famille céleste,
l'humanité glorifiée en Christ.

A. Thomas.


	Morale chrétienne

