
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: La dogmatique du XIXme siècle

Autor: Parander, J.-J. / Mücke, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 321

LA

DOGMATIQUE DU XIX1 e SIÈCLE

A. MUCKE'

Le livre doni nous nous proposons de présenter une rapide
analyse aux lecteurs de cette revue, poursuit un but semblable à

celui qui a été réalisé par M. Dorner clans son Histoire de la théologie

protestante, si habilement analysée ici même par M. Astié.
Sauf le mot de théologie, remplacé par celui de dogmatique, le
titre est presque identique pour les deux ouvrages; et si M. Mücke
limite ou plutôt semble limiter l'histoire de la dogmatique à

notre siècle, c'est d'abord que cette histoire offre un organisme
complet, un développement, original et nouveau, et qu'ensuite
l'auteur la fera suivre d'un autre volume qui s'occupera de la
dogma tique dans les derniers siècles antérieurs. Ces deux volumes,
de nature historique, seront complétés par un troisième qui en
recueillera les résultats, pour construire à nouveau l'édifice de la

dogmatique chrétienne.
Rien de plus intéressant, à coup sûr, que l'étude des phases par

lesquelles le dogme a dû passer, des formes scientifiques dont
les croyances de l'église prolestante ont été revêtues sous
l'influence des systèmes philosophiques, des événements littéraires et
même des grands ébranlements sociaux et politiques du peuple
allemand. Aucune étude aussi n'est plus indispensable à un
théologien qui, dédaignant de copier même les grands maîtres,

1 Die Dogmatik des neunzehnten Jahrhunderts in ihrem inneren Flusse und
tm Zusammenhang mit der allgemeinen theologischen, philosophischen und
literarischen Entwickelung de&selben, -son A. JlücUe. 1867, un vol. in-8 de

Hi pages.

C R. 18C9. 21



322 A. MÜCKE.

a mission de signaler les éléments durables et les mérites
respectifs de chaque école, avant de présenter à l'examen du
public une dogmatique nouvelle. Aussi l'auteur s'explique-t-il à

cet égard clans la Préface, où il montre que, même après
l'Encyclopédie théologique de M. Herzog, les ouvrages des grands théologiens

de notre époque sur la dogmatique, l'histoire des dogmes,
l'histoire de la théologie contemporaine et du protestantisme ', une
étude comme la sienne ne laissera pas que d'offrir un grand
intérêt, en s'attachant à suivre, dans ses riches développements
comme dans ses mouvements organiques et dialectiques, la marche

de la pensée dogmatique.
Quant à son point de vue, M. Mücke déclare que c'est en se

plaçant au « centre trinilaire-christologique de la foi renouvelée de

l'église » qu'il s'efforcera de reproduire dans un tableau impartial
les phases diverses du mouvement dogmatique de nos jours. Après
nous avoir dit qu'il s'acquittera de sa tâche d'historien dans l'esprit

de M. Dorner, qui unit l'individualisme psychologique de

Néander au pragmatisme dogmatique de F.-Chr. Baur, M. Mücke

ajoute: « Guidé par l'intérêt qui ne doit pas abandonner un
seul instant l'investigateur, l'écrivain suit la marche du mouvement
dogmatique de nos jours en étudiant les uns après les autres les

hommes qui ont ouvert de nouvelles voies, les individus qui ont
donné le branle aux esprits. Il esl éloigné, sans doute, de méconnaître

le rôle important qui revient aux individualités historiques
ou d'en contester le caractère de liberté et d'indépendance, mais

il consent tout aussi peu à leur reconnaître une influence sans

limites, à en faire comme les arbitres de l'histoire, et à perdre
de vue la part générale considérable que l'on doit faire aux
influences, aux phénomènes et aux puissances qui dominent tes

individualités. Les deux extrêmes qui consistent, l'un à détacher
entièrement l'individu de l'ensemble des circonstances historiques
au milieu desquelles il s'est mû, l'autre à le faire disparaître dans

un cadre dogmatique fait a priori sans s'inquiéter de la réalité
objective de l'histoire, ces deux extrêmes se corrigent par la
méthode psychologique dont tout le secret consiste à rattacher l'individu

à la catégorie de ceux qui partagent sa tendance intellectuelle

et qui vivent dans un milieu historique donné. »

1 M. Mücke ne mentionne pas l'ouvrage récent de M. Dorner sur l'Histoire
de la théologie protestante, dont la publication ne lui était apparemment pas

encore connue.



LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 323

PREMIERE PARTIE.

I. L'humanisme de Herder dans la littérature, la philosophie et la

théologie modernes.

Doué d'un génie universel, unissant la pénétration du critique
et du penseur à la vive imagination, la profonde sensibilité
et la chaleur du poète, alliant les vastes connaissances de

l'historien et du savant avec le coup-d'œil pénétrant et l'entraînante

éloquence de l'artiste inspiré, Herder nous fait pressentir,
dès la seconde moitié du dix-huitième siècle, cette rénovation des

idées littéraires, philosophiques el religieuses qui caractérise notre
époque. Humaniste clans le sens le plus élevé de ce mot, il porta
son activité sur presque tous les domaines, et y fit sentir une
influence bienfaisante et féconde. Il étudia avec le même amour
et avec la même originalité d'esprit les manifestations de l'intelligence

humaine dans la nature et dans l'histoire, clans l'art et dans
la poésie, clans la science et clans la religion ; mais du sein de cette
immense variété de ses connaissances, il ne perdit jamais de vue
son unité idéale qui faisait tourner, au profit du perfectionnement
de l'humanité, les travaux et les efforts individuels.

Le caractère idéal de sa théologie, tel qu'il l'exposa dans ses
Douze feuilles provinciales l et dans ses Lettres servant d'introduction

à l'étude de la théologie 2, consiste à fondre dans une vaste
unité organique les principes et les résultats des différentes sciences

pour en former un riche trésor, dont l'humanité est appelée à

profiter dans l'intérêt de son progrès et de son développement
intellectuel. C'est en se plaçant, à cette hauteur, et en écoutant cet
intérêt vraiment humain, que Herder pénétra dans l'esprit de la
poésie de tous les peuples, même les moins civilisés, en recueillit
les fleurs les plus attrayantes par leur beauté, leur noblesse et leur
fraîcheur, en tressa une admirable couronne qu'il déposa sur l'autel

de l'humanité, en présentant cette précieuse offrande comme
une preuve évidente de la manière dont un même esprit pousse
toutes les parties de la grande famille humaine à exprimer par le

* Provinzialblätter an Prediger, 1774.
* Briefe über das Studium der Theologie, 1780.



324 A. MÜCKE.

chant et la poésie leurs sentiments de joie ou de douleur. C'est
encore en s'inspirant de la même pensée fondamentale qu'il rechercha,

clans ses Idées sur l'histoire de l'humanité1, l'harmonie et l'unité
des lois qui président aux manifestations de la nature humaine,
unite que ne saurait effacer la diversité des moeurs, des coutumes et
des aptitudes intellectuelles, lesquelles varient selon les climats et les
individus. La religion consiste, à ses yeux, clans le vif sentiment de

la loi qui règle nos rapports avec l'ensemble de la création, et au

moyen de laquelle nous saisissons par la conscience et nous
confirmons par notre conduite la continuité et la stabilité de l'ordre
naturel des choses. La religion doit pénétrer profondément la

conscience de chaque individu des rapports et des devoirs qui le
subordonnent et le relient, pour ainsi dire, aux membres de sa famille,
à ses amis et ses concitoyens.

La récompense que donne cette religion consiste d'abord dans

le bonheur intime que nous procure l'attachement à nos parents,
nos amis et nos concitoyens, ensuite clans la protection el, la sûreté

que l'individu, faible membre de l'humanité, rencontre en se

rattachant à un ensemble plus grand et plus fort.
Cet idéal du pur naturalisme, qui fait résider toute notre

destinée dans le bonheur d'être père, mère, enfant, frère, ami,
patriote et membre du genre humain, cette religion toute humaine,
Herder la développa dans son dernier traité théologique, publié en
1798, sous le titre de : Opinions et usages religieux*. Il l'appliqua
hardiment à son christianisme, ef y adapta les trois grands articles
du credo apostolique. La foi en Dieu le Père, tout-puissant créateur,

n'est que la grande régie de sa religion naturelle, qui nous

porte à obéir fidèlement et volontiers aux lois de la création,
puisqu'elles ne sont que les lois de la sage et bienveillante mère nature;
car c'est cette nature, mais vivante et sensible, douée de conscience
et de raison, qui est le Dieu de Herder. Le même esprit créateur,
qui planait sur les eaux, exerce encore aujourd'hui sa puissance et

manifeste sa présence dans toules les forces et clans toutes les

créatures, produisant partout la joie et le plaisir de la vie à travers la

mort et la douleur; il s'appelle l'ordre éternel des choses, des êtres

raisonnables comme des êtres dépourvus de raison ; il est la source
unique de toute existence et de toute félicité; l'être inlini, auquel
l'ensemble des choses terrestres sert à la fois d'enveloppe et de

1 Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, 1784-1791.
- Von Religion, Lehrmeninngeii und Gebräuchen, 1798.



LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 325

manifestation. Son action s'exerce aussi bien dans l'organisation de
la plante que dans la conscience de l'homme auquel se dévoile et
s'impose, avec l'autorité d'un juge, la loi qui préside avec une
parfaite régularité à la marche du monde.

« Pour cette loi de la conscience, propre à toute créature
raisonnable, la règle suprême de la vraie humanité est un amour
capable de se dévouer pour autrui, et cette règle est l'impérissable

contenu du deuxième article du credo, concernant le Fils de

Dieu, l'idéal éternel d'un amour parfait qui se livre volontairement

à la mort pour le salut de l'humanité. » Cet amour est la

source de toutes les vertus, de tous les sacrifices. La charité
chrétienne que le Sauveur réveille et entretient dans les cœurs de ses

disciples pour en former une société de frères animés d'un même
esprit, de dévouement, cette charité renferme le secret nécessaire

pour combattre la tendance opposée de l'égoïsme qui s'isole,
pour relever et supporter les faibles, les guérir et les attirer dans
la sainte alliance.

C'est à cette société, formée par l'Esprit saint de l'amour el de

l'humanité, que Herder applique le troisième article du credo
apostolique. L'esprit de Dieu qui, à la façon d'un médium invisible,
réunit les coeurs et les âmes des hommes pieux et bons, sans distinction

de religion, témoigne à leur conscience du triomphe éternel
du bien et de l'action continuelle de la providence, et c'est là ce

qui nous permet de regarder avec confiance la mort comme un
passage vers un dßgre plus élevé, plus heureux et plus parfait de

notre existence.
Tel est l'évangile humanitaire que Herder prêcha à ses contemporains,

qui l'accueillirent avec une complaisance d'autant plus
grande et des applaudissements d'autant plus sincères qu'ils étaient
déjà eux-mêmes tourmentés du besoin de donner libre essor à

l'activité individuelle et de fonder l'égalité. Herder défendit jusqu'au
bout ces principes, et n'hésita pas à déclarer que, s'il était nécessaire

pour le triomphe de la religion de l'humanité que le
christianisme posilif et historique, avec sa mission essentiellement
préparatoire ou propédeutique, sacrifiât ses institutions, ses dogmes
spéciaux et jusqu'à son nom, il ne reculerait pas, pour sa part,
devant l'idée de ce sacrifice. Ses deux écrits, Du Sauveur des homines

d'après nos trois premiers évangiles1, et Du Fils de Dieu, le Sauveur

du monde, d'après Pévangile de Jean2, ne sont en effet qu'un

' Vom Erlöser der Menschen nach unsern drei ersten Evangelien, 1796.
8 Von Gottes Sohn, nach Johannis Evangelium, 1797.



326 A. MÜCKE.

essai pour retrouver dans les traits du Christ de la Bible son idéal
d'humanitarisme moderne. Le principal mérite théologique de Herder,

mérite qui aujourd'hui encore n'est ni contesté ni effacé, se

retrouve en entier dans les deux ouvrages qui sont le fruit de son
ardeur et de son enthousiasme juvénile, L'esprit de la poésie
hébraïque1 et Le monument le plus ancien du genre humain2. Ces deux

ouvrages, composés à une époque où un rationalisme à courte vue
faisait une mesquine critique de l'Ancien Testament, étonna le
public et l'habitua à chercher dans ces livres, non plus de simples
produits de la plume, destinés par la providence à éclairer
l'entendement humain, mais clés monuments poétiques sacrés et
vénérables, pénétrés de l'esprit vivant de Dieu, déjouant les efforts
d'une critique purement intellectuelle par la simplicité enfantine,
le caractère de sublime vérité dont ils sont empreints, et destinés
à retracer à l'imagination le récit de l'origine du monde, des

premières destinées du genre humain et des premiers pas qu'il fit
dans la voie de l'humanisation. Le tort de Herder fut de méconnaître

le caractère historique des écrits du Nouveau Testament et
de les considérer comme ceux de l'Ancien à travers le prisme de

l'antique poésie orientale. C'est ce qui enlève toute valeur à ses
écrits exégétiques et dogmatiques sur cette portion de la Bible.

II. Lessing, Schiller, Gœthe et Wieland. — Novalis et Tieck.

Si Herder avait mis au service de son humanisme l'immense
variété de ses idées, le vaste trésor de ses connaissances, la richesse
de son imagination et tous les dons de son âme, il n'était pas parvenu
à donner à son style l'unité, l'harmonie et la mesure. Le caractère

inégal, impatient, souvent irritable de Herder se trahit dans son
exposition, dont les allures disparates font parfois péniblement sentir
le contraste et la lutte qui existent chez lui entre le fond et la

forme. Herder, pas plus que Jean-Paul Richter, qui le rappelle par
l'originalité de l'esprit et la richesse d'une imagination prime-sau-
tière, ne posséda l'aptitude à donner une forme plastique à ses

idées. Ce don était réservé à Lessing. Lessing n'eut pas le mérite
de remuer, clans le champ de la dogmatique, des idées dont
l'influence soit parvenue jusqu'à nous ; son point de vue philosophique

1 Vom Geist der hebräischen Poesie, 1782.
2 Die älteste Urkunde des Menschengeschlechts, eine nach Jahrhunderten

enthüllte heilige Schrift, 1774.



LA DOGMATIQUE DU XIX1"" SIÈCLE. 327

et théologique ne s'élève pas au-dessus du criticisme et du
rationalisme de son temps ; sa mission fut de donner à la littérature
allemande les règles durables et le premier exemple d'une exposition

dont la clarté, la limpidité et la perfection artistique sont
remarquables.

« Le ton toujours mesuré et reposé, la finesse et la pénétration,
la dignité et la grâce, la pureté et la fermeté du style de Lessing
nous révèlent déjà cette perfection formelle du classicisme
allemand, dont Schiller et Gœthe furent les maîtres, en exprimant
dans leurs écrits le fond de la pensée d'une génération d'hommes

qui, dépassant le point de vue et peu satisfaits des maigres
productions de l'époque du criticisme et du rationalisme,
cherchaient un meilleur avenir, une nouvelle moisson d'idées, avec

l'impatient désir d'y trouver un apaisement et un repos qui
semblaient leur être refusés. L'idée de l'humanisme avail trouvé
depuis Herder un écho général. Schiller et Gœthe qui, contrairement

à Herder, étaient d'une nature plus productive que
réceptive, et qui, si l'on excepte les écrits de leur jeunesse,
unissaient d'une manière harmonique la grandeur antique de Lessing

avec leur propre grandeur, s'emparèrent, avec leur sentiment

exquis du beau, de cette idée de l'humanisme de Herder,
la dépouillèrent de son enveloppe rude et primitive, la
transformèrent en lui imprimant le cachet du beau idéal classique et
humain, et la mirent au service du développement harmonique
et esthétique de la nature humaine. Schiller surtout donna à

cette idée les développements les plus nobles et les plus purs.
H veut que les sentiments éthiques et esthétiques, dont notre
conduite doit être pénétrée, soient le fruit d'un goût libre et d'un
amour véritable et vif du beau, du x«lm xiyaQn de Platon, qui
n'est que l'alliance de la religion et des mœurs, de l'art et de
la nature, de l'esprit et des sens. »

D'après Schiller, l'éducation publique et privée doit s'étendre
aux adultes aussi bien qu'aux enfants, et se donner pour mission
essentielle de cultiver le sentiment esthétique et de faciliter la

pratique des vertus que la nature commande et inspire mieux que
ne le fait toute espèce de contrainte. L'impératif catégorique de
Kant n'est fait que pour les âmes serviles et dépourvues
d'harmonie. Faut-il s'étonner que la réalité ait infligé un si cruel et
fréquent démenti aux aspirations poétiques et esthétiques de ce noble
écrivain, et que ce contraste, cette dissonnance éclate clans ses
drames et ses productions lyriques d'une façon si poignante?



328 A. MÜCKE.

« Gœthe nous satisfait beaucoup moins encore, parce qu'il
sépare ouvertement l'idée de la beauté de celle de la moralité,
si intimement unies dans Schiller, parce qu'il revendique pour
l'évangile des cinq sens ou pour le droit de la nature la même
importance que pour l'élément artistique et le beau intellectuel,
el qu'il proclame leur indépendance réciproque. Plus l'ascendant

exercé par Gœlhe sur son époque était grand, grâce à son
individualité objective et à sa facilité littéraire, plus son influence
était pleine de séductions el de dangers pour la moralité d'un
grand nombre de ses lecteurs qui, après avoir perdu dans les

orages d'une époque tourmentée tout point d'appui extérieur et

ne possédant plus au fondile l'âme l'ancre d'une foi capable de

résister aux tempêtes qui en bouleversaient la surface, réclamaient
avec Gœthe, comme l'exercice d'une loi naturelle, le droil de

donner pleine satisfaction et un développement harmonique et

esthétique à Ions les besoins de leur individualité. Le léger Wieland

lui-même n'alla pas jusque-là: il imita Voltaire, il sacrifia la

vertu au goût d'un public noble, blasé el passionné dont il était

l'idole, mais il no renia pas le caractère obligatoire et songea
encore moins à détruire le catéchisme de la raison pratique de Kant.
Il y a plus : les plaisanteries el les jeux d'esprit auxquels Wieland
se livrai! pour plaire à un certain public ont fait leur temps sans

causer beaucoup de mal, landis que nous sommes encore dans le

courant intellectuel qui remonte à Gœthe el qui. continué par
l'école romantique el ses disciples de la Jeune Allemagne, a tenté

un effort suprême (effort condamné par sa stérilité même) pour
introduire un nouveau paganisme moral dans la culture moderne.»

Si le magnifique réveil des intelligences, provoqué par les chefs-
d'œuvre de la littérature classique dont Schiller et Gœthe furent
les principaux représentants, fut une réaction salutaire contre le
formalisme intellectuel, le moralisme trivial ef utilitaire du vieux
rationalisme, cette réaction fut continuée et portée jusqu'à l'excès

opposé par les coryphées de la première école du romantisme.
VAthenœtim publié de 1796 à 1800 fut leur premier organe, le

drapeau autour duquel ils se rangèrent pour livrer une bataille
décisive aux vieilles formes de la pensée littéraire et religieuse et

pour donner le signal de l'avènement d'une époque nouvelle.
La devise des romantiques était l'universalité de l'art et de la

poésie, et leur ambition, de répandre les charmes et les chaudes

teintes de leur imagination sur tous les objets de la vie, d'idéaliser
les hommes et les choses, les métiers et les sciences, les conditions



LA DOGMATIQUE DU XIXm0 SIÈCLE. 329

sociales et les époques de l'histoire, en un mot toutes les réalités
de la vie humaine. Donner à chaque objet, même le plus prosaïque,

une tournure idéale, un aspect fantastique et nouveau, tout
en se sentant l'auteur et le maître de ces créations, voilà le talent
et le but du poète romantique. Ce pouvoir, cette domination que
le moi exerce sur les créations idéales de son imagination s'appelle
l'ironie romantique et se rencontre sous sa forme la plus pure et
la plus originale dans le roman de Novalis, Henri de Ofterdingen1.
La religion y est représentée non pas sous la forme austère d'une
adoration en esprit et en vérité, mais comme une joyeuse et
artistique absorption de l'individu dans la substance universelle de

Spinoza, et celte souveraine élévation de l'esprit, empreinte des

charmes d'une imagination sensuelle, appartient comme un privilège

aux natures d'artiste, tandis que la grande foule doit se
contenter des actes extérieurs et des symboles de la religion.
L'expression, la manifestation de la religion au moyen des arts est

toutefois nécessaire aux uns comme aux autres. D'après Wacken-
roder, l'art est le moyen sensible propre à réveiller .et manifester
la dévotion; c'est la vision, la jouissance immédiate esthétique du
divin: et, à son tour, la dévotion n'est que la plus hautejouissance
possible du beau, accompagnée de l'entière satisfaction de nos
besoins et de nos facultés, de toutes les tendances de nos sens el de

notre esprit, d'accord avec les conditions extérieures de notre
existence el en pleine harmonie avec l'univers entier. Il était dans la

nature des choses qu'une tendance de ce genre, goûtant fort peu
la sublime simplicité du culte protestant, issue d'un besoin artistique

plutôt que des profondeurs de la conscience et du besoin de

croire, amenât les romantiques à une glorification esthétique du
catholicisme, de son passé, de son culte rempli de tant d'attraits

pour les imaginations, de (ant de ressources faites pour tromper
le besoin de croire et enivrer les sens.

Cet enthousiasme ne fut pas du reste sérieux el conséquent.
Tieck, cet admirateur si passionné du moyen âge allemand, de ses

arts, de ses légendes et de sa poésie, qu'il en proposait l'apothéose
comme l'honneur du romantisme, ne voulait pas que l'admiration

pour le culte catholique impliquât une foi sérieuse et conséquente
aux madones de Raphaël, et il revendiquait en faveur du poète la

liberté d'admirer, comme nous admirons les productions classiques

de l'antiquité sans croire à la mrthologie.

1 Heinrich von Ofterdingen.



330 A. MÜCKE.

« L'éthique de l'école romanlique, telle que Frédéric Schlegel,
ce père véritable de l'ironie, l'exposa dans sa trop fameuse Lu-
cinde (1799), n'est qu'une frivole glorification de l'immoralité,
déguisée sous le manteau et l'apparence de la génialité ou de

l'indépendance d'un esprit original. »

Le moi de l'artiste, sûr de sa valeur et en pleine possession de

son infinie liberté, s'affranchit pour son compte des barrières que
les convenances morales, religieuses et sociales opposent à son
indépendance absolue et qui ne sont faites que pour les natures
vulgaires et timides. La seconde école romantique, la Jeune

Allemagne, dont l'avènement date de 1830 environ et qui compte parmi

ses chefs Heine, Gutzkow, Mundt, Kühne, Laube, Wienbarg, etc.,
donna une forme plus décisive et une portée plus grande encore
à ces doctrines immorales en proclamant non plus en faveur de

quelques cercles privilégiés d'artistes mais comme un droit
incontestable de tous, la sensualité, la réhabilitation de la chair et

l'émancipation de la femme, et en faisant litière de toutes les institutions

de la famille, de l'état et de l'église. Les égarements, les
excès et les insuccès de ia première école romantique ne doivent pas,

d'ailleurs, effacer le souvenir des services qu'elle rendit à la science,

aux lettres et à la patrie. Les noms des Schlegel, des Grimm et de

Creuzer disent assez comment la mythologie ancienne, la linguistique

comparée, les littératures orientale et ancienne allemandes
furent ou découvertes ou renouvelées, comment l'étude du moyen
âge allemand, si chrétien sous ses formes romaines, le goût et le
sens historiques, réveillés au sein de la nation allemande, à la

veille et au milieu des grandes luttes de l'indépendance nationale,

préparèrent de nouveaux triomphes au christianisme dans la patrie
rajeunie de Luther et de Schleiermacher.

III

1. Schleiermacher.

Les Discours sur la religion1, que Schleiermacher publia en

1799, en faisant reposer sur le sentiment, source profonde de la

conscience humaine, la nature véritable et caractéristique de la
religion, rompirent le charme de la tendance religieuse de l'école
romantique chez laquelle, comme nous venons de le voir, la reli-

* Ueber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, 1800.



LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 331

gion n'était que le jeu et le produit de l'imagination et du sens

esthétique. Mais là se borne le progrès accompli, la victoire
remportée sur le romantisme; car le contenu de ce sentiment n'est, à

son tour, que l'union panthéistique du moi avec l'univers.
« Ce sentiment devenu clair, conscient et constant dans l'homme,

et produisant une pénétration telle de l'individu et de la vie
universelle que, loin de se considérer comme étrangers ou ennemis,

ils se trouvent comme enlacés clans l'union la plus profonde
et l'harmonie la plus parfaite, ce sentiment constitue l'essence de

la religion parfaite, telle que nous la voyons historiquement
réalisée clans la personne du Christ, qui se savait entièrement uni à

son Père et chez lequel le Père était et habitait. » — « Seul le
christianisme rétablit l'union entre te fini et l'infini, l'humain et le
divin; au contraire, les religions payennes, y compris le culte
artistique des Grecs, fractionnaient l'infini en une suite interminable
de rayonnements passagers, et la religion juive opposait d'une
manière Iranchante et brusque le fini à l'infini, en considérant le
fini comme entièrement dépouillé de tout élément divin et sacré. »

Grâce à cet accord suprême de l'humain et du divin, qui fui une
réalité dans la vie de Jésus et qu'on peut désigner comme la forme

essentielle du chrislianisme, la piété chrétienne a produit et
se trouve encore en état de produire des associations religieuses
toujours nouvelles et variées selon le degré de force ella manière
dont la vie universelle, l'infini se manifeste et se réfléchit dans
l'âme d'un ou de plusieurs individus.

Dans ses Monologues sur la religion', Schleiermacher poussa
jusqu'à l'extrême cet individualisme religieux. Le moi, se dégageant

des entraves du monde extérieur, descend dans les profondeurs

de sa conscience pour y jouir d'un monde nouveau, dont il
se sait le créateur et le maître. La liberté dont il jouit, et son
élévation au-dessus de la réalité qu'il considère comme un reflet de

l'infini, sont la source intarissable d'une fraîcheur et d'une sérénité

d'esprit, d'une assurance et d'une tranquillité d'âme que rien
ne saurait ébranler.

Fidèle aux idées fondamentales qu'il exposait dans ses
Discours et ses Monologues, Schleiermacher ne fit que les dégager
du tour enthousiaste qu'il leur avait donné primitivement, et
leur imprimer un cachet de virilité et une tournure systématique,

lorsqu'il publia sa Dogtnatique2. Ce livre, monument

1
Monologen, eine Neujahrsgabe, 1800.
Der christliche Glaube nach den Grundsalzen der evangelischen Kirche,



332 A. MÜCKE.

mémorable d'un génie vigoureux, inaugurant une époque
nouvelle, fit justice des vieilleries triviales, rajeunit et vivifia le dogme,
lui donna de l'originalité, une richesse inespérée de points de vue
et une vitalité féconde. En dépit des éléments pantheistic]ues dont
elle était encore entachée. la Dogmatique de Schleiermacher
devint te point de départ d'un nouveau développement de la dogmatique

croyante, dont nous sommes encore témoins, et son importance

est telle qu'aucun système n'a été proposé depuis lors sans

que les nouveaux venus n'éprouvassent le besoin ou de s'y rattacher,

ou du moins de s'expliquer sur la position qu'ils prenaient
vis-à-vis de Schleiermacher.

Au début de son exposition, l'auleur, laissant de côté le fait
historique de la religion chrétienne, développe d'une manière objective

sa conception religieuse; mais bientôt le sentiment immédiat
de l'union de l'homme avec l'univers fait place à l'intérêt que
réveille la personne de Jésus qui imprime à l'élément religieux un
caractère chrétien déterminé. Le sentiment de la dépendance
absolue devient alors la subslance générale de la religion qui, au
sein du christianisme, ne revêt la forme et la couleur qui lui
appartiennent en propre que par son rapport avec Chrisl, en dehors
duquel l'individu religieux se Irouve dans l'anomalie de son état

naturel, en attendant que, par lui, il arrive à l'étal heureux de la

grâce et à la conscience de la rédemption qu'il lui a procurée.
Christ devient ainsi non plus seulement le premier médiateur des

contrastes que la conscience Irouve entre le fini et l'infini, mais le
centre unique du salut pour la société chrétienne que son esprit
travaille sans cesse à délivrer de son état de dépendance de la

nature et des sens, pour la transporter par la régénération dans sa

propre ex islence intimement unie a vecDieu.Mais cet esprit deChrist,
qui forme la conscience religieuse de son église, n'est autre chose

que la somme des effets et des influences qu'il a produits, par son

apparition historique, sur l'humanité qu'il délivre de la puissance
des sens pour l'élever à la souveraineté et à la liberté de l'esprit.
D'où il suit qu'un panthéiste qui s'y abandonne est capable

d'éprouver tes sentiments chrétiens au même degré qu'un
monothéiste, et même à un plus fort degré qu'un monothéiste qui
établirait dans le sens de l'Ancien Testament une espèce de dualisme

entre Dieu et le monde. Schleiermacher, en effet, qui partage

im Zusammenhange dargestellt, 1821.—¦ Une seconde édition considérablement

revue, fut publiée par l'auteur en 1831.



LA DOGMATIQUE DU XIXm0 SIÈCLE. 333

la prédilection de Herder pour Spinoza, regarde le monde el Dieu
comme également nécessaires l'un à l'autre et se portant, pour
ainsi dire, l'un l'autre. L'idée de l'univers, de l'union de Dieu et
du monde, domine sa théologie. Pour construire la théorie des

perfections de Dieu, il veut que la conscience religieuse, parlant de
cette union, ne fasse qu'exprimer les différentes faces et les

rapports divers sous lesquels nous sentons notre dépendance de l'infini.

Ces rapports nous donnent, d'abord, la causalité de Dieu. La

toute-puissance et l'omniscience, qui sont les deux perfections
fondamentales de Dieu, sont comme les deux faces de sa causalité.
Le sentiment moral nous donne ensuite les perfections de la
justice, de la sainteté, de la bonté et de la sagesse divines. Toutes ces

perfections ne doivent pas se considérer comme des distinctions
objectives dans la naturede Dieu, mais plutôt commettes distinctions
subjectives de la conscience religieuse, exprimant les différentes
faces sous lesquelles nous sentons notre dépendance de l'infini.
Dieu est l'union indéterminée de tous les contrastes. Nous
pouvons donc rejeter comme imparfaite et peu conforme aux
exigences de la conscience religieuse et à la nature infinie de Dieu,
la doclrine traditionnelle de l'église sur les perfections de Dieu.
En général, tous tes enseignements de l'église qui sont en contradiction

avec l'esprit moderne, Schleiermacher s'en débarrasse en
insistant sur te fait que ce qui importe avant tout à la conscience

chrétienne, c'est l'opposition enlre le péché et la rédemption. C'est

pour cette raison qu'il repousse la doctrine ordinaire de la création
et de la perfection originaire de l'homme indépendante de sa

volonte. L'essentiel, selon lui, est de reconnaître que le péché
domine notre vie tout entière, remonte dans la chaîne des générations

humaines jusqu'à notre premier père, et enlace tous les
hommes dahs la même coulpe et la même responsabilité pointeur

faire senlir le besoin d'une délivrance commune. Celte
délivrance, ordonnée par Dieu dès la naissance du péché, consiste
en ceci que, par un nouvel acte créateur de la causalité divine,
le fondateur personnel d'une nouvelle humanité spirituelle a

été engendré parmi les enfants des hommes, capable de pénétrer
de la pensée de Dieu tout l'ensemble de sa vie intellectuelle.
Exempt, dès le ventre de sa mère, de tous les éléments impurs, le
principe nouveau, spirituel et divin, qui est en lui, le met à l'abri
de toutes les influences de la sensualité. Dans le développement
de la conscience du second Adam, il n'y a pas un moment où l'on



33 ì A. MÜCKE.

ne retrouve Dieu, pas un point qui ne puisse servir de modèle et
de type au reste de l'humanité. Bref, il fut l'idéal incarné,
l'épanouissement le plus mûr et le plus parfait de l'être humain et fini,
à la fois un avec l'être infini et divin et ne cessant d'unir,
comme esprit de la société chrétienne, l'humanité et la divinité.
La destinée de l'individu est de perdre son existence isolée pour
la retrouver en Dieu avec la réconciliation et la joie; c'est d'être
délivré de son égoïste isolement pour devenir un membre vivant
et renouvelé de l'église, un monument de l'activité rédemptrice
de Christ et cela pour toujours.

Ce ne fut qu'à force d'artifices de critique et d'exégèse que
Schleiermacher parvint à concilier cette figure du Christ avec les

données de la Bible dans sa Vie de Jésus, publiée par Rütenik en
1864 '. L'histoire de la Passion devait lui causer un grand embarras,

en donnant un démenti à la divine impassibilité dont il douait
le Sauveur.

Aux yeux de Schleiermacher, la résurrection, l'ascension et le
retour de Christ pour le jugement dernier n'ont aucun rapport
avec l'intérêt religieux que doit nous inspirer la personne de

Jésus : cet intérêt réside surtout dans l'immanence de Dieu et sa

dignité. Il éliminait autant que possible le surnaturel, limitait aux
guérisons miraculeuses les miracles de Jésus et donnait aux autres
une interprétation allégorique ou rationaliste. Il rejetait dans un
appendice l'angelologie. Dans le but de respecter le sentiment
positif des dogmes chrétiens, il ne combattit l'enseignement de

l'église que dans la doctrine des mauvais esprits; partout ailleurs
il s'attacha à la terminologie reçue tout en la faisant servir à

exprimer ses vues spinozistes.
La tentative qu'il fit ainsi de concilier le christianisme avec la

spéculation libre fut, après lui, le grand facteur des développements

que reçut la dogmatique dans le cours de notre siècle.

2. Hase, Ch. Schwarz, Bruch, Schweizer, Krause, etc.

Ce que Schleiermacher, préoccupé de sa théorie de la dépendance

absolue, avait laissé à l'arrière-plan, savoir : la liberté de

l'être fini et la personnalité de l'être infini, la Dogmatique2 de

1 Das Leben Jesu, aus Schleiermacher's handschriftlichem Nachlasse und

Nachschriften seiner Zuhörer herausgegeben von K. A. Rütenik, 1864.
2 Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1826.— Cet ouvrage a eu de

nombreuses éditions.



LA DOGMATIQUE DU XIXrae SIÈCLE. 335

M. Hase, publiée en 1826, est venue l'accentuer. La doctrine du
salut repose en entier, d'après M. Hase, sur l'amour de Dieu

pour l'homme: or, un amour vrai, infini, ne convient qu'à un
être à la fois infini et personnel. Le péché consiste clans la
domination que la nature et les sens exercent sur notre êlre; notre
liberté n'est qu'une aspiration incomplète vers l'idéal divin, et le
sentiment de notre éloignement de Dieu, de notre faute el de

notre culpabilité paralyserait notre amour pour lui, si son amour
parfait ne s'était révélé à nous dans Jésus comme un amour de
miséricorde et de bonté ; cet amour inspire au pécheur la force,
le courage et la joie de la conversion en lui donnant la conviction

que l'éloignement qu'il éprouve pour Dieu provient du
sentiment subjectif de notre coulpe. mais n'a pas de fondement
objectif en Dieu dont l'amour est éternel el invariable. La mission
de Jésus a clone été de réveiller clans les hommes l'élément divin,
d'attirer dans une sainte association et de former pour la vie
éternelle tous les hommes que l'idéal religieux est susceptible de

relever et de pénétrer d'enthousiasme. Par sa vie et par sa mort
il a fondé le royaume spirituel de Dieu sur la terre, royaume
qui embrasse tous les membres de l'humanité pour en faire des

enfants de la grande famille de Dieu, gouvernés par la loi de

l'amour.
Si la dogmatique de M. Hase corrigeait déjà la conception

religieuse de Schleiermacher en insistant sur le besoin inné chez
l'homme de posséder une liberté sans bornes, un certain nombre
de travaux plus récents, parmi lesquels il faut signaler celui de
M. Charles Schwarz, l'Essence de la religion1, ont mis en lumière
la réalilé de la tendance qui porte l'homme à sortir, par un effort
spontané, de l'état indéterminé du sentiment pour arriver à la
ciarle de la connaissance en même temps qu'à l'action et à la
manifestation de sa volonté.

D'autres penseurs sont venus compléter et rectifier les vues de
Schleiermacher sur Dieu en montrant que la liberté, apanage
inséparable de la personnalité, doit être aussi, à un degré infini, un
attribut propre de la causalité absolue ou plutôt de la personnalité

absolue. II en est résulté une conception des perfections divines

qui leur attribue un caractère objectif, indépendant du sentiment

religieux. C'est ainsi que M. Bruch, dans sa Doctrine des

1 Dus Wesen der Religion. II Theile in I B. 1847.



336 A. MÜCKE.

attributs divinsl, démontre la nature de l'esprit absolu par l'existence

et le gouvernement du monde.
« L'existence du monde manifeste la puissance absolue et

l'intelligence de l'esprit absolu qui en est l'auteur, et l'ordre qui y

règne annonce également sa sagesse et sa bonté absolues. Le

principe absolu du gouvernement divin du monde, c'est l'amour;
son but est le royaume de Dieu, dans lequel la vérité, la sainteté
et la justice absolues, la grâce et la félicité se reflètent dans la

sainteté, la véracité et la félicité toujours plus grandes des membres

qui en font partie. »

M. Schweizer, à qui nous devons les deux ouvrages instructifs,
La dogmatique de l'église évangélique réformée2 et Les dogmes
fondamentaux du protestantisme dans leur développement historique
au sein de l'église réformées, nous montre dans sa propre Dogmatique*,

encore inachevée, la marche que doit suivre la conscience
religieuse en partant du sentiment de la dépendance pour arriver
à celui de la parfaite liberté d'une volonté unie avec Dieu.
L'individu religieux commence par voir dans- la nature, malgré les

imperfections qui s'y rencontrent, un état de choses constant,
ordonné par la sagesse et la volonté divines. Il ne songe pas à

s'émanciper des lois qui le gouvernent comme être physique.
Mais sa nature spirituelle et morale lui garantit l'existence d'un
monde spirituel et moral, auquel te monde extérieur doit servir de

théâtre d'activité, et auquel appartiennent les créatures que le pur
instinct naturel ne domine plus. En même temps qu'il a le sentiment

de sa destination morale et de sa dépendance à l'égard de

Dieu, il reconnaît dans le créateur et régulateur du monde physique,
l'auteur et le roi de ce monde moral. La bonté de Dieu se manifeste

alors dans la création des êtres capables d'une vie morale,
sa sainteté, dans leur conscience, sa sagesse, dans le progrès et la

récompense du bien comme dans la punition et la répression du
mal qui n'est que le côté négatif et comme la condition du bien.

1 Die Lehre von den göttlichen Eigenschaften, 1842.
2 Die Glaubenslehre der evangelischen-reformirten Kirche dargestellt und

aus den Quellen belegt. 2 B. 1844-1847.
3 Die protestantischen Centraldogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der

reformirten Kirche. 2 Hallten, 1854-1856.
4 Christliche Glaubenslehre nach protestantischen Grundsätzen dargestellt.

— L'auteur a publié au commencement de celle année la première partie
du second volume.



LA DOGMATIQUE DU XIX™0 SIÈCLE. 337

Ce mode de manifestation de la sagesse divine devient pour
l'homme religieux la justice divine qui, tout en attachant la vie et
la félicité à l'observation de la loi morale, garantit l'inviolabilité
de celle-ci et nous fait sentir, par un retour sur nous-mêmes,
notre incapacité pour te bien et" par conséquent notre culpabilité
devant le juste juge du monde moral. Le sentiment de désespoir
qui en résulte ne saurait trouver son apaisement dans des pratiques

religieuses extérieures, vu que celles-ci ne servent qu'à faire
sentir toujours plus vivement la grandeur de notre mission inorale

et 1'impossibililé de l'accomplir. Mais le fondateur de la

religion chrétienne nous apporte la délivrance en nous révélant Dieu
comme amour. Cet amour résout la contradiction qui existe entre
la loi morale et notre péché en nous donnant le salut par pure
grâce et malgré notre indignité. Saisissant par la foi, d'une
manière directe et immédiate, la vie éternelle et divine, l'âme se sait
délivrée de l'empire d'une loi qui la condamne, de l'esclavage du
péché et du senliment écrasant de la coulpe; sa destinée est remplie,

et sa dépendance naturelle et morale vis-à-vis de Dieu s'est

transformée en un amour filial plein de bonheur. La vie nouvelle
en Dieu est supérieure à la vie purement naturelle et morale. La
vie du salut est une nouvelle création de l'être pécheur. M. Schweizer

la nomme creatio specialissima pour la distinguer de la creatio
universalis du inonde visible et de la creatio specialis du monde
moral. La causalité infinie atteint dans le don du salut son
dernier et plus haut degré de force. On ne peut plus rien songer
au delà.

La Gazette de l'église protestante \ fondée en 1854 par M. Krause,
est clans le domaine pratique et ecclésiastique l'organe des disciples

de Schleiermacher. Ses principaux rédacteurs sont aujourd'hui
MM. Schwarz, Schweizer, Sydow, Eltester, Dittenberger et Zettel.
Les points par lesquels celte Gazette se ratlache au christianisme
sont, d'un côté, le soin avec lequel elle combat le panthéisme courant

et ses fâcheuses conséquences, de l'autre, la dignité religieuse,
historique, unique dont elle entoure la personne de Christ.
Toutefois elle a fait disparaître ce qui, dans Schleiermacher, touchait
encore au surnaturel.

' Protestantische Kirchenzeitung für das evangelische Deutschland.

C. R. 1869. 22



338 A. MÜCKE.

3. M. Romang et la spéculation moderne.

Ce qui caractérise la gauche de l'école de Schleiermacher. c'est
la tendance à éliminer de la religion chrétienne tout ce qui
dépasse les données du sentiment religieux naturel et à passer à

l'ordre du jour de l'idée moderne et de la pratique ecclésiastique
sur les questions spéciales du christianisme.

Tel est l'esprit qui domine dans le livre de M. Romang, Système
de la religion naturelle basé sur les données primitives de la
conscience religieuse universelle1, auquel il faut ajouter, pour
connaître les idées de l'auteur sur le péché, celui qu'il avait publié
auparavant sous le titre de Libre arbitre et déterminisme2. La
conscience religieuse ne consiste pas seulement pour M. Romang.
comme pour Schleiermacher, dans ce mouvement intérieur qui
nous fait éprouver notre dépendance de l'infini. Elle suppose en

nous un certain rapport avec lui, et agit d'une façon immédiate
sur notre pensée et notre volonté. La piété proprement dite réside
clans la faculté d'être excité à un degré plus ou moins grand palla

puissance de l'infini. Aussi longtemps que cette puissance nous
est inconnue, insaisissable et comme étrangère, nous sentons
d'une manière pénible notre dépendance, mais à mesure que
nous en connaissons la vraie nature, le sombre sentiment de la

crainte qu'elle nous inspire fait place à un amour plein de
confiance. Notre raison éclairée ne nous la représente plus ni comme
l'être absolu séparé de l'esprit, ni comme l'esprit séparé du bien.

Dieu est à la fois l'être absolu, te bien absolu ef l'esprit absolu.
Ces trois idées fondamentales sont, aux yeux de M. Romang

comme à ceux de Schleiermacher, la base sur laquelle se fonde
l'édifice des attributs divins. L'ensemble infini du monde est

l'expression adéquate de la perfection divine clans le temps et clans

l'espace, tandis que l'imperfection est inhérente aux créatures
finies. La perfection de l'ensemble de l'univers ne souffre pas de

l'éternel changement ni des douleurs des individus qui surgissent

1 System der natürlichen Religionslehre, nus den ursprünglichsten Bestimmtheiten

des allgemeinen religiösen Bewusstseins entwickelt, 1841.
ä Ueber Willensfreiheit und Determinismus, mit sorgfältiger Rücksieht auf

¦die sittlichen Dinge, die rechtliche Imputation und Strafe, und auf das Reli-

r/iöse. Eine philosophische Abhandlung, 1835.



LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 339

et disparaissent à sa surface comme les Ilots de l'océan. D'où il
résulte que la destinée de l'individu est de subordonner les besoins
et les désirs de son moi au bien général, et d'en faire volontiers le
sacrifice sur l'autel de l'harmonie universelle. Le mal moral ou le
péché est ici une conséquence nécessaire de la différence
métaphysique qui existe entre l'esprit infini et l'esprit fini. Celui-là est
éternellement le même: celui-ci est soumis, dès le début de son
existence, à l'empire des sens et de la nature dont il est appelé à

s'émanciper au moyen de son activité rationnelle. Le libre arbitre
ou la faculté de choisir toujours entre le bien et le mal est une
utopie, car notre nature est soumise à une double détermination :

à l'empire des sens et à celui de la raison. Une nécessité intrinsèque

doit amener tôt ou tard clans toute vie d'homme un conflit
entre ces deux courants : le mal se révèle alors comme ce qui ne
doit pas être, comme Végdité. tandis que l'aiguillon de la
conscience doit décider l'homme à se soumettre au bien, c'est-à-
dire à l'ordre universel et divin.

« La délivrance à l'égard du péché qui gît dans notre état de
nature consiste en ceci que notre esprit arrive à la conscience de
lui-même et. fait de ce sentiment le principe moteur de l'activité
de toute notre vie, ce qui ne saurait avoir lieu sans une lutte
pénible avec les sens dont, l'empire s'est fortifié, el sans que nous
éprouvions un amer regret de notre faiblesse el de notre
corruption: et cette délivrance peut être considérée comme une
œuvre de la miséricorde de Dieu, en tant que c'est elle qui est la

source de tout ce qui est bon, et met par conséquent en nous une
force efficace pour remporter la victoire sur le péché. »

D'après,M. Romang, l'action de la grâce présente un tel caractère

de généralité qu'il conteste à toute religion historique le droit
de se l'approprier exclusivement, et qu'il repousse par conséquent
le dogme central de la dogmatique de Schleiermacher, qui fait
dépendre le salut individuel de la médiation de Christ. M. Romang
pose à l'église protestante l'alternative de prendre la fixité d'un
nouveau catholicisme, ou de se transformer en une association de

sectateurs de la religion naturelle.
Quant à ses enseignements sur la vie future, ils sont moins élevés

que les enseignements ordinaires de la religion naturelle. Point
de perspective consolante au delà de la tombe : le sentiment
naturel ne nous révèle rien, ne nous assure pas même de la
continuation de noire existence personnelle après la mort. Nos idées
concrètes sur ce sujet reviennent à des contradictions insolubles.



340 A. MÜCKE.

Le sage doit apprendre la résignation et le renoncement à cette
espérance qu'il est bon toutefois de maintenir comme l'unique
auxiliaire de la moralité et comme une consolation pour les
malheureux.

Les Voix du temps de l'église réformée de la Suisse1, journal qui se

publie depuis 1859 dans la Suisse allemande, ont adopté et appliqué

sérieusement le scepticisme panthéiste de M. Romang. Des

écrivains animés des idées dogmatiques les plus différentes se sont
unis à des disciples de ce dernier pour combattre hardiment tout
ce qui s'oppose encore à l'envahissement du christianisme par le
courant des idées modernes et à leur réalisation pratique. Il faut
citer comme les coryphées de ce parti : M. Lang, qui a publié une
Dogmatique2, M. Biedermann, qui a fait paraître une Théologie in-
dépendante s,j[MM. Langhans, Hirzel, Vogelin,etc. MM Schérer,
Colani, Réville, Alhanase Coquerel iils, et Pécauf ont étendu à l'église
française ce mouvement, dont il est encore impossible d'apprécier
la portée et les conséquences.

IV. Le réalisme de la foi et de la conscience dans la philosophie et

la théologie modernes.

-1. Fr.-H. Jacobi, Jean-Paul Richter, Fries, etc.

Le philosophe Fr.-H. Jacobi combattit le criticisme de Kant en
établissant le principe que, à défaut de preuves démonstratives,
nous avons dans la conscience immédiate la clef qui nous introduit

dans le monde invisible et suprasensible. Il donne à cette

conscience tantôt le nom de foi, tantôt celui de sentiment et
d'intuition intellectuelle, tantôt enfin celui de révélation de l'infini à

notre raison qui en est l'organe. La nature, soumise à la loi de la

nécessité, est opposée à l'esprit que gouverne la liberté. Nous

contemplons Dieu non-seulement à travers le voile de la nature,

1 Zeitstimmen aus der reformirten Kirche der Schweiz, herausgegeben

unter Mitwirkung schweizerischer Theologen, von H Lang.
2 Versuch einer christlichen Dugiuatik allen denkenden. Christen dargeboten,

1858 —Une seconde édition a paru l'année dernière.
3 Die freie Theologie oder Philosophie und Christenthum in Streit und

Frieden, 1844. — Le môme auteur vient de publier une Dogmatique sous le

titre de Christliche Dogmuük. Zurich, 1869.



LA DOGMATIQUE DU XIX"1" SIÈCLE. 341

mais aussi et plus sûrement encore dans les profondeurs de notre
esprit et en vertu de notre affinité avec lui. C'est pourquoi, dit
Jacobi, il nous est permis, dans notre recherche de Dieu, de faire
de l'anthropomorphisme, comme Dieu, de son côté, en créant
l'homme, fit du théomorphisme.

L'écrivain Jean-Paul Richter, clans sa Vallée de Campanie et dans

son livre de Celine ou de l'Immortalité de l'âme ', exposa dans une
magnifique prose, émaillée de riches descriptions de la nature,
de l'amour et de l'amitié, cette philosophie de la foi de Jacobi.
Ce monde idéal et intime de vertu, de beauté et de vérité dont
Richter nous peint la grandeur, y est présenté comme un
rayonnement de l'éternel soleil central de Dieu, vers lequel nous gravitons

en passant par des degrés divers et en traversant un ciel
après l'autre. Sans Dieu et l'immortalile, il n'y a plus, ici-bas, ni
ordre, ni but, ni joie, ni consolalion. ni moralité.

Redoutant les excès du panthéisme, de cette adoration de l'univers

dont, s'enivrait Spinoza, Jacobi avait expressément évité de
faire entrer le monde extérieur comme élément nécessaire de la
conscience religieuse; il aimait mieux s'appuyer sur les données
immédiates de la conscience rationnelle. Cette doctrine introduisait

une espèce de dualisme entre le monde sensible et le monde
suprasensible, entre la nécessité et la liberté, la nature et l'esprit.
Alors surgit un disciple de Jacobi, Fries, qui, se plaçant au point
de vue esthétique, concilia, sans les confondre, le monde et Dieu,
dans sa Nouvelle critique de la raison2, clans son livre intitulé Foi,
Espérance et Charité 3, et dans son Manuel de philosophie
religieuse 4. En même temps, Bouterwerk travaillait dans le même
sens, en développant son idée de l'unité virtuelle du fini et de
l'infini, soit au sein de la connaissance métaphysique, soit au sein
de la foi religieuse (La religion de la raison5).

La Critique de la raison pure de Kant avait relevé l'importante
différence qui existe entre l'essence des choses et les phénomènes,
celle-là impénétrable, ceux-ci seuls accessibles à notre connaissance.

1 Das Campanertlial, 1797. — Celina oder über die Unsterblichkeit der
Seele, 1827.

2 Neue Kritik der Vernunft, 1807.
5 Lehren der Liebe, des Glaubens und der Hoffnung, 1823.
4 Handbuch der praktischen Philosophie (l Theil, 1818. II Theil : die Re-

Ügionspldhsophie, 1832).
5 Die Religion der Vernunft, 1824.



342 A. MÜCKE.

Fries conserve ces résultats, et leur oppose, avec Kant, le monde
idéal de la raison. Mais, d'abord, il ne limite pas au domaine de la
raison pratique la valeur absolue et la certitude des idées, mais en
fait, avec Jacobi, la propriété certaine, quoique non susceptible de

démonstration, de la conscience humaine eu général. Ensuite il
examine non-seulement les rapports de l'intelligence, mais encore
ceux du sentiment avec le monde extérieur. Comme l'intelligence
a une double connaissance des choses, savoir : la science des

phénomènes et la foi aux noumênes (c'est-à-dire à la nature intrinsèque

des choses), de même le sentiment, possède une double
expérience du monde. L'une embrasse la face extérieure et, mobile des

choses; l'autre leur essence vraie, éternelle, indépendante de

l'empire des sens, et accessible seulement au sentiment esthétique
supérieur. La certitude du monde sensible repose sur la perception

immédiate; celle du monde invisible sur un pressentiment
(Ahnung) indéfini de ce qui est suprasensible et éternel. Le
pressentiment devientainsi l'organe ou la source de notre élévation
morale, de notre foi, de notre perfectionnement, de l'enthousiasme,
de la résignation et de la piété. Chrisl, en possédant ces sentiments
au plus haut degré, est l'idéal personnel de la religion.

Ce point de vue esthétique ne tarda pas à devenir un des

éléments les plus féconds et les plus actifs dans les développements
subséquents de la dogmatique.

2. De Wette, Baumgarten-Crusius, Cramer.

Esprit judicieux et pénétrant, De Weite a dû surtout sa grande
réputation à ses manuels exégéliques. Ses commentaires précis,
complets, impartiaux, sont loin d'avoir perdu de leur valeur
scientifique. Après avoir fait à leur auteur une renommée de critique
trop hardi, ils ont fini par le ranger au nombre des critiques
conservateurs. Une tendance rationaliste et môme sceptique se manifeste

dans ses premiers ouvrages dogmatiques de 1813 et 1816, et

dans son célèbre roman religieux, Théodore ou la consécration du

douleur ' ; mais sa pensée définitive, qui s'accuse déjà en 1815 et

1827 dans des écrits sur la religion et la théologie -', a trouvé son

1 Theodor oder des Zweiflers Weihe. Bildungsge.se/iichte eines evangelischen

Geistlichen, 1822-1823.
2 Ueber Religion und Theologie, 1815.



LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 343

expression la plus mûre et la plus systématique dans son livre de
La véritable essence du christianisme '.

De Wette commence par distinguer soigneusement le domaine
de l'expérience de celui de la foi. Il réserve à celle-ci la faculté de

pénétrer dans les dernières profondeurs de notre esprit, de notre
nature véritable et impérissable, comme dans celle de l'Esprit
vivant et vivifiant qui, clans son éternelle immutabilité, anime et
soutient toutes choses.

L'intelligence ne suffit pas pour comprendre les idées éternelles
que l'Espril manifeste par le langage de la création; seule la vue
idéale, esthétique de la raison nous découvre les réalités divines
et éternelles qui se cachent derrière le monde des phénomènes.
Un pouvoir divin, inexplicable mais irrésistible, nous révèle les

profondeurs de la nature et de Dieu cachées à notre entendement.
Nous comprenons alors le langage mystérieux de la nature, et nous
discernons dans les objets qui nous entourent les symboles des
idées divines/Cette partie de notre être, qui s'adresse aux choses

suprasensibles par le pressentiment, est la source de nos dispositions

religieuses que De Wette classifie comme Fries. Enthousiasme,

résignation el dévotion, voilà la triple base de la religion et
des vertus qu'elle est destinée à produire. Cette manière de voir
esthético-religieuse aperçoit la sagesse et l'amour, l'ordre et
l'harmonie là où une conception imparfaite ne découvre que
contradiction, hasard aveugle et désordre. L'élément éternel et divin ne
se révèle pas seulement clans les phénomènes sensibles de la
nature, qui én sont le symbole; il éclate surtout dans les grandes
manifestations spirituelles historiques au sein de notre race, et
particulièrement dans le domaine religieux qui en est le centre.

Ce fait, dorne la clef de l'intelligence du christianisme historique.

Religion parfaite, le christianisme nous révèle la plénitude du
divin clans l'être humain le plus pur; et bien que les limites du
temps et de l'espace qu'il a dû subir supposent toujours encore
une certaine infériorité même de cette sublime et idéale apparition

à l'égard de l'Être divin qui est exempt de ces limites, le
sentiment esthétique ne laisse pas que de pressentir la perfection
infinie clans la contemplation de ce sublime fini ; et, s'il identifie
en réalité la haute grandeur finie avec la grandeur infinie elle-
même, s'il l'entoure partout de l'éclat de la divinité et l'embellit
de toutes les couleurs du surnaturel, il a raison à sa manière. C'est

1 Das Wesen des christlichen Glaubens vom Standpunkte des Glaubens, 1846.



344 A. MÜCKE.

ce qui explique les miracles de connaissance el de puissance
dont brille la carrière de Christ, car le miracle est l'enfant de
prédilection de la foi, qui se tourne vers les choses suprasensibles et
idéales.

De Weite exposa ses vues sur la nature de l'œuvre du salut
accomplie par Christ, dans son opuscule : De morte Jesu Christi ex-

piatoria, 1813. L'œuvre de régénération morale et religieuse,
politique el sociale que Jésus voulait accomplir au sein de son

peuple ayant échoué contre la corruption du monde, il mourut
de la mort tragique du héros. Or, de même que toute lutte
morale est une victoire qui assure au genre humain le bien
suprême de la vérité et de la liberté, el l'encourage clans la douloureuse

conquête de ce bien, de même il faut considérer le martyre
de Jésus comme une œuvre de réconciliation pour le monde. Car
c'est sur ce martyre que s'est fondé le règne de Dieu, qui délivre
notre moi des chaînes de l'égoïsme, lui inspire un amour du bien

qui esl capable de dévouement, fortifie notre faiblesse naturelle dans

sa lutte souvent inégale avec le péché, nous encourage à la poursuite

d'un idéal que nous désespérons d'atteindre, nous tranquillise

dans les vicissitudes de notre vie par une foi confiante en
l'amour paternel et immuable de Dieu, et dissipe pour nous les

obscurités de la tombe. Mais comme les membres de ce royaume
spirituel ont une enveloppe corporelle et qu'ils sont des hommes,
il faut aussi que leur société prenne une forme extérieure et
s'organise comme église visible, avec les sacrements, symboles
extérieurs de l'esprit de Christ vivant et agissant au milieu d'eux.
L'individu accomplit sa mission morale dans une vie pleine de

dévouement pour ses frères et clans des rapports intimes avec eux; il
alimente ainsi la flamme de sa vie religieuse, landis que, s'il se

renferme clans un orgueilleux isolement, il devient la proie de

l'égoïsme et voit insensiblement s'éteindre en lui tout intérêt pour
la partie la plus noble de son êlre.

Ce point de vue de De Wette, qui s'applique à ramener les faits

concrels du christianisme biblique à des idées générales
philosophiques, dans le but de le justifier aux yeux de la pensée moderne,
ne saurait être admis, car avec de telles armes on peut également
défendre le cycle des légendes catholiques.

La même remarque a été faite par Baumgarten-Crusius. dans

son Introduction à l'étude de la dogmatique \ livre qui a beaucoup

1 Einleitung in dus Studium der Dogmalik,. 1820.



LA DOGMATIQUE DU XrXrae SIECLE. 345

plus d'importance pour le développement de la dogmatique au
XIX"18 siècle que son Aperçu de la dogmatique de l'église évangélique

' publié dix ans plus tard.
Plus cette remarque est juste, plus nous avons lieu de nous étonner

d'entendre Baumgarten-Crusius s'exprimer sur Christ dans ces
termes :

« Par son histoire et sa prédication, Jésus institua des symboles,
c'est-à-dire des formules et des images susceptibles d'une
interprétation variée, mais exempte de confusion. C'étaient précisément
les objets dont s'occupaient les mystères de toute l'antiquité : la

trinité et la mort salutaire d'un Homme-Dieu. Voilà pourquoi le
christianisme ne tarda pas à se familiariser avec la spéculation
ancienne, tout en la sanctifiant et en la modérant, La religion
chrétienne ne nous autorise donc pas seulement, elle invile chacun de

nous à accepter et uliliser ces symboles, chacun à sa manière. »

Baumgarten-Crusius revient donc à la mélhode de De Wette
dans ce sens, du moins, qu'il enlève aux discours johanniques de
Jésus leur véritable sens métaphysique, et toutefois avec cette
différence que, au lieu de les ramener à certaines idées générales, à

un principe commun, il en abandonne l'interprétation au jugement
individuel. Quant aux faits miraculeux de la vie de Christ, sa

conception par l'Esprit saint, sa résurrection, son ascension el sa

seconde venue (ou parousie), ses miracles et ses prédictions, l'auteur
admet que la critique rationaliste en fasse bon marché ou plutôt
table rase. Sa tendance religieuse tieni, du reste, le milieu entre
celle de Herder et celle de Jacobi.

La religion, élément essentiel de notre vie, ne se confond pas

avec le sentiment de notre union avec l'univers vivant, animé et
ordonné, mais nous porte, par une sainte et mystérieuse aspiration,
à la recherche du principe supérieur et divin, dont elle est issue
et dans lequel elle continue à subsister toujours. Elle nous fait
donc un devoir non pas seulement de soumettre notre vie à la
règle naturelle du monde dont nous sommes une partie organique,
mais de considérer tout ce qui est en nous comme l'ouvrage et le

gage de la présence de l'Être éternel et divin. Et celte foi à la

divinité, foi dont l'individu doit s'emparer dans les profondeurs du
sentiment et qui ne se transformera jamais en une connaissance
claire el certaine de l'essence vraie de la divinité, cette foi devient

pour lui la source de l'espérance en l'immortalité, de manière à le

* Grundriss der evangelischen kirchlichen Dogmatik, 1830.



346 A. MÜCKE.

dispenser de toutes les questions oiseuses relatives à la vie à venir.
A côté de ces deux derniers théologiens, il faut encore mentionner

Louis-Dieudonné Cramer, dont le Cours de Dogmatique1 a été

publié par Nabe. Bien que son influence n'ait atteint que le cercle
de ses auditeurs et n'ait produit aucun résultat scientifique d'une
portée générale pour le temps présent, il a eu le mérite de donner

une exposition correcte et lumineuse des principes psychologiques

impliqués dans le point de vue religieux qui se rattache à

Jacobi et à Fries, et qu'il combinait avec le supranaturalisme.
Cramer enseigne que, sous l'influence du péché, les facultés religieuses
de l'homme se sont faussées en s'appliquaut aux choses sensibles,
tellement qu'il n'a plus cru aux choses suprasensibles dans leur
pureté, qu'il a perdu de vue son propre perfectionnement indéfini
et ne s'est plus inquiété de le réaliser dans sa vie. Pour que
l'homme fût ramené à sa destinée religieuse et morale, il fallait,

par conséquent, que la perfection divine se présentât à lui clans

une réalité vivante historique, et cela au moyen d'une manifestation

particulière et extraordinaire qui fît impression sur notre
intelligence bornée et l'obligeât à y reconnaître le cachet de
l'autorité divine. Cette autorité reçoit comme sa sanction et son
illustration de tous les éléments surnaturels et miraculeux qui en
sont le cortège. Le but de la révélation divine est de faire luire
aux yeux de l'humanité l'idéal moral et religieux auquel elle
doit être amenée. La grandeur parfaite de Jésus a le but de révéler

à notre foi religieuse son Père céleste, et de satisfaire nos

pressentiments et nos aspirations par la douce confiance que Dieu
veut nous élever à la même dignité, si nous suivons avec enthousiasme

l'exemple de son Fils et si nous nous efforçons de nous
élever à la hauteur de notre véritable nature humaine, pour
autant que nous le permet notre force morale, animée et soutenue

par l'Esprit de Dieu.

3. M. Schenkel et l'Association protestante.

La tendance de De Wette laissait subsister une espèce de
dualisme entre les données du sentiment esthétique idéal et celles de

l'entendement, et n'obtenait un certain accord avec la conscience

chrétienne qu'en recourant à un mythologisme artificiel. M. Schen-

1 Vorlesungen über die christliche Dogmatik, 1829.



SIÈCLE. 347

kel, bien qu'il se rangeât, au commencement, parmi les disciples
de De Wette, l'a dépassé plus tard et a réagi contre son
enseignement en se plaçant au point de vue de la conscience. Son

ouvrage principal, la Dogmatique chrétienne1, se distingue par
l'abondance des matériaux historiques et critiques. Le manque de

précision scientifique et le ton déclamatoire qui y dominent,
dissimulent malaisément la divergence profonde qui l'éloigné des

enseignements de l'église et de l'Ecriture. On pressent, à la
lecture de ce livre, que l'auteur ira plus loin et finira par rejeter,
comme un bagage inutile, les éléments positifs par lesquels sa
doctrine se distingue avantageusement de celle de De Wette.

M. Schenkel voit dans la conscience le foyer central d'où jaillissent

en même temps tous les rayons de notre vie intellectuelle; ses

affirmations, revêtues d'un caractère impératif quoique étranger à

l'argumentation logique, remplacent renseignement delà Bible ou
de la tradition dogmatique toutes les fois que le fil de cet enseignement

est rompu dans le système adopté par l'auteur. En dehors de
ce centre spirituel, il peut bien y avoir conflit entre le sentiment, et
l'entendement, entre la foi et la science; mais, dans la conscience,
les termes opposés s'unissent et se fondent au point que le contenu
de noire sentiment immédiat s'identifie avec la pensée, et notre
connaissance devient l'objet d'une assimilation analogue clans te

senliment. Un rapport de celte nature existe, au sein de la

conscience, entre la volonté d'un côté et le senliment et l'intelligence
de l'autre. Cette unité organique produit les deux facteurs de la

conscience, facteurs qui sont la condition l'un de l'autre : le
facteur religieux, qui fortifie et conserve notre vie spirituelle en la

ramenant d'une manière immédiate à son fondement éternel et

personnel qui est Dieu, et le facteur moral, qui règle notre
conception du monde d'après notre conception de Dieu. C'est là ce

qui constitue l'essence la plus intime de notre conscience propre,
lorsque, nous détournant du monde visible, nous nous retournons
vers Dieu et vers le côté infini de notre nature. Dans le sanctuaire
et le recueillement silencieux de notre vie personnelle, la

présence personnelle de Dieu se révèle à notre conscience inlime
avec une réalité aussi grande que celle dont les impressions des

sens nous donnent le témoignage à l'égard du monde visible.
D'après ces données fondamentales de la conscience religieuse,

M. Schenkel construit la théorie des perfections divines, de la tri-

1 Die christliche Dogmatik vom Standpunkte des Gewissens, 1858-1859.



348 A. MÜCKE.

nilé conçue comme le fond de l'existence, de la vie et du but du
monde: il insiste sur l'immanence de Dieu autant que sur sa

transcendance: il explique la perfection primitive, la chute du premier
homme et ses conséquences, la nature du péché, la responsabilité
personnelle, le caractère permanent du bien et la naiure négative
et transitoire du mal; il voit, dans la révélation de Dieu une action
progressive et une éducation continuelle de Dieu pour rétablir
dans la conscience la vie divine et personnelle. La révélation, qui
est déjà un miracle, et les miracles proprement dits ont pour but
de disposer la conscience et la volonté de l'homme à l'acceptation
des vérités et des faits du salut, sans être pour cela en contradiction

avec les lois de la nature et de l'esprit. Ils ne foni qu'attester
une manifestation plus puissante de la causalité divine, augmenter
l'effet immanent de l'union de la nature et de l'esprit et dépasser
leur portée anlérieure. Cette action créatrice de Dieu devient clans

un sens plus élevé l'ordre naturel des choses, ordre qui. en lutte
avec le péché, est destiné à réaliser le but éternel du développement

du monde. Ce but, d'après M. Schenkel, est la manifestation
dans le monde du Logos divin au sein d'une vie humaine personnelle,

ou bien la réalisation personnelle, dans le monde, de la

conscience que Dieu a de soi relativement au monde. L'incarnation

du Logos créateur, image personnelle de Dieu et type éternel
du monde, retardée par l'apparition du péché, aurait dû, idéalement

pariant, se réaliser dès te premier jour de l'histoire de

l'humanité. La conception immaculée de Christ, sa parfaite innocence,
sa vie corporelle ef spirituelle soumise à l'empire et à la règle de la

conscience, en dépit des luttes, des tentations el des persécutions,
l'activité de sa vie, sa mort pleine de dévouement, tout cela s'impose

à notre conscience et constitue la mission morale de l'existence

pure et divine de Christ.
Comme sa vie fut parfaitement normale et que le péché n'eut

pas le pouvoir de troubler sa conscience, laquelle ne fut que la

manifestation de la conscience que Dieu a de soi, il fallait aussi

que la catastrophe de sa mort eût l'issue normale que le péché

seul avait suspendue pour le reste des hommes. Délivré de son

enveloppe corporelle, l'esprit de Christ se revêt d'une nouvelle

enveloppe adaptée au caractère d'infinité intérieure, et faite pour
servir à la fois de véhicule et de limite à son être glorifié. Car,

bien que, après sa mort, il ait été élevé dans ces demeures
lumineuses de la gloire céleste qui sont le milieu de la révélation
centrale de Dieu, les sphères de la création déjà parvenues à leur



LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 349

divine perfection, cerlaines limites du fini qui sont essentiellement
et éternellement inhérentes à l'être humain et le séparent de

l'être universel, ne laissent pas de subsister même au sein de cette

glorification. Le Christ exalté n'unirait pas la vraie humanité à sa

divinité, si sa toute-présence corporelle pénétrait et gouvernait le
monde. Voilà pourquoi Christ promet expressément son esprit,
qui communique sans cesse son salut, la rédemption, à l'humanité

qui se rattache à lui. La domination du péché sur les hommes
est abolie en principe, en tant que par le moyen de la foi ils
s'approprient la vie personnelle parfaite du Fils, et c'est là, vis-à-vis
du Père, la garantie que la société, mûrissant en Christ, ne faillira
plus à sa vocation. Chaque individu est saisi et dominé par l'esprit

de Christ, au plus profond de sa vie personnelle, clans sa
conscience et devient par la régénération un enfant de Dieu. M.

Schenkel regarde comme chose impossible d'établir d'une
manière précise la part de Dieu et celle de l'homme clans le travail
de la régénération ; il se contente d'accentuer, en opposition à la

doctrine de l'église, la coopération indépendante et libre de notre
volonté.

M. Schenkel s'accorde avec Rothe pour enseigner que l'avé-
neinent universel du règne de Dieu finira par amener l'abolition
des églises particulières, et cela lorsque l'esprit de Christ aura
pleinement pénétré et vaincu le monde. Alors l'État, n'étant
plus étranger à la vie religieuse, absorbera en lui les institutions
nées pour la répandre. Notre auteur s'accorde aussi avec Rothe
dans la partie eschatologique de son système et ne diffère de lui
à cet égard que par le point suivant. Il enseigne une espèce de

palingénésie consistant dans la continuité d'un développement
moral et spirituel qui aboutit plus promptement à un état de

gloire et de perfection relative pour les uns, et à la probabilité de

conversion pour les autres. Les premiers participent à la
résurrection première el entrent comme prémices de l'église, clans le
ciel, c'est-à-dire, dans le centre de la création qui est le miroir de
la glorieuse majesté divine. Ils seront suivis dans ce séjour de

gloire et de bonheur par le reste des élus, moiis ou vivants, au
grand jour de la résurrection générale. Car le règne des esprils
qui se perfectionnent au delà de la tombe suit une marche parallèle

à celle de l'esprit de Dieu travaillant au perfectionnement de
ce monde. Quant à ce perfectionnement lui-même, le début en est

figuré par l'idée biblique du millenium ou de la période du bonheur
et de la paix qui est réservée aux fidèles dans une communion



350 A. MÜCKE.

étroite avec leur roi céleste. La lutte suprême que le mal livrera
aux élus ne fera que le consumer lui-même dans de violentes
convulsions, comme le paroxysme de la fièvre épuise et abat la maladie.

Les obstacles qui s'opposaient à ce que te cosmos fût un reflet,

parfait de l'idée divine de la création seront renversés. La nature
matérielle et la nature humaine, dépouillées des éléments grossiers
de la pesanteur, serontmétamorphoséeset se revêtiront de lumière,
de clarté et de spiritualité. Cette catastrophe, qui fera surgir de

nouveaux çieux et une nouvelle terre sur les ruines apparentes de

notre système planétaire, manifestera aussi la présence de Christ
sur tous les points de cette nouvelle création. C'est là sa parousie
(ou second avènement) qui n'est pas terrestre et corporelle, mais
doit plutôt être considérée commele dernier stade de la révélation
de Dieu pour le salut, la glorification etla spiritualisation du monde,
comme la complète réalisation de la rédemption accomplie par
Christ et comme le bannissement définitif et décisif du mal. Même

alors le rejet des méchants, des ennemis de Dieu, n'est pas absolu,
car la voix de notre conscience proclame la réalité indestructible
de l'esprit. Après le jugement dernier, les impies relégués aux
dernières limites du cosmos renouvelé en Dieu, recevront toujours
encore quelques faibles rayons de la lumière éternelle, finiront
par céder à l'attrait de la grâce et au besoin du salut, de sorte que
dans un avenir plus ou moins éloigné, eux aussi réaliseront le but
divin de la création. Quant aux élus, leur état sera celui de la plus
profonde satisfaction de leur vie personnelle par Christ dont ils

reproduisent la pure image clans leur existence individuelle, el

par lequel Dieu leur communique en abondance sa vie infinie.
M. Schenkel a déserté plus tard le point de vue de ce système

qui, jugé défavorablement par la Gazette de l'église protestante.
avait été bien accueilli par l'école orthodoxe à cause de son mérite

historique et critique.
Depuis l'introduction de la nouvelle constitution synodale dans

l'église du grand-duché de Bade, notre théologien a mis son
activité au service des tendances libérales modernes : il collabore
avec MM. Charles Schwarz, Schweizer, Hanne, Gustave Baur,
Holtzmann, Hausrath et Steitz à la Gazette universelle de l'église l ;

il a pris part à la fondation de l'Association protestante dont le but
clairement défini par un de ses membres dans un écrit publié en

1 Allgemeine kirchliche Zeitschrift. Ein Organ für die evangelische
Geistlichkeit und Gemeinde.



LA DOGMATIQUE DU XIXme SIÈCLE. 351

1865 esl de délivrer l'église de la triple domination de l'État, des

prêtres et de la lettre.
M. Schenkel a publié un Portrait de Jésus ' non-seulement pour

l'opposer au fameux roman de M. Renan, mais aussi pour se

procurer l'occasion de rompre plus d'une lance contre le pharisaïsme
qu'il voit clans la situation religieuse et ecclésiastique de nos jours.
Une semblable tendance est en contradiction avec le système
dogmatique dont M. Schenkel est l'auteur.

(A suivre.) J.-J. P.vrander.

1 Das Charakterbild Jesu, 1864


	La dogmatique du XIXme siècle

