
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: La question des synoptiques. Partie 2

Autor: Du Bois, H.-F.-E. / Holtzmann, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


260 holtzmann et Weizsäcker.

LA QUESTION DES SYNOPTIQUES

D APRES LES TRAVAUX DE

MM. HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER

SECONDE PARTIE.

L'ouvrage du professeurWeizsaecke'r embrasse un champ plus vaste

que celui du Dr Holtzmann. C'est une étude sur l'histoire évangélique,

ses sources et la marche de son développement; c'est donc, à

proprement parler, une Vie de Jésus. Mais pour tracer le tableau de

la vie de Jésus-Christ, il faut, avant tout, examiner de près la nature
et la valeur des documents qui nous en fournissent les traits,
c'est-à-dire des évangiles canoniques, la seule source historique
qui ait ici une veritable importance. Aussi l'auteur consacre-t-il
toute la première moitié de son livre à cet examen, dans lequel
il considère successivement les synoptiques et l'évangile de Jean.
La première partie de ce travail, soit l'étude sur les synoptiques,
forme à elle seule plus du tiers de l'ouvrage entier. Elle se subdivise

en deux sections.

I. Le plus ancien évangile.

Nos trois premiers évangiles forment un tout; ils présentent des

caractères identiques et un même type de l'histoire évangélique,
celui de la tradition, bien distinct du point de vue dogmatique du

quatrième évangile. Toutefois, ni l'hypothèse d'après laquelle
ils n'auraient eu tous les trois d'autre source que la tradition
orale, ni celle qui les fait sortir d'un évangile primitif qui leur
aurait servi de base, ne suffisent à rendre compte des rapports

1 Voir le Compte-rendu du 1er mars.



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 261

qui existent entre eux. En effet, la première de ces suppositions
explique bien les différences qui se remarquent entre les synoptiques,

mais non les ressemblances plus frappantes encore qui se

trouvent dans leurs récits ; la seconde fait comprendre les

ressemblances, mais elle laisse les différences tout à fait inexpliquées.

Il ne reste dès lors que deux solutions possibles de ce problème:
ou bien les évangélistes ont fait usage les uns des autres, ou
bien ils ont employé des sources crai mainlenant sont perdues.
Avant de supposer l'existence d'écrits aujourd'hui complètement
disparus, examinons d'abord la première de ces alternatives.

Il est plus que probable que Luc ne s'est pas servi des deux
premiers évangiles, maint détail caractéristique de ceux-ci ne se

retrouvant pas dans le sien ; d'autre part, Matthieu et Marc n'ont
sans doute pas connu le troisième évangile, écrit, selon toute
vraisemblance, à une époque postérieure. Il ne reste ainsi à

comparer que Matthieu et Marc. Or, il est certain que Marc n'a pas
copié Matthieu, car il y a dans le premier évangile nombre de

traits importants, de paroles de Jésus, entre autres, qui manquent
complètement dans le second, tandis que celui-ci renferme
certains détails particuliers qui ne se retrouvent pas dans Matthieu.
En outre, l'évangile de Marc présente une remarquable unité;
celui de Matthieu, au contraire, est évidemment composé de
divers éléments, et réunit au moins deux sources bien distinctes,
l'une renfermant surtout les discours de Jésus-Christ, l'autre, les
faits de sa vie. Il semble donc que nous soyons conduits nécessairement

à ce résultat, que l'auteur du premier évangile a connu
et employé le second.

Cependant, pour pouvoir prononcer avec plus de sûreté, il faut
encore consulter, d'une part, les données de la tradition sur l'origine

de ces évangiles, de l'autre les résultats de l'étude comparative
détaillée de nos trois synoptiques.

C'est le fragment de Papias qui présente la plus ancienne tradition

sur les deux premiers évangiles. Or ce que dit Papias de

l'ouvrage de Marc se rapporte assez bien à notre second évangile. En
revanche, ce qu'il raconte de Matthieu ne peut s'appliquer à

l'évangile qui porte son nom. D'après son témoignage, l'apôtre
Matthieu avait écrit une collection de discours du Seigneur. Nous
retrouverons peut-être dans cette collection une des sources
du premier évangile, mais certainement elle ne le constitue pas
tout entier.



262 HOLTZMANN ET WEIZS/ECKER.

Si la tradition ecclésiastique nous fournit ainsi déjà quelques
indications utiles, la comparaison du texte des trois synoptiques
peut seule nous conduire à un résultat décisif. Or l'étude des

morceaux parallèles de nos évangiles, en nous montrant les ressemblances

qui existent dans l'expression, dans la disposition du récit,
dans la suite des divers traits, nous force à admettre que tous les
trois ont puisé à une source commune écrite, et nous révèle que
l'évangile de Marc est celui qui se rapproche le plus de cette

source, tant pour l'étendue que pour l'ordonnance du récit, et qui
la reproduit le plus exactement. En effet, il est aisé de se convaincre

que les quelques adjonctions que son auteur paraît y avoir faites

ici et là, ne portent que sur la forme, tandis que Matthieu et Luc
présentent certaines modifications plus profondes. Ainsi Matthieu
abrège plusieurs récits jusqu'à rendre parfois le sens difficile
à saisir; ailleurs il corrige avec intention. Luc, de son côté,
renferme des réflexions d'une nature plutôt dogmatique, qui trahissent

une époque postérieure. En revanche, Marc a pu ajouter,
en quelques endroits, certains traits de détail pour rendre te récit
plus pittoresque, mais il a conservé le caractère de simplicité et de

fraîcheur de l'ouvrage primitif.
Nous pouvons dès lors, à l'aide de ces données, et en particulier

de celles que nous fournit le second évangile, chercher à

reconstruire cette source primitive, ou du moins à en esquisser
les traits essentiels. Ce n'était point, comme on pourrait te croire,
un ouvrage fragmentaire; au contraire, elle formait un tout
organique, et présentait l'histoire évangélique d'après un plan qu'il
n'est pas difficile de reconnaître. Suivant ce plan, le récit de

la prédication de Jean-Baptiste et du baptême de Jésus devait servir

d'introduction à l'histoire du ministère de Christ, et la profession

defoi deJPierre (Marc,VIII, 29) avec la transfiguration (Marc,IX)
formaient le centre et comme le point culminant de cette
histoire. Jusqu'alors Jésus n'avait pas encore été reconnu comme
le Messie; dès ce moment il commence à annoncer sa mort
et les événements se précipitent vers la catastrophe.

La matière du récit se trouvait disposée, autour du point
central, en plusieurs groupes qui suivaient, pour l'ensemble mais

non pour les détails, l'ordre chronologique.
Ces traits concordent avec ce que nous dit Papias de l'ouvrage

de Marc, qui a sans doute servi de base au second évangile
canonique.

Nous avons ici la forme la plus ancienne de l'histoire evangéli-



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 263

que, celle qui rend de la manière la plus immédiate, la plus naïve,
si l'on peut ainsi dire, l'impression produite par l'apparition de
Jésus. C'est ce que prouvent, d'ailleurs, le peu d'étendue de cet

écrit et. le fait qu'il ne suppose poinl encore les questions qui
s'agitèrent dans le siècle apostolique, et qu'il ne contient aucune
détermination dogmatique sur la personne de Jésus-Christ.

Quant à la date de la composition de cet ouvrage, elle doit
remonter, sans nul cloute, avant la destruction de Jérusalem, landis

que notre évangile de Marc a été composé probablement après cet
événement.

Néanmoins, malgré la haute antiquité de ce document, il est
difficile d'en rapporter la composition à un apôtre. Plusieurs faits
semblent inconciliables avec l'idée d'après laquelle il serait l'œuvre
d'un témoin oculaire de la vie de Jésus, tel que Pierre, par exemple,

auquel Papias rapporte l'évangile de Marc. Ainsi, la circonstance

que certains récits, par exemple celui de la multiplication
des pains, sont racontés deux fois; ainsi le plan de l'ensemble
d'après lequel les événements sont déjà groupés selon certaines idées

générales ; ainsi encore la manière dont l'auteur a comblé quelques

lacunes de la tradition d'après les idées de son temps. Ceci

s'applique aux discours eschatologiques de Marc XIII et parallèles,
qui, d'après M. Weizsäcker, se rattachent bien à quelques paroles
prophétiques de Jésus, mais ne peuvent avoir été prononcés par
lui tels quels dans tout leur contenu, et seraient, à en juger par
certains traits d'origine judaïque plutôt que chrétienne, empruntés

peut-être en partie au Livre d'Enoch.
Enfin, tout prouve que cet écrit, que nous pouvons appeler à

bon droit le plus ancien évangile, et que nous possédons encore
avec fort peu de modifications dans l'évangile de Marc, a été composé

en Palestine.

II. LA COLLECTION DE DISCOURS.

Nos évangiles supposent encore l'existence d'une autre source.
à laquelle ils ont puisé. En effet, ils ne racontent pas seulement les
traits de la vie de Jésus, mais ils rapportent de plus, surtout ceux de
Matthieu et de Luc, un grand nombre de ses discours, clans

lesquels, il est vrai, on remarque entre eux plus de divergences que
dans le récit des faits. Ainsi, ils ont dû avoir aussi sous les yeux un
recueil des paroles du Seigneur, et il a peut-être existé plusieurs



264 HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER.

recueils semblables. L'ouvrage dont parle Papias et qu'il attribue
à l'apôtre Matthieu était sans doute un des premiers écrits de ce

genre, et a probablement servi de base à notre premier évangile.
Dans Luc, cette source se retrouve surtout dans le morceau que
l'on a appelé le récit du voyage (Luc, IX, 51-XVIII, 14), qui
renferme essentiellement les mêmes discours que ceux que nous trouvons

dans Matlhieu,et où ils sont groupés d'une manière analogue.
Mais la grande difficulté qui se présente ici gît dans la nature

différente des deux rédactions. Luc a bien des choses que Matthieu
n'a pas ; puis il dissémine en quelque sorte les paroles de Jésus, et
cherche à placer autant que possible chacune d'elles dans un
contexte historique, tandis que Matthieu, de son côté, les groupe pour
en former des discours. D'après cela il est tout à fait peu vraisemblable

qu'un des évangiles ait été connu et employé par l'auteur
de l'autre. Il est également peu probable qu'aucun d'eux reproduise

la source dans son état primitif. Bien plutôt ils doivent
l'avoir connue l'un et l'autre dans deux rédactions différentes, où

l'ouvrage primilif avait subi déjà certaines modifications.
Mais, cela posé, l'évangile de Matthieu est celui qui se rapproche

le plus de l'original, et clans lequel nous pouvons apprendre à

connaître de la manière la plus exacte les paroles de Jésus.

L'argument le plus décisif à cet égard, c'est que les discours contenus
dans le premier évangile se rapportent encore clairement aux
questions qui étaient réellement les questions brûlantes pendant
la vie de Jésus, celle, par exemple, des rapports de la loi et de

l'évangile, tandis que, dans Luc, les paroles de Jésus sont plutôt
groupées de manière à répondre aux questions qui devaient se

présenter aux apôtres dans le cours de leur ministère et lorsque
leur maître n'était plus sur la terre. Ainsi, dans le morceau Luc,
IX, 51-XVIII, 14, nous trouvons plusieurs groupes de sentences du

Seigneur, appliquées à la vocation et aux devoirs des évangélistes,
au don du Saint-Esprit, aux repas fraternels que les premiers chrétiens

prenaient en commun. Ainsi encore, si l'on compare le
sermon sur la montagne tel qu'il se trouve dans Matthieu avec la
rédaction de Luc, on verra que là lesidées dominantes sont uniquement
celles de la loi et du royaume de Dieu, tandis qu'ici la manière
dont sont rendues les paroles du Seigneur suppose déjà plutôt tes

circonstances de l'église nouvelle. Ainsi enfin, dans le discours
dressé aux disciples envoyés en mission, Matthieu ne parle que

des douze apôtres, el Luc des 70 disciples, dont la mention appartient

à une forme postérieure de la tradition évangélique, etc.



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 265

Voulons-nous maintenant chercher à nous rendre compte de ce

qu'était la collection de discours dont l'auteur du premier évangile

a fait usage, nous sommes conduits, par une étude attentive de

l'évangile et en le comparant avec celui de Luc, à admettre qu'elle
se composait primitivement de trois grands morceaux, savoir:

1" Le sermon sur la montagne (Matth. V-VII, 7), dont le sujet
est le royaume de Dieu et sa justice.

2° Les discours adressés à diverses personnes, surtout aux
disciples d'une part et aux adversaires de l'autre (Matth. X et suiv.).

3° Les discours prophétiques (Matth. XXIV, etc.).
C'est une division systématique plutôt encore qu'historique, mais

qui, par le fait, correspond également au développement des

événements.

A ces trois parties essentielles viennent se joindre encore :
4° Les discours compris dans Matth. XIII, XVIII, XX, qui se

rapportent à la vie de l'église et traitent de la vocation que Dieu
adresse aux hommes pour entrer dans son royaume, des devoirs
des membres de l'église, du mélange qui y règne, du jugement
qui doit la purifier. Ces discours, qui se rattachent tous à une pensée

commune, étaient sans doute primitivement réunis en un tout,
et on serait tenté de croire qu'ils se trouvaient dans le recueil
après les discours adressés aux disciples et avant ceux qui se
rapportent à l'avenir.

Mais la place que les morceaux parallèles occupent dans l'évangile

de Luc, où ils suivent certains fragments relatifs aux destinées
futures du royaume de Dieu, au lieu de les précéder, porte à croire
que, dans l'ouvrage primitif, ils venaient après les trois parties que
nous avons indiquées, et formaient déjà une adjonction
postérieure au corps proprement dit de l'ouvrage. C'est ce qui
expliquerait aussi que l'auteur du premier évangile ait cru pouvoir agir
plus librement à l'égard de cette portion du document où il a

puisé, et, contrairement à son habitude, diviser ce tout en plusieurs
fragments qu'il a placés dans divers contextes.

Ainsi, la collection primitive dut s'enrichir successivement par
l'adjonction de nouvelles paroles de Christ qui d'abord n'avaient
pas été mises par écrit. Il est même probable que, lorsque notre
auteur l'a connue, elle s'était augmentée encore d'une introduction
renfermant les paroles de Jean-Baptiste et peut-être la scène de la
tentation de Jésus-Christ.

D'après ce que l'évangile de Matthieu nous a conservé de cet

ouvrage, nous pouvons conclure qu'il renfermait déjà des discours,



266 HOLTZMANN ET WEIZS/ECKER.

et non pas seulement des sentences détachées de Jésus : nous en
retrouvons même des traces dans les fragments de Luc. Ce caractère

répond fort bien à ce que dit Papias de l'écrit composé par
l'apôtre Matthieu, écrit qui était précisément un assemblage (uûvTa&ç

ou ffûyypafma) des paroles de Christ. Or, un pareil travail, qui
suppose une connaissance exacte non-seulement des enseignements
de Jésus, mais aussi des circonstances de sa vie, doit, en effet, avoir
eu une origine apostolique.

L'esprit dominant de cet écrit est indiqué par une expression
qui lui appartient presque exclusivement et qui revient fort
souvent, celle de royaume des deux. Il présentait ainsi, dans l'œuvre
de Jésus-Christ, la fondation du vrai royaume messianique, avec
ses glorieuses espérances, en opposition au faux messianisme des

Juifs.
Quant à l'époque de la composition de ce recueil, elle devait

déjà, au moment où fut écril notre premier évangile, remonter à

plusieurs années. Celui-ci n'a été rédigé probablement, si l'on en
juge par certains traits des passages relatifs à la destruction de

Jérusalem, qu'après cet événement. L'auteur a pris pour base

précisément la collection de discours faite par Matthieu, et il a cherché
à la combiner avec la première source historique dont nous avons

reconnu l'existence. Ajouterons-nous que de là ressort l'accord
foncier de ces deux sources qui, quoique se proposant des buts
différents, se supposent l'une l'autre et présentent la même image
de la vie et delà personne de Christ?

Il nous reste à nous demander quelle était la nature de la
collection de discours employée par Luc. Ce recueil renfermait, en
tout cas, un plus grand nombre d'éléments divers que celui de

Matthieu; il était plus riche de détails, mais l'ordonnance des

divers groupes de discours était moins basée sur la nature de leur
contenu que sur l'emploi qu'on faisait des paroles de Christ clans

la prédication apostolique.
Si maintenant nous considérons que la plus grande partie des

paroles de Christ que Luc a empruntées à cette source se trouvent
dans le morceau Luc, IX, 51-XVIII, 14, et sont présentées comme

ayant été prononcées pendant le dernier voyage de Jésus à

Jérusalem, nous serons en droit de conclure que l'auteur du recueil
s'était proposé pour but de présenter le tableau de la prédication
de Jésus clans les derniers temps de sa vie. Mais, dans cette rédaction,

l'ouvrage devait se terminer par les discours de Luc, XIII, qui
ont trait à la catastrophe finale. Plus lard on y joignit encore,



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 267

comme appendice et pour compléter ce travail, les morceaux qui
suivent, et c'est sous cette forme que Luc a connu le recueil. Celui-
ci présentait ainsi, en quelque sorte, plusieurs couches successives,

correspondant aux diverses rédactions par lesquelles il avait
passé. Le point de vue n'est également pas le même dans toutes
les parlies : certains morceaux paraissent avoir une tendance plutôt

ébionite (Cf. Luc, VI, 20, etc.), d'autres — et c'est le plus
grand nombre — ont une couleur universaliste bien prononcée. Il
semble aussi que quelques paraboles aient été prises par l'auteur
dans un sens qui n'était pas le sens primitif, ainsi celle de

l'économe infidèle (Luc, XVI, 1-9) qui, d'après M. Weizsäcker, devait
primitivement développer cette pensée que les païens, qui n'ont
proprement aucun droit à entrer clans le royaume de Dieu, peuvent

cependant y acquérir une place en faisant des œuvres de
miséricorde envers les enfants du royaume, tandis que Luc, et sans
doute déjà l'auteur du recueil qu'il a employé, l'ont entendue clans

un tout autre sens.
Malgré cela, le fond lui-même a subi peu de modifications: les

éléments essentiels sont les mêmes que ceux que nous avons
trouvés dans Matthieu et reconnus pour appartenir à la plus
ancienne tradition évangélique. Ce sont bien les paroles de Jésus,
mais quelquefois appliquées ou expliquées d'une manière cpii n'est

pas tout à fait conforme à leur signification première.
Des diversités que nous rencontrons entre les différents

morceaux qui composent l'évangile de Luc, etdont nous venons d'indiquer

quelques-unes des plus saillantes, il résulte que l'auteur a

très-peu retravaillé ses sources. Il les reproduit telles qu'il les a

trouvées et, quoiqu'il vécût à une époque déjà relativement assez

éloignée des faits qu'il rapporte, son ouvrage a pour nous le
précieux avantage de nous permettre mieux qu'aucun autre d'étudier
l'origine et la formation de nos évangiles synoptiques.

III.

S'il s'agissait de juger les ouvrages que nous venons d'analyser,
nous aurions à faire de sérieuses réserves sur plus d'un point.
Nous nous bornerons ici à résumer, en les comparant, les principaux

résultats auxquels sont arrivés les deux auteurs que nous
avons étudiés. L'un et l'autre, quoiqu'ils suivent une marche
différente, sont d'accord pour rattacher nos évangiles synoptiques



268 HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER.

à deux sources écrites principales, sans exclure d'ailleurs entièrement

pour la composition de ces écrits le rôle de la tradition
orale ou d'autres sources écrites secondaires. De ces deux sources,

l'une rapportait surtout les faits de la vie de Jésus-Christ:
l'autre, ses discours. C'est là le point le plus important de ces

travaux critiques. Tous les deux s'accordent encore à retrouver
la première source dans l'évangile de Marc, qui l'aurait reproduite

avec un fort petit nombre d'adjonctions et quelques
modifications tenant à la forme, et nullement au fond du récit.
Seulement, tandis que l'un de nos critiques, M. Holtzmann, d'après
les indications fournies par Papias et la nature même du contenu,
fait remonter l'origine de cet écrit jusqu'à l'apôtre Pierre, l'autre,
M. Weizssecker, ne croit pas pouvoir lui attribuer une origine
apostolique.

La seconde source — les discours — a servi, par sa combinaison
avec la première, à la composition de l'évangile selon saint Matthieu
et de l'évangile selon saint Luc. Mais ici les opinions diffèrent davantage.

Pour nos deux auteurs, il est vrai, ce recueil de discours de Jésus

est un ouvrage d'une haute antiquité, dû probablement à la plume
de l'apôtre Matthieu. Mais, d'après M. Holtzmann, ce serait Luc
qui aurait conservé la source sous sa forme primitive; d'après M.

Weizsaecker, au contraire, le premier évangile serait celui qui,
sous ce rapport, se rapprocherait le plus de l'original. Cette

divergence seule nous indique déjà que nous touchons à la plus grande
difficulté du problème. Il y a ici encore bien des incertitudes et

des questions non résolues, et c'est sur ce point, croyons-nous,

que l'attention devra spécialement se porter dans l'étude de la

composition des synoptiques, si l'on veut parvenir enfin à une solution
satisfaisante.

Pour nous, nous nous estimerons heureux déjà si ces pages
peuvent contribuer, pour leur faible part, à faire connaître une des

questions tes plus intéressantes et les plus importantes de la

critique du Nouveau Testament; plus heureux encore si elles
engageaient quelqu'un de nos lecteurs à reprendre à son tour ces

investigations, et à apporter ainsi quelque lumière nouvelle clans

l'étude de ce grand sujet : la vie du Seigneur Jésus.

H.-F.-E. Du Bois, pasteur.


	La question des synoptiques. Partie 2

