Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Les miracles de Jésus

Autor: Scholten, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES MIRACLES DE JESUS. 223

LES MIRACLES DE JESUS

PAR

SCHOLTEN!

On ne saurait douter (ue Jésus n’ait accompli certains actes, no-
tamment des guérisons corporelles qui ont ravi ses contemporains,
amis du merveilleux, que I’Evangile qualifie de duwdpzes et que
I'opinion publique estimait inséparables de la personne du Messie
(Foyo T3 Xpiatou, Matth. XI, 2).

Il suffit, pour s’en convaincre, de relire des passages aussi au-
thentiques que Matth. XI, 20 et Lue, XIII, 32. Dans celui de Matth. XI,

! Cet article est un fragment du livre : Het oudste Evangelie (Le plus an-
cien évangile) de M. Scholten, professenr & Leide et publié en 1868. Ce
livre, qui fait suite & celui sur le quatriéme évangile connu des lecteurs de la
Revue de théologie, contient un examen critique de la composition, des rap-
ports mutuels, de la valeur historique et de I'origine des évangiles selon
Matthieu et selon Marc. — La publication de ce morceau ne nous empéchera
pas de donner un jour & nos lecteurs une analyse compléte de I'ouvrage
de M. Scholten.

M. Scholten pense et prouve dans le travail dont nous extrayons ce
fragment que le texte de Marc est plus original que celui de Matthieu et
qua la base de I'un et de l'autre se trouve une source commune rendue
ordinairement avec plus de fidélité par Marc que par Matthieu. Cette source
quil appelle le proto-Mare, renferme bien des éléments non historiques.
M. Scholten se flatte de pouvoir dégager Poriginal authentique de Mare,
Fami de Pierre. Ce sont ces résultats de sa critique qui le portent & placer
toujours, comme on le verra, le texte de Marc & la base de ses apprécia-
tions. Ajoutons que, selon M. Scholten, tous les récits de miracles dans
Pévangile de Marc se trouvent placés dans le cadre historique précisément
la ol ils s/lustrent une vérité historique dont ils sont les symboles ou re-
présentent une idée provoquée par les faits.



294 SCHOLTEN.

2-6, Jésus, pour toute réponse a Jean-Baplisle, en appelle, dans un
langage symbolique, & son aclivité spirituelle. Mais cette réponse
ne s’explique que dans la supposition (ue les #syx dont Jean avait
entendu parler élaient des oceuvres visibles, spécialement des
guérisons qui permettaient de pressentir en Jésus le Messie
attendu, mais auxquelles le Seigneur opposait son activité spiri-
tuelle, comme le vrai signe auquel il demandait a étre reconnu.

Remarquons d’ailleurs que Jésus n’était pas le seul qui se dis-
tinguat par ces foyx ou ces Juvapes; des Pharisiens et des person-
nages (ui n’appartenaient pas au cercle des amis de Jésus, en [ai-
saient aussi et chassaient des démons (Matth. XII, 27; Mare, IX, 38,
39). Jésus déclare méme que de faux prophétes feront des onpeix
et des TésaTo (MEIT'C, XIII, 9.:2)

Enfin, au temps des apotres, le don des duvvapers existait encore.
Paul déclare qu’anx uns appartiennent des yopiopata iopdtes et aux
aulres des vepyrpara, des opérations qui ne consistent pas seule-
ment dans les guérisons, mais en général dans les dusdpes (1 Cor.
XIL 9, 10; Gal, III, 5. Cf. la relation d’un témoin oculaire, Act. XX,
8, 9).

Il v a plus. Jésus n’a pas seulement accompli ces ceuvres ; il n’ad-
met pas seulement que d’autres en fassent; il reproche a ses en-
nemis de méconnaitre dans les siennes 1’esprit élevé qui préside
a leur accomplissement (Marc, III, 29, 30 ; Matth. XII, 32); il dé-
nonce les jugements de Dieu a Chorazin, & Bethsaida, 4 Caper-
naum, qui, témoins de ses Jduvvouers, Ne s’étaient pas converties
(Matth. XI, 21, 23). Cependant les miracles et les signes n’attestent
pas le véritable envoyé de Dieu, aux yeux de Jésus. Si on lui de-
mande un signe, il renvoie a la vérité, a Jonas, dont le signe con-
siste dans sa prédication, el & la reine de Séba, qui n’élait pas venue
pour voir les miracles de Salomon, mais pour entendre sa sagesse
(Matth. XII, &1, 42). Celui & qui ce signe ne suffit pas, et qui dé-
clare ne pas savoir si une déclaration aussi convaincante que celle
de Jean-Baptiste est des hommes ou de Dieu, n’est pas digne, se-
lon Jésus, de recevoir une réponse ala question de quelle autorité
il entreprend la réforme religieuse de son peuple (Marc, XI, 28-
33). Lorsque Jean, en prison, fait demander & Jésus s’il estle Mes-
sie, Jésus le renvoie en termes symboliques a D’ceuvre spirituelle
qu’il accomplif, et exhorle les siens & ne pas se scandaliser du Fils
de I’homme, qui ne fait pas de miracles (Matth. XI, 6). Il va méme
jusqu’a déclarer expressément i ses contemporains qui en deman-
dent, qu’il ne leur en sera pas donné (Marc, VIII, 12) et qualifie



LES MIRACLES DE JESUS. 225

ceux qui en sollicilent de génération méchante et adultére,
c’est-a-dire irréligieuse (Matth. XII, 39). Méme dans les récits
d’une historicité douteuse s’est conservé le souvenir que si Jésus
a ordonné de publier sa doctrine sur les toits (Matth. X, 20), il a
défendu de divulguer ses faits merveilleux et a insisté sur la gloire
a rendre & Dien (Marc, V, 19, 43). Il n’y a pas jusqu’au récit my-
thique de la tentation qui.ne combatte I'idée d’'un Messie thauma-
turge (Matth. IV, 6,7). Nous demandons enfin : si Jésus a été un
thaumaturge selon le gotil des Juifs, comprend-on que Paul leur
reproche de demander des signes (1 Cor. I, 22), lui qui a vécu
au sein dela premiére Eglise chrétienne, qui a été en contact avee
les apotres & Jérusalem, qui a compté ses meilleurs amis, Barnabas,
Silas, Marc, parmi les chrétiens de cette ville et qui connaissait les
traditions apostoliques ? Si Jésus a rendu la vie & des morts, ce mé-
me apotre a-t-il pu, en appelant le Seigneur les prémices et le pre-
mier-né d’entre les morts, le considérer comme le premier qui soit
monté du Hadés a la vie?

La conclusion que nous tirons de toutes ces données est qu’on ne
saurait assigner aux récits des miracles prodigieux attribués a Jé-
sus-Christ la méme date qu’aux documents dont I’historicité ne
fait pas I’objet d’un doute raisonnable. Si Jésus a apaisé la tem-
péte, marché sur la mer, desséché un figuier, ressuscité des morts,
on ne s’explique pas comment des contemporains, épris du mer-
veilleux, ont pu se plaindre qu’il ne fit pas de miracles (Matth. XII,
39; Marc, VIII, 13), ni comment, & occasion du message de Jean-
Baptiste, qui soupg¢onnait en lui le Messie & cause de ses ceuvres
visibles, Jésus a pu exhorter ses contemporains charnels 4 ne pas
se scandaliser de lui (Matth. XI, 6). Tout cela s’éclaircit du moment
que Jésus n’a pas fait les miracles que les évangiles lui attribuent.
Ce que Jésus faisait ne suffisait pas aux Juifs, qui demandaient des
miracles; d’autres en faisaient autant, ou a peu prés; c’est pour-
quoi, malgré son ydpropa lapdrwy, il n’était pas le Messie aux yeux
de ceux qui voulaient un thaumaturge.

Si ces récits ne sont pas historiques, on se demande naturelle-
ment quelle en est ’origine.

Nous ne nous arréterons pas longtemps aux miracles qui accom-
pagnent la nativité. Des critiques conservateurs, comme M. Meyer,
accordent que ces récits n’appartiennent pas aux plus anciennes
traditions, et rendent sous une forme mythique I'impression que
la personne de Jésus a faite sur la génération qui suivit celle des
apltres. La grandeur morale de Jésus est exprimée chez les sy-

C. R. 1869. 15



226 SCHOLTEN.

noptiques par la naissance miraculeuse, comme elle I’est chez Paul
par la préexistence, et dans le qualriéme évangile par I'incarnation
du Logos. L’étotle des sages d’Orient symbolise dans la légende
chrétienne la conviction que Jésus esl 1’étoile annoncée de Jacob
(Nombr. XXIV, 14); les gentils soupirent aprés son apparition et
rendent hommage a sa sagesse. Les anges de Bethléhem rendent té-
moignage a la charité, «bdoxia, de Dieu, dont ’apparition du Fils
de I’homme fournit la preuve la plus éclatante. Nous rangeons
dans la méme catégorie de mythes les miracles accomplis a Gol-
gotha (Matth. XXVII, 51-53). Le soleil refuse ses rayons i une terre
qui se souille du crime de Golgotha; la terre tremble, mais les
saints quittent leurs tombes, car la mort de Jésus est la résurrec-
tion et la vie, etle voile déchiré annonce que le libre acces a Dieu
est ouvert.

Apreés ces récits mythiques, nous en signalons d’autres qui ne
le sont pas, mais qui appartiennent aux légendes apocryphes pos-
térieures destinées a relever I’éclat des faits par des miracles. C’est
ainsi que la réflexion de Marc, V, 30, devienl chez Luc une parole
de Jésus, VIII, 46. C’est ainsi que l'oreille qui n’est qu’emportée
d’aprés Marc, XIV, 47, est en outre miraculeusement guérie par
Pattouchement de Jésus, selon Luec, XXII, 51. Ces récits, comme
celui du statére (Matth. XVII, 27) sont d’une date postérieure.

Les récits que le deutéro-Matthieu et le deutéro-Marc ont pui-
sés dans leur source commune, le proto-Marc, sont plus anciens.
Ils ne représentent pas ce que ’'Eglise crut plus tard touchant Jé-
sus, mais ils expriment, en se rattachant a ’histoire, sous une forme
symbolique, ce qu’il a voulu ou fait lui-méme pendant son séjour
terrestre. C’est ce qu’il importe d’établir.

Nous posons en fait que Jésus, a I’exemple des prophétes (Esale,
XXVL 19; XXXV, 5-6; LXI, 1, 2; Ezéchiel, XXVII, 1-3. Cf. Luc,
1V, 18-19), a décrit souvent d’'une maniére symbolique son ceuvre
spirituelle. 11 suffit de signaler le tableau que nous trouvons dans
Matth. XI, 1 et suivanls, ou le rapprochement de 1’évangélisation
des pauvres et des aveugles qui recouvrent la vue, etc., démontre
clairement l'inlention symbolique du Sauveur. La prédication de
I'évangile est aux yeux de Jésus une péche (Marc, I, 17), le royau-
me de Dieu un filet (Matth. XIII, 47), la nation juive un arbre sté-
rile destiné a étre coupé (Luc, XIII, 6-9). 11 est permis aussi d’ad-
mettre, d’aprés quelques données bien connues (Matth. IV, &;V, 6;
XIII, 33), que Jésus aura représenté la vérité comme un pain dont
il rassasie ’humanité affamée, image que nous retrouvons dans le



LES MIRACLES DE JESUS. 997

pain de vie et la nourriture qui ne périt pas du quatrieme évan-
gile. Le Seigneur emprunte encore a la possession corporelle I'i-
mage destinée a retracer 1’état immoral de sa nation (Matth. XII,
43-45). 1l est probable enfin qu’a Tinstar d'Osée, VI, 2, et d’Ezé-
chiel, XXXVII, 7 et suiv., le Seigneur a annoncé, sous I'image d’une
résurrection, la vie nouvelle qu'il réveillerait dans le sein de I’hu-
manité aprés sa défaite apparente (Marc, VIIL, 34, etc.).

Or, peut-on s’étonner que cette description symbolique de 1’ac-
tivité spirituelle de Jésus ait enfanté des tableaux symboliques, et
que ceux-ci aient été transformés dans une tradition subséquente
en fuits visibles et palpables? C’est, en effet, le phénoméne qui
s’offre & tout esprit non prévenu. Les exemples abondent. La pa-
role de Jésus: Je vous ferai pécheurs d’hommes (Mare, I, 17), donne
lieu au tableau symbolique d’une péche miraculeuse qui, passée a
I'étal de fait dans la tradition, a été rattachée au récit de la voca-
tion des premiers disciples ou s’est confondue avec ’original his-
torique chez Luc, V, 1 et suiv. Il en est de méme de la malé-
diction du figuier (Marc, XI, 12-14). Jésus rencontre un jour un
figuier qui, sous une belle apparence feuillue, cache une absence
totale de fruits. Il y voit un symbole de son peuple et prédit sa fin
déplorable; voila I’histoire. Mais, dans la tradition postérieure, la
parole prophétique du Seigneur est prise pour une malédi¢tion, de
sorte que le desséchement de I’arbre par la puissance miraculeuse
de Jésus se rattache, comme faéf symbolique a ce qui n’était dans
Porigine qu'une déclaration symbolique. Le récit de I’agonie nous
fait assister 4 la méme transformation des récits. Jésus aimait a se
représenter le secours divin sous I'image de la protection des an-
ges (Matth. XVIII, 10; XXV, 5, 3; Luc, XV, 10). Ce secours de-
vient, sous la plume de Luc, XXII, 43, un ange qui fortifie le Sei-
gneur, — détail dont la tradition antérieure ne sait rien. Il n’en
est pas autrement du récit de la Pentecote (Act. II, 1-4). Icile vent,
les langues de feu, les idiomes étrangers sont originairement des
symboles de I’esprit nouveaun qui devait transformer I’humanité par
la prédication des apotres.

On se demande maintenant si la clef que nous fournissent quel-
ques récits n’est pas applicable a tous les autres. On se demande si,
apres avoir été dans ’origine ’expression symbolique de Iacti-
vité spirituelle de Jésus, la guérison des démoniaques, des 18-
preux, des paralytiques, des muets, des aveugles, ainsi que la re-
surrection des morts, n’ont pas donné lieu a des tableaux symbo-
liques qui, transformés plus tard en faits symboliques, ont été intro-



228 SCHOLTEN.

duits de bonne heure dans le cadre primitif de la plus ancienne tra-
dition évangélique, ou se sont confondus avec son fond historique.

Le premier récit miraculeux de Marc est celui du baptéme de
Jésus. Le ciel se fend ; le Saint-Esprit descend sur Jésus sous la
forme visible d’une colombe, et Dieu lui-méme, d’une voix sen-
sible, déclare Jésus pour son bien-aimé (Mare, I, 10, 11). Ceux qui
refusent d’admettreici autant de faits du monde matériel ontrecours
al’hypothése d’une vision. Mais & qui altribuer cette vision ? & Jésus ?
il n’est pas probable que Jésus ait contemplé la vérité en vision, ni
qu’il se soitappliqué la déclaration d’Es. XLII, 1, ou le titre de Roi,
d’aprés Ps. I, 7. A Jean? mais le précurseur n’a appris a connaitre
Jésus qu’en prison; c’est 1a qu’entendant parler des ceuvres de
Jésus, il s’est demandé s1 Jésus ne pourrait pas étre le Messie (Matth.
XI, 2). Il y a, pensons-nous, un meilleur point de vue a indiquer.
Les chrétiens avaient la conviction que le ciel s’élait ouvert pour
Jésus (CL. Ezéch. I, 1; Es. LXIV, 1; Act. VII, 56; Jean, I, 52), que
IEsprit Saint était descendu sur lui (Es. XI, 2), et qu’il avait été
reconnu de Dieu pour son Fils (Cf. Ps. II, 7 et Act. XIII, 37). Ce ta-
bleau symbolique, peut-étre originairement sans rapport avec le
baptéme, fut ajouté de bonne heure dans la tradition, comme fait
symbolique, comme céleste inauguration, au fait historique du bap-
téme de Jésus.

La tentation, Marc, 1, 13. Jésus, aprés le baptéme, se retire dans
la solitude et s’arme par la communion avec Dieu en vue du grand
combat qui l'attend dans le monde, théitre de I'empire de Satan
(2 Cor, 1V, 4). Ce fait est enrichi d’ornements symboliques. Les
bétes sauvages sont I’embléme de la férocité des passions humaines
(Ps. XXII, 13, 17; Dan. VII, 3-8; 1 Cor. XV, 32; Apoc. XIII, 18); les
anges qui servent le Messie représentient la protection divine, et les
quarante jours sont empruntés aux quarante années qu’lsraél, le
type du Messie, a passées au désert. Le symbolisme, tout en s’en-
richissant de traits nouveaux, affecte un caractére plus historique
chez Matthieu et chez Luc.

Le possédé de la synagogue, Marc, I, 23-28. D’ou vient ce récit?
La tradition originale rapporte I'impression de la prédication de
Jésus, « qui enseignait comme ayant de ’aulorité, » v. 21, 22. La
poésie chrétienne symbolise ce fait par le tableau d’un possédé qui
tremble devant Jésus, reconnait sa dignité messianique et est
chassé par sa puissance. Ce symbole ne tarde pas 4 devenir un fait-
Qu’est-ce qui permet de le supposer ? D’abord ce récit fait double
emploi avec celui de Marc, V, 1 et suiv.; or il n’est pas vraisem-



LES MIRACLES DE JESUS. 229

blable que le document original, trés-court, ait présenté I'un et
I'autre. Ensuite le contexte se passe trés-bien de ce récit : les ver-
sets 22 et 29 se rejoignent parfaitement. Enfin, ’exclamation des
assistants, v. 27, est embarrassée. Le rédacleur semble avoir voula
Yy combiner le témoignage rendu a la doctrine de Jésus et la gué-
rison du démoniaque.

La guérison d’un lépreux, Marc, 1, £40-45. Ici encore le caractére
historique est douteux. Il y a contradiction entre le v. 43, qui dit
que Jésus ne pouvait plus ouverlement entrer dans une ville, et
qu’il se retirait dans les lieux déserts, et les v. 38 et 39, ou il est dit
(ue son intention est de précher et qu’il la réalise. D’ailleurs cette
péricope est isolée : rien n’annonce dans quellien Jésus a fait la
guérison, tandis que I, 39 dit qu’il fait le tour des bourgades de la
Galilée, et II, 1 qu’il retourne & Capernaum. Cela est si vrai que
Luc, pour écarter la difficulté, raconte que la guérison eut lieu
dans une des villes de ce pays-1a, V, 12. Nous pensons donc ue
nous avons ici un tableau symbolique de la guérison d’un lépreux,
transformé par la (radition en fait miraculeux. La lépre, en effet,
est I'image de l'impureté morale (Matth. XI, 2). L’ordre de se
présenter devant le prétre est également symbolique: purifié par
Jésus, le lépreux moral est devant la loi du prétre comme un
homme pur sur lequel la loi a perdu sa puissance de condamna-
tion. Enfin le rédacteur a donné pour théitre a ce récit le voyage
de Jésus en Galilée, parce que ses habilants, aux yeux du sacer-
doce de Jérusalem, étaient lépreux par excellence.

Le paralytique de Capernaum, Marc, 11, 3-12. Ici encore I’hlsto-
ricité est bien suspecte : 1° Jésus n’admettait pas, comme nous
Pavons vu, qu’un miracle physique fat une preuve de sa mission
divine. Or, cetle idée domine tout le récit; — 2° Le récit renferme
des contradictions. En disant: Tes péchés te sont pardonnés! Jé-
sus n’avait pas pardonné les péchés, mais avait annoncé au mal-
heureux le pardon de Dieu (Cf. Le. VII, 47 ; XXIV, 47; Jean, XX,
23); comment donc les Scribes peuvent-ils se plaindre que Jésus
usurpe la place de Dieu, v. 7, et comment Jésus peut-il dire que
c’est lui qui pardonne les péchés, v. 10? — 3° Enfin le récit est
inexact : il n’est pas nécessaire en Orient de découvrir le toit et de
le percer, comme cela est dit, v. &, puisque le rez-de-chaussée com-
munique habituellement avec les toits sur lesquels on prend le
frais. Luc a tiché de corriger cette inexactitude, v. 19. Nous pen-
sons donc qu’aux paroles originales : xat thaket adrols oy Aéyov (Mare,
II, 2), s’est rattaché le tableau symbolique du pardon que Jésus



230 SCHOLTEN.

annonce de la part de Dieu au pécheur. L’effet de cette prédi-
cation est retracée dans la guérison du paralytique, image de I’hom-
me dont la force morale est brisée par la conscience de ses péchés
(Cf. Es. XXXV, 3; LXX; Hébr. XII, 12).

Le démoniaque de Gadara, Marc, V, 1-20. Si ce récit n’est pas
purement mythique, il ne laisse pas de conlenir des éléments in-
admissibles au point de vue de I’histoire. Qu’un aliéné, surtout a
cette époque, s’estime possédé de plusieurs démons et s’identifie
avec eux, qu’il s’intéresse a eux au point de solliciter en leur fa-
veur un asile dans les pourceaux, on peut ’admettre ; mais ce qui
n’est pas admissible, ¢’est que Jésus ait exaucé ce veeu étrange,
c’est que des démons qui n’existent que dans la mythologie popu-
laire et dans l'imagination d’un halluciné, aient passé dans des
pourceaux et occasionné leur perte. Le fait de la guérison d’un
possédé a subi ici une amplification symbolique que la différence
qui existe entre le style ordinaire de Marc et celui de ce récit suf-
firait déja & faire soupconner (pv7pa POUr pvypeiov; vit vocalif pour
ovidg; ’aoriste aulieu de 'imparfait ; 5 xopeos pour désigner Dieu, etc.).
Le possédé a plusieurs démons est I'image du monde paien, qui,
d’aprés les idées de 1’époque, était le domaine des esprits malins.
Livré & l'ignorance et a la passion, ce monde-la, comme le pos-
sédé, est indomptable. Jésus vient. Les mauvais esprits saluent en
lui leur Maitre, tremblent en sa présence et finissent, dociles a sa
voix, par passer dans les pourceaux, image de I'impureté paienne,
et par étre anéantis avec eux, c’est-a-dire avec toute I'impureté qui
les souille. Le monde paien, autrefois en proie aux démons, mais
délivré par Jésus et rendu a lui-méme, est assis, comme le démo-
niaque, & ses pieds. Ce beau tableau convenait au séjour de Jésus
dans la région paienne des Gadaréniens.

La résurrection de la fille de Jairus, Marc, V, 22-43. Ici encore un
mot historique de Jésus a donné lieu 4 un tableau symbolique.
Un pére réclame le secours du Seigneur en faveur de sa fille
mourante; Jésus entre dans la maison, assiste au deuil formaliste,
commandé par les coutumes juives, et s’éerie tout indigné : Pour-
quoi faites-vous tout ce bruit et pourquoi pleurez-vous? La petite
fille w’est pas morte, mais elle dort. En acceptant le récit tradition-
nel tel qu’il est, on ne congoit pas comment Jésus a pu tancer le
tumulte extérieur des Juifs au nom d’un fait exceptionnel auquel
personne ne pouvait s’attendre. En revanche, si 'on suppose que
Jésus a proclamé ici la grande vérité qu’en mourant le juste s’en-
dort pour se réveiller en vie éternelle — vérité si usitée dans le



LES MIRACLES DE JESUS. 231

terme de xop3sSac — on comprend le motif de sa réprobation.
Dogme généralement adopté bien plus que source puissante de
consolation chez les Juifs de ce temps-la, la foi & 'immortalité
ne devient une vérilé que par l'esprit vivifiant du Seigneur. Ad-
mettons le caractére historique du récit jusqu’au v. 39: la résur-
rection corporelle pourra éire considérée comme le tableau sym-
bolique de la vérité que Jésus a mise en lumiére, la vie et I'immor-
talité par 1’évangile, et ce tableau, envisagé plus tard comme fait
symbolique, aura fini par s’ajouter a la relation historique primitive.

La multiplication des pains, Marc, VI, 35-44. Jésus est ému de
’état sperituel de la multitude, comme le prouve le v. 34, ou il est
dit qu’en conséquence il se mit & leur enseigner plusieurs choses.
Il ne leur distribue donc pas du pain matériel, mais ce que le qua-
trieme évangile, et peut-étre Jésus lui-méme, a appelé le pain de
vie (Cf. Matth. V, 6). Voila ce qui donna lieu & ce tableau de la
multiplication des pains, tableau qui passa de nouveau dans la tra-
dition & I’état de fait historique. Le pain de vie que Jésus distribue
suffit pour nourrir des milliers, et il en reste aprés que tous ont
été rassasiés. Le pain spirituel, non le pain matériel, a la propriété
de ne jamais s’épuiser et de se multiplier merveilleusement dans
la main du Seigneur.

Jésus marchant sur la mer, Mare, VI, 45-52. La rédaction de cet
épisode semble offrir bien des traces de son caractére non histo-
rique. Il est curieux de voir comment, si on le supprime, le v. 45:
e0 Vs — mwhotov x. 7. X, se relie parfaitement au v. 53 : xat dramepdoay-
te x 7. k. D’ailleurs il est difficile de faire concorder les versets
45-52 avec le v. 53. 1° Jésus ordonne a ses amis de passer a
Bethsaida (appelée Julias d’aprés la fille d’Auguste), au nord-est
du lac, et ’on aboutit & Génésareth, c’est-a-dire a ’ouest. 2° Pour
passer de la rive orientale i Bethsaida, on ne traversait pas le lac,
mais on longeait cette rive, ce qui est contraire au & péow tiis Jo-
ragans (v. 47). 3° Selon le v. 48, Jésus, en franchissant le lac, veut
a la fois secourir ses amis et les devancer. &° I fait nuit et a cause
de la sombre tempéte, plus nuit que jamais; cela n’empéche pas
Jésus, qui se tient sur la rive, v. 47, de voir ses amis qui rament
a grand’peine i distance. Tout cela rend le récit trés-incohérent
et defectueux. D’ailleurs, 'acception rationaliste d’une illusion op-
tique, qui aurait fait prendre la marche de Jésus sur le rivage pour
une marche sur la mer, est aussi inadmissible que I’acception lit-
terale. 1l ne reste donc que I’hypothése du tableau symbolique,
enrichi plus tard de traits apocryphes. Jésus marchant surles eaux



232 SCHOLTEN.

1mpétueuses est ’embléme de sa grandeur morale, qui se maintient
au milieu des orages de la vie. De ce symbolisme naquit la 1égende
que Jésus a marché sur les eaux, légende qui a fini par se ratta-
cher dans la tradition & un des voyages que Jésus fit sur le lac de
(zalilée. Matthieu étend le symbolisme au disciple Pierre.

La Cananéenne, Marc, VII, 24-30, Ce récit présente de grandes
dificultés. 1° Une femme phénicienne a entendu parler d’un Juif
qui posséde le don de chasser les démons; elle I'invoue en faveur
de sa fille malade, et Jésus fait I’éloge de la confiance qu’elle met
dans sa puissance physique et surnaturelle. Est-ce 1a de 1’histoire ?
Jésus peut-il étre censé faire grand cas d’une femme qui le prend
pour un exorciste? Est-ce la foi qu’il demande et approuve?
2° Au contraire, les mots de rassasier et de pain des enfants (v. 27,
le pain qui revient a Israél) ne renvoient-ils pas aux avantages re-
ligieux des descendants d’Abraham, et le pain peut-il désigner le
bienfait d'une guérison corporelle au moyen d’un miracle phy-
sique? 3° La réponse de la femme n’a pas la moindre valeur, si
elle n’a voulu parler que de la participation des gentils aux effets
de la puissance physique de Jésus. — Nous ne saurions voir dans
ce récit que le tableau symbolique des rapports des gentils avec le
royaume de Dieu. Déja le nom antique de la Cananéenne a quel-
que chose de peu historique. La femme paienne symbolise la gen-
tilité, comme la femme de 'Apocalypse (XIL, 1) représente Israél.
Sa fille marque les habitants du monde paien, comme la fille de
Sion veut dire les habitants de Jérusalem. Ils sont dans la puis-
sance de Satan (Act. XXVI, 18). La mére désire que ses enfants
aussi partagent la bénédiction de la vraie religion et supplie Jésus
d’avoir pitié d’eux. Peu imporle que les paiens soient ’objet du
mépris d’Israél et qualifiés de chiens. Ils ne laissent pas d’étre ap-
pelés a participer aux bénédictions d’Israél, comme les chiens, ft-
ce sous la table, mangent du pain destiné aux enfants. Voild bien
I'esprit de Jésus, qui considére les gentils comme destinés a par-
tager les grices d’Israél, quoiqu’ils y soient appelés plus lard, mé-
me a la onziéme heure (Matth. XX, 1-15). Au reste, notre inter-
prétation admise, on comprend pourquoi les deux guérisons ac-
complies sur des paiens— celle du serviteur du centenier et celle
de la fille de la Phénicienne — aient eu lieu @ distance, sans la
présence personnelle du Seigneur. Nous savons, en effel, qu’il
ne porta pas en personne la grice de Dieu aux gentils, mais de
loin, par son esprit qui, sans sa présence personnelle, pénétre jus-
qUaux ot cis paxpdy (Act. I, 39). C’est & ce tableau que la tradi-



LES MIRACLES DE JESUS. 233

{ion accorda a titre de fail une place tres-judicieusement choisie
dans le voyage de Jésus & Tyr. Le fail historique est renfermé dans
les versets 24 et 31 qui se suivent.

La transfiguration, Marc, IX, 2-8. Nous avons ici devant nous
une composition tout empreinte des idées juives de I’époque. Le
vétement éclatant (v. 3) rappelle celui que la poésie hébraique
donne aux anges. Le nuage (v. 6) appartient également au symbo-
lisme hébraique. Elie et Moise (v. 4) qui, selon la 1égende, n’é-
taient pas morts, mais enlevés au ciel, comptaient parmi les pré-
curseurs du Messie (Mare, VIIIL, 28; IX, 11). Et la voix céleste (v. 6)
se compose de deux passages messianiques (Ps. II, 7 et Deut. XVIII,
15, 19). On a pensé & admettre ici une vision. Mais notons que trois
disciples voient la méme chose; qu’une vision suppose une foi plus
vive et plus forte que celle des disciples dans ce moment, et que
le récit est trop descriptif et circonstancié pour une vision. Nous
nous trouvons donc ici sur un terrain puremenl mythique. Le my-
the, transformé en fait visible, symbolise la supériorité de Jésus
sur le législateur et le réformateur d’Israél et I'accomplissement
dans sa personne de la parole de Moise (Deut. XVIII, 15, 19). Re-
marquons encore que ce récit est treés-bien placé dans le cadre
historique, aprés que Pierre eut confessé la supériorité de Jésus
sur tous les prophétes et sa qualité de Messie (VIII, 27-29).

L’aveugle de Jéricho, Marc, X, 46-52. Le tableau de I’activité spi-
rituelle de Jésus est encore ici trés-frappant. C’est & Jéricho, prés
de Jérusalem, le siége du judaisme, que la guérison s’opere: Jésus
se dispose a attaquer la cécité morale dans la métropole méme.
Dés lors on comprend pourquoi cet aveugle s’adresse a Jésus sous
la dénomination du Messie juif, Fils de David, et on saisit le sens
du nom symbolique de Bartimée, c’est-a-dire fils d’un aveugle,
puisque les péres des Juifs, contemporains de Jésus, étaient déja
spirituellement aveugles comme leurs enfants (Cf. Matth. XXIII, 31).

Appliquons enfin nos principes critiques aux récits évangéliques
relatifs a la résurrection de Jésus-Christ.

A en juger par le plus ancien document que nous possédions
{1 Cor. XV, 3-11), les premiers disciples professaient que le cru-
cifié était monté du Hadeés, ot, en mourant, il était descendu com-
me tous les autres trépassés (Act. II, 31; 1 Pierre, II, 19 ; Rom. X,
7; Eph. 1V, 9; Apoc. I, 18; Hébr. XIII, 20); qu’il était allé & Dieu
reveétu non de I'ancien corps de chair et de sang toujours encore
confié & la terre, mais d’un corps nouveau et céleste comme Elie
el Moise, ¢v 8¢5 (Luc, IX, 31), et qu’il apparaissait du haut du ciel



234 SCHOLTEN.

a ses amis sur la terre. Dans celte croyance, il n’est pas encore
question d'un sépulcre ouvert et vide. On ne songeait pas non plus
a une seconde vie terrestre de Jésus entre la résurrection et 1’as-
cension : Jésus, en quitlant le Hadés, était censé s’étre assis immé-
diatement a la droite de Dieu (Act. II, 32, 33, 36; 1V, 10, 11; V,
30, 31; Apoc. I, 18; Rom. VIII, 34; Eph. L, 20; 1 Pierre, III, 21-22;
Hébr. I, 2-3). Aussi la résurrection, commencement d’une vie nou-
velle, n’est-elle pas désignée comme un fait entre plusieurs par
Paoriste historique (#yé3), mais comme un fait accompli qui dure
(Rom. VI, 10) par le parfait éyvyepror (1 Cor. XV, &). Les apotres
croyaient a la résurrection et a la gloire de Jésus, parce que la con-
viction intime qu’il était le Christ (Marc, VIII, 29), momentanément
obscurcie par le scandale de la croix, s’était réveillée avec une force
redoublée dans leur dme. Si Jésus était le Messie, il ne pouvait pas
rester renfermé dans le Hades; il fallait qu’il le quittit en vain-
queur de la mort et entrdt dans la gloire.

Cette vive foi ne tarda pas a se réfléchir dans la vision extatique
du glorifié, d’abord chez Céphas, puis chez Jacques et les autres
apotres et méme dans une assemblée de plus de cinq cents fréres,
de méme que Jésus apparut plus tard a Etienne (Act. VII, 55) et &
Paul (1 Cor. IX, 8; XV, 8). Dans cette premiére période, il n’est pas
encore question des longs discours que le glorifié aurait tenus aux
siens. On vit Jésus, on entendit peut-étre une parole fugitive, voila
tout. Le Seigneur est vraiment ressuscité! le crucifié vit! il a été va
de Simon! il est assis & la droite de Dieu! il reviendra! Tel fut le
mot d’ordre de la prédication apostolique, et ’Eglise ne tarda pas
a s’élever sur cette foi ferme au Christ vivant, exprimée dans les
formes dogmatiques de I’époque.

Ce fuait de la fo? se transforma dans la tradition postérieure aux
apotres en fait extérieur, et le troisiéme jour, originairement di a
la prophétie d’0sée VI, 2 (Cf. xara tas ypagxs, 1 Cor. XV, &) devint
une donnée chronologique.

C’est dans Marc, XVI, 1-8, que nous trouvons le plus ancien ta-
bleau de celte transformation. Dans ce premier développement de
la 1égende, il n’est pas encore question d’une apparition de Jésus
aw troisiéme jour, soit aux femmes, soit aux disciples. Elle n’a lieu
qu'aprés que les disciples atterrés (Marc, XIV, 50) ont quitté
Jérusalem pour s’enfuir en Galilée. C’est 1a qu’ils voient Jésus pour
la premiére fois, par conséquent ni dés le troisieme jour, ni a Jé-
rusalem ; c’est 1a aussi qu’ils recueillent ses adieux.

D’aprés la seconde phase de la 1égende, les femmes rencontrent



LES MIRACLES DE JESUS. 235

Jésus lui-méme (Malth. XXVIII, 9, 10), et recoivent de sa bouche
I’ordre qui, dans la premiére phase, ne leur avait é{é transmis
que par un ange. Ici les disciples ne le voient pas encore, soit le
troisitme jour, soit a Jérusalem: la premiére apparition n’a lieu
qu’aprés qu’ils sont retournés en Galilée (16-18). La tombe
étant trouvée ouverte, la 1égende ne manqua pas, dans son déve-
loppement subséquent, de répondre a la question, comment ce
fait s’était passé. Elle répondit que I’ange qui, d’apres la version
précédente, avait été vu pres du sépulcre, étail descendu du ciel
et avait roulé la pierre (Matth. XXVIII, 2).

Une nouvelle phase de la légende rapporta que les femmes
étaient entrées dans le sépulcre, le trouvérent vide (Luc, XXIV, 13,
22-23), et apportérent la nouvelle de la résurrection aux apotres,
qui ne la crurent point (10-11). Pierre seul se rend au sépulcre et
le trouve vide (12). Ici plus de rendez-vous donné en Galilée (5-7);
plus de fuite des disciples vers cette contrée; plus d’apparition de
Jésus en cet endroit, rendue d’ailleurs impossible par I’ordre formel
que le Seigneur donne de ne pas quitter Jérusalem (48; Act. I, &), et
remplacée par des apparitions, le troisiéme jour, dans les environs
de la capitale, aux disciples d’Emmaiis (13-35) et dansla ville a
Simon et aux onze (34-43). C’est ainsi que la foi religieuse 4 la
gloire de Jésus, représentée comme une sortie du Hadés qui avait
eu lieu, croyait-on, selon les KEcritures, le troisieme jour, fut con-
vertie dans le fait que le sépulcre, ouvert par un ange, avait été
trouve vide ce jour-1a par les femmes et par Pierre, et que Jésus
était déja apparu ce méme jour A ses amis & Jérusalem et dans ses
environs. Ce n’est pas tout: I’apparition du glorifié qui, invisible
aux yeux du corps, avait été vu de I’esprit, devient successivement
celle d’un mort qui, sorti de la tombe et rendu a la terre avec le
corps d’autrefois, marche avec ies siens, rompt le pain (Luc, XXIV,
30) et s’entretient avec eux (13-36), leur montre les cicatrices de ses
mains et de ses pieds, se laisse loucher et mange une portion de
poisson roli devant eux (36-43). Aprés que I’apparition du glorifié
fut devenue une seconde vie terrestre, 1’ascension visible devient
un couronnement indispensable. A moins de mourir une seconde
fois, ce qui était impossible (Rom. VI, 9, 10), Jésus devait par une
ascension visible quitter la terre. C’est cette tradition que Luc nous
a conservee : dans son évangile (XXIV, 50, 53), il nous dit que ’as-
cension eul lieu le jour méme de la résurrection; dans les Actes
(L, 3), il nous apprend qu’elle ne s’accomplit que quarante jours
plus tard, aprés avoir mangé et bu avec les siens (X, 41).



236 SCHOLTEN.

Le quatriéme évangéliste adopte ces croyances depuis longtemps
accréditées (Jean, XX). Point de retour en Galilée, ni d’apparition
dans ce pays — car ’appendice (Jean, XXI) est dii a un auteur pos-
térieur, qui, se souvenant des apparitions galiléennes que Luc ne
connait déja plus, s’attache & en signaler une destinée a rendre
pleinement a Pierre la place distinguée que, selon lui, le quatriéme
évangile lui avait refusée. Puis I’entrevue de Jésus avec les femmes,
inconnue a la premiére formation de la 1égende, devient une ap-
parition & Madeleine. Le sépulcre, objet de I'examen de Pierre
seul chez Luc, devient encore celui du disciple que Jésus aimait.
Ce ne sont plus seulement les mains et les pieds qui servent a con-
stater la résurrection (Luc, XXIV, 39), mais encore le coté, non
plus le premier jour, mais huit jours plus tard. Cependant toutes
ces apparitions n’ont point, aux yeux de notre évangéliste, une va-
leur religieuse. Bienheureux, dit Jésus (XX, 29), aprés que Thomas
eut reconnu le ressuscité aux signes extérieurs, ceux qui n’ont point
vu, comme tol, des yeux de la chair et qui pourtant ont cru au
Christ vivant par 'intuition d’une nécessilé supérieure.

Enfin, & la suite de la fable juive du cadavre dérobé par les dis-
ciples et dans l'intention d’en prouver 'impossibilité, naquit dans
les cercles judéo-chrétiens la légende que non-seulement la pierre
avait é1é scellée, mais qu’une garde avait été placée prés du sé-
pulcre, et que I’enlévement prétendu ne reposait que sur un men-
songe des soldats corrompus par les sacrificateurs (Matth. XXVII,
62-66 ; XXVIII, 4, 11-15).

Nous avons dit que Marc (XVI, 1-8) présente le tableau de Ia
premiére formation de la légende. On pourrait demander, en con-
séquence, ce que I’original de Marc, celui qui est antérieur a la
source commune des deux premiers évangélistes, a pu renfermer.
On ne saurait rien affirmer de certain a cet égard. Supposons tou-
tefois que Marc, XVI, 1-8 ait été ajouté au tout premier Marc, com-
me 9-20 1’a été au Marc actuel, et que la conclusion originale se
soit conservée dans Matth. XXVIIL, 16, 17, 18 et se rattache 4 Marc
XV, 47, nous obtenons le résultat suivant. Jésus meurt et est en-
seveli. Les femmes tiennent leurs regards douloureux fixés sur le
sépulcre. Les disciples retournent en Galilée, o, ramenés a la foi
aprés de grands combats, ils contemplent le glorifié des yeux de
I’esprit, et recueillent la promesse de sa consolante et perpétuelle
présence. Armés de cette foi, ils retournent, plusieurs semaines
aprés la mort de Jésus, & Jérusalem et y annoncent avec enthou-
siasme les hauts fails de Dieu.



	Les miracles de Jésus

