
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Les miracles de Jésus

Autor: Scholten, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES MIRACLES DE JÉSUS. 223

LES MIRACLES DE JÉSUS

SCHÖLTEN'

On ne saurait douter que Jésus n'ait accompli certains actes,
notamment des guérisons corporelles qui ont ravi ses contemporains,
amis du merveilleux, que l'Évangile qualifie de âuvâprt; et que
l'opinion publique estimait inséparables de la personne du Messie

(tpya toù Xpi.7T.3-j, Matth. XI, 2).
Il suffit, pour s'en convaincre, de relire des passages aussi

authentiques que Matth. XI, 20 et Luc, XIII, 32. Dans celui deMatth. XI,

1 Cet article est un fragment du livre : Hel ouilste Evangelic (Le plus
ancien évangile) de M. Schollen, professeur à Leide et publié en 1868. Ce

livre, qui fait suite à celui sur le quatrième évangile connu des lecteurs de la
Revue de théologie, contient un examen critique de la composition, des

rapports mutuels, de la valeur historique et de l'origine des évangiles selon
Matthieu et selon Marc.—La publication de ce morceau ne nous empêchera
pas de donner un jour à nos lecteurs une analyse complète de l'ouvrage
de M. Schölten.

M. Schölten pense et prouve dans le travail dont nous extrayons ce

fragment que le texte de Mire est plus original que celui de Matthieu et
qu'à la base de l'un et de l'autre se trouve une source commune rendue
ordinairement avec plus de fidélité par Marc que par Matthieu. Cette source
qu'il appelle le proto-Marc, renferme bien des éléments non historiques.
M. Schölten se flatte de pouvoir dégager l'original authentique de Marc,
l'ami de Pierre. Ce sont ces résultats de sa critique qui le portent à placer
toujours, comme on le verra, le texte de Marc à la base de ses appréciations.

Ajoutons que, selon M. Schölten, tous les récits de miracles dans

l'évangile de Marc se trouvent placés dans le cadre historique précisément
là où ils illustrent une vérité historique dont ils sont les symboles ou
représentent une idée provoquée par les faits.



224 SCHÖLTEN.

2-6, Jésus, pour toute réponse à Jean-Baptisle, en appelle, dans un
langage symbolique, à son activité spirituelle. Mais cette réponse
ne s'explique que dans la supposition que les i'py« dont Jean avait
entendu parler étaient des œuvres visibles, spécialement des

guérisons qui permettaient de pressentir en Jésus le Messie

attendu, mais auxquelles le Seigneur opposait son activité
spirituelle, comme le vrai signe auquel il demandait à être reconnu.

Remarquons d'ailleurs que Jésus n'était pas le seul qui se

distinguât par ces ipy« ou ces Smâuet;; des Pharisiens et des personnages

qui n'appartenaient pas au cercle des amis de Jésus, en
faisaient aussi et chassaient des démons (Matth. XII, 27; Marc, IX, 38,

39). Jésus déclare même que de faux prophètes feront des a-npMo.

et des xioaTct (Marc, XIII, 22).
Enfin, au temps des apôtres, le don des Swiu.-aç existait encore.

Paul déclare qu'aux uns appartiennent des yo^ia^ona lapâ-run et aux
autres des hepyrifia-ra, des opérations qui ne consistent pas seulement

dans les guérisons, mais en général dans les Smâ^t; (1 Cor.
XII, 9, 10; Cal. III, 5. Cf. la relation d'un témoin oculaire, Act.XX,
8,9).

Il y a plus. Jésus n'a pas seulement accompli ces œuvres ; il n'admet

pas seulement que d'autres en fassent; il reproche à ses
ennemis de méconnaître dans les siennes l'esprit élevé qui préside
à leur accomplissement (Marc, III, 29, 30 ; Matth. XII, 32) ; il
dénonce les jugements de Dieu à Chorazin, à Bethsaïda, à Capernaum,

qui, témoins de ses Swâpti;, ne s'étaient pas converties
(Matth.'XI, 21, 23). Cependant les miracles et les signes n'attestent
pas le véritable envoyé de Dieu, aux yeux de Jésus. Si on lui
demande un signe, il renvoie â la vérité, à Jonas, dont le signe
consiste dans sa prédication, et à la reine de Séba, qui n'était pas venue

pour voir les miracles de Salomon, mais pour entendre sa sagesse

(Matth. XII, 41, 42). Celui à qui ce signe ne suffit pas, et qui
déclare ne pas savoir si une déclaration aussi convaincante que celle
de Jean-Baptiste est des hommes ou de Dieu, n'est pas digne,
selon Jésus, de recevoir une réponse à la question de quelle autorité
il entreprend la réforme religieuse de son peuple (Marc, XI, 28-

33). Lorsque Jean, en prison, fait demander à Jésus s'il est le Messie,

Jésus le renvoie en termes symboliques à l'œuvre spirituelle
qu'il accomplit, et exhorte les siens à ne pas se scandaliser du Fils
de l'homme, qui ne fait pas de miracles (Matth. XI, 6). Il va même

jusqu'à déclarer expressément à ses contemporains qui en demandent,

qu'il ne leur en sera pas donné (Marc, VIII, 12) et qualifie



LES MIRACLES DE JÉSUS. 225

ceux qui en sollicitent de génération méchante et adultère,
c'est-à-dire irréligieuse (Matth. XII, 39). Même dans les récits
d'une historicité douteuse s'est conservé le souvenir que si Jésus

a ordonné de publier sa doctrine sur les toits (Matth. X, 20), il a

défendu de divulguer ses faits merveilleux et a insisté sur la gloire
à rendre à Dieu (Marc, V, 19, 43). Il n'y a pas jusqu'au récit
mythique de la tentation qui.ne combatte l'idée d'un Messie thaumaturge

(Matth. IV, 6,7). Nous demandons enfin : si Jésus a été un
thaumaturge selon le goût des Juifs, comprend-on que Paul leur
reproche de demander des signes (1 Cor. I, 22), lui qui a vécu
au sein de la première Église chrétienne, qui a été en contact avec
les apôtres à Jérusalem, qui a compté ses meilleurs amis, Barnabas,
Silas, Marc, parmi les chrétiens de cette ville et qui connaissait les
traditions apostoliques? Si Jésus a rendu la vie à des morts, ce même

apôtre a-t-il pu, en appelant le Seigneur les prémices et le
premier-né d'entre les morts, le considérer comme le premier qui soit
monté du Hadès à la vie?

La conclusion que nous tirons de toutes ces données est qu'on ne
saurait assigner aux récits des miracles prodigieux attribués à

Jésus-Christ la même date qu'aux documents dont l'historicité ne
fait pas l'objet d'un doute raisonnable. Si Jésus a apaisé la
tempête, marché sur la mer, desséché un figuier, ressuscité des morts,
on ne s'explique pas comment des contemporains, épris du
merveilleux, ont pu se plaindre qu'il ne fît pas de miracles (Matth. XII,
39; Marc, VIII, 13), ni comment, à l'occasion du message de Jean-

Baptiste, qui soupçonnait en lui le Messie à cause de ses œuvres
visibles, Jésus a pu exhorter ses contemporains charnels à ne pas
se scandaliser de lui (Matth. XI, 6). Tout cela s'éclaircit du moment
que Jésus n'a pas fait les miracles que les évangiles lui attribuent.
Ce que Jésus faisait ne suffisait pas aux Juifs, qui demandaient des

miracles; d'autres en faisaient autant, ou à peu près; c'est pourquoi,

malgré son ydpi^a. î^uâ-rwv, il n'était pas le Messie aux yeux
de ceux qui voulaient un thaumaturge.

Si ces récits ne sont pas historiques, on se demande naturellement

quelle en est l'origine.
Nous ne nous arrêterons pas longtemps aux miracles qui

accompagnent la nativité. Des critiques conservateurs, comme M. Meyer,
accordent que ces récits n'appartiennent pas aux plus anciennes

traditions, et rendent sous une forme mythique l'impression que
la personne de Jésus a faite sur la génération qui suivit celle des

apôtres. La grandeur morale de Jésus est exprimée chez les sy-
c. R. 1869. 15



226 SCHÖLTEN.

noptiques par la naissance miraculeuse, comme elle l'est chez Paul

par la préexistence, et dans le quatrième évangile par l'incarnation
du Logos. L'étoile des sages d'Orient symbolise dans la légende
chrétienne la conviction que Jésus est l'étoile annoncée de Jacob

(Nombr. XXIV, 14); les gentils soupirent après son apparition et
rendent hommage à sa sagesse. Les anges de Bethlehem rendent
témoignage à la charité, sùSoxî«, de Dieu, dont l'apparition du Fils
de l'homme fournit la preuve la plus éclatante. Nous rangeons
dans la môme catégorie de mythes les miracles accomplis à

Golgotha (Matth. XXVII, 51-53). Le soleil refuse ses rayons à une terre
qui se souille du crime de Golgotha; la terre tremble, mais les
saints quittent leurs tombes, car la mort de Jésus est la résurrection

et la vie, et le voile déchiré annonce que le libre accès à Dieu
est ouvert.

Après ces récits mythiques, nous en signalons d'autres qui ne
le sont pas, mais qui appartiennent aux légendes apocryphes
postérieures destinées à relever l'éclat des faits par des miracles. C'est
ainsi que la réllexion de Marc, V, 30, devient chez Luc une parole
de Jésus, VIII, 46. C'est ainsi que l'oreille qui n'est qu'emportée
d'après Marc, XIV, 47, est en outre miraculeusement guérie par
l'attouchement de Jésus, selon Luc, XXII, 51. Ces récits, comme
celui du statère (Matth. XVII, 27) sont d'une date postérieure.

Les récits que le deutéro-Matthieu et le deutéro-Marc ont puisés

dans leur source commune, le proto-Marc, sont plus anciens.
Ils ne représentent pas ce que l'Église crut plus tard touchant
Jésus, mais ils expriment, en se rattachant à l'histoire, sous une forme
symbolique, ce qu'il a voulu ou fait lui-même pendant son séjour
terrestre. C'est ce qu'il importe d'établir.

Nous posons en fait que Jésus, à l'exemple des prophètes (Esaïe,
XXVI, 19; XXXV, 5-6; LXI, 1, 2; Ezéchiel, XXVII, 1-3. Cf. Luc,
IV, 18-19), a décrit souvent d'une manière symbolique son œuvre
spirituelle. Il suffit de signaler le tableau que nous trouvons dans
Matth. XI, 1 et suivants, où le rapprochement de l'évangélisation
des pauvres et des aveugles qui recouvrent la vue, etc., démontre
clairement l'intention symbolique du Sauveur. La prédication de

l'évangile est aux yeux de Jésus une pêche (Marc, I, 17), le royaume

de Dieu un filet (Matth. XIII, 47), la nation juive un arbre stérile

destiné à être coupé (Luc, XIII, 6-9). Il est permis aussi
d'admettre, d'après quelques données bien connues (Matth. IV, 4; V, 6;
XIII, 33), que Jésus aura représente la vérité comme un pain dont

il rassasie l'humanité affamée, image que nous retrouvons dans le



LES MIRACLES DE JÉSUS. 227

pain de vie et la nourriture qui ne périt pas du quatrième évangile.

Le Seigneur emprunte encore à la possession corporelle
l'image destinée à retracer l'état immoral de sa nation (Matth. XII,
43-45). Il est probable enfin qu'à l'instar d'Osée, VI, 2, et d'Ezé-
chiel, XXXVII, 7 el suiv., le Seigneur a annoncé, sous l'image d'une
résurrection, la vie nouvelle qu'il réveillerait dans le sein de
l'humanité après sa défaite apparente (Marc, Vili, 31, etc.).

Or, peut-on s'étonner que cette description symbolique de
l'activité spirituelle de Jésus ait enfanté des tableaux symboliques, et

que ceux-ci aient été transformés dans une tradition subséquente
en faits visibles et palpables? C'est, en effet, le phénomène qui
s'offre à tout esprit non prévenu. Les exemples abondent. La
parole de Jésus : Je vous ferai pêcheurs d'hommes (Marc, 1,17), donne
lieu au tableau symbolique d'une pêche miraculeuse qui, passée à

l'étal de fait clans la tradition, a été rattachée au récit de la vocation

des premiers disciples ou s'est confondue avec l'original
historique chez Luc, V, 1 et suiv. Il en est de même de la
malédiction du figuier (Marc, XI, 12-14). Jésus rencontre un jour un
figuier qui, sous une belle apparence feuillue, cache une absence
totale de fruits. Il y voit un symbole de son peuple et prédit sa fin
déplorable; voilà l'histoire. Mais, dans la tradition postérieure, la

parole prophétique du Seigneur est prise pour une malédiction, de

sorte que le dessèchement de l'arbre par la puissance miraculeuse
de Jésus se rattache, comme fait symbolique à ce qui n'était dans

l'origine qu'une déclaration symbolique. Le récit de l'agonie nous
fait assister à la même transformation des récits. Jésus aimait à se

représenter le secours divin sous l'image de la protection des

anges (Matth. XVIII, 10; XXVI, 5, 3; Luc, XV, 10). Ce secours
devient, sous la plume de Luc, XXII, 43, un ange qui fortifie le
Seigneur, — détail dont la tradition antérieure ne sait rien. Il n'en
est pas autrement du récit de la Pentecôte (Act. II, 1-4). Ici le vent,
les langues de feu, les idiomes étrangers sont originairement des

symboles de l'esprit nouveau qui devait transformer l'humanité par
la prédication des apôtres.

On se demande maintenant si la clef que nous fournissent quelques

récits n'est pas applicable à tous les autres. On se demande si,
après avoir été dans l'origine l'expression symbolique de l'activité

spirituelle de Jésus, la guérison des démoniaques, des

lépreux, des paralytiques, des muets, des aveugles, ainsi que la
résurrection des morts, n'ont pas donné lieu à des tableaux symboliques

qui, transformés plus tard en faits symboliques, ont été intro-



228 SCHÖLTEN.

duits de bonne heure dans le cadre primitif de la plus ancienne
tradition évangélique, ou se sont confondus avec son fond historique.

Le premier récit miraculeux de Marc est celui du baptême de
Jésus. Le ciel se fend ; le Saint-Esprit descend sur Jésus sous la
forme visible d'une colombe, et Dieu lui-même, d'une voix
sensible, déclare Jésus pour son bien-aimé (Marc, 1, 10,11). Ceux qui
refusent d'admettre ici autant de faits du monde matériel ont recours
à l'hypothèse d'une vision. Mais à qui attribuer cette vision à Jésus

il n'est pas probable que Jésus ait contemplé la vérité en vision, ni
qu'il se soit appliqué la déclaration d'Es. XLII, 1, ou le titre de Roi,
d'après Ps. II, 7. A Jean? mais le précurseur n'a appris à connaître
Jésus qu'en prison ; c'est là qu'entendant parler des œuvres de
Jésus, il s'est demandé si Jésus ne pourrait pas être le Messie (Matth.
XI, 2). Il y a, pensons-nous, un meilleur point de vue à indiquer.
Les chrétiens avaient la conviction que le ciel s'était ouvert pour
Jésus (Cf. Ezéch. I, 1; Es. LXIV, 1; Act. VII, 56; Jean, I, 52), que
l'Esprit Saint était descendu sur lui (Es. XI, 2), et qu'il avait été

reconnu de Dieu pour son Fils (Cf. Ps. II, 7 et Act. XIII, 37). Ce

tableau symbolique, peut-être originairement sans rapport avec le
baptême, fut ajouté de bonne heure dans la tradition, comme fait
symbolique, comme céleste inauguration, au fait historique du
baptême de Jésus.

La tentation, Marc, I, 13. Jésus, après le baptême, se retire dans
la solitude et s'arme par la communion avec Dieu en vue du grand
combat qui l'attend clans le monde, théâtre de l'empire de Satan

(2 Cor. IV, 4). Ce fait est enrichi d'ornements symboliques. Les
bêtes sauvages sont l'emblème de la férocité des passions humaines
(Ps. XXII, 13, 17; Dan. VII, 3-8; 1 Cor. XV, 32; Apoc. XIII, 18); les

anges qui servent le Messie représentent la protection divine, et les

quarante jours sont empruntés aux quarante années qu'Israël, le
type du Messie, a passées au désert. Le symbolisme, tout en s'en-
richissant de traits nouveaux, affecte un caractère plus historique
chez Matthieu et chez Luc.

Le possédé de la synagogue, Marc, I, 23-28. D'où vient ce récit
La tradition originale rapporte l'impression de la prédication de

Jésus, « qui enseignait comme ayant de l'autorité, » v. 21, 22. La

poésie chrétienne symbolise ce fait par le tableau d'un possédé qui
tremble devant Jésus, reconnaît sa dignité messianique et est
chassé par sa puissance. Ce symbole ne tarde pas à devenir un fait-
Qu'est-ce qui permet de le supposer D'abord ce récit fait double

emploi avec celui de Marc, V, 1 et suiv. ; or il n'est pas vraisem-



LES MIRACLES DE JÉSUS. 229

hlable que le document original, très-court, ait présenté l'un et
l'autre. Ensuite le contexte se passe très-bien de ce récit : les versets

22 et 29 se rejoignent parfaitement. Enfin, l'exclamation des

assistants, v. 27, est embarrassée. Le rédacteur semble avoir voulu
y combiner le témoignage rendu à la doctrine de Jésus et la
guérison du démoniaque.

La guérison d'un lépreux, Marc, I, 40-45. Ici encore le caractère
historique est douteux. Il y a contradiction entre le v. 45, qui dit
que Jésus ne pouvait plus ouvertement entrer dans une ville, et
qu'il se retirait dans les lieux déserts, et les v. 38 et 39, où il est dit
que son intention est de prêcher et qu'il la réalise. D'ailleurs cette
péricope est isolée : rien n'annonce dans quel lieu Jésus a fait la
guérison, tandis que I, 39 dit qu'il fait le tour des bourgades de la

Galilée, et II, 1 qu'il retourne à Capernaum. Cela est si vrai que
Luc, pour écarter la difficulté, raconte que la guérison eut lieu
dans une des villes de ce pays-là, V, 12. Nous pensons donc que
nous avons ici un tableau symbolique de la guérison d'un lépreux,
transformé par la tradition en fait miraculeux. La lèpre, en effet,
est l'image de l'impureté morale (Matth. XI, 2). L'ordre de se

présenter devant le prêtre est également symbolique : purifié par
Jésus, le lépreux moral est devant la loi du prêtre comme un
homme pur sur lequel la loi a perdu sa puissance de condamnation.

Enfin le rédacteur a donné pour théâtre à ce récit le voyage
de Jésus en Galilée, parce que ses habitants, aux yeux du sacerdoce

de Jérusalem, étaient lépreux par excellence.
Le paralytique de Capernaum, Marc, II, 3-12. Ici encore l'historicité

est bien suspecte : 1° Jésus n'admettait pas, comme nous
l'avons vu, qu'un miracle physique fût une preuve de sa mission
divine. Or, cette idée domine tout le récit; — 2° Le récit renferme
des contradictions. En disant : Tes péchés te sont pardonnes
Jésus n'avait pas pardonné les péchés, mais avait annoncé au
malheureux le pardon de Dieu (Cf. Le. VII, 47; XXIV, 47; Jean, XX,
23); comment donc les Scribes peuvent-ils se plaindre que Jésus

usurpe la place de Dieu, v. 7, et comment Jésus peut-il dire que
c'est lui qui pardonne les péchés, v. 10? — 3° Enfin le récit est

inexact : il n'est pas nécessaire en Orient de découvrir le toit et de
le percer, comme cela est dit, v. 4, puisque le rez-de-chaussée
communique habituellement avec les toits sur lesquels on prend le
frais. Luc a tâché de corriger cette inexactitude, v. 19. Nous pensons

donc qu'aux paroles originales : xai Adlet aü-roTc-rbv Xóyov(Marc,

II, 2), s'est rattaché le tableau symbolique du pardon que Jésus



230 SCHÖLTEN.

annonce de la part de Dieu au pécheur. L'effet de cette prédication

est retracée dans la guérison du paralytique, image de l'homme

dont la force morale esthrisée par la conscience de ses péchés
(Cf. Es. XXXV, 3; LXX; Hébr. XII, 12).

Le démoniaque de Gadara, Marc, V, 1-20. Si ce récit n'est pas
purement mythique, il ne laisse pas de contenir des éléments
inadmissibles au point de vue de l'histoire. Qu'un aliéné, surtout à

cette époque, s'estime possédé de plusieurs démons et s'identifie
avec eux, qu'il s'intéresse à eux au point de solliciter en leur
faveur un asile dans les pourceaux, on peut l'admettre; mais ce qui
n'est pas admissible, c'est que Jésus ait exaucé ce vœu étrange,
c'est que des démons qui n'existent que dans la mythologie populaire

et dans l'imagination d'un halluciné, aient passé dans des

pourceaux et occasionné leur perte. Le fait de la guérison d'un
possédé a subi ici une amplification symbolique que la différence
qui existe entre le style ordinaire de Marc et celui de ce récit
suffirait déjà à faire soupçonner (p£pa pour f*v»jf««rov, v'à vocatif pour
ôuloç; l'aoriste aulieu de l'imparfait; ixûptoç pour désigner Dieu, etc.).
Le possédé à plusieurs démons est l'image du monde païen, qui,
d'après les idées de l'époque, était le domaine des esprits malins.
Livré à l'ignorance et à la passion, ce monde-là, comme le
possédé, est indomptable. Jésus vient. Les mauvais esprits saluent en
lui leur Maître, tremblent en sa présence et finissent, dociles à sa

voix, par passer dans les pourceaux, image de l'impureté païenne,
et par être anéantis avec eux, c'est-à-dire avec toute l'impureté qui
les souille. Le monde païen, autrefois en proie aux démons, mais
délivré par Jésus et rendu à lui-même, est assis, comme le
démoniaque, à ses pieds. Ce beau tableau convenait au séjour de Jésus

dans la région païenne des Gadaréniens.
La résurrection de la fille de Jaïrus, Marc, V, 22-43. Ici encore un

mot historique de Jésus a donné lieu à un tableau symbolique.
Un père réclame le secours du Seigneur en faveur de sa fille
mourante; Jésus entre dans la maison, assiste au deuil formaliste,
commandé par les coutumes juives, et s'écrie tout indigné : Pourquoi

faites-vous tout ce bruit et pourquoi pleurez-vous? La petite
fille n'est pas morte, mais elle dort. En acceptant le récit, traditionnel

tel qu'il est, on ne conçoit pas comment Jésus a pu tancer le
tumulte extérieur des Juifs au nom d'un fait exceptionnel auquel
personne ne pouvait s'attendre. En revanche, si l'on suppose que
Jésus a proclamé ici la grande vérité qu'en mourant le juste s'endort

pour se réveiller en vie éternelle — vérité si usitée dans le



LES MIRACLES DE JÉSUS. 231

terme de xotpäaSrat — on comprend le motif de sa réprobation.
Dogme généralement adopté bien plus que source puissante de
consolation chez les Juifs de ce temps-là, la foi à l'immortalité
ne devient une vérité que par l'esprit vivifiant du Seigneur.
Admettons le caractère historique du récit jusqu'au v. 39: la
résurrection corporelle pourra être considérée comme le tableau
symbolique, de la vérité que Jésus a mise en lumière, la vie et l'immortalité

par l'évangile, et ce tableau, envisagé plus tard comme fait
symbolique, aura fini par s'ajouter à la relation historique primitive.

La multiplication des pains, Marc, VI, 35-44. Jésus est ému de
l'état spirituel de la multitude, comme le prouve le v. 34, où il est

dit qu'en conséquence il se mit à leur enseigner plusieurs choses.

Il ne leur distribue donc pas du pain matériel, mais ce que le
quatrième évangile, et peut-être Jésus lui-même, a appelé le pain de

vie (Cf. Matth. V, 6). Voilà ce qui donna lieu à ce tableau de la
multiplication des pains, tableau qui passa de nouveau dans la
tradition à l'état de fait historique. Le pain de vie que Jésus distribue
suffit pour nourrir des milliers, et il en reste après que tous ont
été rassasiés. Le pain spirituel, non le pain matériel, a la propriété
de ne jamais s'épuiser et de se multiplier merveilleusement dans
la main du Seigneur.

Jésus marchant sur ta mer, Marc, VI, 45-52. La rédaction de cet
épisode semble offrir bien des traces de son caractère non
historique. Il est curieux de voir comment, si on le supprime, le v. 45 :

tbShç ¦— ttXoîov x. t. X. se relie parfaitement au v. 53 : x«'i Si-x^pâuav-
tc-ç x. t. X. D'ailleurs il est difficile de faire concorder les versets
45-52 avec le v. 53. 1° Jésus ordonne à ses amis de passer à

Bethsaïda (appelée Julias d'après la fille d'Auguste), au nord-est
du lac, et l'on aboutit à Génésareth, c'est-à-dire à l'ouest. 2° Pour
passer de la rive orientale à Bethsaïda, on ne traversait pas le lac,
mais on longeait cette rive, ce qui est contraire au h pio? rr,s 5a-
XaeroTjç (v. 47). 3° Selon le v. 48, Jésus, en franchissant le lac, veut
à la fois secourir ses amis et les devancer. 4° Il fait nuit et à cause
de la sombre tempête, plus nuit que jamais ; cela n'empêche pas
Jésus, qui se tient sur la rive, v. 47, de voir ses amis qui rament
à grand'peine à distance. Tout cela rend le récit très-incohérent
et défectueux. D'ailleurs, l'acception rationaliste d'une-illusion
optique, qui aurait fait prendre la marche de Jésus sur le rivage pour
une marche sur la mer, est aussi inadmissible que l'acception
littérale. 11 ne reste donc que l'hypothèse du tableau symbolique,
enrichi plus tard de traits apocryphes. Jésus marchant surles eaux



232 SCHÖLTEN.

impétueuses est l'emblème de sa grandeur morale, qui se maintient
au milieu des orages de la vie. De ce symbolisme naquit la légende
que J,ésus a marché sur les eaux, légende qui a fini par se rattacher

dans la tradition à un des voyages que Jésus fit sur le lac de
Galilée. Matthieu étend te symbolisme au disciple Pierre.

La Cananéenne, Marc, VII, 24-30. Ce récit présente de grandes
difficultés. 1° Une femme phénicienne a entendu parler d'un Juif
qui possède le don de chasser les démons ; elle l'invoque en faveur
de sa fille malade, et Jésus fait l'éloge de la confiance qu'elle met
dans sa puissance physique et surnaturelle. Est-ce là de l'histoire
Jésus peut-il être censé faire grand cas d'une femme qui le prend
pour un exorciste? Est-ce la foi qu'il demande et approuve?
2° Au contraire, les mots de rassasier et de pain des enfants (v. 27,
le pain qui revient à Israël) ne renvoient-ils pas aux avantages
religieux des descendants d'Abraham, et le pain peut-il désigner le
bienfait d'une guérison corporelle au moyen d'un miracle
physique? 3° La réponse de la femme n'a pas la moindre valeur, si
elle n'a voulu parler que de la participation des gentils aux effets
de la puissance physique de Jésus. — Nous ne saurions voir dans
ce récit que le tableau symbolique des rapports des gentils avec le
royaume de Dieu. Déjà le nom antique de la Cananéenne a quelque

chose de peu historique. La femme païenne symbolise la gen-
tilité, comme la femme de l'Apocalypse (XII, 1) représente Israël.
Sa fille marque les habitants du monde païen, comme la fille de

Sion veut dire les habitants de Jérusalem. Ils sont dans la
puissance de Satan (Act. XXVI, 18). La mère désire que ses enfants
aussi partagent la bénédiclion de la vraie religion et supplie Jésus

d'avoir pitié d'eux. Peu importe que les païens soient l'objet du
mépris d'Israël et qualifiés de chiens. Ils ne laissent pas d'être
appelés à participer aux bénédictions d'Israël, comme les chiens, fût-
ce sous la table, mangent du pain destiné aux enfants. Voilà bien
l'esprit de Jésus, qui considère les gentils comme destinés à

partager les grâces d'Israël, quoiqu'ils y soient appelés plus lard, même

à la onzième heure (Matth. XX, 1-15). Au reste, notre
interprétation admise, on comprend pourquoi les deux guérisons
accomplies sur des païens— celle du serviteur du centenier et celle
de la fille de la Phénicienne — aient eu lieu à distance, sans la

présence personnelle du Seigneur. Nous savons, en effet, qu'il
ne porta pas en personne la grâce de Dieu aux gentils, mais de

loin, par son esprit qui, sans sa présence personnelle, pénètre
jusqu'aux to7î sic fjocxpàv (Act. II, 39). C'est à ce tableau que la tradi-



LES MIRACLES DE JÉSUS. 233

lion accorda à titre de fait une place très-judicieusement choisie
dans le voyage de Jésus à Tyr. Le fait historique est renfermé dans
les versets 24 et 31 qui se suivent.

La transfiguration, Marc, IX, 2-8. Nous avons ici devant nous
une composition tout empreinte des idées juives de l'époque. Le
vêtement éclatant (v. 3) rappelle celui que la poésie hébraïque
donne aux anges. Le nuage (v. 6) appartient également au symbolisme

hébraïque. Elie et Moïse (v. 4) qui, selon la légende,
n'étaient pas morts, mais enlevés au ciel, comptaient parmi les
précurseurs du Messie (Marc, VIII, 28; IX, 11). Et la voix céleste (v. 6)
se compose de deux passages messianiques (Ps. II, 7 et Deut. XVIII,
15,19). On a pensé à admettre ici une vision. Mais notons que trois
disciples voient la même chose; qu'une vision suppose une foi plus
vive et plus forte que celle des disciples dans ce moment, et que
le récit est trop descriptif et circonslancié pour une vision. Nous
nous trouvons donc ici sur un terrain purement mythique. Le mythe,

transformé en fait visible, symbolise la supériorité de Jésus

sur le législateur et le réformateur d'Israël et l'accomplissement
dans sa personne de la parole de Moïse (Deut. XVIII, 15, 19).

Remarquons encore que ce récit est très-bien placé dans le cadre

historique, après que Pierre eut confessé la supériorité de Jésus

sur tous les prophètes et sa qualité de Messie (VIII, 27-29).
L'aveugle de Jéricho, Marc, X, 46-52. Le tableau de l'activité

spirituelle de Jésus est encore ici très-frappant. C'est à Jéricho, près
de Jérusalem, le siège du judaïsme, que la guérison s'opère: Jésus

se dispose à attaquer la cécité morale dans la métropole même.
Dès lors on comprend pourquoi cet aveugle s'adresse à Jésus sous
la dénomination du Messie juif, Fils de David, et on saisit le sens
du nom symbolique de Bartimée, c'est-à-dire fils d'un aveugle,
puisque les pères des Juifs, contemporains de Jésus, étaient déjà
spirituellement aveugles comme leurs enfants (Cf. Matth. XXIII, 31).

Appliquons enfin nos principes critiques aux récits évangéliques
relatifs à la résurrection de Jésus-Christ.

A en juger par le plus ancien document que nous possédions
<1 Cor. XV, 3-11), les premiers disciples professaient que le crucifié

était monté du Hadès, où, en mourant, il était descendu comme

tous les autres trépassés (Act. II, 31 ; 1 Pierre, III, 19 ; Rom. X,
7; Eph. IV, 9; Apoc. I, 18; Hébr. XIII, 20); qu'il était allé à Dieu
revêtu non de l'ancien corps de chair et de sang toujours encore
confié à la terre, mais d'un corps nouveau et céleste comme Elie
el Moïse, h $£y (Luc, IX, 31), et qu'il apparaissait du haut du ciel



234 SCHÖLTEN.

à ses amis sur la terre. Dans cette croyance, il n'est pas encore
question d'un sépulcre ouvert et vide. On ne songeait pas non plus
à une seconde vie terrestre de Jésus entre la résurrection et
l'ascension : Jésus, en quittant le Hadès, était censé s'être assis

immédiatement à la droite de Dieu (Act. II, 32, 33, 36; IV, 10, 11; V,
30, 31; Apoc. 1,18; Rom. VIII, 34; Eph. 1,20; 1 Pierre, 111,21-22;
Hébr. I, 2-3). Aussi la résurrection, commencement d'une vie
nouvelle, n'est-elle pas désignée comme un fait entre plusieurs par
l'aoriste historique (r,yiç,â-n), mais comme un fait accompli qui dure
(Rom. VI, 10) par le parfait iytyzrnou (1 Cor. XV, 4). Les apôtres
croyaient à la résurrection et à la gloire de Jésus, parce que la
conviction intime qu'il était le Christ (Marc, VIII, 29), momentanément
obscurcie par le scandale de la croix, s'était réveillée avec une force
redoublée dans leur âme. Si Jésus était le Messie, il ne pouvait pas
rester renfermé dans le Hadès; il fallait qu'il le quittât en

vainqueur de la mort et entrât dans la gloire.
Cette vive foi ne tarda pas à se réfléchir dans la vision extatique

du glorifié, d'abord chez Cephas, puis chez Jacques et les autres
apôtres et même dans une assemblée de plus de cinq cents frères,
de même que Jésus apparut plus tard à Etienne (Act. VII, 55) et à

Paul (1 Cor. IX, 8; XV, 8). Dans cette première période, il n'est pas
encore question des longs discours que le glorifié aurait tenus aux
siens. On vit Jésus, on entendit peut-être une parole fugitive, voilà
tout. Le Seigneur est vraiment ressuscité le crucifié vit! il a été vu
de Simon! il est assis à la droite de Dieu! il reviendra! Tel fut le
mot d'ordre de la prédication apostolique, et l'Église ne tarda pas
à s'élever sur cette foi ferme au Christ vivant, exprimée dans les
formes dogmatiques de l'époque.

Ce fait de la foi se transforma dans la tradition postérieure aux
apôtres en fait extérieur, et le troisième jour, originairement dû à

la prophétie d'Osée VI, 2 (Cf. xarà -rà,- y^à;, i Cor. XV, 4) devint
une donnée chronologique.

C'est dans Marc, XVI, 1-8, que nous trouvons le plus ancien
tableau de cette transformation. Dans ce premier développement de

la légende, il n'est pas encore question d'une apparition de Jésus

au troisième jour, soit aux femmes, soit aux disciples. Elle n'a lieu
qu'après que les disciples atterrés (Marc, XIV, 50) ont quitté
Jérusalem pour s'enfuir en Galilée. C'est là qu'ils voient Jésus pour
la première fois, par conséquent ni dès le troisième jour, ni à

Jérusalem ; c'est là aussi qu'ils recueillent ses adieux.
D'après la seconde phase de la légende, les femmes rencontrent



LES MIRACLES DE JÉSUS. 235

Jésus lui-môme (Matth. XXVIII, 9, 10), et reçoivent de sa bouche
l'ordre qui, dans la première phase, ne leur avait été transmis

que par un ange. Ici les disciples ne le voient pas encore, soit le
troisième jour, soit à Jérusalem: la première apparition n'a lieu
qu'après qu'ils sont retournés en Galilée (16-18). La tombe
étant trouvée ouverte, la légende ne manqua pas, dans son
développement subséquent, de répondre à la question, comment ce
fait s'était passé. Elle répondit que l'ange qui, d'après la version
précédente, avait été vu près du sépulcre, était descendu du ciel
et avait roulé la pierre (Matth. XXVIII, 2).

Une nouvelle phase de la légende rapporta que les femmes
étaient entrées dans le sépulcre, le trouvèrent vide (Luc, XXIV, 13,

22-23), et apportèrent la nouvelle de la résurrection aux apôtres,
qui ne la crurent point (10-11). Pierre seul se rend au sépulcre et
le trouve vide (12). Ici plus de rendez-vous donné en Galilée (5-7);
plus de fuite des disciples vers cette contrée ; plus d'apparition de
Jésus en cet endroit, rendue d'ailleurs impossible par l'ordre formel
que le Seigneur donne de ne pas quitter Jérusalem (48; Act. 1,4), et

remplacée par des apparitions, le troisième jour, dans les environs
de la capitale, aux disciples d'Emmaiis (13-35) et dans la ville à

Simon et aux onze (34-43). C'est ainsi que la foi religieuse à la

gloire de Jésus, représentée comme une sortie du Hadès qui avait
eu lieu, croyait-on, selon les Écritures, le troisième jour, fut
convertie dans le fait que le sépulcre, ouvert par un ange, avait été
trouvé vide ce jour-là par les femmes et par Pierre, et que Jésus
était déjà apparu ce même jour à ses amis à Jérusalem et dans ses

environs. Ce n'est pas tout : l'apparition du glorifié qui, invisible
aux yeux du corps, avait été vu de l'esprit, devient successivement
celle d'un mort qui, sorti de la tombe et rendu à la terre avec le

corps d'autrefois, marche avec les siens, rompt le pain (Luc, XXIV,
30) et s'entretient avec eux (13-36), leur montre les cicatrices de ses
mains et de ses pieds, se laisse toucher et mange une portion de
poisson rôti devant eux (36-43). Après que l'apparition du glorifié
fut devenue une seconde vie terrestre, l'ascension visible devient
un couronnement indispensable. A moins de mourir une seconde
fois, ce qui était impossible (Rom. VI, 9, 10), Jésus devait par une
ascension visible quitter la terre. C'est cette tradition que Luc nous
a conservée : dans son évangile (XXIV, 50, 53), il nous dit que
l'ascension eut lieu le jour même de la résurrection; dans les Actes
(I, 3), il nous apprend qu'elle ne s'accomplit que quarante jours
plus tard, après avoir mangé et bu avec les siens (X, 41).



236 SCHÖLTEN.

Le quatrième évangéliste adopte ces croyances depuis longtemps
accréditées (Jean, XX). Point de retour en Galilée, ni d'apparition
dans ce pays — car l'appendice (Jean, XXI) est dû à un auteur
postérieur, qui, se souvenant des apparitions galiléennes que Luc ne
connaît déjà plus, s'attache à en signaler une destinée à rendre
pleinement à Pierre la place distinguée que, selon lui, le quatrième
évangile lui avait refusée. Puis l'entrevue de Jésus avec les femmes,
inconnue à la première formation delà légende, devient une
apparition à Madeleine. Le sépulcre, objet de l'examen de Pierre
seul chez Luc, devient encore celui du disciple que Jésus aimait.
Ce ne sont plus seulement les mains et les pieds qui servent à

constater la résurrection (Luc, XXIV, 39), mais encore le côté, non
plus le premier jour, mais huit jours plus tard. Cependant toutes
ces apparitions n'ont point, aux yeux de notre évangéliste, une
valeur religieuse. Bienheureux, dit Jésus (XX, 29), après que Thomas
eut reconnu le ressuscité aux signes extérieurs, ceux qui n'ont point
vu, comme toi, des yeux de la chair et qui pourtant ont cru au
Christ vivant par l'intuition d'une nécessité supérieure.

Enfin, à la suite de la fable juive du cadavre dérobé par les

disciples et dans l'intention d'en prouver l'impossibilité, naquit dans
les cercles judéo-chrétiens la légende que non-seulement la pierre
avait été scellée, mais qu'une garde avait été placée près du
sépulcre, et que l'enlèvement prétendu ne reposait que sur un
mensonge des soldats corrompus par les sacrificateurs (Matth. XXVII,
62-66; XXVIII, 4,11-15).

Nous avons dit que Marc (XVI, 1-8) présente le tableau de la
première formation de la légende. On pourrait demander, en
conséquence, ce que l'original de Marc, celui qui est antérieur à la
source commune des deux premiers évangélistes, a pu renfermer.
On ne saurait rien affirmer de certain à cet égard. Supposons
toutefois que Marc, XVI, 1-8 ait été ajouté au tout premier Marc, comme

9-20 l'a été au Marc actuel, et que la conclusion originale se
soit conservée dans Matth. XXVIII, 16,17, 18 et se rattache à Marc
XV, 47, nous obtenons le résultat suivant. Jésus meurt et est
enseveli. Les femmes tiennent leurs regards douloureux fixés sur le

sépulcre. Les disciples retournent en Galilée, où, ramenés à la foi
après de grands combats, ils contemplent le glorifié des yeux de

l'esprit, et recueillent la promesse de sa consolante et perpétuelle
présence. Armés de cette foi, ils retournent, plusieurs semaines

après la mort de Jésus, à Jérusalem et y annoncent avec enthousiasme

les hauts fails de Dieu.


	Les miracles de Jésus

