Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Esquisse de I'histoire de la philosophie : depuis Thales jusqu'a
Schopenhauer

Autor: Oltramare, André / Schmid de Schwarzenberg, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379080

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

200 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

ESQUISSE

DE

I’HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

DEPUIS THALES JUSQU'A SCHOPENHAUER

PAR

Le D F. SCHMID DE SCHWARZENBERG!

Cet ouvrage, remarquable par la hauteur du point de vue au-
quel il est écrit, autant que par 'originalilé et la profondeur des
jugements portés sur les grands chefs d’école, embrasse dans
400 pages pleines de faits et d’idées les phases successives du tra-
vail philosophique, tel qu’il s’est produit dans ’antiquité et dans
les temps modernes. Chaque systéme y est d’abord étudié dans ses
origines et ses rapports avec les autres, puis analysé dans ses prin-
cipes constitulifs, poursuivi dans ses conséquences, apprécié enfin,
quant a la valeur des solutions qu’il donne du probléme capital de
la philosophie, c’est-d-dire de la question métaphysique des rap-
ports du fini et de I’infini. Comme ’annonce déja le titre méme du
volume, ces recherches historiques sont éclairées a la lumiére de
vérités reconnues par l'auteur et dont 1’exposition compléete
se trouve dans un ouvrage publié par lui en 1855. Son point
de vue est celui du monothéisme spéculatif, différent du mono-
théisme théologique des juifs et des chrétiens, en ce qu’il a ses
racines dans les normes générales immanentes a ’esprit, & savoir
celles d’opposition, d’unité et de causalité. Voici en résumé les
données essentielles du systéme.

t Grundriss der Geschichte der Philosophie von Thales bis Schopenhauer,
vom speculativ-monotheistischen Standpunkte, von Dr. F. Schmid aus Schwar-
zenberg, 1867. Un volume in-8 de xi1 et 408 pages.



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 201

L’analyse du monde et de la conscience de soi-méme donne
comme résultat la relativité du monde et de toutes ses parties. Il
n’est pas inconditionné et présuppose, au contraire, le tout un
et indivisé, I’absolu. C’est 14 un postulat de la raison théorétique,
de méme que I’harmonie est un postulat de la raison pratique.
C’est une idée immanente & notre esprit, précisément parce que la
connaissance de la relativité ne le satisfait pas. L’esprit a pour con-
dition I’absolu et se met en quéle de sa condition; étant condi-
tionné lui-méme, il cherche I'incondilionné, ou Dieu. S’il était
inconditionné, 1l se poserait purement et simplement, et trouve-
rait sa satisfaction dans cette affirmation de lui-méme. Le principe
premier, un, indivisé, inconditionné, absolument subsistant par lui-
méme, est la substance. Réelle aussi bien que le monde,elle
répond dans 'intellect a I’affirmation absolue, sans négation. L’ab-
solue négation n’est que ce qui n’est pas, le néant, sans réalité. Le
monde réel n’est que I'affirmation relative de la substance, ce qui
implique qu’il en est aussi la négation relative. Il est ainsi 1'unité
de I'affirmation et de la négation de la substance. L’afirmation
relative ne présuppose pas seulement la substance comme sa con-
dition, mais dans la révélation de sa subsistance en soi-méme
relative, elle dépend aussi d’un autre principe, a savoir de la né-
gation relative. Elle ne peut étre qu’un tout qui est un avec la né-
gation relative, c¢’est-a-dire un principe commun a toutes choses,
un tout en parties. La subslance est tout et seule. Elle n'a point
d’individualisation. Le tout relatif se divise, non pas a l’infini, car il
aurait alors en soi I’absolue négation, mais en parties indivisibles.
L’absolue affirmation est aussi absolue conscience et connaissance
de soi-méme; elle est esprit absolu. La négation relalive est ce
qui est pour un autre principe, ce qui s’étend en parties indivisi-
bles; elle est la matiére. L’affirmation relative n’est ni esprit,
ni matiere, mais F’dme générale qui ne se présente que dans des
parties indivisibles, et en unité avec l'atome matériel. Ainsi le
monde est 1’unité, saisie par la pensée, d’unités résultant de parties
indivisibles, pensantes et étendues. En vérité et en réalité, il n’y
a ni une matiére inerte, inanimée, ni une dme immatérielle; car
Iaffirmation relative implique la négation relative, et réciproque-
ment. La matiére ne peut pas étre absolue passivité, réceptivite
absolue; car alors elle ne serait pas négation relalive, mais absolue.
Elle est donc & 1a fois passivité relative el action relative. De méme
I'ame n’est pas aclion ou spontanéilé absolue, mais a la fois action
relative et passivité relative. On ne peut conclure de la 4 'iden-



202 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

tité de I’ame et de la matiére. Avec la relativilé est donnée la
division primitive (Ur-Theilung). Le monde est 'unité, la clef de
voute (Schluss) de deux parties primitives (Ur-Theile), dont 'une
représente plus particuliérement, mais non exclusivement, la né-
gation, le passif, et Iautre, plus particulierement, mais non pas
exclusivement, ’affirmation, I'aclif. Si maintenant les deux parties
étaient inconditionnées, et par conséquent d'égale puissance, ou
bien elles seraient liées 1’une par P’autre, et tout mouvement
serait supprimé; ou bien la réunion et la séparation devraient
alterner également, ce qui équivaut & ’absolue rotation. Mais les
deux parties ne sont pas inconditionnées ; elles présupposent I’af-
firmation pure, la substance. Or celle-ci étant supérieure a la pure
négation, 'affirmation relative est aussi superordonnée a la néga-
tion relative. Par 1a est donnée la possibilité de Pexistence du
monde. Et de méme que Daffirmation absolue en est le principe
ontologique, elle en est aussi le but, vers lequel aspire 1’ame
du monde. Ce n'est donc pas Taffirmation qui se révéle d’abord,
pour laisser apparaitre ensuite la négation; celle-ci a la priorité
dans T'existence. Ce qui se produit d’abord de préférence dans le
proces du monde, c’est la spontanéité de la matiére et la récepti-
vité de I'ame. L’ame du monde s’individualise alors et se déter-
mine négalivement par une séparation; elle efface sa substantia-
lité et laisse prévaloir la négation relalive, c’est-a-dire la matiére
centrifuge, qui est le médium séparant ; elle prend un corps. Mais
comme l'aftirmation, c¢’est-a-dire la subsistance par soi-méme, la
totalité et 'unité, est le but de I’existence, le terme du proceés doit
étre de faire dominer la spontanéilé de I’dme sur la spontanéité
de la matiére, et de faire ainsi valoir la réceptivité de celle-ci;
I’ame doit se servir de la matiere comme médium ou organe de sa
révélation spontanée d’elle-méme; elle doit se rendre la matiére
serve et docile. L’ame est le principe d’organisation. Celle-ci doit
se poursuivre jusqu’a ce que la matiere soit devenue 'organe de
la pensée qui a conscience d’elle-méme. Parvenue a ce point,
Pame devient esprit relatif. C’est le v-3s agissant d’Aristote. L’ame
est loujours encore passive, 4 ce moment de sa plus haute sponta-
néité.

Mais , & cause du but qui est ’affirmation, 'individualisation qui
est négation de la tolalité, doit aussi étre niée. Il faut alors que la
réceptivité des ames entre en activité, qu’il se produise entre
elles participation et sympathie (Theilnafime). L’ame du monde
s’affirme par 14 comme ce qu’elle est réellement, 4 savoir comme



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 203

aflirmation relative de Paffirmation absolue, comme une sponta-
néité réceptive et une réceptivité spontanée, comme un tout
formé de parties co-appartenantes, et comme superordonnée a la
matiére. A D’absolue affirmation, parce qu’elle est tout, doit
échoir (zufallen) I Autre. Le monde n’est pas une maniére d’exis-
ter, un mode de la substance , non plus que substance lui-méme ;
donc il est nécessairement concu comme accident de la substance,
c’est-a-dire occasionnel (zufellig). L’essence du monde est 'acci-
dentalité, et c’est pour cela qu’il est affirmation relative et
négation relative , ¢’est-a-dire enliérement relatif. Tout en lui est
accidentel.

A la connaissance que D’esprit a de soi, comme accident de la
subslance, répond ’aspiration énergique a la subsistance par soi
meéme, a la co-appartenance et  I’appartenance a Dieu (Zusammen-
geherigkeit und Gottesgeheerigkeit). L’absolue identité du savoir
et du vouloir tombe par de 14 le monde, dans la substance.

Le mode d’existence théorétique et pratique du monde et de
toutes ses parties constitutives, est la négation de la négation qui
arrive a son apogée dans I’affirmation relative de la substance.

L’harmonie parfaite, c’est-a-dire 'unité de toutes les oppositions
est 1e but du mouvement du monde; car par elle il est le reflel de
Iidentité absolue de la substance. Ainsi ce monde disharmonique,
plein de misére, a ontologiquement, pour condition nécessaire a
la pensée, l'identité absolue, et, pour celte raison, il a téléologi-
(quement pour but nécessaire I’harmonie, reflet de 'identité. Par
elle, ’esprit humain atteint le repos et s’affermit comme un acci-
dent de la substance, un étre lié 4 Dieu (Anwesen Gottes). Tel est
le monotheéisme spéculatif, et tels sont les principes d’apres les-
quels sont exposés et jugés tous les systemes qu’a fait éclore la re-
cherche philosophigue.

Le point de départ de celle-ci est dans la séparation graduelle
d’avec la mythologie, par élimination des personnificalions de
forces et de choses naturelles. De 13 est sortie 1’école des philoso-
phes hyliques, c’est-A-dire un matérialisme intelligent qui donne
une place & I'idée de force a coté de la matiére, laquelle en est la
manifestation sensible. La premiére lentative de systématisation
complete pour embrasser tous les faits dans une explication uni-
(ue, est faite par Héraclite, qui établit I'identité de la loi d’iden-
tité el de la loi de contradiction, tout en subordonnant celle-ci a
celle-1a dans P’application. Mais a coté de 'indifférence absolue ap-
parait pour la premiére fois la loi d’opposition, fondement de la



204 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

cosmologie, qui doit se produire de plus en plus dans le dévelop-
pement de I'esprit humain. L’absolue identité n’est possible que
dans I’étre inconditionné, tandis que I'identité relative implique la
conditionnalité. En effet, si I’étre a quelque chose du non-étre, et
le non-étre quelque chose de I’étre, ils se présupposent réciproque-
ment et ne sont plus en contradiction, mais en simple opposition.
Donc pour qui veut maintenir I'inconditionnalité du monde, il ne
reste plus que le coup d’état ontologique d’affirmer, comme a
fait Héraclite, I'identité de I'identité el du contraire. Tout alors est
comme rien. Chez Xénophane commence & poindre la détermina-
tion que l'affirmation seule est ce qui est, et que ce qui est entaché
de négatlion de I'absolue identité est ce qui n'est pas. Pour Parmé-
nide, penser et étre sont identiques; ce qui ne pense pas est un
non-étre. Le monde sensible, n’étant pas I’absolu néant, ’ahsolue
contradiction de I’étre, doit étre un quelque chose au moins en
pensée, doit étre pensé comme wune chose, une du cdté de
I’étre , multiple du coté du non-étre, c’est-a-dire a la fois esprit et
matiere, n’avant qu’une existence phénoménale, sans réalité
essentielle. Aussi Zénon d’Elée nie-t-il le mouvement et I’espace.
Mais voici que s’éleve 1’école atomistique, laquelle voyant que ni la
loi de I’absolue identité, ni celle de I’absolue contradiction ne
peuvent expliquer le monde qui est multiple et divers, sans étre
le pur néant, a posé les deux lois de 1’unité et de "opposition 4 la
place de celles d’identité et de contradiction (ui ne s’appliquent
qu’a I'un absolu. Ce dernier reste pour le monde un idéal trans-
cendant. Le monde est ’affirmation relative, ¢’est-a-dire ce qui est
relativement identique avec soi, donc ce qui est relativement non
identique avec soi, un dans idée, multiple dans la réalité. Cette
multiplicité, qui est la négation relative de 1’identité, suppose un
milieu séparant, a savoir I’espace vide ou la matiére qui est le rien
ou néant réel, a la différence du néant absolu qui est absolue
négation. En réalité il n’y a que les atomes et le vide. Le mouve-
ment des atomes est le résultat du jeu des forces d’attraclion
et de répulsion qui elles-mémes répondent a la négation relative
(mouvement centrifuge), et a Daffirmation relative (mouvement
centripéte). Le but du mouvement est ’harmonie; mais comme
les deux principes du monde sont également inconditionnés,
il en résulte que le but n’est jamais atteint et que la rotation
est éternelle. Telle est 1a nécessité qui domine le monde. La mu-
sique seule échappe a cette loi, parce qu’elle est une réalisation de
Vidée d’harmonie, un moment dans lequel le besoin (Noth) est



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 205

surmonté, et une liberté momentanée est atteinte; ¢’est un affran-
chissement de la nécesité (Nothwendigkeit).

Le »3; (intelligence) d’Anaxagore n’est autre chose que 1'idée
hypostasiée de 1’harmonie. C’est lui qui fail sortir toute chose de
Punité confuse primitive, en les séparant pour les subordonner a
Iesprit dans 1’unité supérieure des opposilions. C’est un postulat
de la raison qui est hypostasié et présupposé pour expliquer le
monde. Il est seul I’éternellement fixe. L’institut ou ’ordre pytha-
goricien a eu pour but de réaliser dans le milieu agité des cilés
grecques cette idée de I’harmonie dont la musique est la meil-
leure expression. Or, celle-ci repose sur des rapports numeriques.
De la la théorie des nombres derriére lesquels il faut voir
les normes et les formes fondamentales du cosmos en geénéral et
les lois de notre pensée. Le sel, sur la table des pythagoriciens, est
le symbole de l'organisation. Produit de la mer par l’action
du soleil, il rend témoignage de la supériorité de ce qui est cé-
leste sur ce qui est terrestre. Ce qu’il y a de plus élevé dans 'eau
de 12 mer, et qui est digne d’étre relevé, en est dégagé par le
soleil, comme pur et purifiant; ce qui est fluide et de néant
estrejelé dans la masse. Le cristal de sel est quelque chose de fixe,
qui repose en soi, bien différent de la goutte d’eau qui se forme
et disparait si aisément dans le tout. C’est le principe qui
conserve et purifie le monde enclin a la corruption; il rappelle
I'idée de I'ordre pythagoricien dans son rapport avec le monde
-corruptible. Vous étes le sel de la terre.

Les sophistes n’ont fait que tirer la conséquence du pmnclpe des
Eléates. Si la nature ou le monde n’est qu’apparence vide, 'un ou
le principe premier n’est aussi qu’une abstraction vide, & savoir le
reflet hypostasié de la loi d’identité immanente en nous. Si
I’on nie la réalité du monde, il faut nier aussi celle de Dieu, c’est-
a-dire, si, dans la théorie de la connaissance , on nie I’opposition,
on nie aussi 1’identité, et ’on ne peut rien savoir de certain objec-
livement. La maxime de Protagoras, que I’homme est la mesure
de toutes choses, n’est que le résumé de la théorie d’Héraclite.
D’un autre coté, le doute universel de Métrodore résulte de
I'atomisme et du tourbillon incessant dans lequel sont les atomes.
Ce qui tourne dans un cercle éternel ne saurait avoir la connais-
sance (Verstendigkeit) de ce qui tourne dans un cercle élernel,
sans arriver jamais a la permanence (Bestendigkeit). En effet,
aussi longtemps que ’homine ne s’est pas reconnu lui-méme, il ne
sait généralement rien; et, comme le dit Prodicus, le monde



206 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

des dieux n’est qu’un produit de la recherche que ’homme fait de
soi-méme ; les dieux ne sont que les hypostases des désirs du ceeur
humain. C’est I’homme qui s’objective lui-méme. Il est donc réel-
lement la mesure de toutes choses, 'unique objet important de la
recherche et de la culture.

C’est de la que partit Socrate. Il a tiré de lui-méme le germe né-
cessaire dela science vraie, a savoir des pensées générales et néces-
saires. Autour de lui toul était flottant et vacillant. Les philosophes
n’avaient rien de solide qu’une seule chose, c’est qu’ils savaient
ne savoir jusque-la rien de certain. Socrate descendit donc en lui-
meme pour analyser la conscience humaine et en tirer ce qui est
commun a tous; c’est la ce qui doit demeurer établi et ferme. A
lamour de Texistence inférieure, 2 1'Eros terrestre en rapport
étroit avec la génération (Zeugung) avait succédé en lui 1’aspira-
tion & une vie supérieure, I'Eros céleste qui est en rapport in-
time avec la conviction (Ueberzeugung), ce qu’il v a de fixe en
I'homme, et avec ce qu’il y a de fixe dans le ciel, 1a substance éter-
nellement semblable, I'harmonie réale. Le démon de Socrate est
la conscience de Dieu hvpostasiée. Et I’homme qui pense toujours
d’aprés les normes fondamentales communes a tous, vit aussi
d’aprés elles, et ainsi il devient lui-méme I’hypostase de ces
normes fondamentales; elles deviennent en lui chair et sang; il
est une incarnation du panlogos qui est lui-méme le reflet de
I’harmonie absolue , a savoir de la divinité. De méme que la sen-
sation sert, dans la pensée de Socrate, d’instrument a la connais-
sance, I’élément sensible, le beau tient une place importante dans
son éthique. En cela se révéle sa nature artiste. Socrate aimait en-
core cette vie comme le reflet coloré de l’éternelle beauté. Il
ne poursuivit nullement I'affranchissement complet de P’esprit,
comme I’a fait- Kant, qui était d’avis qu’il fallait seulement se ren-
dre cette vie supportable, et qui n’avait besoin que de contempler
le ciel étoilé ou de penser & sa propre conscience pour s’élever au-
dessus e ce monde.

Apreés Socrate et sur ses traces, 1’école cynique maintient Ie dua-
lisme de la sensibilité el de la spiritualité; mais rejetant la spécula-
tion, comme Diogéne foulait aux pieds les riches tapis de Platon, elle
s’en tint & la sagesse pratique. Par une distinction tranchée
entre ’esprit et la matiére, elle affirma la liberté morale de faire
ce qu’on veut, le corps n’étant qu’une demeure passagére dont le
tonneau de Diogéne était la fidéle image. C’était 14 le pur esprit
grec assis en lui-méme et délivré de toute fantaisie, traduisant ré-



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 207

soliment sa pensée dans sa vie; ¢’est le méme esprit (ui s’était
tellement épris de ce monde qui lui semblait si beau ; maintenant
ses yeux s’étaient ouverts. Les chrétiens firent un jour la méme
distinction tranchée entre I'homme naturel et 'homme de la
grace ; celui-ci est affermi dans la foi, justifié, pur et bon; ’autre
peut faire ce qu’il veat, cela ne peut troubler sa paix. L’esprit, ala
fois mode et substance, veut s’élever a 1'absolu et nie pratique-
ment la matiére. C’est le systéme d’Héraclite répété, mais modifié
par 'influence de Socrate; c’est dans la pratique l'identité des
contraires; d’un coté, Daffirmation absolue de soi-méme, et
de I'autre, ’absolue négation de ce qui est étranger a l’esprit, de ce
ce (qui le trouble.

Diogéne de Sinope représente a lui seul la République idéale de
Platon, ou la famille est niée systématiquement, comme elle I’a été
en fait dans la vie de Socrate. Si I’esprit humain n’est pas reconnu
comme un accident de la substance, il faul qu’il se pose ou
comme substance, égoiste et séparée des aulres, ou comme un
mode de la substance, c’est-a-dire sans personnalité; c’est alors
le coq sans plume de Platon. L’homme est lombé parce qu’étant
mode, il s’est affirmé comme substance. Le sauveur des esprils
tombés est le logos qui est 'esprit divin incarné dans la matiére
pour l'organiser et la ramener a I’harmonie. Dans le livre des Lois,
ou Plalon ne fait plus jouer aucunrole a Socrate, il a respecté davan-
tagel’individualité et s’est tenu davantage surle terrain de laréalité.
Le sixiéme livre condamne entiérement la communauté des femmes
et pose dansle mariage el la famille les racines de toute saine vie po-
litiggue. G’est 14 que cesse en Platonle pointde vue propre a ’antiquité,
el que commence a poindre 'aurore de I’ordre moderne des choses.
Le but de I’homme n’est plus la réalisation d’un idéal; mais pour la
réalisation de Iidée de I’homme, I'Etat et I'Eglise ne sont que
des moyens. L’auteur du livre des Lois est le Plalon chrétien, a la
différence de I’auteur paien de la République. Mais & cette éthique
nouvelle de Platon manquaient la métaphysique et la physique
correspondantes. Il élait réservé d’accomplir cetle ceuvre A I'un
des esprits les plus sohres et les plus pénétrants de la Gréce, ori-
ginaire des froides montagnes de la Macédoine. Il acheva ’ceu-
vre de Platon devenu mir, en détruisant I’ceuvre du poéte Platon ;
c’est pour cela qu’il est en affinité avec P’esprit germanique plus
quaucun des anciens. Aristote est le maitre de I'occident.

Pour lui T'intelligence et la matiére sont inconditionnées, et se
présupposent elles-mémes idealiter; la forme n’est rien sans la



208 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

matiére; elle ne peut se révéler et n'est qu’une possibilité. Ce qui
n’a pas été vécu ne peut étre pensé. De méme la matiére aspire a
la forme sans laquelle elle n’est aussi qu’une possibilité. D’un
autre cOté, la matiére et la forme se repoussent a cause de leur
essence. Cependant ce monde est réel; il v a des myriades d’étres
dans lesquelles elles sont en unité. L’intervention de Dieu est né-
cessaire pour expliquer le monde. L’esprit, pour s’affranchir
de Pautre principe qui le limite, doit chercher & organiser la ma-
tiére. Il est ainsi le premier moteur, et le but du mouvement est
I’assujettissement absolu de la maliére pour arriver a la pensée de la
pensée. L’esprit en puissance tend a élre I'esprit en acte. Mais c’est
la un idéal inaccessible, parce que la matiére, pour Aristote, est
également inconditionnée, donc égale en puissance a ’esprit. L’es-
prit en puissance a a coté de sol la matiére qui est pour lui cause
de passivité. Mais il présuppose un esprit absolu, en acte, tou-
jours heureux parce qu’il ne pense que sa pensée. C’est cet esprit
qui s’unit a ame pour la fortifier et la consoler, qui aide a
I’homme & supporter la vie, lui apprend a faire de la nécessité une
vertu, et a trouver le juste milieu entre I’affirmation absolue et la
négation absolue de la matiere. Ce n’est 14, au fond, rien autre
qu’un postulat de la raison pratique et I’hvpostase du désir de la
raison humaine qui veut s’affranchir de la matiére, de la cause du
mal dans le monde.

L’ordre d’Epicure s’est proposé pour but de délivrer ’esprit de
la lutte incessante avec la matiére par une libre affirmation de
celle-ci, en réservant a ’espril une entiére domination quant a la
mesure. L’éthique épicurienne enseigne a faire de la nécessité une
vertu, a la transformer en liberté. De son colé, la morale stoi-
cienne a pour but la souveraineté de I'esprit sur la matiére ; 1’es-
prit doit sortir du changement, étre toujours semblable, identique
a lui-méme. II faut que le vouloir ne soit qu’un mode de la pensée
raisonnable : tpoloyovpévws C7v , Lel est le premier devoir. Sila ma-
tiere réagit on peut la rejeter et tuer le corps, La raison indivi-
duelle étant un mode de la raison générale qui a organisé
le monde, il faut moralement poursuivre I'identité de I'individuel
avec le général : spodoyovpdves ©7 @boet Giiv, tel est le second devoir.

Ainsi P’épicurisme et le stoicisme arrivent au méme résultat.
Ainsi Lucréce a pensé en épicurien pour mourir en stoicien. Cela
vient de ce que la cosmologie d’Héraclite repose, au fond, sur
les mémes principes que celle de Démocrite. Ce qu’est I'atome de
Démocrite, la substance d’Héraclite, susceptible de modification,



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 209

I’est aussi. Si ’on rameéne les atomes de Démocrite a des modes,
on a la substance d’Héraclite engagée dans une modification éter-
nelle ; dans I’éthique stoicienne, le mode d’Héraclite se transforme
en monade souveraine (ui se soustrait, méme par le suicide, a la loi
dela rotation ; mais alors elle disparait dans le général, parce qa’elle
est a la fois mode et substance.

Il y avait encore en germe dans P’esprit grec une idée qui devait
arriver a floraison, & savoir celle de I’appartenance 4 Dieu. Le néo-
platonisme I’a fait éclore en se proposant de metire en harmonie
Platon et Aristote. L’esprit doit se délivrer de la matiére en la niant
el retourner dans la substance dont il est une émanation, ce qui
n’est possible, ni par le raisonnement, ni par la pensée discursive,
mais seulement par un saut (¥xsracis). [l rentre ainsi dans la
substance , mais il y apporte en méme temps la modification
et la détruit ainsi comme substance pour en faire une existence.

L’esprit sémitique a mis en lumiére une catégorie qui est im-
manente al’esprit humain, mais qui, pour étre pleinement affirmée
dans la vie, s’est incorporée a un peuple isolé des autres pendant
une durée de 450 ans. Dieu est pour Moise substance par
soi-méme, inconditionnée, sans modes ; donc ’esprit humain n’en
est pas un mode, et comme il ne peut y avoir qu’une substance, il
ne reste plus qu’a le considérer comme un accident de la
substance une, comme lui appartenant. L’appartenance a Dieu vit
de la mort de I'obéissance aux hommes ; de 1a I’affranchissement
de la servitude d’Egypte. Dieu est le seul seigneur. Le pur mono-
théisme ne souffre aucun élément étranger; il est comme 1’ceil.
Aussi I’élément royal, négation partielle de I’appartenance a Dieu,
fit-il place & la haute prétrise. Le livre de la Loi et les prophétes
maintinrent la conscience de cette vérité au milieu de la captivité,
puis en face des influences syriennes, grecques, etc., et enfin vis-
a-vis de Rome, qui se considérait elle-méme comme substance, et
tous les peuples comme des modes de cette substance. L’esprit ro-
main panlogistique pesa avec un sceptre de fer sur I’esprit mono-
theiste sémitique. Philon d’Alexandrie, le Platon juif, introduisit
Popposition dans I’identité absolue, en posant d’abord Dieu, prin-
cipe de I’étre, puis le Logos, principe de la détermination comme
étant celui de la division, enfin 1’esprit inspiré (mwvedpa), principe et
moyen de retour a I’identité. Nous avons ainsi dans I'absolu une
trinité qui n’est au fond qu’une dualité des modes d’existence du
meéme principe Un. L’'un de ces modes est la négation de
soi-méme comme identité absolue, I’autre est la négation de cette

C. R. 1869. 14



210 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

négation. Dans ce dernier mode, Dieu écrase la téte du serpent,
symbole de la sensibilité, d’aprés Philon.

L’ordre de Jésus repose sur la catégorie de la pure substantialité de
Dieu et 'accidentalité du monde. De 1a résultent: 1°Ia ressemblance
de I’'homme avec son type; il faut que le reflet de la substance qui
est l'identité absolue, soit ’identité relative, c’est-a-dire la plus
haute unité des oppositions, c’est-d-dire I’harmonie; 2° la co-ap-
partenance de tous les hommes dans I'amour; 3° Pappartenance
a Dieu. Tels sont les moyens de triompher des miséres de P’exis-
tence et d’atteindre a la béatitude. Le but de la vie de ’ordre était
la fermeté de 'esprit en lui-méme (otdo:s) et son affermissement
en Dieu. Celui qui chancelle n’obtient rien. Celui qui entrait dans
I’ordre et observait la loi était délivré de larotation spirituelle et de
la crainle de ’ancienne alliance. Aussi nomma-t-on la loi fonda-
mentale loz de la liberté. |

Avec saint Paul apparait une nouvelle phase : la liberté de lu loi.
Le fondateur de ’ordre est considéré comme libérateur de la loi,
de la loi en général; car toutes les lois sont solidaires dans
le monde. Laffranchissement de la loi en général ne peut avoir
lieu que st un homme général fournit generaliter la satisfaction
pourles violations générales delaloi en général. Sur le terrain de la
loi de la liberté, la loi est un moyen d’éducation de ’lhomme pour la
liberté, et Jésus apparait, non comme destructeur de la loi, mais
comme ’accomplissant. Sur le terrain de la liberté ou affranchisse-
ment de la loi, le péché est entré dans le monde par le premier
homme général, Adam. De 13, nécessité de I’existence d’un second
homme général, qui enléve du monde le péché en général et la
loi en général Mais 'humanité pécheresse ne pouvait le produire
par génération. Il devait donc étre une nouvelle création sur
le fond de Pancienne ; mais, a cause de la solidarité, il devail naitre
de la femme. Il élait ainsi un miracle de Dieu. Si par ces détermi-
nations, le fondateur de I'ordre était ’homme général, l'ordre
lui-méme était déterminé pour 'universalité, et Paul entreprit de
lui gagner des membres dans le monde enlier, ce qui fit naturelle-
ment ressortir la minorité de ceux qui s’attachaient a la loi de la
liberté. L’entrée des esprits philosophiques dans 1’ordre des pau-
vres en esprit modifia les vues originelles. On essaya d’harmoniser
le monothéisme avec la théorie de I’émanation. Si action du
premier Adam est la négation de l'unité avec Dieu, celle du
second en est Daffirmation. II a réalisé I'idée de 1’harmonie. II est
lui-méme 'unité de la divinité avec ’humanité. Mais pour ne pas



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 211

perdre la transcendance de Dieu sans devoir abandonner son
immanence dans le monde, I'identité absolue de Diea fut transfor-
mée en identité relative ;i1 devient I’'unité d’oppositions identiques,
I’hypostase de ’'idée d’harmonie. Par 14 il fut possible de concevoir
le fondateur de l'ordre comme une incarnation du Logos, du
%0103 Aoyos. Le pére est alors l’o’r.pxcxe’pauvo; des stoiciens. En allant
plus loin et en identifiant la premiére révélation de Dieu, la
création, avec I’émanation, on devait arriver nécessairement au
panlogicisme et au panthéisme. Ce qui eut lieu dans Thomas
d’Aquin et Duns Scot. De honne heure déja, I'ébionitisme fut re-
poussé comme une herésie; il dut apparaitre comme un rationa-
lisme, une libre pensée. Le christianisme des gentils supprima le
christianisme sémitique.

Maintenant, pour autant que le domaine des faits fut considéré
comme miracle, la recherche philosophique était exclue; car il ne
peut v avoir une science du miracle, vu qu’il est produit d’apres
d’autres normes que celles qui sont immanentes au monde et &
Iintellect. Il faut, ou bien que l'intellect dissolve le miracle et trans-
forme les déterminations théologiques en déterminations philoso-
phiques; ou bhien que I’intellect se subordonne a la foi., comme
étant lui-méme incapable d’arriver a rien de solide.

Déja la spéculation antique la plus haute élait arrivée au mer-
veilleux, c’est-a-dire a I'incompréhensible, dans Platon, avec 1’hy-
pothése de la préexistence des esprits et de leur chute, et dans
Aristote, avec I’hypothése que le v5: actif vient du dehors dans
’homme, ce qui établit d’une maniére incompréhensible la modi-
fication dans le .03; absolu, lequel cependant ne pense que sa pen-
sée. Il y avait 1a un point de réunion pour la théologie et la philo-
sophie, et cela en dehors de la sphére rigoureusement conforme &
la pensée, dans le domaine du merveilleux. On était sur le terrain
de la doxa (opinion); la doctrine orthodoxe se forma aisément
en face de I'épistémé (science) qui, & 1’exclusion de toute hypo-
thése et doxa, repose sur les normes immanentes a I'esprit humain
et sur la réalité commune. L’épistéme (science) est ainsi hétéro-
doxe; elle est I’hétéron de la doxa. Celle-ci est un produit de I'in-
spiralion du coté de I’absolu; comme le v actif d’Aristote, elle
vient du dehors dans I’homme; elle est un don de la grace. La
doxa est impérialiste dogmatique; la philosophie, d’aprés son es-
sence, est le contraire. Si elle voulait étre tolérée dans lordre a
partir de I'union avec cet impérialisme, elle devait porter la queue
de la dogmatique et contribuer ainsi a la glorification de T'or-



212 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

dre. Elle eut pour tiche de prouver que la doxa surpasse de beau-
coup D’épisteme, et qu’elle n’est pas seulement raisonnable, mais
supérieure & la raison.

La science se mit du cOté de la loi de la liberté, la doxa du coOté
de la liberté de la loi. Cela se comprend : la science n’est pas pos-
sible sans la conformité a la loi; mais la doxa est précisément doxa
en ce qu’elle n’est pas sous une loi générale et nécessaire de la
pensée; ou bien elle est transcendante au logismos et a la noésis,
ou bien elle reste en deca. Depuis que Thomas d’Aquin eut dit:
Ce qui est en contradiction avec les principes donnés par la na-
ture, I’est aussi avec la sagesse divine, parce que Dieu lui-méme est
I'auteur de la raison, non-seulement la critique de la raison pure,
mais aussi la critique de toute révélation était introduite et devait
étre poussée jusqu’au bout. La tentation élait grande alors de con-
cevoir les normes, de telle sorte que le contenu de la foi put pa-
raitre d’accord avec elles. Or, en généralisant la loi de causalité et
d’opposition de maniére qu’elle s’appliquét a tout étre, le panlo-
gicisme était chose faite, et c’est & ce dernier (ue répond la déter-
mination fondamentale de l’incarnation et de la trinité. L’unité
possible de la foi et du savoir semble établie et le but le plus haut
atteint, a savoir une science croyante et une foi scientifique. Quant
a la genése du monde, Thomas identifia la création al’émana-
tion, ce qui répond a I'individualisation de ce qui est général, par
conséquent au panlogicisme. Mais avec I’émanation l’éternité du
monde est donnée, tandis que la doxa enseigne qu’il a eu un com-
mencement. Thomas ne put surmonter ce dualisme. Il n’y a quela
foi,dit-il, qui puisse maintenir que le monde a commencé. Donc I'in-
tellect le rejette. Or, ce point est le point critique entre tous. Ici
Parménide et Aristote s’arrétérent court; ni 'un ni Pautre n’ad-
mirent 'idée du monde produit par émanation. Le premier nia
donc la réalité du monde; D’autre le déclara indéductible. Et Au-
gustin déja demande : Qu’est-ce que Dieu a donc fait avant d’avoir
créé le monde? L’abime pour Pintellect qui pose la question.
Quand Thomas revinta ce probléme, il fallait une réponse. Une chose
doit aller dans I’abime. Si le monde est sans commencement, com-
me le veut le panlogicisme, ’orthodoxie est ruinée; si le monde a
commencé, c’est U'intellect panlogistique qui se précipite dans
I’abime et la doxa triomphe. Luther poussa dans I’abime l'intellect
scholastique.

Mais la maxime de Thomas d’Aquin : Quidquid principiis natu-
roliter notis contrarium est divine sapientie contrarium, n’avait



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 213

pas encore été réfutée scientitiquement. On pouvait et devait entre-
prendre une nouvelle critique de la raison, puis de toute réve-
lation. Nicolas Taurellus (voy. plus loin) s’éleva a la fois contre le
panlogicisme de Thomas d’Aquin et d’André Gésalpin, et contre la
doxa, pour autant qu’elle contredit les normes geénérales.

L’intellect, en affermissant sur la base de la critique de la raison
pure la détermination métaphysique, Aeternorum nullus est mo-
dus, nullus est ordo, brisa d’un coté le panlogicisme, nia I'incon-
ditionnalité du monde et, d’'un autre coté, déclara le dogme de I'in-
carnation de Dieu une impossibilité absolue, parce qu’elle implique
la négation de Dieu en tant qu’identité absolue. On étail ainsi re-
venu a la Lumiére des lumiéres, qui n’a ni tropiques ni parallaxe,
d’aprés I'expression de I'épitre de Jaques. Taurellus fut maudit
par 'orthodoxie pour avoir montré que le dogme fondamental de
la doxa se soutenait et lombait en méme temps que le panlogi-
cisme. Elle fit de nouveau alliance avec ce dernier lorsqu’il se re-
leva avec Hegel; mais la séparation se répéta aussi. L’incarnation
de Hegel n’était pas celle qu’admettait la doxa, et par lui elle se
convainquit qu’on ne pouvait établir 4 la fois un Dieu transcendant
sans modification et une incarnation qui suppose modification. Il
faut maintenant que la doxa enrole des philosophes qui prouvent
que la transcendance et 'immanence sont compatibles, qu’identité
et unité, contradiction et opposition, sont identiques, c’est-a-dire
qu'on peut affirmer en méme temps de chaque chose, avec une
€gale précision et vérité, le méme et le contraire, c’est-a-dire que
la science rationnelle est pure folie devant Dieu. Il faut qu’il soit
prouve, sur la base des lois de la pensée, que la liberté de la loi,
c’est-a-dire de la loi de la pensée, est le seul principe juste. Alors
pourra s’accomplir le mariage de la doxa avec I’épistémeé sur la
base commune, liberté de la loi, et ’on verra commencer le régne
de mille ans, ot la liberté de la loi domine triomphante la loi de
la liberté.

La philosophie trouve I’unité de 1’essence dans ’absolu, et offre
cette vérité & la théologie qui en fait la trinité incompréhensible &
la philosophie. Le philosophe est serviteur du prétre consacré; il
lui verse le vin profane, et le prétre le change en sang. Telle esl,
en deux mots, I’histoire de la scholastique.

Aprés une rapide revue des scholastiques et des philosophes
frangais et anglais, y compris Spinoza, ’auteur en vient a la philo-
sophie allemande, dont il place le point de départ dans les theéses
publiées en 1567 par Nicolas Taurellus. Leibnitz, en effet, n’a pres-



214 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

senti Dieu que téléologiquement, et a hypostasié I'idée de but.
Pour Kant aussi, ’absolu n’est quun postulat de la raison pratique.
Au point de vue de la théorie de la connaissance et ontologique-
ment, ce n’est proprement que dans Taurellus que P'esprit alle-
mand a trouvé I’absolu, et cela sur le fondement du pur intellec-
tualisme, et de plus cosmologiquement par l’analyse du monde.
Mais son idée de Dieu est obscurcie par U'introduction de détermi-
nations accidentelles en Dieu, par I’admission de notions théolo-
giques dans la métaphysique, et enfin par la détermination de 1’es-
prit humain comme substance.

Aprés le panlogicisme de Hegel et I’atomisme de Herbart, il ne
resta & lesprit allemand que le nihilisme et le matérialisme de
Schopenhauer. La bulle de savon avait crevé ; il n’en restait qu'une
goutte d’eau de savon, et cela pour avoir voulu étendre le monde,
cette bulle de savon, jusqu’a étre & xo wav. Le monde n’est ni le
tout ni le rien du tout, mais le rien qui apparait (das erscheinende
Nichis). Or, 1’apparaitre présuppose I’étre. La catégorie acciden-
talité est I’étroit chemin qui conduit a la lumiére et a la vérité. Il
est si étroit qu’il est a craindre que 1’espril ne glisse a droite ou a
gauche, et ne tombe dans I’abime.

Pour en revenir a Nicolas Taurellus, né en 1547 4 Monbéliard,
mort de la peste a Altdorf en 1606, son ouvrage capital, intitulé
Alpes cese (1597), était dirigé contre André Césalpin. I1 ¥ proclame
d’abord I’autonomie de la raison dans les matiéres philosophiques,
et rejette toute autorité, méme celle d’Aristote. De plus, il étudie
la faculté de connaitre dans I’homme, et contribue par la a for-
mer le rationalisme objectif. La philosophie n’est plus désormais
la servanie, mais la sceur de la théologie. A celte derniére n’ap-
partient que ce qui repose sur la révélation particuliére de I'at-
tribut de miséricorde, dont la philosophie ne sait rien. Il fait la
critique de la raison (scientie scientia), et détermine I'esprit humain
comme réceptivité et spontanéité. Il n’y a point d’intellect passif.
La sensation livre simplement les matériaux, mais la connaissance
est un produit de l’aclivité spirituelle. Mens rerum notitias appre-
hendit, nec ab eis afficitur, velut a colortbus oculi, vel anima dolo-
ribus, cum voipota non ut sensiles qualitates in rebus sint intellectis,
sed mentis effectus exsistant, a quibus affici non potest, nisi forte in
se tpsum agal. L’actus primus de Vesprit est la vis intelligends qui
en fait ’essence; Vactus secundus est Vintellectio qui est liée &
P’organisme,

Voici maintenant les principes métaphysiques. A la pure ne-



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 215

gation ne peut répondre aucune chose réelle, car la réalité lui est
déniée; il n’y a donc que la pure affirmation et ’affirmation déter-
minée par la négation. La négation n’est pas un accident, mais une
constitution de la substance par rapport a laquelle elle est dite li-
mitée (finita). L’affirmation simple est purement immatérielle,
donc substance purement spirituelle, énergie absolue, actualité sans
potentialité. Toutes les autres substances sont matérielles, ¢’est-a-
dire sont des potentialités. Si les substances déterminées ne peu-
vent se produire (entstehen) par elles-mémes, parce qu’elles sont
déterminées, d’un autre coté elles subsistent (bestehen) par elles-
memes, parce qu’elles sont substances. Dieu est I’étre nécessaire, a
la différence de 1'étre contingent; il n’est qu’accidentellement
cause du monde, car autrement il serait déterminé par 1'effet.
Comme Dieu ne peut rien produire de plus excellent que lui-mé-
me, il se produit lui-méme nécessairement de toute éternité. On
voit ici clairement que Taurellus met la causalité dans la substance
simple. Dieu est cause sué, comme dans Spinoza. Sa proposition,
aeternorum nullus est modus, est par 1a détruite; la substance a
une modification. Dieu est donc nécessairement la cause de lui-
meme el accidentellement la cause du monde, causa externa et
efficiens. Pour échapper a la nécessité de la causalité du monde en
Dieu, Taurellus pose en Dieu I'arbitraire, ce qui est arbitraire de la
part de Taurellus. La polentialité est mise dans la substance, et ainsi
Dieu n’est plus "absolu actus. Avec cela,en tout cas, Taurellus sub-
ordonne ’arbitraire a la potentialité et celle-ci a la nécessité ; mais,
par cela méme, il met aussi une hiérarchie dans la substance, bien
quil affirme : Aeternorum nullus est ordo. Toute substance dans le
monde est, en tant que substance comme Dieu, ¢n suo genere par-
vus deus. Sa détermination consiste simplement en ce qu’elle n’est
pas causa sui. Toutes les parties du monde sont des substances sim-
ples. Donc I'unité du monde ne peut élre substantielle, mais for-
melle, comme dans une armée, une montre, etc. Cette unité vient
@’abord de la matiére commune qui est le lien des monades, puis
d’un consensus réciproque des atomes. Nous avons ainsi une har-
monie préétablie. Si nous allons au fond de cetle harmonie, nous
trouvons que la pure affirmation est 'idéal des choses comme elle
en est la présupposition. La pluralité des choses est détermination,
donc neégation qui doit étre ni¢e, donc les atomes aspirent a la to-
talité, donc a se compléter réciproquement; ils se nient ainsi eux-
meémes comme substances et s’affirment comme parties d’un tout.
Ainsi, la substance reconnait qu’elle est un dieu entaché de néga-



216 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

tions. La philosophie conduil donc nécessairement au désespoir.
Voila ou méne la détermination de 1’esprit humain comme sub-
stance. Nosire fructus contemplationis est desperatio.

Néanmoins, d’aprés notre auteur, les théses philosophiques de
Taurellus constituent le grand point de séparation el de conversion
pour la vie théorétique de I'esprit allemand. Elles contiennent les
lignes fondamenlales de la critique de laraison pure et d'une mé-
taphysique pour 1’éthique chrétienne. Dans la théorie de la con-
naissance, le développement phénoménologique de I'intellect pour
I’analyse duquel Aristote a rendu de grands services, est distingué
de la recherche des normes et des formes immanentes a ce méme
intellect avant toute expérience, et, par la, juslice est rendue a la
réminiscence de Platon. Le vo3; woutizé; d’Aristote n’est concu que
comme une maniére d’étre de 1’esprit humain en général, et ce
dernier est maintenu comme déterminé par la réceptivité et la
spontanéité, de sorte que tout le procés de la pensée, a partir de la
perception sensible jusqu'a la véneis 175 voriozws, convient a 'esprit
humain en général. Par la esl exclue la détermination panlogis-
tique que 1e vs3; woegreed; est dans ’homme PPélément divin, 5 Se:3y,
par conséquent un mode de esprit (v»35) absolu. Le panlogicisme
est par la brisé; car, si ce qu’il v a de plus haut, le vs3; wonrixds
n’est pas le Seiov, donc pas un mode du w3z, il s’ensuit que rien
dans le monde n’est un mode de Dieu, et ainsi la modilication en
géneral doit étre niée en Dieu. Par 1a esprit allemand fut poussé
vers le monothéisme qui a son expression dans la détermination :
Aeternorum nullus est modus.

La conséquence étail proche de déterminer ’esprit humain com-
me unesubstance avec des accidents dans le sens aristolélique. Nous
avons ainsi une pluralité de substances. Si elles sontsubstances réel-
les, elles sont pures spontanéités, inconditionnées et n’ont point de
mode. Mais elles ont des modifications, car elles ne sont relative-
ment a la connaissance que des potentialités, et d’ailleurs leur plu-
ralité exclut P'inconditionnalité. Elles présupposent un tout unique,
inconditionné qui est pure actualité et spontanéité. Une pluralité
de substances spirituelles n’est pas possible sans un médium sé-
parant; celui-ci est donc donné avec la réalité des esprits, c’est
’espace vide, la matiere. Mais la grande difficulté était de dériver
du premier (principe), le monde, cette pluralité des esprits séparés.
Pour écarter le panlogibisme et le dualisme, la divinité fut déter-
minée comme énergie, qui produit d’abord ce qu’il y a de meilleur,
a savoir soi-méme de toule éternité, el, en outre, se révele dans



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 217

le temps comme energie productrice par la création du monde.
Mais par 1a la modification serait introduite dans 1’absolu, et ainsi
I'idée de Dieu supprimée. Si Dieu se pose lui-méme, ces positions
ne peuvent étre que des révélations de son essence, des maniéres
d’étre de Dieu. Si le monde, en tant que position de Dieu, en est
aussi une maniere d’étre, le panlogicisme est chose faite. L’esprit
allemand eut alors recours a une détermination particuliére, ana-
logue au mystére de la trinité. Il limita la modification de Dieu a
Ini-méme : Dieu se produit lui-méme. Cetle modification peut se
déduire du moment de I'idée de Dieu, a savoir qu’il est absolue
énergie. Le vod; énergique apparait comme énergie el vou;. Mais
de I'idée de Dieu, 1l ne résulte pas qu’il produise encore quelque
chose d’autre que lni-méme. Pour se tirer de la, ’esprit allemand
infroduisit dans 'idée de Dieu un moment accidentel, ¢’est-a-dire
non essentiel, dont ’esprit ne peut avoir connaissance que par une
révélation particuliere. Deo cause nomen accidit. Ainsi donc ce
monde est une révélation d’une propriété de Dieu, qui n’appar-
tient pas a son essence, dont nous ne saurions rien sans cette ré-
vélation. Maintenant il peut y avoir en Dieu plusieurs propriétés
pareilles, dont nous ne pouvons avoir connaissance que par des
revélations spéciales. Ainsi done, il est distingué dans I’essence de
Dieu un élément essentiel et un non-essentiel — accidentel dans le
sens aristotélique—; dans 1’essentiel la modification est de nouveau
introduite dans la substance, et par 1a le pur monothéisme est ob-
scurci. Nous avons une substance avec des attributs accidentels et
avec modification. Ou commence le non-essentiel, cesse le savoir
et commence la foi. Que Dieu soit créateur du monde, c’est affaire
de la foi, car celte vérité ne découle pas logiquement de I'idée de
Dieu. On en était ainsi revenu pourtant a la proposition de Tho-
mas : Mundum coepisse sola fide tenetur. L’esprit allemand voulut
unir la philosophie et la foi, de maniére & faire de la premiére le
fondement de la seconde. Mais le mystére de la théologie, la trinité,
fut enlevé a celle-ci comme étant une doctrine philosophique, dé-
coulant de la détermination philosophique de Dieu comme absolue
énergie. Cependant, & le bien considérer, il n’en est pas autrement
par rapport a la création. Que Dieu soit le créateur du monde, on
le croit sur le fondement, non pas d’une révélation spéciale et ver-
bale, mais d’une révélation de fait, & savoir la réalité du monde.
En vertu du principe de causalité, on conclut du monde a Dieu
comme a sa cause, et parce que la causalité du monde ne résulte
pas des attributs de Diea, on croit qu’il ¥ a en Dieu un attribut ac-



218 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

cidentel, non-essentiel. Ainsi la philosophie, en voulant servir de
base & la théologie, lui enlevait justement pied a pied le terrain, et
finit par ne lui laisser que la révélation d’un autre attribut non-
essentiel en Dien, a savoir celui de la miséricorde, tandis qu’elle-
meéme maintint la justice comme 1’essentiel. Mais il n'y a point de
science de ce qui n’est pas essentiel, par conséquent la théologie
ne peut jamais étre une science. Ainsi les dogmes de la théologie,
considérés du point de vue philosophique, ne sont que des for-
mules d’opinions subjectives. Donc ’esprit s’affranchit de la théo-
logie dogmatique.

Comme est son Dieu, ainsi est ’homme. L’esprit humain est une
substance avec modifications et accidents. Il est causé acciden-
tellement, et plusieurs substances existent aussi accidenlellement &
coté de lui. Mais cet attribut non-essentiel est une négation de I’at-
tribut essentiel, de la substantialité, et cette négation doit étre
niée par celui-ci. Si, d’apreés son essence, il n’affirme toujours que
lui-méme, il doit nécessairement s’engager dans un conflit inté-
rieur; car il lui faut affirmer théorétiquement les autres substances
qu’il nie pratiquement en n’aflirmant que soi-méme. De méme, il
nie pratiquement Dieu qu’il doit affirmer théorétiquement. A cette
négation, le Dieu énergique doit, & cause de sa propre affirmation,
opposer une énergique négation. Ainsi les deux substances sont
enlre elles dans un rapporlt essentiellement négatif; et comme 'une
des deux est I’absolue énergie, il faut, par une nécessité logique,
que P’esprit humain soit condamné & un tourment élernel. Ainsile
savoir conduit au désespoir; et ce n’est pas le savoir (ui nous rend
malheureux, il constate seulement (ue nous le sommes. La philo-
sophie a le méme effet que la loi juive : elle dévoile que nous som-
mes des esclaves incapables de nous acquitter. La connaissance est
donc la source du mal; manger de I'arbre de la connaissance est
la cause de la misére humaine.

Telle est la conséquence logique de la définition de Pesprit,
comme une substance avec des attributs non-essentiels. Mais, en
derniére analyse, la misére de ce monde remonte a Dieu. C’est lui
qui nous a créés, et non pas nous. Mais il ne sert de rien de rai-
sonner, cela ne fait que nous endurcir davantage et nous rendre
plus haissables a Dieu. Que faire alors? Chaque substance, 1’ab-
solue, comme loute substance créée, a coté de ses attributs essen-
tiels, en a d’extra-essentiels; comme Dieu a révélé dans la création
un attribut non-essentiel, il pourrait peut-étre en avoir et en reé-
véler encore un pareil. Les chrétiens prétendent étre en posses-



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 219

sion d’une telle révélation. A cet atlribut correspond dans I’esprit
crée lattribut exlra-essentiel de la réceptivité; car, sila substance
n’était pas causée accidentellement, elle serait absolument spon-
tanée. Dans la spontanéité est la racine de 'affirmation de soi-mé-
me comme substance et du savoir, don¢ de la condamnation; la
spontanéité doit donc étre niée, et la réceptivité doit entrer en jeu.
Ainsi, Uesprit de I’homme est réceptif pour laisser agir la grace
divine. Nous avons 12 mainlenant la négation de la liberté et du sa-
voir. Ainsi, I’essence de Dieu et de Desprit est cachée derriere des
altributs accidentels qui se sont placés devant elle; derriére le
Dieu accidentellement miséricordieux, est le Dieu essentiellement
juste; derriére I’esprit accidentellement réceplif, est caché ’esprit
essentiellement spontané dans le domaine théorétique et éthique,
de méme que ’esprit en général est voilé derriére la matiére.
Ainsi, la tentative de D’esprit allemand de surmonter le panlo-
gicisme n’avait qu’a moitié réussi, et la suppression du dualisme
entre le savoir et la foi avait en apparence complétement réussi.
Ce dernier résultat étail obtenu en ce que I'esprit allemand avait
identifié complétement la doclrine augustino-paulinienne avec la
doctrine chrétienne, et la considérait comme un phare vers lequel
il devait manceavrer pour atteindre 'unité de la science et de la foi.
Guidé par cette présupposition, il détermina I’esprit comme sub-
stance, et adopta aussitot le dogme de la chute originelle; il lui ar-
riva ce qui étaitarrivé a Plalon, avec son hypothése de la chute anté-
cosmique des esprits. Voici la théorie : La pluralité des substances
cause necessairement leur séparation, donc leur union avec le mé-
dium séparant, donc avec la matiére. Comme elles sont substances,
chacune aspire a la tolalité et & ’universalité, nie par conséquent
chacune des aultres substances et affirme le médium séparant. Ainsi,
chaque substance est un étre fonciérement égoiste, tombé dans le
monde de la sensation. Mais la matérialité est un produit de la plu-
ralité des substances, par lequel 'universalité el ’absoluité de ces
substances sonl niées. Ainsi la substance n’est pas inconditionnée,
mais présuppose, comme cause primilive, une substance libre de
la matiere. Celle-ci est alors 'idéal pour chaque substance parti-
culiere; ainsi, la maliére est reconnue comme cause de la passi-
vité. Maintenant, comme toutes les subslances, en tant que telles,
sont pénétrées du désir de la totalité, ne pouvant atteindre al’absolue
totalité, elles s’efforcent d’arriver a la relative ; elles se nient comme
substances et s’affirment comme parties; elles sacrifient la sponta-
néité a la réceptivité. La conscience de Dieu, immanente a toutes



220 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

les substances, produit ce mutuus consensus des substances, par le-
quel la séparation est niée et la réunion poursuivie. Cette conscience
de Dieu est le principe qui organise le monde. Ainsi le monde est,
d’aprés Taurellus, un edorypa v 2heov. Mais ces £l par cette ten-
dance a la réunion, se rabaissent a étre des parties, par quoi ils se
nient comme %, c’est-a-dire ils nient 1’essence fondamentale pour
affirmer un attribul extra-essentiel. Que la révélation de 1’essentiel,
que la spontanéité éclate, et I’homme est malheureux. Il Iui faut
donc condamner pratiquement la liberté et la raison qu’il doit
pourtant affirmer théorétiquement. Le vou; actif d’Aristote qui, pour
Iui, est le 9:v dans '’homme et le fondement de la félicité, est
alors 'anti-divin dans ’homme et le fondement de I’éternel tour-
ment; il faut qu’il soit caché sous le v3; passif. L’homme doit se
comporter d’une maniére purement réceptive, relativement pas-
sive, tenir la raison captive sous la foi, la liberté sous la grace, ’es-
prit sous la chair. La chair est un produit et un témoin de la dé-
pendance, donc de la réceptivité, relativement de la passivité. Com-
me celle-ci doit étre affirmée, celle-la ne doit pas non plus étre
niée. Quand je suis faible, alors je suis fort: c’est-a-dire quand la
spontanéité est dépotentiée, alors ma réceptivité est potentiée, alors
je suis fort dans la réceptivité pour laisser agir la grace de Dieu.
Il n’y avait plus qu’un pas a faire pour se nier comme substance et
s’affirmer comme mode. Déja méme la modification était établie
en Dieu; pourquoi les esprits ne seraient-ils pas des modes de
Dieu? Telle était donc la direclion nouvelle qu’avait prise I’esprit
allemand dans son travail d’affranchissement.

L’esprit allemand avait exprimé la détermination, en apparence
libératrice, par le théosophe Jacob Bohm, qui vint aprés Nicolas
Taurellus. Si, dans ce dernier, I’esprit allemand porta & ’absolu 1a
loi d’opposition jusqu'a en faire le conlradictoire, dans Bohm il
porta a ’absolu le principe d’identité; le premier détermina I’es-
prit humain comme substance, le second comme mode de la sub-
stance. L’esprit allemand est bien ce paysan dont Luther dit qu’on
ne peut le mettre en selle; si on le hisse d’un coté, il tombe de
I’autre. Luther lui-méme, Taurellus, Bohm en" sont la preuve suf-
fisante. Il ne put trouver la catégorie accidentalité, il oscilla entre
la substance et le mode. Les plus grands extrémes s’étaient pro-
duits brusquement; aurea mediocritas d’Aristote ne devait étre
obtenue qu’aprés de longs errements.

Voici la marche de ’esprit allemand a partir ae la. Le dualisme
de Descartes est admis avec la doctrine de Taurellus par Leibnitz,



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 221

qui proprement a recapitulé toute la philosophie antérieure. De
I’école de Wolf est sorti Kant, qui est amené par le sceplicisme de
Hume a rechercher les fondements de la connaissance humaine.
Dans la théorie de la connaissance, Kant ne trouve que le v
passif d’Aristote, le vo3; dépendant du dehors par rapport a I’objet,
auquel v.3¢ sont immanenltes les normes et les formes, mais qui
ne peut atteindre aux principes. Théorétiquement, il ne voil que la
réceptivité de 1’esprit. Mais, dans la philosophie pratique, il dé-
couvre la spontanéité de 1'esprit, le v3; actif d’Aristole. Fichte va
plus loin dans cetle voie, et affirme que la divinité est I’idée hy-
postasiée de 1'unité et de la totalité, le logos et I'ananké, les nor-
mes et formes immanentes & 1’esprit. Comme il maintient exclusi-
vement la spontanéité de 1’esprit, il n’a au fond que des substances.
Mais la pluralité des esprits est négation de la substantialité. Donc
la réaction doil se produire, et tous les esprits isolés sont déter-
minés comme modes de la substance une. Fichte commence donc
par la spontanéité pour finir par la réceptivité, qui doit nier I'in-
dividualisation, laquelle est une négation. D’aprés lui et Taurellus,
Pesprit est substance et doit devenir mode; d’aprés Kant, il est
mode el doit devenir substance. Schelling identifia ’esprit et la
matiére; il pose la substance avec modifications, c¢’est un Jacob
Bohm spiritualisé. Hegel a créé le panlogicisme sur une base aris-
totélique. Ainsi D’esprit allemand fut I’accomplissement de I’esprit
grec. A la catégorie substance avec modifications, qui se rattache
a Héraclite. devait répondre, dans Herbart,la catégorie substantia-
lité, qui rameéne 4 Démocrite. Dans les deux systémes, on voit ré-
gner de nouveau, cela se comprend de soi, le logos et I’ananke,
comme dans Démocrite et Héraclite. 11 ne restait plus, semble-t-il,
vu que le monothéisme paraissait inaccessible, qu’a retourner aux
deux principes inconditionnés du monde d’Aristote, a I’exclusion
du voUs actif et du vw3; absolu, et a considérer tout le proces du
monde comme un essai avorté de la forme pour triompher de la
matiére. C’est ce qu’a fait Schopenbauer. Mais la négation de Pa-
mour pour ’existence révéle la spontanéité pratique de I’esprit,
comme dans Kant; ainsi s’explique que Schopenhauer ait prétendu
étre le successeur légitime de Kant.

QP, si Pesprit est spontané, il est mode d’un (principe) général,
qui a élevé sa potentialité jusqu’a cette actualité ; la potentialité im-
plique que cet esprit général n’est pas I’absolument premier, mais
présuppose un premier principe véritable; mais celui-ci ne peut
avoir aucun mode, donc I’esprit général ne peut en étre le modes



229 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

comme il ne peut non plus étre substance lui-méme, car la sub-
stance n’est pas conditionnée, il faut nécessairement qu’il soit un
accident de ce premier principe. Avec cela une nouvelle catégorie
est trouvée. Il y a de certain la substance sans mode et 'accident
avec modification. Aussi peu la substance admet de modification,
d’individualisation, aussi certainement il faut que 1’accident ait mo-
dification, parce qu’il est potentialité. Cet accident ne peut élre ab-
solue affirmation du premier principe, car celui-ci est lui-méme
cette affirmation absolue, donc il n’en peut étre que l’affirmation
relative; il a donc en soi la négation, c’est-a-dire la matiére. Par
son union avec la matiére centrifuge, I'individualisation est donnée,
de telle sorte que 'accident est pour la pensée une pluralité d’a-
tomes, dont chacun est un gdvclov de matiére et de forme, un esprit
défini négativement, donc un esprit déterminé. Ces atomes ne sont
pas des 8, mais seulement des parties d’un tout idéal. Comme le
tout est bhut, l'individualisation doit étre considérée comme une
négation relative, qui est 4 nier. Le mouvement centripéte des ato-
mes doit élre nié, défini par le mouvement centrifuge vers un cen-
tre idéal. La plus forte négation trouve son expression dans la plus
grande matérialité; donc le degreé inférieur de I’existence de 'acei-
dent doit élre celui ou prédomine la matérialité, et le degré le plus
haut d’existence. celui o prédomine la spiritualité. Entre deux se
place le proces par lequel la matérialité el la tendance centrifuge
sont peu a peu définies. Le but du mouvement est de devenir le plus
possible pure forme; la résistance de la matiére fait de la ligne du
mouvement une spirale infinie.

André OLTRAMARE.




	Esquisse de l'histoire de la philosophie : depuis Thalès jusqu'à Schopenhauer

