
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Esquisse de l'histoire de la philosophie : depuis Thalès jusqu'à
Schopenhauer

Autor: Oltramare, André / Schmid de Schwarzenberg, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


200 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

ESQUISSE

L'HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

DEPUIS THALÈS JUSQU'A SCHOPENHAUER

PAR

Le Dr F. SCHMID DE SCHWARZENBERG'

Cet ouvrage, remarquable par la hauteur du point de vue
auquel il est écrit, autant que par l'originalité et la profondeur des

jugements portés sur les grands chefs d'école, embrasse dans

400 pages pleines de faits et d'idées les phases successives du
travail philosophique, tel qu'il s'est produit dans l'antiquité et dans

les temps modernes. Chaque système y est d'abord étudié clans ses

origines et ses rapports avec les autres, puis analysé dans ses principes

constitulifs, poursuivi dans ses conséquences, apprécié enfin,

quant à la valeur des solutions qu'il donne du problème capital de

la philosophie, c'est-à-dire de la question métaphysique des

rapports du fini et de l'infini. Comme l'annonce déjà le titre même du

volume, ces recherches historiques sont éclairées à la lumière de

vérités reconnues par l'auteur et dont l'exposition complète
se trouve dans un ouvrage publié par lui en 1855. Son point
de vue est celui du monothéisme spéculatif, différent du
monothéisme théologique des juifs et des chrétiens, en ce qu'il a ses

racines dans les normes générales immanentes à l'esprit, à savoir
celles d'opposition, d'unité et de causalité. Voici en résumé les

données essentielles du système.

i Grundriss der Geschichte der Philosophie von Thaies bis Schopenhauer,

vom speculativ-monotheistischen Standpunkte, von D1'. F. Schmid aus

Schwarzenberg, 1867. Un volume in-8 de xu et <i08 pages.



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 201

L'analyse du monde et de la conscience de soi-même donne
comme résultat la relativité du monde et de toutes ses parties. Il
n'est pas inconditionné et présuppose, au contraire, le tout un
et indivisé, l'absolu. C'est là un postulat de la raison théorétique,
de même que l'harmonie est un postulat de la raison pratique.
C'est une idée immanente à notre esprit, précisément parce que la
connaissance de la relativité ne le satisfait pas. L'esprit a pour
condition l'absolu et se met en quête de sa condition; étant
conditionné lui-même, il cherche l'inconditionné, ou Dieu. S'il était
inconditionné, il se poserait purement et simplement, et trouverait

sa satisfaction dans cette affirmation de lui-même. Le principe
premier, un, indivisé, inconditionné, absolument subsistant par lui-
même, est la substance. Réelle aussi bien que le monde,-elle
répond dans l'intellect à l'affirmation absolue, sans négation. L'absolue

négation n'est que ce qui n'est pas, le néant, sans réalité. Le
monde réel n'est que l'affirmation relative de la substance, ce qui
implique qu'il en est aussi la négation relative. Il est ainsi l'unité
de l'affirmation et de la négation de la substance. L'affirmation
relative ne présuppose pas seulement la substance comme sa

condition, mais dans la révélation de sa subsistance en soi-même
relative, elle dépend aussi d'un autre principe, à savoir de la
négation relative. Elle ne peut être qu'un tout qui est un avec la
négation relative, c'est-à-dire un principe commun à toutes choses,
un tout en parties. La substance est tout et seule. Elle n'a point
d'individualisation. Le tout relatif se divise, non pas à l'infini, car il
aurait alors en soi l'absolue négation, mais en parties indivisibles.
L'absolue affirmation est aussi absolue conscience et connaissance
de soi-même; elle est l'esprit absolu. La négation relative est ce
qui est pour un autre principe, ce qui s'étend en parties indivisibles

; elle est la matière. L'affirmation relative n'est ni esprit,
ni matière, mais l'âme générale qui ne se présente que dans des

parties indivisibles, et en unité avec l'atome matériel. Ainsi le
monde est l'unité, saisie par la pensée, d'unités résultant de parties
indivisibles, pensantes et étendues. En vérité et en réalité, il n'y
a ni une matière inerte, inanimée, ni une âme immatérielle; car
l'affirmation relative implique la négation relative, et réciproquement.

La matière ne peut pas être absolue passivité, réceptivité
absolue ; car alors elle ne serait pas négation relalive, mais absolue.
Elle est donc à la fois passivité relalive et action relative. De même
l'âme n'est pas action ou spontanéité absolue, mais à la fois action
relative et passivité relative. On ne peut conclure de là à Tiden-



202 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

tité de l'âme et de la matière. Avec la relativité est donnée la
division primitive (Ur-Theilung). Le monde est l'unité, la clef de
voûte (Schluss) de deux parties primitives (Ur-Theile), dont l'une
représente plus particulièrement, mais non exclusivement, la
négation, le passif, et l'autre, plus particulièrement, mais non pas
exclusivement, l'affirmation, l'actif. Si maintenant les deux parties
étaient inconditionnées, et par conséquent d'égale puissance, ou
bien elles seraient liées l'une par l'autre, et tout mouvement
serait supprimé; ou bien la réunion et la séparation devraient
alterner également, ce qui équivaut à l'absolue rotation. Mais les
deux parties ne sont pas inconditionnées ; elles présupposent
l'affirmation pure, la substance. Or celle-ci étant supérieure à la pure
négation, l'affirmation relative est aussi superordonnée à la négation

relative. Par là est donnée la possibilité de l'existence du
monde. Et de même que l'affirmation absolue en est le principe
ontologique, elle en est aussi le but, vers lequel aspire l'âme
du monde. Ce n'est donc pas l'affirmation qui se révèle d'abord,
pour laisser apparaître ensuite la négation; celle-ci a la priorité
dans l'existence. Ce qui se produit d'abord de préférence dans le
procès du monde, c'est la spontanéité de la matière et la réceptivité

de l'âme. L'âme du monde s'individualise alors et se détermine

négalivement par une séparation; elle efface sa substantiate

et laisse prévaloir la négation relative, c'est-à-dire la matière
centrifuge, qui est le médium séparant ; elle prend un corps. Mais

comme l'affirmation, c'est-à-dire la subsistance par soi-même, la
totalité et l'unité, est te but de l'existence, le terme du procès doit
être de faire dominer la spontanéité de l'âme sur la spontanéité
de la matière, et de faire ainsi valoir la réceptivité de celle-ci;
l'âme doit se servir de la matière comme médium ou organe de sa

révélation spontanée d'elle-même; elle doit se rendre la matière
serve et docile. L'âme est le principe d'organisation. Celle-ci doit
se poursuivre jusqu'à ce que la matière soit devenue l'organe de

la pensée qui a conscience d'elle-même. Parvenue à ce point,
l'âme devient esprit relatif. C'est le vwî agissant d'Aris tote. L'âme
est toujours encore passive, à ce moment de sa plus haute spontanéité.

Mais, à cause du but qui est l'affirmation, l'individualisation qui
est négation de la totalité, doit aussi être niée. Il faut alors que la

réceptivité des âmes entre en activité, qu'il se produise entre
elles participation et sympathie (Theilnahme). L'âme du monde
s'affirme par là comme ce qu'elle est réellement, à savoir comme



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 203

affirmation relalive de l'affirmation absolue, comme une spontanéité

réceptive et une réceptivité spontanée, comme un tout
formé de parties co-appartenantes, et comme superordonnée à la
matière. A l'absolue affirmation, parce qu'elle est tout, doit
échoir (zufallen) l'Autre. Le monde n'est pas une manière d'exister,

un mode de la substance non plus que substance lui-même ;

donc il est nécessairement conçu comme accident de la substance,
c'est-à-dire occasionnel (zufœllig). L'essence du monde est l'acci-
dentalité, et c'est pour cela qu'il est affirmation relative et

négation relative c'est-à-dire entièrement relatif. Tout en lui est

accidentel.
A la connaissance que l'esprit a de soi, comme accident de la

substance, répond l'aspiration énergique à la subsistance par soi

même, à la co-appartenance et à l'appartenance à Dieu (Zusammengehörigkeit

und Gottesgehœrigkeit). L'absolue identité du savoir
et du vouloir tombe par de là le monde, dans la substance.

Le mode d'existence théorétique et pratique du monde et de

toutes ses parties constitutives, est la négation de la négation qui
arrive à son apogée dans l'affirmation relative de la substance.

L'harmonie parfaite, c'est-à-dire l'unité de toutes les oppositions
est le but du mouvement du monde; car par elle il est le reflet de

l'identité absolue de la substance. Ainsi ce monde disharmonique,
plein de misère, a ontologiquement, pour condition nécessaire à

la pensée, l'identité absolue, et, pour cette raison, il a téléologi-
quement pour but nécessaire l'harmonie, reflet de l'identité. Par
elle, l'esprit humain atteint le repos et s'affermit comme un accident

de la substance, un être lié à Dieu (Anwesen Gottes). Tel est
le monothéisme spéculatif, et tels sont les principes d'après
lesquels sont exposés et jugés tous les systèmes qu'a fait éclore la
recherche philosophique.

Le point de départ de celle-ci est dans la séparation graduelle
d'avec la mythologie, par éliminalion des personnifications de
forces et. de choses naturelles. De là est sortie l'école des philosophes

hyliques, c'est-à-dire un matérialisme intelligent qui donne
une place à l'idée de force à côté de la matière, laquelle en est la
manifestation sensible. La première tentative de systématisation
complète pour embrasser tous les faits dans une explication
unique, est faite par Heraclite, qui établit l'identité de la loi d'identité

et de la loi de contradiction, tout en subordonnant celle-ci à

celle-là clans l'application. Mais à côté de l'indifférence absolue
apparaît pourla première fois la loi d'opposition, fondement de la



204 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

cosmologie, qui doit se produire de plus en plus dans le développement

de l'esprit humain. L'absolue identité n'est possible que
dans l'être inconditionné, tandis que l'identité relative implique la

conditionnalité.En effet, si l'être a quelque chose du non-être, et
le non-être quelque chose de l'être, ils se présupposent réciproquement

et ne sont plus en contradiction, mais en simple opposition.
Donc pour qui veut maintenir l'inconditionnalité du monde, il ne
reste plus que le coup d'état ontologique d'affirmer, comme a

fait Heraclite, l'identité de l'identité el du contraire. Tout alors est

comme rien. Chez Xénophane commence à poindre la détermination

que l'affirmation seule est ce qui est, et que ce qui est entaché
de négalion de l'absolue identité est ce qui n'est pas. Pour Parmenide,

penser et être sont identiques; ce qui ne pense pas est un
non-être. Le monde sensible, n'étant pas l'absolu néant, l'absolue
contradiction de l'être, doit être un quelque chose au moins en

pensée, doit être pensé comme une chose, une du côté de

l'être, multiple du côté du non-ôtre, c'est-à-dire à la fois esprit et

matière, n'ayant qu'une existence phénoménale, sans réalité
essentielle. Aussi Zenon d'Élée nie-t-il le mouvement et l'espace.
Mais voici que s'élève l'école atomistique, laquelle voyant que ni la

loi de l'absolue identité, ni celle de l'absolue contradiction ne

peuvent expliquer le monde qui est multiple et divers, sans être
le pur néant, a posé les deux lois de l'unité et de l'opposition à la

place de celles d'identité et de contradiction qui ne s'appliquent
qu'à l'un absolu. Ce dernier reste pour le monde un idéal
transcendant. Le monde est l'affirmation relative, c'est-à-dire ce qui est

relativement identique avec soi, donc ce qui est relativement non
identique avec soi, un dans l'idée, multiple dans la réalité. Cette

multiplicité, qui est la négation relalive de l'identité, suppose un
milieu séparant, à savoir l'espace vide ou la matière qui est le rien
ou néant réel, à la différence du néant absolu qui est absolue

négation. En réalité il n'y a que les atomes et le vide. Le mouvement

des atomes est le résultat du jeu des forces d'attraction
et de répulsion qui elles-mêmes répondent à la négation relative

(mouvement centrifuge), et à l'affirmation relative (mouvement
centripète). Le but du mouvement est l'harmonie; mais comme
les deux principes du monde sont également inconditionnés,
il en résulte que le but n'est jamais atteint et que la rotation
est éternelle. Telle est la nécessité qui domine le monde. La

musique seule échappe à cette loi, parce qu'elle est une réalisation de

l'idée d'harmonie, un moment dans lequel le besoin (Noth) est



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 205

surmonté,et une liberté momentanée est atteinte; c'est un
affranchissement de la nécesité (Nothwendigkeit).

Le voû; (intelligence) d'Anaxagore n'est autre chose que l'idée
hypostasiée de l'harmonie. C'est lui qui fait sortir toute chose de

l'unité confuse primitive, en les séparant pour les subordonner à

l'esprit clans l'unité supérieure des oppositions. C'est un postulat
de la raison qui est hypostasié et présupposé pour expliquer le
monde. Il est seul l'éternellement fixe. L'institut ou l'ordre
pythagoricien a eu pour but de réaliser clans le milieu agité des cités

grecques cette idée de l'harmonie dont la musique est la
meilleure expression. Or, celle-ci repose sur des rapports numériques.
De là la théorie des nombres derrière lesquels il faut voir
les normes et les formes fondamentales du cosmos en général et
les lois de notre pensée. Le sel, sur la table des pythagoriciens, est

le symbole de l'organisation. Produit de la mer par l'action
du soleil, il rend témoignage de la supériorité de ce qui est
céleste sur ce qui est terrestre. Ce qu'il y a de plus élevé dans l'eau
de la mer, et qui est digne d'être relevé, en est dégagé par le
soleil, comme pur et purifiant; ce qui est fluide et de néant
est rejeté clans la masse. Le cristal de sel est quelque chose de fixe,
qui repose en soi, bien différent de la goutte d'eau qui se forme
et disparaît si aisément dans le tout. C'est le principe qui
conserve et purifie le monde enclin à la corruption ; il rappelle
l'idée de l'ordre pythagoricien clans son rapport avec le monde
corruptible. Vous êtes le sel de la terre.

Les sophistes n'ont fait que tirer la conséquence du principe des
Éléates. Si la nature ou le monde n'est qu'apparence vide, l'un ou
le principe premier n'est aussi qu'une abstraction vide, à savoir le
reflet hypostasié de la loi d'identité immanente en nous. Si
l'on nie la réalité du monde, il faut nier aussi celle de Dieu, c'est-
à-dire, si, dans la théorie de la connaissance, on nie l'opposition,
on nie aussi l'identité, et l'on ne peut rien savoir de certain
objectivement. La maxime de Protagoras, que l'homme est la mesure
de toules choses, n'est que le résumé de la théorie d'Heraclite.
D'un autre côté, le doute universel de Métrodore résulte de
l'atomisme et du tourbillon incessant dans lequel sont les atomes.
Ce qui tourne dans un cercle éternel ne saurait avoir la connaissance

(Verstœndigkeit) de ce qui tourne dans un cercle éternel,
sans arriver jamais à la permanence (Bestœndigkeit). En effet,
aussi longtemps que l'homme ne s'est pas reconnu lui-même, il ne
sait généralement rien; et, comme le dit Prodicus, le monde



206 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

des dieux n'est qu'un produit de la recherche que l'homme fait de
soi-même ; les dieux ne sont que les hypostases des désirs du cœur
humain. C'est l'homme qui s'objective lui-même. Il est donc
réellement la mesure de toutes choses, l'unique objet important de la
recherche et de la culture.

C'est de laque partit Socrate. Il a tiré de lui-même le germe
nécessaire de la science vraie, à savoir des pensées générales et nécessaires.

Autour de lui tout était flottant et vacillant. Les philosophes
n'avaient rien de solide qu'une seule chose, c'est qu'ils savaient
ne savoir jusque-là rien de certain. Socrate descendit donc en lui-
même pour analyser la conscience humaine et en tirer ce qui est
commun à tous; c'est là ce qui doit demeurer établi el ferme. A
l'amour de l'existence inférieure, à l'Èros terrestre en rapport
étroit avec la génération (Zeugung) avait succédé, en lui l'aspiration

à une vie supérieure, l'Eros céleste qui est en rapport
intime avec la conviction (Ueberzeugung), ce qu'il y a de fixe en
l'homme, et avec ce qu'il y a de fixe clans le ciel, la substance
éternellement semblable, l'harmonie reale. Le démon de Socrate est
la conscience de Dieu hypostasiée. Et l'homme qui pense toujours
d'après les normes fondamentales communes à tous, vit aussi

d'après elles, et ainsi il devient lui-même l'hypostase de ces

normes fondamentales; elles deviennent en lui chair et sang; il
est une incarnation du panlogos qui est lui-même le reflet de

l'harmonie absolue à savoir de la divinité. De même que la
sensation sert, dans la pensée de Socrate, d'instrument à la connaissance,

l'élément sensible, le beau tient une place importante clans

son éthique. En cela se révèle sa nature artiste. Socrate aimait
encore cette vie comme le reflet coloré de l'éternelle beauté. II
ne poursuivit nullement l'affranchissement complet de l'esprit,
comme l'a fait Kant, qui était d'avis qu'il fallait seulement se rendre

cette vie supportable, et qui n'avait besoin que de contempler
le ciel étoile ou de penser à sa propre conscience pour s'élever au-
dessus de ce monde.

Après Socrate et sur ses traces, l'école cynique maintient le
dualisme de la sensibilité et de la spiritualité; mais rejetant la spéculation,

comme Diogene foulait aux pieds les riches tapis de Platon, elle
s'en tint à la sagesse pratique. Par une distinction tranchée
entre l'esprit et la matière, elle affirma la liberté morale de faire
ce qu'on veut, le corps n'étant qu'une demeure passagère dont le
tonneau de Diogene était la fidèle image. C'était là le pur esprit
grec assis en lui-même et délivré de toute fantaisie, traduisant ré-



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 207

somment sa pensée dans sa vie ; c'est le même esprit qui s'était
tellement épris de ce monde qui lui semblait si beau ; maintenant
ses yeux s'étaient ouverts. Les chrétiens firent un jour la même
distinction tranchée entre l'homme naturel et l'homme de la

grâce ; celui-ci est affermi dans la foi, justifié, pur et bon ; l'autre
peut faire ce qu'il veut, cela ne peut troubler sa paix. L'esprit, àia
fois mode et substance, veut s'élever à l'absolu et nie pratiquement

la matière. C'est le système d'Heraclite répété, mais modifié

par l'influence de Socrate ; c'est dans la pratique l'identité des

contraires : d'un côté, l'affirmation absolue de soi-même, et
de l'autre, l'absolue négation de ce qui est étranger à l'esprit, de ce

ce qui le trouble.
Diogene de Sinope représente à lui seul la République idéale de

Platon, où la famille est niée systématiquement, comme elle l'a été

en fait dans la vie de Socrate. Si l'esprit humain n'est pas reconnu
comme un accident de la substance, il faut qu'il se pose ou
comme substance, égoïste et séparé des autres, ou comme un
mode de la substance, c'est-à-dire sans personnalité ; c'est alors
le coq sans plume de Platon. L'homme est tombé parce qu'étant
mode, il s'est affirmé comme substance. Le sauveur des esprits
tombés est le logos qui est l'esprit divin incarné dans la matière

pour l'organiser et la ramener à l'harmonie. Dans le livre des Lois,
où Platon ne fait plus jouer aucun rôle à Socrate, il a respecté davantage

l'individualité et s'esl tenu davantage sur le terrain de la réalité.
Le sixième livre condamne entièrement la communauté des femmes
et pose clans le mariage el la famille les racines de toute saine vie
politique. C'est là quecesse en Platonlepointde vuepropre à l'antiquité,
el que commence à poindre l'aurore de l'ordre moderne des choses.
Le but de l'homme n'est plus la réalisation d'un idéal; mais pour la
réalisation de l'idée de l'homme, l'État et l'Église ne sont que
des moyens. L'auteur du livre des Lois est le Platon chrétien, à la
différence de l'auteur païen de la République. Mais à cette éthique
nouvelle de Platon manquaient la métaphysique et la physique
correspondantes. Il élait réservé d'accomplir cette œuvre à l'un
des esprits les plus sobres et les plus pénétrants de la Grèce,
originaire des froides montagnes de la Macédoine. Il acheva l'œuvre

de Platon devenu mûr, en détruisant l'œuvre du poète Platon;
c'est pour cela qu'il est en affinité avec l'esprit germanique plus
qu'aucun des anciens. Aristote est le maître de l'occident.

Pour lui l'intelligence et la matière sont inconditionnées, et se

présupposent elles-mêmes idealiter; la forme n'est rien sans la



208 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

matière; elle ne peut se révéler et n'est qu'une possibilité. Ce qui
n'a pas été vécu ne peut être pensé. De môme la matière aspire à

la forme sans laquelle elle n'est aussi qu'une possibilité. D'un
autre côté, la matière et la forme se repoussent à cause de leur
essence. Cependant ce monde est réel; il y a des myriades d'êtres
dans lesquelles elles sont en unité. L'intervention de Dieu est
nécessaire pour expliquer le monde. L'esprit, pour s'affranchir
de l'autre principe qui le limite, doit chercher à organiser la
matière. Il est ainsi le premier moteur, et le but du mouvement est
l'assujettissement absolu de la matière pour arriver à lapensée de la

pensée. L'esprit en puissance tend à être l'esprit en acte. Mais c'est
là un idéal inaccessible, parce que la matière, pour Aristote, est

également inconditionnée, donc égale en puissance à l'esprit. L'esprit

en puissance a à côté de soi la matière qui est pour lui cause
de passivité. Mais il présuppose un esprit absolu, en acte,
toujours heureux parce qu'il ne pense que sa pensée. C'est cet esprit
qui s'unit à l'âme pour la fortifier et la consoler, qui aide à

l'homme à supporter la vie, lui apprend à faire de la nécessité une
vertu, et à trouver le juste milieu entre l'affirmation absolue et la

négation absolue de la matière. Ce n'est là, au fond, rien autre
qu'un postulat de la raison pratique et l'hypostase du désir de la

raison humaine qui veut s'affranchir de la matière, de la cause du
mal dans le monde.

L'ordre d'Epicure s'est proposé pour but de délivrer l'esprit de

la lutte incessante avec la matière par une libre affirmation de

celle-ci, en réservant à l'esprit une entière domination quant à la

mesure. L'éthique épicurienne enseigne à faire de la nécessité une
vertu, à la transformer en liberté. De son côté, la morale
stoïcienne a pour but la souveraineté de l'esprit sur la matière ; l'esprit

doit sortir du changement, être toujours semblable, identique
à lui-même. Il faut que le vouloir ne soit qu'un mode de la pensée
raisonnable : ópoXoyoupsW; 'C,r,-., tel est le premier devoir. Si la
matière réagit on peut la rejeter et tuer le corps. La raison individuelle

étant un mode de la raison générale qui a organisé
le monde, il faut moralement poursuivre l'identité de l'individuel
avec le général: ôpoloyouptÉvw; tï, wdaei Zw, tel est le second devoir.

Ainsi l'épicurisme et le stoïcisme arrivent au même résultat.
Ainsi Lucrèce a pensé en épicurien pour mourir en stoïcien. Cela

vient de ce que la cosmologie d'Heraclite repose, au fond, sur
les mêmes principes que celle de Démocrite. Ce qu'est l'atome de

Démocrite, la substance d'Heraclite, susceptible de modification,



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 209

l'est aussi. Si l'on ramène les atomes de Démocrite à des modes,

on a la substance d'Heraclite engagée dans une modification
éternelle ; clans l'éthique stoïcienne, le mode d'Heraclite se transforme
en monade souveraine qui se soustrait, même par le suicide, à la loi
delà rotation ; mais alors elle disparaît dans le général, parce qu'elle
est à la fois mode et substance.

Il y avait encore en germe dans l'esprit grec une idée qui devait
arriver à floraison, à savoir celle de l'appartenance à Dieu. Le
néoplatonisme l'a fait éclore en se proposant de metlre en harmonie
Platon et Aristote. L'esprit doit se délivrer de la matière en la niant
el retourner dans la substance dont il est une émanation, ce qui
n'est possible, ni par le raisonnement, ni par la pensée discursive,
mais seulement par un saut (ixaraatc). Il rentre ainsi dans la

substance, mais il y apporte en môme temps la modification
et la détruit ainsi comme substance pour en faire une existence.

L'esprit sémitique a mis en lumière une catégorie qui est
immanente à l'esprit humain, mais qui, pour être pleinement affirmée
dans la vie, s'est incorporée à un peuple isolé des autres pendant
une durée de 450 ans. Dieu est pour Moïse substance par
soi-même, inconditionnée, sans modes ; donc l'esprit humain n'en
est pas un mode, et comme il ne peut y avoir qu'une substance, il
ne reste plus qu'à le considérer comme un accident de la
substance une, comme lui appartenant. L'appartenance à Dieu vit
de la mort de l'obéissance aux hommes ; de là l'affranchissement
de la servitude d'Egypte. Dieu est le seul seigneur. Le pur
monothéisme ne souffre aucun élément étranger; il est comme l'œil.
Aussi l'élément royal, négation partielle de l'appartenance à Dieu,
fit-il place à la haute prêtrise. Le livre de la Loi et les prophètes
maintinrent la conscience de cette vérité au milieu de la captivité,
puis en face des influences syriennes, grecques, etc., et enfin vis-
à-vis de Rome, qui se considérait elle-même comme substance, et
tous les peuples comme des modes de cette substance. L'esprit
romain panlogistique pesa avec un sceptre de fer sur l'esprit
monothéiste sémitique. Philon d'Alexandrie, le Platon juif, introduisit
l'opposition dans l'identité absolue, en posant d'abord Dieu, principe

de l'être, puis le Logos, principe de la détermination comme
étant celui de la division, enfin l'esprit inspiré (m-t^a), principe et
moyen de retour à l'identité. Nous avons ainsi dans l'absolu une
frinite qui n'est au fond qu'une dualité des modes d'existence du
même principe Un. L'un de ces modes est la négation de
soi-même comme identité absolue, l'autre est la négation de cette

c. R. 1869. 14



210 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

négation. Dans ce dernier mode, Dieu écrase la tête du serpent,
symbole de la sensibilité, d'après Philon.

L'ordre de Jésus repose sur la catégorie de la pure substantialité de
Dieu et l'accidentalité du monde. De là résultent: 1° la ressemblance
de l'homme avec son type ; il faut que le reflet de la substance qui
est l'identité absolue, soit l'identité relative, c'est-à-dire la plus
haute unité des oppositions, c'est-à-dire l'harmonie; 2° la co-ap-
partenance de tous les hommes dans l'amour; 3° l'appartenance
à Dieu. Tels sont les moyens de triompher des misères de l'existence

et d'atteindre à la béatitude. Le but de la vie de l'ordre était
la fermeté de l'esprit en lui-même (sram;) et son affermissement
en Dieu. Celui qui chancelle n'obtient rien. Cetui qui entrait dans

l'ordre et observait la loi était délivré de la rotation spirituelle et de
la crainte de l'ancienne alliance. Aussi nomma-t-on la loi
fondamentale loi de la liberté.

Avec saint Paul apparaît une nouvelle phase : la liberté de la loi.
Le fondateur de l'ordre est considéré comme libérateur de la loi,
de la loi en général ; car toutes les lois sont solidaires dans

le monde. L'affranchissement de la loi en général ne peut avoir
lieu que si un homme général fournit generaliter la satisfaction

pour les violations générales de la loi en général. Sur le terrain de la

loi de la liberté, la loi est un moyen d'éducation de l'homme pour la
liberté, et Jésus apparaît, non comme destructeur de la loi, mais

comme l'accomplissant. Sur le terrain de la liberté ou affranchissement

de la loi, le péché est entré dans le monde par le premier
homme général, Adam. De là, nécessité de l'existence d'un second

homme général, qui enlève du monde le péché en général et la
loi en général Mais l'humanité pécheresse ne pouvait le produire
par génération. Il devait donc être une nouvelle création sur
le fond de l'ancienne ; mais, à cause de la solidarité, il devait naître
de la femme. Il était ainsi un miracle de Dieu. Si par ces déterminations,

le fondateur de l'ordre était l'homme général, l'ordre
lui-même était déterminé pour l'universalité, et Paul entreprit de

lui gagner des membres dans le monde entier, ce qui fit naturellement

ressortir la minorité de ceux qui s'attachaient à la loi de la

liberté. L'entrée des esprits philosophiques dans l'ordre des pauvres

en esprit modifia les vues originelles. On essaya d'harmoniser
le monothéisme avec la théorie de l'émanation. Si l'action du

premier Adam est la négation de l'unité avec Dieu, celle du

second en est l'affirmation. Il a réalisé Vidée de l'harmonie. Il est

lui-même l'unité de la divinité avec l'humanité. Mais pour ne pas



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 211

perdre la transcendance de Dieu sans devoir abandonner son
immanence dans le monde, l'identité absolue de Dieu fut transformée

en identité relative ; il devient l'unité d'oppositions identiques,
l'hypostase de l'idée d'harmonie. Par là il fut possible de concevoir
le fondateur de l'ordre comme une incarnation du Logos, du
•tonò; >.óyoc. Le père est alors l'âp^ixe'pauvoî des stoïciens. En allant
plus loin et en identifiant la première révélation de Dieu, la
création, avec l'émanation, on devait arriver nécessairement au

panlogicisme et au panthéisme. Ce qui eut lieu dans Thomas

d'Aquin et Duns Scot. De bonne heure déjà, l'ébionilisme fut
repoussé comme une hérésie ; il dut apparaître comme un rationalisme,

une libre pensée. Le christianisme des gentils supprima le
christianisme sémitique.

Maintenant, pour autant que le domaine des faits fut considéré
comme miracle, la recherche philosophique était exclue; car il ne

peut y avoir une science du miracle, vu qu'il est produit d'après
d'autres normes que celles qui sont immanentes au monde et à

l'intellect. Il faut, ou bien que l'intellect dissolve le miracle et transforme

les déterminations théologiques en déterminations philosophiques

; ou bien que l'intellect se subordonne à la foi, comme
étant lui-même incapable d'arriver à rien de solide.

Déjà la spéculation antique la plus haute était arrivée au
merveilleux, c'estrà-dire à l'incompréhensible, dans Platon, avec
l'hypothèse de la préexistence des esprits et de leur chute, et dans

Aristote, avec l'hypothèse que le voZq actif vient du dehors dans

l'homme, ce qui établit d'une manière incompréhensible la
modification dans le -,oS; absolu, lequel cependant ne pense que sa pensée.

Il y avait là un point de réunion pour la théologie et la
philosophie, et cela en dehors de la sphère rigoureusement conforme à

la pensée, clans le domaine du merveilleux. On était sur le terrain
de la doxa (opinion) ; la doctrine orthodoxe se forma aisément
en face de Vèpistèmè (science) qui, à l'exclusion de toute hypothèse

et doxa, repose sur les normes immanentes à l'esprit humain
et sur la réalité commune. L'épistèmè (science) est ainsi hétérodoxe;

elle est l'héléron de la doxa. Celle-ci est un produit de
l'inspiration du côté de l'absolu; comme le vrâ; actif d'Aristote, elle
vient du dehors dans l'homme; elle est un don de la grâce. La
doxa est impérialiste dogmatique; la philosophie, d'après son
essence, est le contraire. Si elle voulait être tolérée dans l'ordre à

partir de l'union avec cet impérialisme, elle devait porter la queue
de la dogmatique et contribuer ainsi à la glorification de l'or-



212 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

dre. Elle eut pour tâche de prouver que la doxa surpasse de beaucoup

l'épistèmè, et qu'elle n'est pas seulement raisonnable, mais
supérieure à la raison.

La science se mit du côté de la loi de la liberté, la doxa du côté
de la liberté de la loi. Cela se comprend : la science n'est pas
possible sans la conformité à la loi ; mais la doxa est précisément doxa

en ce qu'elle n'est pas sous une loi générale et nécessaire de la

pensée; ou bien elle est transcendante au logismos et à la noèsis,

ou bien elle reste en deçà. Depuis que Thomas d'Aquin eut dit:
Ce qui est en contradiction avec les principes donnés par la
nature, l'est aussi avec la sagesse divine, parce que Dieu lui-même est

l'auteur de la raison, non-seulement la critique de la raison pure,
mais aussi la critique de toute révélation était introduite et devait
être poussée jusqu'au bout. La tentation était grande alors de
concevoir les normes, de telle sorte que le contenu de la foi pût
paraître d'accord avec elles. Or, en généralisant la loi de causalité et

d'opposition de manière qu'elle s'appliquât à tout être, le panlo-
gicisme était chose faite, et c'est à ce dernier que répond la
détermination fondamentale de l'incarnation et de la trinile. L'unité
possible de la foi et du savoir semble établie et le but le plus haut
atteint, à savoir une science croyante et une foi scientifique. Quant
à la genèse du monde, Thomas identifia la création à l'émanation,

ce qui répond à l'individualisation de ce qui est général, par
conséquent au panlogicisme. Mais avec l'émanation l'éternité du
monde est donnée, tandis que la doxa enseigne qu'il a eu un
commencement. Thomas ne put surmonter ce dualisme. Il n'y a que la

foi, dit-il, qui puisse maintenir que le monde a commencé. Donc
l'intellect le rejette. Or, ce point est le point critique entre tous. Ici
Parmenide et Aristote s'arrêtèrent court; ni l'un ni l'autre
n'admirent l'idée du monde produit par émanation. Le premier nia

donc la réalité du monde; l'autre le déclara indéductible. Et
Augustin déjà demande : Qu'est-ce que Dieu a donc fait avant d'avoir
créé le monde? L'abîme pour l'intellect qui pose la question.
Quand Thomas revint à ce problème, il fallait une réponse. Une chose

doil aller dans l'abîme. Si le monde est sans commencement, comme

le veut le panlogicisme, l'orthodoxie est ruinée; si le monde a

commencé, c'est l'intellect panlogistique qui se précipite dans

l'abîme et la doxa triomphe. Luther poussa clans l'abîme l'intellect
scholastique.

Mais la maxime de Thomas d'Aquin : Quidquid principes natu-
raliter notis contrarium est divinœ sapientiœ contrarium, n'avait



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 213

pas encore été réfutée scientifiquement. On pouvait et devait
entreprendre une nouvelle critique de la raison, puis de toute
révélation. Nicolas Taurellus (voy. plus loin) s'éleva à la fois contre le

panlogicisme de Thomas d'Aquin et d'André Césalpin, et contre la

doxa, pour autant qu'elle contredit les normes générales.
L'intellect, en affermissant sur la base de la critique de la raison

pure la détermination métaphysique, Aeternorum nullus est

modus, nullus est ordo, brisa d'un côté le panlogicisme, nia l'incon-
ditionnalité du monde et, d'un autre côté, déclara le dogme de

l'incarnation de Dieu une impossibilité absolue, parce qu'elle implique
la négation de Dieu en tant qu'identité absolue. On était ainsi
revenu à la Lumière des lumières, qui n'a ni tropiques ni parallaxe,
d'après l'expression de l'épitre de Jaques. Taurellus fut maudit

par l'orthodoxie pour avoir montré que te dogme fondamental de
la doxa se soutenait et tombait en même temps que le panlogicisme.

Elle fit de nouveau alliance avec ce dernier lorsqu'il se
releva avec Hegel; mais la séparation se répéta aussi. L'incarnation
de Hegel n'était pas celle qu'admettait la doxa, et par lui elle se

convainquit qu'on ne pouvait établir à la fois un Dieu transcendant
sans modification et une incarnation qui suppose modification. R
faut maintenant que la doxa enrôle des philosophes qui prouvent
que la transcendance et l'immanence sont compatibles, qu'identité
et unité, contradiction et opposition, sont identiques, c'est-à-dire
qu'on peut affirmer en même temps de chaque chose, avec une
égale précision et vérité, le même et le contraire, c'est-à-dire que
la science rationnelle est pure folie devant Dieu. Il faut qu'il soit
prouvé, sur la base des lois de la pensée, que la liberté de la loi,
c'est-à-dire de la loi de la pensée, est le seul principe juste. Alors
pourra s'accomplir le mariage de la doxa avec l'épistèmè sur la
base commune, liberté de la loi, et l'on verra commencer le règne
de mille ans, où la liberté de la loi domine triomphante la loi de
la liberté.

La philosophie trouve l'unité de l'essence dans l'absolu, et offre
cette vérité à la théologie qui en fait la trinité incompréhensible à

la philosophie. Le philosophe est serviteur du prêtre consacré; il
lui verse le vin profane, et le prêtre le change en sang. Telle est,
en deux mots, l'histoire de la scliolastique.

Après une rapide revue des scholastiques et des philosophes
français et anglais, y compris Spinoza, l'auteur en vient à la
philosophie allemande, dont il place le point de départ dans les thèses
publiées en 1567 par Nicolas Taurellus. Leibnitz, en effet, n'a près-



214 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

senti Dieu que téléologiquement, et a hypostasié l'idée de but.
Pour Kant aussi, l'absolu n'est qu'un postulat de la raison pratique.
Au point de vue de la théorie de la connaissance et ontologique-
ment, ce n'est proprement que dans Taurellus que l'esprit
allemand a trouvé l'absolu, et cela sur le fondement du pur
intellectualisme, et de plus cosmologiquement par l'analyse du monde.
Mais son idée de Dieu est obscurcie par l'introduction de déterminations

accidentelles en Dieu, par l'admission de notions théologiques

dans la métaphysique, et enfin par la détermination de l'esprit

humain comme substance.

Après le panlogicisme de Hegel et l'atomisme de Herbart, il ne
resta à l'esprit allemand que le nihilisme et le matérialisme de

Schopenhauer. La bulle de savon avait crevé; il n'en restait qu'une
goutte d'eau de savon, et cela pour avoir voulu étendre le monde,
cette bulle de savon, jusqu'à être h %a\ «Sv. Le monde n'est ni le
tout ni le rien du tout, mais le rien qui apparaît (das erscheinende

Nichts). Or, l'apparaître présuppose l'être. La catégorie acciden-
talité est l'étroit chemin qui conduit à la lumière et à la vérité. Il
est si étroit qu'il est à craindre que l'esprit ne glisse à droite ou à

gauche, et ne tombe dans l'abîme.
Pour en revenir à Nicolas Taurellus, né en 1547 à Monbéliard,

mort de la peste à Altdorf en 1606, son ouvrage capital, intitulé
Alpes cœsœ (1597), était dirigé contre André Césalpin. Il y proclame
d'abord l'autonomie de la raison dans les matières philosophiques,
et rejette toute autorité, même celle d'Aristote. De plus, il étudie
la faculté de connaître dans l'homme, et contribue par là à

former le rationalisme objectif. La philosophie n'est plus désormais
la servante, mais la sœur de la théologie. A celte dernière
n'appartient que ce qui repose sur la révélation particulière de

l'attribut de miséricorde, dont la philosophie ne sait rien. Il fait la

critique de la raison (scientiœ scientia), et détermine l'esprit humain
comme réceptivité et spontanéité. Il n'y a point d'intellect passif.
La sensation livre simplement les matériaux, mais la connaissance
est un produit de l'activité spirituelle. Mens rerum notitias
appréhenda, nec ab eis afficitur, velut a coloribus oculi, vel anima dolo-

ribus, cum vor^ar« non ut sensUcs qualitates in rebus sint intellectis,
sed mentis effeclus exsistant, a quibus affici non potest, nisi forte in
se ipsum agat. L'actus primus de l'esprit est la vis intelligendi qui
en fait l'essence; l'actus seeundus est l'intellectio qui est liée à

l'organisme.
Voici maintenant les principes métaphysiques. A la pure né-



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 215

gation ne peut répondre aucune chose réelle, car la réalité lui est

déniée; il n'y a donc que la pure affirmation et l'affirmation
déterminée par la négation. La négation n'est pas un accident, mais une
constitution de la substance par rapport à laquelle elle est dite
limitée (finita). L'affirmation simple est purement immatérielle,
donc substance purement spirituelle, énergie absolue, actualité sans

potentialité. Toutes les autres substances sont matérielles, c'est-à-
dire sont des potentialités. Si les substances déterminées ne peuvent

se produire (entstehen) par elles-mêmes, parce qu'elles sont
déterminées, d'un autre côté elles subsistent (bestehen) par elles-
mêmes, parce qu'elles sont substances. Dieu est l'être nécessaire, à

la différence de l'être contingent; il n'est qu'accidentellement
cause du monde, car autrement il serait déterminé par l'effet.
Comme Dieu ne peut rien produire de plus excellent que lui-même,

il se produit lui-même nécessairement de toute éternité. On

voit ici clairement que Taurellus met la causalité clans la substance

simple. Dieu est causa sui, comme dans Spinoza. Sa proposition,
aeternorum nullus est modus, est par là détruite; la substance a

une modification. Dieu est donc nécessairement la cause de lui-
même el accidentellement la cause du monde, causa externa et

cfficiens. Pour échapper à la nécessité de la causalité du monde en
Dieu, Taurellus pose en Dieu l'arbitraire, ce qui est arbitraire de la
part de Taurellus. La potentialité est mise dans la substance, et ainsi
Dieu n'est plus l'absolu actus. Avec cela, en tout cas, Taurellus
subordonne l'arbitraire à la potentialité el celle-ci à la nécessité ; mais,

par cela même, il met aussi une hiérarchie dans la substance, bien
qu'il affirme : Aeternorum nullus est ordo. Toute substance dans le
monde est, en tant que substance comme Dieu, in suo genere parvus

deus. Sa détermination consiste simplement en ce qu'elle n'est
pas causa sui. Toutes les parties du monde sont des substances
simples. Donc l'unité du monde ne peut être substantielle, mais
formelle, comme dans une armée, une montre, etc. Celte unité vient
d'abord de la matière commune qui est le lien des monades, puis
d'un consensus réciproque des atomes. Nous avons ainsi une
harmonie préétablie. Si nous allons au fond de celle harmonie, nous
trouvons que la pure affirmation est l'idéal des choses comme elle
en est la présupposition. La pluralité des choses est détermination,
donc négation qui doit être niée, donc les atomes aspirent à la
totalité, donc à se compléter réciproquement; ils se nient ainsi eux-
mêmes comme substances et s'affirment comme parties d'un tout.
Ainsi, la substance reconnaît qu'elle est un dieu entaché de néga-



216 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

tions. La philosophie conduit donc nécessairement au désespoir.
Voilà où mène la détermination de l'esprit humain comme
substance. Nostrœ fructus contemplationis est desperatio.

Néanmoins, d'après notre auteur, les thèses philosophiques de
Taurellus constituent le grand point de séparation ef de conversion

pour la vie théorétique de l'esprit allemand. Elles contiennent les

lignes fondamentales de la critique de la raison pure et d'une
métaphysique pour l'éthique chrétienne. Dans la théorie de la
connaissance, le développement phénoménologique de l'intellect pour
l'analyse duquel Aristote a rendu de grands services, est distingué
de la recherche des normes et des formes immanentes à ce même
intellect avant toute expérience, et, par là, justice est rendue à la
réminiscence de Platon. Le voû; «mj-raoî d'Arislote n'est conçu que
comme une manière d'être de l'esprit humain en général, et ce

dernier est maintenu comme déterminé par la réceptivité et la

spontanéité, de sorte que tout le procès de la pensée, à partir de la

perception sensible jusqu a la vórw; ??,-¦ voriaiw;, convient à l'esprit
humain en général. Par là est exclue la détermination panlogïs-
tique que le voû; mtr,Tix6; est dans l'homme l'élément divin, tò Se:öv,

par conséquent un mode de l'esprit (voû;) absolu. Le panlogicisme
est par là brisé ; car, si ce qu'il y a de plus haut, le «o,- nonrai;
n'est pas le 5.-7ov, donc pas un mode du -iri-, il s'ensuit que rien
dans le inonde n'est un mode de Dieu, et ainsi la modification en
général doit être niée en Dieu. Par là l'esprit allemand fut poussé
vers le monothéisme qui a son expression dans la détermination :

Aeternorum nullus est modus.

La conséquence étail proche de déterminer l'esprit humain comme

unesubstance avec des accidents dans le sens aristotélique.Nous
avons ainsi une pluralité de substances. Si elles sont substances réelles,

elles sont pures spontanéités, inconditionnées et n'ont point de

mode. Mais elles ont des modifications, car elles ne sont relativement

à la connaissance que des potentialités, et d'ailleurs leur
pluralité exclut l'inconditionnalité. Elles présupposent un tout unique,
inconditionné qui est pure actualité et spontanéité. Une pluralité
de substances spirituelles n'est pas possible sans un médium
séparant; celui-ci est donc donné avec la réalité des esprits, c'est

l'espace vide, la matière. Mais la grande difficulté était de dériver
du premier (principe), le monde, cette pluralité des esprits séparés.
Pour écarter le panlogicisme el le dualisme, la divinité fut
déterminée comme énergie, qui produit d'abord ce qu'il y a de meilleur,
à savoir soi-même de toute éternité, et, en outre, se révèle clans



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 217

le temps comme énergie productrice par la création du monde.
Mais par là la modification sérail introduite dans l'absolu, et ainsi
l'idée de Dieu supprimée. Si Dieu se pose lui-même, ces positions
ne peuvent être que des révélations de son essence, des manières
d'être de Dieu. Si le monde, en tant que position de Dieu, en est
aussi une manière d'être, le panlogicisme est chose faite. L'esprit
allemand eut alors recours à une détermination particulière,
analogue au mystère de la trinité. Il limita la modification de Dieu à

lui-même : Dieu se produit lui-même. Cette modification peut se

déduire du moment de l'idée de Dieu, à savoir qu'il est absolue

énergie. Le voOç énergique apparaît comme énergie el vo5». Mais
de l'idée de Dieu, il ne résulte pas qu'il produise encore quelque
chose d'autre que lui-même. Pour se tirer de là, l'esprit allemand
introduisit dans l'idée de Dieu un moment accidentel, c'est-à-dire
non essentiel, dont l'esprit ne peut avoir connaissance que par une
révélation particulière. Deo causœ nomen accidit. Ainsi donc ce
monde est une révélation d'une propriété de Dieu, qui n'appartient

pas à son essence, dont nous ne saurions rien sans cette
révélation. Maintenant il peut y avoir en Dieu plusieurs propriétés
pareilles, dont nous ne pouvons avoir connaissance que par des

révélations spéciales. Ainsi donc, il est distingué dans l'essence de
Dieu un élément essentiel el un non-essenliel — accidentel dans le
sens aristotélique—; dans l'essentiel la modification est de nouveau
introduite dans la substance, et par là le pur monothéisme est
obscurci. Nous avons une substance avec des attributs accidentels et
avec modification. Où commence le non-essentiel, cesse le savoir
et commence la foi. Que Dieu soit créateur du monde, c'est affaire
de la foi, car celte vérité ne découle pas logiquement de l'idée de
Dieu. On en était ainsi revenu pourtant à la proposition de Thomas

: Mundum coepisse sola fide tenetur. L'esprit allemand voulut
unir la philosophie et la foi, de manière à faire de la première le
fondement de la seconde. Mais le mystère de la théologie, la trinité,
fut enlevé à celle-ci comme étant une doctrine philosophique,
découlant de la détermination philosophique de Dieu comme absolue
énergie. Cependant, à le bien considérer, il n'en est pas autrement
par rapport à la création. Que Dieu soit le créateur du monde, on
le croit sur le fondement, non pas d'une révélation spéciale et
verbale, mais d'une révélation de fait, à savoir la réalité du monde.
En vertu du principe de causalité, on conclut du monde à Dieu
comme à sa cause, et parce que la causalité du monde ne résulte
pas des attributs de Dieu, on croit qu'il y a en Dieu un attribut ac-



218 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

cidentel, non-essentiel. Ainsi la philosophie, en voulant servir de
base à la théologie, lui enlevait justement pied à pied le terrain, et
finit par ne lui laisser que la révélation d'un autre attribut non-
essentiel en Dieu, à savoir celui de la miséricorde, tandis qu'elle-
même maintint la justice comme l'essentiel. Mais il n'y a point de
science de ce qui n'est pas essentiel, par conséquent la théologie
ne peut jamais être une science. Ainsi les dogmes de la théologie,
considérés du point de vue philosophique, ne sont que des
formules d'opinions subjectives. Donc l'esprit s'affranchit de la théologie

dogmatique.
Comme est son Dieu, ainsi est l'homme. L'esprit humain est une

substance avec modifications et accidents. Il est causé
accidentellement, et plusieurs substances existent aussi accidentellement à

côté de lui. Mais cel attribut non-essentiel est une négation de
l'attribut essentiel, de la substantiate, et cette négation doit être
niée par celui-ci. Si, d'après son essence, il n'affirme toujours que
lui-même, il doit nécessairement s'engager dans un conflit
intérieur; car il lui faut affirmer théorétiquement les autres substances

qu'il nie pratiquement en n'affirmant que soi-même. De même, il
nie pratiquement Dieu qu'il doit affirmer théorétiquement. A celte
négation, le Dieu énergique doit, à cause de sa propre affirmation,
opposer une énergique négation. Ainsi les deux substances sont
entre elles dans un rapport essentiellement négatif; et comme l'une
des deux est l'absolue énergie, il faut, par une nécessité logique,
que l'esprit humain soit condamné à un tourment éternel. Ainsi le
savoir conduit au désespoir; et ce n'est pas le savoir qui nous rend
malheureux, il constate seulement que nous le sommes. La
philosophie a le même effet que la loi juive : elle dévoile que nous sommes

des esclaves incapables de nous acquitter. La connaissance est

donc la source du mal; manger de l'arbre de la connaissance est

la cause de la misère humaine.
Telle est la conséquence logique de la définition de l'esprit,

comme une substance avec des attributs non-essentiels. Mais, en

dernière analyse, la misère de ce monde remonte à Dieu. C'est lui
qui nous a créés, et non pas nous. Mais il ne sert de rien de

raisonner, cela ne fait que nous endurcir davantage et nous rendre
plus haïssables à Dieu. Que faire alors? Chaque substance,
l'absolue, comme toute substance créée, à côté de ses attributs essentiels,

en a d'extra-essentiels; comme Dieu a révélé clans la création

un attribut non-essentiel, il pourrait peut-être en avoir et en
révéler encore un pareil. Les chrétiens prétendent être en posses-



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 219

sion d'une telle révélation. A cet attribut correspond dans l'esprit
créé l'attribut exlra-essentiel de la réceptivité; car, si la substance
n'était pas causée accidentellement, elle serait absolument
spontanée. Dans la spontanéité est la racine de l'affirmation de soi-même

comme substance et du savoir, donc de la condamnation; la

spontanéité doit donc être niée, et la réceptivité doit entrer enjeu.
Ainsi, l'esprit de l'homme est réceptif pour laisser agir la grâce
divine. Nous avons là maintenant la négation de la liberté et du
savoir. Ainsi, l'essence de Dieu et de l'esprit est cachée derrière des

attributs accidentels qui se sont placés devant elle; derrière le
Dieu accidentellement miséricordieux, est le Dieu essentiellement
juste; derrière l'esprit accidentellement réceplif, est caché l'esprit
essentiellement spontané dans le domaine Ihéorélique et éthique,
de même que l'esprit en général est voilé derrière la matière.

Ainsi, la tentative de l'esprit allemand de surmonter le
panlogicisme n'avait qu'à moitié réussi, et la suppression du dualisme
entre le savoir et la foi avait en apparence complètement réussi.
Ce dernier résultat était obtenu en ce que l'esprit allemand avait
identifié complètement la doclrine augustino-paulinienne avec la

doctrine chrétienne, et la considérait comme un phare vers lequel
il devait manœuvrer pour atteindre l'unité de la science et de la foi.
Guidé par cette présupposition, il détermina l'esprit comme
substance, et adopta aussitôt le dogme de la chute originelle; il lui
arriva ce qui était arrivé à Platon, avec son hypothèse de la chute anlé-
cosmique des esprits. Voici la théorie: La pluralité des substances

cause nécessairement leur séparation, donc leur union avec le
médium séparant, donc avec la matière. Comme elles sont substances,
chacune aspire à la totalité et à l'universalité, nie par conséquent
chacune des autres substances et affirme le médium séparant. Ainsi,
chaque substance est un être foncièrement égoïste, tombé dans le
monde de la sensation. Mais la matérialité est un produit de la
pluralité des substances, par lequel l'universalité et l'absoluité de ces
substances sont niées. Ainsi la substance n'est pas inconditionnée,
mais présuppose, comme cause primilive, une substance libre de
la matière. Celle-ci est alors l'idéal pour chaque substance
particulière; ainsi, la matière est reconnue comme cause de la passivité.

Maintenant, comme toutes les substances, en tant que telles,
sont pénétrées du désir de la totalité, ne pouvant atteindre à l'absolue
totalité, elles s'efforcent d'arriver à la relative ; elles se nient comme
substances et s'affirment comme parties; elles sacrifient la spontanéité

à la réceptivité. La conscience de Dieu, immanente à toutes



220 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

les substances, produit ce mutuus consensus des substances, par
lequel la séparation est niée et la réunion poursuivie. Cette conscience
de Dieu est le principe qui organise le monde. Ainsi le monde est,
d'après Taurellus, un ava-miu* rS>v SXwv. Mais ces ôX«, par cette
tendance à la réunion, se rabaissent à être des parties, par quoi ils se
nient comme 8Xa, c'est-à-dire ils nient l'essence fondamentale pour
affirmer un attribut extra-essentiel. Que la révélation de l'essentiel,
que la spontanéité éclate, et l'homme est malheureux. Il lui faut
donc condamner pratiquement la liberté et la raison qu'il doit
pourtant affirmer théorétiquement. Le voi,- actif d'Aristote qui, pour
lui, est le Srüov dans l'homme et le fondement de la félicité, est

alors l'anti-divin dans l'homme et le fondement de l'éternel
tourment; il faut qu'il soit caché sous le voOç passif. L'homme doit se

comporter d'une manière purement réceptive, relativement
passive, tenir la raison captive sous la foi, la liberté sous la grâce, l'esprit

sous la chair. La chair est un produit et un témoin de la

dépendance, donc de la réceptivité, relativement de la passivité. Comme

celle-ci doit être affirmée, celle-là ne doit pas non plus être
niée. Quand je suis faible, alors je suis fort: c'est-à-dire quand la

spontanéité est dépotentiée, alors ma réceptivité est polentiée, alors
je suis fort dans la réceptivité pour laisser agir la grâce de Dieu.
Il n'y avait plus qu'un pas à faire pour se nier colnme substance et

s'affirmer comme mode. Déjà même la modification était établie

en Dieu; pourquoi les esprits ne seraient-ils pas des modes de

Dieu? Telle était donc la direction nouvelle qu'avait prise l'esprit
allemand dans son travail d'affranchissement.

L'esprit allemand avait exprimé la détermination, en apparence
libératrice, par le théosophe Jacob Böhm, qui vint après Nicolas
Taurellus. Si, dans ce dernier, l'esprit allemand porta à l'absolu la
loi d'opposition jusqu'à en faire le conlradictoire, clans Böhm il
porta à l'absolu le principe d'identité; le premier détermina l'esprit

humain comme substance, le second comme mode de la

substance. L'esprit allemand est bien ce paysan dont Luther dit qu'on
ne peut le mettre en selle ; si on le hisse d'un côté, il tombe de

l'autre. Luther lui-même, Taurellus, Böhm en sont la preuve
suffisante. Il ne put trouver la catégorie accidentalité, il oscilla entre
la substance el le mode. Les plus grands extrêmes s'étaient
produits brusquement; l'aurea mediocritas d'Aristote ne devait être
obtenue qu'après de longs errements.

Voici la marche de l'esprit allemand à partir ae là. Le dualisme
de Descartes est admis avec la doctrine de Taurellus par Leibnitz,



HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE. 221

qui proprement a récapitulé toute la philosophie antérieure. De

l'école de Wolf est sorti Kant, qui est amené par le scepticisme de

Hume à rechercher les fondements de la connaissance humaine.
Dans la théorie de la connaissance, Kant ne trouve que le voûç

passif d'Aristote, le voû? dépendant du dehors par rapport à l'objet,
auquel voûç sont immanentes les normes et les formes, mais qui
ne peut atteindre aux principes. Théorétiquement, il ne voit que la

réceptivité de l'esprit. Mais, dans la philosophie pratique, il
découvre la spontanéité de l'esprit, le voû; actif d'Aristote. Fichte va

plus loin dans cette voie, et affirme que la divinité est l'idée hy-
postasiée de l'unité et de la totalité, le logos et l'anankè, les normes

et formes immanentes à l'esprit. Comme il maintient exclusivement

la spontanéité de l'esprit, il n'a au fond que des substances.
Mais la pluralité des esprits est négation de la substantialité. Donc
la réaction doil se produire, et tous les esprits isolés sont
déterminés comme modes de la substance une. Fichte commence donc

par la spontanéité pour finir par la réceptivité, qui doit nier
l'individualisation, laquelle est une négation. D'après lui et Taurellus,
l'esprit est substance et doit devenir mode; d'après Kant, il est
mode et doit devenir substance. Schelling identifia l'esprit et la
matière; il pose la substance avec modifications, c'est un Jacob
Böhm spiritualise. Hegel a créé le panlogicisme sur une base

aristotélique. Ainsi l'esprit allemand fut l'accomplissement de l'esprit
grec. A la catégorie substance avec modifications, qui se rattache
à Heraclite, devait répondre, dans Herbart,la catégorie substantialité,

qui ramène à Démocrite. Dans les deux systèmes, on voit
régner de nouveau, cela se comprend de soi, le logos et l'anankè,
comme dans Démocrite et Heraclite. 11 ne restait plus, semble-t-il,
vu que le monothéisme paraissait inaccessible, qu'à retourner aux
deux principes inconditionnés du monde d'Aristote, à l'exclusion
du voûç actif et du ¦«;,- absolu, et à considérer tout le procès du
monde comme un essai avorté de la forme pour triompher de la
malière. C'est ce qu'a fait Schopenhauer. Mais la négation de
l'amour pour l'existence révèle la spontanéité pratique de l'esprit,
comme dans Kant; ainsi s'explique que Schopenhauer ait prétendu
être le successeur légitime de Kant.

Or, si l'esprit est spontané, il est mode d'un (principe) général,
qui a élevé sa potentialité jusqu'à cette actualité; la potentialité
implique que cet esprit général n'est pas l'absolument premier, mais
présuppose un premier principe véritable; mais celui-ci ne peut
avoir aucun mode, donc l'esprit général ne peut en être le mode?



222 F. SCHMID DE SCHWARZENBERG.

comme il ne peut non plus être substance lui-même, car la
substance n'est pas conditionnée, il faut nécessairement qu'il soit un
accident de ce premier principe. Avec cela une nouvelle catégorie
est trouvée. Il y a de certain la substance sans mode et l'accident
avec modification. Aussi peu la substance admet de modification,
d'individualisation, aussi certainemenl il faut que l'accident ait
modification, parce qu'il est potentialité. Cet accident ne peut êlre
absolue affirmation du premier principe, car celui-ci est lui-même
celte affirmation absolue, donc il n'en peut êlre que l'affirmation
relative; il a donc en soi la négation, c'est-à-dire la matière. Par
son union avec la matière centrifuge, l'individualisation est donnée,
de telle sorte que l'accident est pour la pensée une pluralité
d'atomes, dont chacun est un awoXov de matière et de forme, un esprit
défini négativement, donc un esprit déterminé. Ces atomes ne sont
pas des SX«, mais seulement des parties d'un tout idéal. Comme le
tout est but, l'individualisation doit être considérée comme une
négation relative, qui est à nier. Le mouvement centripète des

atomes doit être nié, défini par le mouvement centrifuge vers un centre

idéal. La plus forte négation trouve son expression clans la plus
grande matérialité; donc le degré inférieur de l'existence de l'accident

doit êlre celui où prédomine la matérialité, et le degré le plus
haut d'existence, celui où prédomine la spiritualité. Entre deux se

place le procès par lequel la matérialité et la tendance centrifuge
sont peu à peu définies. Le but du mouvement est de devenir le plus
possible pure forme; la résistance de la matière fait de la ligne du
mouvement une spirale infinie.

André Oltramare.


	Esquisse de l'histoire de la philosophie : depuis Thalès jusqu'à Schopenhauer

