Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: L'éthique de Rothe

Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LETHIQUE DE ROTHE®

INTRODUCTION
I. NOTIONS GENERALES

Commencons par définir la morale théologique. Nous ne sau-
rions nous borner a dire qu’elle est la science de la morale : cette
simple définition de nom, qui serait admise par tous, ne nous ap-
prendrait rien. Il s’agit de déterminer avant tout ce qu’il faut en-
tendre par ’é1ément moral lui-méme.

Or, c’est a la spéculation seule qu’il appartient de fournir des
notions vraies et complétes. Des conceptions ¢solées, fragmentaires,
ne faisant pas partie d’'un organisme sont éminemment défec-
tueuses. Est-ce & dire qu’il faille aller demander & la philosophie
pure ce que doit étre la morale ? Notre position serait alors péril-
leuse. Non-seulement cette conception morale, empruntée a la
philosophie, n’aurait en soi rien de théologique, mais il se pourrait
qu’elle introduisit dans notre étude un élément étranger, hostile
meéme.

Fort heureusement, c’est & tort que le mot spéculation est pris
comme synonyme de philosophie: il y a une spéculation spécifi-
quement théologique. S’il en était autrement, la théologie se trou-
verait dans une position désespérée : elle serait condamnee a re-
noncer a toute action sur les sciences et la culture en géneéral, ou
du moins & abdiquer toute indépendance & leur égard. C’est donc
a la théologie spéculative qu’il faut aller demander notre notion de
la morale.

Mais, avant d’en venir 13, il est indispensable de savoir ce qu’il
faut entendre par spéculation en général, et ensuite par théologie
spéculative.

U Theologische Ethik, von Dr Richard Rothe. Zweite, vollig neu ausge-
arbeitete Auflage. Wittenberg, Zimmermann’sche Buchhandlung, 1867.
C. R. 1869. 11



162 R. ROTHE.

1. De la spéculation en général.

La spéculaiion est 1’opposé de la réflexion exclusivement empi-
rique. Tandis que celle-ciprocéde analytiquement et ¢ posteriori, la
premicre suit la méthode synthélique et raisonne a prior:. Est-ce
a dire qu’on puisse spéculer sans réfléchir? Nullement. La ré-
flexion étant la forme générale de la pensée, la spéculation ne
saurait s’en passer. Mais la réflexion de 'empirique différe, a tous
égards, de celle du spéculatif. -Le premier a absolument besoin,
soit d’objels extérieurs, qui lul fournissent les matériaux indispen-
sables pour former des pensées, des concepts au moven de la ré-
flexion, soit d'idées inférieures, venues de lui ou d’autres, qu’il a
mission d’analyser. Toute la tiche de ’empirique consiste & penser
ace qu’il posséde, arélléchir sur ce qui lui est déja donné. Sa pensée
nesaurait donc étre indépendante. La spéculation tire au contraire
ses idées de son propre fonds ; elle est donc indépendante, au sens
le plus rigoureux du mot. Voild pourquoi la réflexion du spécu-
latif est éminemment dialectique. Nous entendons par 1la que la
spéculation s’accomplit au moyven d’une chaine bien liée d’actes
de réflexion dialectique, qui s’engendrent les uns les autres. It, ne
P’oublions pas, tous ces concepts successifs, ces anneaux de la chaine
que le spéculatif déroule au moyen de la réflexion dialectique, il
les tire exclusivement de sa propre intelligence et non du dehors :
il ne peut éire comparé qu’a I'araignée puisant dans sa propre sub-
stance les matériaux indispensables pour tisser sa toile. Aussi
vovez le contraste! Tandis que 'empirique est occupé & rattacher
certaines idées & certains objets ou a certains noms déja donnés, le
spéculatif formule d’abord les idées exactes pour leur chercher en-
suite au dehors des objets et des noms correspondants.

11 résulte de cette notion méme de la spéculation, qu’elle a plus
qu'aucune aulre étude une portée générale. Quand elle obéit a
toutes les exigences logiques, elle peut prétendre au titre descience
exacte aussi légitimement que les sciences naturelles, fondées sur
les mathématiques. Il s’agit en effet de compler, de calculer, de
spéculer avec des #dées : la logique n’est pas moins exacte que les
mathématiques.

Il va sans dire que pour arriver-a une pareille science a priort,
il faut commencer par le commencement, partir des principes pre-
miers et progresser d’une maniere constanie, réguliére, sans qu’un



L’ETHIQUE. 163

seul anneau de la chaine fasse défaut. Tout doit donc étre pris ab
ovo.0n ne peut procéder par aphorismes; la méthode organique et
constructive est de rigueur. Il ne saurait non plus étre question de
spéculations ¢solées, partielles : 'idée de spéculation implique celle
d’un tout organique; il n’y a que des systémes complets qui ré-
poundent a I'idéal que fait naitre la notion de spéculation. La pen-
sée spéculative tire ses propres idées d’elle-méme, de telle facon
qu’elles s’engendrent nécessairement el successivement les unes
les autres, en obéissant a des lois logiques, et qu’elles s’unissent
et s’agencent intérieurement et organiquement, au point de con-
stituer, en méme temps et immédiatement, un systéme arrété, un,
organique.

Mais comment songer & remplir un tel programme, qui consiste
a anticiper, & deviner et i dérouler @ priorila conception de I'uni-
vers entier ? Evidemment il faut partir de la supposition que I’hom-
me est un petit monde en raccourci, un microcosme, une espece
de carrefour ot tous les chemins se croisent, un miroir vivant dans
lequel se refléte la création entiere, qu’il récapitule, qu’il contient
d’une maniére a la fois idéelle et réelle. Dés ’instant ou toutes les
idées se trouvent ainsi contenues dans l’intelligence humaine, il
est tout simple qu’on puisse les en dérouler avec réflexion et con-
science, au moyen de la pensée.

Il n’en demeure pas moins certain qu’on conteste aux esprits
speculatifs la possibilité de réaliser leur ambitieux programine.
Pour nous, hommes, dit M. Trendelenburg, il ne saurait y avoir de
spéculation pure; la raison se suicide quand elle prétend ne pas
compter avec le monde de Iintuition: c’est ’histoire de I’ame
qui, sans corps, serait privée de toute vie réelle, pour n’étre plus
qu'une ombre. On s’imagine en vain, par de pareils procédés, sai-
sir la pensée divine et 1’exposer telle qu’elle a été de toute éter-
nité, dés avant la création des choses. La raison divine ne pensait-
elle pas le monde? celui-ci ne lui fournissail-il pas un élément
d’entuition ? L’intelligence humaine, a son tour, ne saurail agir au-
trement. Il faut donc que le principe premier de la pensée intro-
duise dans le monde de l’intuition et le rende possible. Si cette
condition n’est pas remplie, il n’y a rien de commun entre P’esprit
et les choses. — La vérité que cette argumentation veut faire preé-
valoir peut étre admise sans qu’il faille nécessairement en adopter
la conclusion, qui prétend qu’il ne saurait y avoir de pensée pure.
A la vérité, sans un élément ¢nfudtif, notre pensée serait privée
de toute vie; mais il n’en résulte pas que, pour nous, & ne puisse



164 R. ROTHE.

pas y avoir de pensée pure. Cela ne prouve qu’une chose: ¢ elle
seule, 1a pensée pure est impuissante; elle a un besoin absolu d’un
élément intuitif pour atleindre son but, pour répondre a sa notion.
Sur ce point, tout le monde est d’accord: les droits respectifs de
I’'empirisme et de la spéculation sont reconnus. Voici seulement
la différence. Le spéculatif affirme que, sous peine de ne pas ré-
pondre & sa notion, la pensée doit s’élever jusqu’a la spéculation;
il demande que la spéculation et I’empirisme soient cultivés d’une
maniére tout a fait indépendante, et cela par le méme penseur,
seulement dans des moments différents et au moyen de facultés
diverses.

Mais & quoi bon insister sur la possibilité de la spéculation?
L’histoire entiére de la philosophie dépose en faveur de nolre
thése. On ne s’est pas plutot apercu de la fausseté d’un svstéme
tombé en discrédil que la spéculation se met en devoir d’en for-
muler un nouveau. Il faut bien que la spéculation puisse étre, car
enfin elle est. '

On dira sans doute que toutes les spéculations connues sont
fausses ou défectueuses. Mais cela autorise-t-il & conclure qu’elles
ne sont pas des systémes spéculatifs? Au surplus, on peut repro-
cher aussi leur imperfection aux systémes produits par la simple
réflexion empirique. En conclura-t-on que celle-ci est smpossible ?

Le plus souvent on prétend échapper a la force de ces considé-
rations en soutenant que les spéculatifs sont en proie a une illu-
sion : ces principes, qu’ils se vantent d’avoir obtenus par les pro-
cédés de la raison pure, c¢’est des mains de 'empirisme qu’ils les
ont recus.— Nous répondons qu’il faudrait d’abord examiner si les
doctrines contenues dans les systémes spéculatifs ne s’¢mposent
pas avec une nécessité évidente, comme autant de conséquences
découlant des premiers principes. En second lieu, d’ou les sys-
témes spéculatifs auraient-ils tiré ces principes fondamentaux et
nouveaux, faisant avancer les problémes, si ce n’est de la force
spontanée de lintelligence? Car enfin, non-seulement ces décou-
vertes étaient ignorées des empiriques, mais ils les dénoncent
comme des monstruosités, n’ayant pas d’autre origine que les ré-
veries d’une imagination désordonnée. Chacun sait, en effet, que
tout ce qui est réellement nouveau surprend fort messieurs les
représentants de ’empirisme : ils ¥y voient quelque chose de mon-
strueux. La plupart de ceux qui contestent la possibililé de la spé-
culation le font parce qu’ils sentent qu’elle n’est pas a leur usage:
ils sont méme hors d’état de se représenter la condition psycho-



L’ETHIQUE. 165

logique dans laquelle ils devraient se placer pour spéculer. Que
conclure de tout cela? Ces objections ne prouvent pas mieux I’im-
possibilité de la spéculation que l'incapacilé ou se trouvent tant
d’hommes de comprendre les grandes compositions des virtuoses
de la musique n’autorise a metire en doute la réalité de ces chefs-
d’ceuvre que les connaisseurs enthousiastes ne se lassent jamais
d’entendre. Il y aurail trop de naiveté a soutenir que la spécu-
lation n’est possible qu’a condition d’étre a I'usage de tout le
monde. Il n’y a pas le moindre déshonneur attaché au fait de ne
pas savoir spéculer ; mais, d’autre part, on n’a pas le droit de se
piquer d’étre un grand philosophe, simplement parce qu’on est
hors d’élat de penser lorsque tout élément empirique fait défaut.
Et puis, qui ne sait que ces mémes hommes qui décrient la spécu-
lation, la déclarant chimérique et impossible, acceptent, sans le
moindre scrupule, ceux de ses résultats quisont tombés dans le do-
maine public? Il leur serait impossible d’agir autrement : ils ne
pourraient, sans cela, faire un seul pas dans la voie qu'ils affec-
tionnent. La spéculation est inévitable; les sciences ne sauraient
se passer de son concours. Resle a savoir si ces emprunts ¢ncon-
scients profitent plus aux sciences que ne ferait un usage avoué et
conscient de la méthode spéculative.

Spéculer, c’est donc penser en grand, penser tout d'une piéce,
saisir les idées particuliéeres dans leur liaison avec I’'ensemble: ¢’est
par conséquent penser systématiquement, 'unique maniére parfaite
de penser. Il n’appartient qu’a la spéculation seule d’arriver a for-
muler ainsi un ensemble de concepts formant un tout organique,
un systéme. Voild pourquoi elle peut, sans se préoccuper de 1'ob-
servation, produire des idées nouvelles qui, justement parce qu’elles
sont engendrées avec méthode et en vertu d’une nécessité interne,
possédent une valeur objective. Elle seule est en mesure de nous
fournir des notions suprasensibles.

Tout cela nous explique pourquoi, en dépit des railleries dont
elle est I’objet, on esl toujours ramené vers la spéculation. Qui-
conque éprouve le besoin d’arriver au vrai savoir, est immangqua-
blement obligé de recourir & elle. En effet, nous commencons tous
a apprendre dans une période de la vie ol nous sommes éminem-
ment réceptifs. Nous finissons peu & peu par remplir notre enten-
dement d’une foule d’idées et de représentations qui nous vien-
nent de toutes parts. Puis il arrive un moment ou nous éprouvons
le besoin de meltre tous ces éléments divers en rapport les uns
avec les autres. Nous voulons ramener tout -cela & l'unité, afin



166 R. ROTHE.

d’obtenir une connaissance vraiment digne de ce nom. Mais nous
n’avons pas plutot cédé & ce désir que nous nousapercevons qu’il
n’est pas aisé a réaliser.

A premiére vue,nous croyons y arriver en mettant en ordre les
éléments divers qui constituent notre connaissance. Il nous semble
que nous n’aurons qu’a grouper et a classer nos idées, d’aprés
lesobjets auxquels elles serapportent. Nous formons ainsi un grand
nombre de catégories logiques sous lesquelles nous rangeons nos
diverses connaissances. Cela fait, nous essayons de mettre en ordre
a son tour le conmfenu de chacun de ces casiers, pour les placer
ensuite, les uns avec les autres, dans la relation logique convena-
ble. Nous nous flattons que ce travail une fois terminé, nous serons
arrivés a cette harmonie, a cette unité de nos connaissances, a la-
quelle nous aspirons.

Toutefois, nous ne tardons pas & nous apercevoir que le but ne
saurait étre atteint par cette méthode. D’abord ce travail de classi-
fication nous semble devoir étre sans terme, car, & mesure que
nous classons des idées, nous en acquérons de nouvelles, qui
viennent a leur tour enrichir notre intelligence. Puis, nous avons
beau recourir a toutes les combinaisons les plus ingénieuses,
nos idées diverses ne se prétent pas a une classification. Les unes
sont incompletes; il en est d’autres qui se contredisent; le lien
indispensable pour les rattacher les unes aux autres nous fait
défaut. Bref, nous nous apercevons qu’il est impossible de former
un organisme, un systéme de concepts avec ces éléments divers.

Au fait, cet échec n’a rien qui doive nous surprendre, lorsque
nous songeons comment nous avons acquis ces idées. Qu’est-ce
done qui nous autorise a croire qu’elles doivent former un toul or-
ganique, quand nous nous rappelons qu’elles sont nées zsolément
et dans des intelligences fort différentes les unes des autres? Je me
suis moi-méme formé quelques-unes de mes idées, mais dans des
périodes diverses de mon développement, tandis que j’en ai recu
d’autres des mains de la tradition, qui est elle-méme formée
de I’apport d’individus ou de nations apparienant a des époques
et & des civilisations fort différentes. Si les jeux de patience
réussissent, ¢’est que les parties qui les constituent ont éteé décou-
pées d’un objet qui primitivement formait un toul, unigue et har-
monique. Comme les éléments de ma connaissance n’ont pas une
origine du méme genre, il est tout naturel que nous ne réussis-
sions pas a constituer I'unité. En tout cas, celle-ci ne pourrait étre
atteinte qu’aprés avoir retravallé les idées diverses contenues dans



L’ETHIQUE. 167

notre intelligence; mais c’est encore ici un travail de Sisyphe que
personne jusqu’ici n’a pu conduire & honne fin. Comment pourrait-
il réussir ? Il ne s’agirait de rien moins que de revoir et de modi-
fier chaque idée particulére, en tenant compte de ses innombrables
rapports avec toules les autres.

Que faire donc? Renoncer & harmoniser nos connaissances,
de facon & obtenir un systéme ? Mais ce serait abdiquer sa qualité
d’homme. Tout ce qui précéde ne prouve qu'une chose, I'impos-
sibilité d’aboutir par les voies qui viennent d’étre tentées. Une
seule peut nous conduire au terme. Nous prétendons former un
systéme de toutes nos idées ? Eh bien nous n’y réussirons qu’en
pratiquant la méthode que suit tout organisme. Un organisme ne
se forme pas du dehors, mécaniquement par la simple juxtaposi-
tion de ses parties, mais du dedans : c¢’est toujours un germe
unique, un seul principe, qui, en se développant et s’épanouissant,
met au jour les parties diverses qui sont contenues en son sein.
Elles viennent se ranger autour de lui comme autour d’un centre,
de sorte (ue le principe unique rayonne et s’épanouit en multipli-
cité, tout en demeurant unité. Un organisme intellectuel, un sys-
téme d’idées doit également sortir d’une idée féconde, d’une idée
mere. Les parties constitulives de 1’organisme formant un tout bien
lié doivent se développer du premier principe, conformeément aux
lois d’une logique immanente, ¢’est-a-dire, au moyen d’une pensée
spéculative. (’est avec raison que I’on a dit que I'unique moyen de
connaitre les choses c’est de les voir naitre et se former. On les
saisit alors dans leur milieu, a leur place, comme conséquences de
la cause qui seule pouvait leur donner naissance. Le principe qui
les fuit étre sert en méme temps a les faire connaitre. Celte mé-
thode génétique, rigoureusement observée, n’est autre chose que
la spéculation elle-méme.

Reste & déterminer maintenant comment nous nous assurerons
que notre hardie tentative n’a pas échoué. La spéculalion n’aura
réussi que si notre systeme d’idées @ priori est la reproduction
exacte (dans le domaine de la pensée), de toutes les réalités du
monde empirique, de Dieu et du monde que nous connaissons
déja avant de spéculer. [1 ne faut pas croire en effet que la spéca-
lation s’inspire du besoin de mettre en doute les réalités conformes
a 'expérience ; elle aspire au contraire a connaitre ces realités et
a les miewx connaitre qu’on ne saurait le faire au moyen de
la simple réflexion empirique. Si donc quelques fous ont contri-
bué & propager le préjugé qui veut que la spéculation méprise



168 R. ROTHE.

I’expérience, il n’en est nullement ainsi. Les esprits vraiment spécu-
latifs reconnaissent que la science compléte ne saurait résulter que
du concours de V'experience et de la spéculalion. Ce qui prouve
déja que celle-ci ne saurail aboutir seule, ¢c’est qu’on ne débute
jamais par elle. Avant d’éprouver le besoin de spéculer, il faut s’étre
formé & I’école préparatoire de la réflexion empirique; il est in-
dispensable d’avoir enrichi son intelligence; la spéculation n’est
pas 'affaire d’un cerveau vide.

Ces deux maniéres de penser poursuivent donc le méme but :
comprendre exactement et complétement la réalité empirique. Il
faut en conséquence que les résultats de la spéculation soient sou-
mis plus tard i la pierre de touche de ’expérience. Ils auront plus
ou moins de valeur suivant qu’ils réussiront ou non a rendre compte
des faits. Les systémes spéculatifs ne sont que des hypothéses sur
une grande échelle. Quand, au lieu de rendre compte des faits,
elles sont contredites par eux, celui qui les a présentées est le
premier & confesser qu’il a mal spéculé, et qu’il ne posséde pas
Uinstrument pour le faire. Il faudrait étre vraiment fou pour s’é-
tonner de pareils résullats.

L’unique et, pense-t-on, ¢rrésisitble argument qu’on éléve con-
tre notre méthode, ¢’est qu'on spécule mal et que la meilleure
spéculation est toujours incompléte. Etrange raisonnement! Quoi!
on s’étonne que les hommes spéculent d’une maniére imparfaite?
Dans quel domaine atteignons-nous donc a la perfection? Ne faut-
il pas toujours tatonner et ne s’approcher du but que peu a peu?
La spéculation ne saurait étre mieux partagée que tous les autres
arts. La simple réflexion empirique n’a pas un meilleur sort. Elle
a aussi derriére elle une longue série de tenlatives qui n’ont pas
réussi. Et, au point de développement atteint de nos jours, elle a
conscience de tout ce qu’il y a d’imperfection dans sa maniére de
comprendre les choses. Aucun esprit spéculatif, en possession de
son bon sens, ne se vantera de pouvoir, au moyen de sa méthode,
reconstruire la fotalité des choses d’une facon exacte et compléte.
Pour entretenir de pareilles espérances, il faudrait se faire une
bien haute idée de soi-méme, une bien petite idée de Dieu et
du monde, ainsi que des hommes et de la pensée humaine. Tout
esprit intelligent qui se met & spéculer, se dit que la tiche qu’il
entreprend dépasse les forces d’un individu. Est-ce & dire que I’i-
déal qui est irréalisable pour lui le soit aussi pour lesprit humain
en général? Nullement! Ce que l'individu ¢solé ne saurait faire,
I’humanité (totalité organique des individus) peut et doit I’accom-



L’ETHIQUE. 169

plir : elle finira peu a peu par le réaliser d’'une maniére parfaite-
ment satisfaisante. En se mettant & I'ceuvre , 'individa qui spécule
se dit qu’il ne réussira jamais a se satisfaire lui-méme ; mais c’est
assez qu’il s’acquitte de la part de la tiche commune qui lui est
dévolue. Les pas qu’il fera faire a la connaissance de la vérité se-
ront sans doute infiniment peu de chose, mais ce ne saurait étre
une raison de les mépriser; il sait que les progres importants se
composent d’un grand nombre de petits progrés. Pleinement con-
vaincu de tout ce gqu’il v a de défectueux dans nos connaissances
acquises, il se soumet aux lourdes exigences de la science. En le
faisant , il évite deux travers dans lesquels de tout temps sont tom-
bés la plupart des penseurs, et cela, au grand délriment de la
science : 'illusion puérile de ceux qui croient a l'infaillibilité de
leur science et le scepticisme.

Tout en confessant sa portée relative et en reconnaissant la né-
cessité d'étre controlée par ’expérience, la spéculation ne renon-
ce pas a suivre sa propre voie de la maniére la plus indépendante.
Au début, I'esprit spéculatif ne se demande ni ce qu’est la réalité,
ni méme s’il en existe une; il ne s’inquiéte pas de savoir dans
quel rapport les concepts qu’il construit se trouvent avec les faits.
Fermant les yeux-au monde extérieur pour ne regarder qu’en lui-
meéme et s’absorber dans son travail, allant droit son chemin sans
regarder d’'un coté ni de I’autre, il n’obéit qu’a la seule nécessité
dialectique qui pousse les concepts a s’engendrer les uns les autres.
Le penseur conserve cette attitude jusqu’a ce que cetle série d'i-
dées, s’engendrant les unes les autres, ait formé une chaine soli-
de et continue dont les deux bouts en se réunissant le raménent
a son point de départ. Le cercle est alors fermé, le systéme com-
plet. C’est le moment d’ouwvrir ’ceil sur les réalités extérieures
pour voir jusqu’a quel point elles s’accordent avec tout ce monde
de concepts que le penseur a puisés dans son propre fonds. Le
travail de spéculation terminé, il va a son tour user de la réflexion
empirique. Ce n’est pas assez que le systéme ne soit pas en désac-
cord avec la réalité ; il doit en donner une explication relativement
satisfaisante, c’est-i-dire, marquant un progrés sensible sur les
précédentes.

La nécessité de recourir au controle de ’expérience est donc
proclamée d’une maniére absolue. Mais, tout en devenant a son
tour un critique qui manie ’arme de la réflexion empirique, le
spéculatif a grand soin de distinguer ce notuveaun procédé de I'acte
méme de la spéculation. En unissant les deux méthodes, il importe



170 R. ROTHE.

de ne pas les confondre. On ne peut sauvegarder leur dignité et
leur nécessité respective qu’en se rappelant qu’elles dilférent es-
sentiellement. On doit en faire usage semultanément mais successi-
vement, et quand on passe de I'une & I'autre, il faut s’en rendre
parfaitement compte. C’est 1a ce que les apologétes chrétiens de-
vraient toujours se rappeler, sous peine de coinpromettre I’auto-
rité de flaits empiriquement donnés.

Le penseur s’apercoit-il que les réalités du monde ne corres-
pondent pas aux concepts qu’il s’est faits ? il est le premier a briser
son systéme sans miséricorde. Toutefols ce n’est que son travail
imparfeit qu’'il condamne; sa foi en la spéculation elle-méme n’est
pas ébranlée. Aussi se remet-il de nouveau a ’ceuvre, en fermant
encore les yeux pour ne pas se préoccuper du monde extérieur.
Le manque d’accord entre les deux sphéres, il Pimpute au fait
d’avoir mal spéculé : il se dit qu’il n’aura pas suivi avec assez de
rigueur les lois de la logique; qu’il ne les aura pas maniées avec
assez de dextérité.

Que penser de 'accusation d’orgueil qu’on ne se lasse point de
porter contre les esprits spéculatifs ? Nul ne conleste que des cer-
veaux étroits n’aient montré beaucoup d’orgueil en exagérant la
valeur de la spéculation et en méprisant les sciences empiriques.
Mais ne sait-on pas que personne ne s’est élevé avec plus de force
contre ces aberralions que les esprils vraiment spéculatifs? Il se
rencontre aussi chez des disciples moins compromettants de la
spéculation des excentricités qui portent les hommes sages a se
demander s’il n’est donc pas possible de s’occuper avec amour et
zéle d’'une chose excellente sans s’exagérer sa valeur. Tous ces
travers doivent étre imputés a I’humaine faiblesse el non a la spe-
culation , car il n’est pas de science plus modeste. Elle ne se borne
pas a avouer (ue ses résultats n’ont quune valeur approximative :
elle sait pourquoi il doil en élre ainsi. Par suite de la méthode, il
doit se glisser dans les opérations fondamentales des fautes de lo-
gique qui entrainent de graves erreurs dans tout I’ensemble du
systéme, et cela d’autant plus que, ohéissant a la seule nécessité
dialectique, le spéculatif ne recule pas devant une conséquence
qui pourrait lui paraitre erronée si, comme l'empirique, il consen-
tait & se placer au point de vue des faits. La spéculation, elle, va
toujours droit son chemin, sans s’inquiéter des résultats. En outre,
le penseur prend a 1’égard de ses théories une attitude entiere-
ment objective et libre. Il sait qu’en raisonnant logiquement, on
aboutil aux conclusions de son systéme; mais il se dit que lui-me-



L’ETHIQUE. 171

me est loin de s’étre élevé jusqu’a une logique irréprochable. Il
est donc animé d’une sincére défiance a ’endroit de son propre
systeme. Aussi ne songe-t-il pas a lui sacrifier ses convictions per-
sonnelles qui viennent d’ailleurs et qui ne sont pas de nature
scientifique.

L’homme qui s’est servi de la réflexion empirique est loin de se
sentir aussi libre en présence des résultats auxquels il a abouti.
Il a conscience d’avoir travaillé avec tout le soin nécessaire, d’a-
voir tenu compte de tout, d’avoir usé de toutes les mesures de
précaution. Il s’atlache avec une ténacité inconnue du spéculatif &
ces résultats que tout I’autorise & tenir pour définitifs.

Aprés tout, 'accusation d’orgueil vient en grande partie da fait
que les esprits non spéculatifs supposent a leurs adversaires les
sentiments qu’ils ont eux-mémes. Si seulement ces bonnes gens,
(ui font chorus contre la spéculation, voulaient considérer que
nous autres spéculatifs nous ne pensons pas de nos systémes le
dixitme du bien qu’ils pensent de leurs aphorismes, souvent si
pauvres! Et puis, connaissant les mobiles subjectifs, parfois peu
flatteurs, qui poussent certaines personnes a essayer de la spécula-
tion, nous nous gardons bien de voir, sans autres raisons, dans cette
tentalive la marque d’une intelligence richement douée. L’expé-
rience nous apprend (ue, dans bien des cas, le besoin de spéculer
est né de la faiblesse de la mémoire, de l'incapacilé de se rappe-
ler les détails et les faits particuliers dans leur isolement. C’est
précisément 14 ce qui est arrivé a Pauteur de ce livre. Quon
laisse donc la spéculation s'acquilter de sa part, pelite, mais indis-
pensable, dans ’ceuvre commune de la science. Elle ne trouble
pas ses collaborateurs : elle ne prétend s’imposer & personne. Elle
déclare ne pas étre laffaire de tout le monde; elle avertit les
hommes qui en sont incapables de ne pas s’en méler, sachant bien
qu’ils ne pourraient manquer de tomber dans la sophistique. D’ou
vient donc la haine implacable de ceux qui ne se sentent pas en
etat de spéculer, alors qu’on leur laisse la liberté d’user de leur
méthode de prédilection ?

Sous peine de perdre son caractére aprioristique, la spéculation
ne doit pas commencer par quelque chose de donné en dehors
d’elle. 11 1ui fault cependant une base, car sans cela elle lomberait
dans l’erreur de ces philosophes qui s'imaginent pouvoir partir de
rien pour en tirer tout, usurpant ainsi un privilége qui n’appar-
tient qu’a Dieu seul. Celte base, pour demeurer aprioristique, ne
peut élre aulre chose que la spéculation meéme. La pensée com-



172 R. ROTHE.

me spéculation se prend elle-méme pour base d'opération. On a
beau faire abstraction de tout, un fait demeure, savoir : 1’acte par
lequel la conscience humaine s’affirme comme moi. Cet acte de
Pesprit, pris en lui-méme et par son coté exclusivement formel,
doit servir de point de départ a la spéculation. Ge fait primordial
est pour la conscience humaine revétu d’une certitude immédiate,
inébranlable : c’est le point ferme d’Archimede dont I’esprit spé-
culatif doit s’emparer pour prendre ensuite son essor. Puis, sui-
vant le fil des lois logiques, immanentes, inhérentes a ce fait de
conscience, il est conduit a déduire une série de pensées, 4 con-
struire peua a peu une chaine de concepts qui, forlement soudés
les uns aux autres, forment un toul organique, un systéme repro-
duisant ’ensemble des réalités du monde, sous une forme idéelle
et aprioristique.

2. De la spéculation théologique.

Faisons un pas de plus el examinons ce qui se passe chez I’hom-
me religieux. Il ne saurail s’en tenir a ce simple fait primordial de
la pensée pure et immeédiale; ce fait se présente i lui sous une
certaine couleur. Plus sa piélé est saine et vivante, plus il se sent
déterminé par Dieu. La conscience de soi implique la conscience
de Dieu; I’homme ne saurait se poser, saflirmer clairement lui-
méme, sans affirmer Dieu. Le fait primordial de la pensée pure
se présente donc sous deux faces. Nous avons la synthése du sen-
timent du mo? et du sentiment de Dieu, qui forme un seul fait
de conscience. Il v aura donc pour le penseur religieux deux
points de départ qui lui donneront deux spéculations diffé-
rentes : il partira du sentiment du moi (spéculation philosophique)
ou du sentiment de Dieu (spéculation théologique). Celle-ci devra
de Dieu descendre au moi; celle-la, du mo¢, remonter a Dieu.
Quels que puissent étre les rapports de ces deux spéculalions, a
d’autres égards, elles doivent en tout cas différer pour ce qui est
de la forme ; car tout en obéissant a la méme /Joz, elles suivent
deux voies différentes, résultant du point de départ qui n’est pas
le méme. Les deux construisent @ prioré, mais l'une sur la base
du moi, 'autre sur celle de Dieu!. En distinguant ainsi ces deux

 Mais, ohjecte Julius Muller, la conscience religieuse du chrétien évan-
gélique du XIXme sidcle ne saurait servir de base ferme & la spéculation.
Elle devrait pour cela rempliv deux conditions qui lui font entiérement de-



L’ETHIQUE. 173

maniéres de spéculer, nous les séparons de la facon la plus rigou-
reuse , et nous proclamons leur compléte indépendance réciproque.
Mais cela n’exclut pas des rapports trés-étroits. Le théologien spé-
culatif en particulier ne saurait remplir sa tiche sans s’étre mis au
courant de la philosophie régnante. Ces études-la ne troubleraient
pas la simplicité de la foi; elles ne refroidiraient pas son ardeur et
son zéle, si la piété n’était pas présentée habituellement et dés ’en-
fance comme une affaire qui demande plus a élre apprise qu’a
étre sentie.

Du reste, la piété est immédiatement et absolument certaine
d’elle-méme. Elle n’a nul besoin de preuves qui viennent la con-
vaincre de sa propre réalité; lui en offrit-on, elle devrait les reje-
ter avec dégont. Elle dérogerait si, renoncant a sa haute indépen-
dance, elle allait demander a quelque démonstration intellectuelle
de lui garantir qu’elle n’est pas une illusion. Que peut-il y avoir de
plus certain pour I’homme pieux que la réalité méme de sa piété?
N’est-elle pas le flambeau & la lumiére ducuel il contemple toutes
choses ?

Avouons-le toutefois, I’homme religieux sew! reconnait a la con-
science religieuse une certitude immédiate et 1a haute valeur qui en
est la conséquence. C’est doncla un fait psychologique qui ne pour-
rait étre prouvé a celui qui n’en aurait pas fait personnellement
I'expérience. Et encore est-ce seulement dans ses moments les plus
religieux, quand sa piété est particuliérement intense, que ’homme

faut: la conscience chrétienne, qui devrait &tre une donnée simple, est au
contraire fort complexe; elle n’est pas une donnée évidente. En prenant la
conscience chrétienne pour point de départ on considére donc comme un
axiome ce qu'il faudrait avant tout prouver. — Mais la conscience chrétienne
est une donnée simple. La piété chrétienne a pour substance et pour racine
une maniére spéciale de sentir Dieu qui est le germe duquel elle se déve-
loppe. — Mais, reprend Muller, la notion de Dieu est trop riche, pour que
la spéculation puisse la prendre comme un axiome, lui servant de point de
départ, il faudrait préalablement avoir fourni une preuve ¢ priori de I'exis-
tence de Dieu. — Que les empiriques, eux qui partent de certaines données,
s’en servent pour prouver, a la bonne heure. Sur le terrain de la spécula-
tion il ne saurait pas plus étre question de prouver Dieu qu’aucune chose.
La preuve n’est pas un moyen & I'usage des spéculatifs. Ceux-ci font naitre
et surgir les concepts devant vous. Que venez-vous leur demander de prou-
ver les choses, alors qu'ils font beaucoup mieux, puisqu’ils vous les mon-
trent? Un systéme spéculatif légitime Dieu en montrant que seul il peut
rendre compte de la réalité d’'une maniére satisfaisante.



174 R. ROTHE,

sent dans la conscience religieuse et dans la conscience person-
nelle les deux faces d’une méme médaille. Comme l'individu re-
ligieux est le seul homme complet, comme P’absence de religion
est une infirmité morale, on n’abdique pas en ne s’adressant qu’a
la partie saine de ’humanité. Il n’est (ue juste d’ailleurs de pren-
dre le fidéle dans les moments les plus religieux de sa vie, car
¢’est alors qu’il répond le mieux a son idée. Est-il nécessaire d’a-
jouter que cette certitude immédiate de Dieu, méme chez les meil-
leurs, n’y est pas ¢nnée? On n’y arrive qu’a la suite d'un dévelop-
pement religieux individuel, qui est facilité par celul qui a déja eu
lieu dans I’humanité tout entiére. Au fait, le chrétien vivant pos-
séde seul cette conscience immeédiate ferme el inébranlable, qui
résulte d’un contact direct avec Dieu.

St donc la piété a besoin de la spéculation théologique, c¢’est
uniquement pour se rendre bien compte d’elle-méme; pour que le
fidele devienne également religieux par son intelligence. La piété
chrélienne en particulier s’adresse a I’homme tout entier; il n’y a
de vraiment religieux que celui qui aspire sérieusement a 1’étre,
non-seulement par ses sentiments, mais aussi par son intelligence
et par sa volonté. La piété débute sans doute par étre un sentiment,
mais elle ne saurait en rester la. Obéissant & une nécessité inté-
rieure, sans cesser d’étre un sentiment, elle devient d’elle-méme
pensée religieuse. Au commencement, elle n’est que simple ré-
flexion, représentalion religieuse, mais elle finit par s’élever jus-
(qu’a la vraie compréhension, jusqu’a la spéculation religieuse. Ar-
rivée 14, la piété se justifie a ses propres yeux comme sentiment et
se démontre sa propre vérité, non point en vue de se donner con-
science de sa certitude immeédiate, qu’elle possédait déja au début,
mais dans le dessein de bien se rendre compte de ses excellentes
raisons d’étre. La spéculation ne nait pas d’un besoin intellectuel
et scientifique, mais du sentiment religieux immédiat lui-méme,
qui éprouve 1'obligation de faire en quelque sorte 'inventaire des
richesses infinies dont il se sent possesseur. La spéculation reli-
gieuse ne provient donc pas du scepticisme, mais de la plénitude
méme de la vie de la foi. Parfaitement sure d’elle-méme, la piété
se croit de force & conquérir le champ de la spéculation qu’elle
sent lui appartenir. Remplie d’enthousiasme et de confiance, elle
se lance a pleines voiles sur la haute mer de la pensée aprioris-
fique, certaine qu’il n’y a pas de naufrage a craindre. Pleinement
convaincu qu’il possede la vérité absolue, comment I’homme re-
ligieux douterait-il du succés d’une spéculation ayant sa propre



L’ETHIQUE. 175
piété pour objet? Le succés est certain, a condition de travailler de
toutes ses forces et d’avancer trés-lentement.

Le besoin de communion pleine et entiére, inhérent a la piété,
pousse aussi de bonne heure a essayer de laspéculation religieuse.
A la longue, le sentiment religieux finit par étre une base insuf-
fisante; on éprouve la nécessité de s’entlendre sur ce qui constitue
le centre de ralliement, la piété; 1l faut donc qu’on la formule
scientifiquement, et la spéculation peut seule le faire.

C’est donc la piété qui régne avec aulorité sur la spéculation
théologique : celle-ci se borne, en effet, 4 présenter, sous forme
scientifique, ce que la premiere posséde déja d’une maniére imme-
diate. La science ne peut rien changer & un contenu qu’elle n’a pas
créé, qu’elle se propose uniquement de retravailler pour le pré-
senter a la conscience chrétienne sous une forme parfaitement
transparente. La garantie d’avoir bien spéculé, c¢’est que le senti-
ment religieux se retrouve dans les résultats obtenus, 1l est vrai,
tout en se rendant mieux compte de lui-méme. Il se peut que la
spéculation théologique ait fait voler en éclats les représentations
religieuses, dans lesquelles se complaisait le sentiment religieux,
sans qu’elle soit pour cela condamnable. II suffit que le sentiment
religieux particulier qui avait donné naissance a ces représentations
ait été sauvegardé; que la spéculation lni ait ouvert un champ
plus vaste dans lequel il puisse se déplover parfaitement a Paise.
Est-ce le contraire qui a lieu? Le théologien n’a plus qu’a briser
résoltiment son systéme; car il n’est pas de spéculation qui puisse
lui faire mettre en doute la vérité de sa piété, comme aussi la piété
ne saurait faire rejeter la spéculation. Il doute donc de sa spécu-
lation, se disant qu’il doit étre tomhé dans quelque erreur, mais il
ne peut désespérer de la spéculation en général. La conscience re-
ligieuse, pleinement certaine d’elle-méme, se dit qu’elle doit pou-
voir étre traduile dans des formules scienlifiques, sans subir au-
cune altération.

Mais, tout en proclamant cette autorité souveraine de la piété, il
n’en faul pas moins maintenir que le travail de la spéculation doit
s’accomplir dans une enticre indépendance des sentiments pieux
et des représentations religieuses. Il faut avoir complétement ter-
miné son systéme avant de le soumettre au contrdle de la piéte.
Aller consulter la conscience religieuse a propos de tel point spécial
(comme on le fait ordinairement), c¢'est renoncer a toute spécu-
lation pour aboutir a des compromis qui ne font qu’aggraver le
mal, au grand détriment de la piété et de la science.



176 R. ROTHE.

Quoique la méthode spéculative soit une, et qu’il faille toujours
appliquer ses procédés avec une rigueur inflexible, il y a diverses
théologies spéculatives, suivant les divers genres de piété essen-
tiellement différents les uns des autres, qui leur servent de point
de départ. Il existe donc une théologie spéculative chrétienne ; il
n’y a qu’'elle qui puisse aboutir, parce que la piété chrétienne est
la seule qui travaille a s’exposer d’une facon normale. Toutefois,
ce n’est qua la suile de beaucoup d’essais approximatifs que la
spéculation peut réaliser son idéal, car elle ne saurait devancer la
réalisation normale et définitive de la piété, qui est, a son tour,
éminemment lente et successive.

De plus, dans le sein de la chrétienté, on comptera autant de
théologies spéculatives que d’Eglises, car il faut supposer que cha-
que confession doit sa raison d’étre a une modification spécifique
de la conscience chrétienne qui est leur base commune. Il y aura
donc une théologie spéculative évangélique. C’est surtout sous cette
forme que se présentera la spéculation chrétienne. Plus, en effet,
la conscience individuelle se sent liée par principe au dogme ec-
clésiastique, moins il y a lieu & formuler une théologie spéculative,
moins le besoin s’en fait sentir. Voila pourquol nous ne trouvons
une théologie spéculative distincte de la dogmatique officielle que
dans le sein du protestantisme. Et, méme chez les protestants, elle
n’a fait son apparition que trés-lard. Aussi longtemps que le fidéle
trouve dans la dogmatique de son Eglise ce dont il a besoin, ¢’est-
a-dire une expression scientifique parfaitement satisfaisante de sa
conscience religieuse, il ne demande pas autre chose. Les formules
consacrées ont-elles, au contraire, cessé de satisfaire les membres
les plus intelligents d’une Eglise ? (ce qui prouve que celle-ci com-
mence & subir une métamorphose qui doit aboutir a sa dissolution).
Alors la nécessité d’une théologie spéculative a coté de la dogma-
tique se fait toujours plus sentir. C’est assez dire que cette nouvelle
venue, qui aspire a prendre toujours plus le pas sur les autres dis-
ciplines théologiques, ne saurait étre lide au dogme officiel. Pour
avoir sa raison d’étre, elle doil en différer relativement ; sa notion
méme implique qu’elle doit étre hélérodoxe, mais dans le bon sens
du mot, comme Schleiermacher I’a fait voir. Née d’un travail de
dissolution, qu’elle accélére &4 son tour, elle renverse la dogma-
tique officielle, tout en élevant & une plus haute puissance la por-
tion de vérilé que celle-ci renfermait. La théologie spéculative doit
différer des dogmes ecclésiastiques, de telle facon que ceux-ci,
trouvant en elle leur parfait accomplissement, perdent par cela



L’ETHIQUE. 177

méme leur raison d’étre. Il faut que la conscience chrétienne re-
trouve dans la théologie spéculative ce qu’elle avait d’abord cru
posséder dans la doctrine ecclésiastique et qu’elle apprenne ainsi
a se comprendre parfaitement elle-méme. Mais en se comprenant
mieux elle-méme, elle avoue que jusque-la elle ne s’est pas parfai-
tement comprise; elle confesse que la premiére impulsion histo-
rique imprimée au rovaume du Sauveur, ne s’est pas déployée
dans toute son intensité, et que, par conséquent, elle n’a pas donné
a ’Eglise exactement la tendance impliquée dans la force motrice.
Toul en se rendant mieux compte de ce qu’elle est, cette Eglise,
grice a la théologie spéculative, s’éléve au-dessus d’elle-méme.
Les choses doivent se passer ainsi, car aucune confession particu-
liére ne saurait se considérer comme la forme définitive du chris-
lianisme; la communauté ecclésiastique elle-méme n’est pas 1’ex-
pression adéquate et définitive de la communion chrétienne.

Toutefois, dans le sein de I'Kglise évangélique, la Sainte Ecriture
est une autorité avec laquelle lathéologie spéculative doit compter;
pour elle comme pour les autres disciplines théologiques, la Bible
demeure le document de la révélation, et par conséquent I’expres-
sion historique et authentique de la conscience chrétienne primi-
tive, dans sa pureté et sa plénitude, la régle qui ne saurait étre re-
poussée. Les résullats de la science ne doivent jamais étre réelle-
ment en désaccord avec I’Ecriture. Il ne faudra pourtant pas croire
4 un manque d’harmonie par le simple fait qu’il y aura nécessai-
sairement une différence entre les représentations bibliques et
I’expression définitive et intellectuelle que nous fournira la théo-
logie spéculative. Il va sans dire encore que ce qui, dans la Bible,
sera une conceplion scientifique de la conscience chrétienne (c’est-
a-dire déja de la théologie) ne saurait étre norme pour la spécu-
lation. Ces réserves failes, la théologie spéculative ne saurait hé-
siter & repousser des résultats qui seraient réellement en désaccord
avec la Bible.

Il faut en outre que la spéculation trouve dans la Sainte Ecritu-
re une confirmation positive. Les résultats de la théologie doivent
donner une conception plus satisfaisante du contenu de la révéla-
tion que les systémes précédents. Rappelons-nous toutefois que,
sous peine d’abdiquer, la spéculation religieuse est tenue de con-
struire son édifice avec le seul concours de la logique et de la dia-
lectique; ce n’est qu’apres étre arrivée au bout que , se rappelant
sa faiblesse et sa faillibilité, elle se présente devant le tribunal
scripturaire pour solliciter, sur I’ensemble et sur les détails de son

C. R. 1869. 12



178 R. ROTHE.

ceuvre, une sentence incorruptible, a laquelle elle est d’avance
décidée & se soumeltre.

La théologie spéculalive se trouve avoir un caractére éminem-
ment individuel, puisqu’elle a pour point de départ la conscience
chrétienne de celui qui la formule, et que celui-ci s’est déja déta-
ché, dans une certaine mesure, de la dogmatique officielle. D’au-
tres faits contribuent néanmoins a rejeter ce caractere individuel
a arriére-plan. D’abord la spéculation accepte la norme de I'Ecri-
ture; elle consent a étre appréciée au point de vue de la docirine
officielle, puisqu’elle prétend traduire les mémes idées dans le lan-
gage scienfifique, mais plus clairement. Iin second lieu, elle part
nécessairement d’une conscience individuelle qui n’est, a son tour,
qu’un reflet de la conscience religieuse et ecclésiastique. Aussi
toute spéculation théologique, dans la mesure ou elle réussit, ne
peut manquer de devenir la conviction générale de la communauté
religieuse dans le sein de laquelle elle est née.

Dans 'organisme des sciences théologiques, la théologie spécu-
lative joue le role de la téte, tandis que le fronc est représenté
par I'histoire ecclésiastique, les mains et les pieds par la théologie
pratique. Celle-c1 ayant essentiellement pour mission de trouver
les moyens de faire avancer I'Eglise du présent en vue du but
final, elle ne saurait s’en acquitter sans posséder une idée claire
de son état actuel, de ses rapports avec le christianisme, de
P’idéal qu’il s’agit de réaliser : tout autant de notions qui ne s’ob-
tiennent que par la méthode spéculative. L’histoire de I'iglise, a
son tour, ne saurait &tre comprise que si la spéculation en fournit
la clef. Ce n’est pas & dire toutefois que notre science, qui occupe
la premiére place dans 'ordre logique, doive étre étudiée la pre-
miére dans celul des temps.

De nos jours plus qu’a aucune autre époque, I’Eglise a absolu-
ment besoin d’'une théologie spéculative. La science en général
spécule sans en demander la permission a I’Eglise ; et elle est loin
de prendre son point de départ dans la conscience chrétienne :
de 1a de nombreux conflits entre la théologie et la philosophie. La
piété ne saurait avoir 1'air d’ignorer les négations et les atlaques
de la philosophie ; car pour cela il faudrait renoncer a toute théo-
logie scientifique. L’Eglise vit au milieu des luttes de la science et
de la civilisation ; les problémes qui intéressent les contemporains
préoccupent aussi les plus intelligents d’entre les fidéles : il faut
leur donner une réponse, en se placant au point de vue de la
conscience chrétienne. L’Eglise est tenue de s’expliquer et de



L’ETHIQUE. 179

s’entendre avec les sciences non religieuses, si elle veut exercer
son influence légitime dans la sphére qui lui est particuliérement
dévolue. Tout cela ne peut se faire sans une culture scientifique
sérieuse : 1l faut, en particulier, qu’elle emprunte a la philosophie
ce (ue celle-ci a de particulier, la méthode spéculative, et qa’elle
spécule pour son compte, en prenant la conscience chrétienne
comme point de départ. Ce n’est qu’a celte condition que la philo-
sophie et la théologie peuvent en venir, je ne dis pas a s’accorder,
mais du moins a se comprendre et a se montrer les égards qu’el-
les se doivent.

Bien des obstacles qui aujourd’hui arrétent 1’élan de la piété,
tiennent 2 ce que I’'Eglise n’a pas songé assez a temps a s’armer
d’une théologie spéculative. Il y a déja un siécle qu’en Allemagne
la théologie et la philosophie ne parlent plus la méme langue.
Depuis 'apparition de la philosophie moderne la nomenclature
philosophique a été plusieurs fois transformée, en dehors de toute
préoccupation religieuse. Il aurait fallu que la théologie se livrit,
de son coté, au méme travail de refonte. Faute de I’avoir fait, elle
parle une langue inintelligible aux autres sciences, et quand elle
essaie de recourir a la leur, la culture nécessaire lui manque. Il
faut done se résigner a parler une langue barbare ou adopter la
terminologie que la philosophie s’est formée & son usage. Dans ce
dernier cas, le théologien ne saurait s’exprimer avec la clarté dé-
sirable, car les formes dont il se sert ont été arrétées en vue d’un
autre contenu; condamné 4 exprimer ses pensées au moyen de
formules qui lui sont étrangéres, il ne peut manquer de s’embar-
rasser. Entre-t-il en conflit avec les sciences non religieuses ? cel-
les-ci ne peuvent que vaincre puisqu’en argumentant contre elles
le théologien adopte leurs prémisses. Si, pour éviter ces dangers,
on s’en tient & un langage barbare, on achéve de se perdre dans
estime du monde scientifique. Comme la philosophie est abon-
damment fournie de toute une nomenclature d’idées qui se ratta-
chent systématiquement les unes aux autres, elle attire aisément
les meilleurs esprits sentant la nécessité de penser avec clarté et
rigueur, quand des besoins plus profonds que ceux de I'intelligence
ne les retiennent pas.

La théologie spéculative se divise en deux grandes parties : la
théologie proprement dite, et la cosmologie qui se subdivise a son
tour en physique et en morale. C’est donc dans cette derniére
branche que le cercle entier de la spéculation trouve sa conclu-
sion. Il résulte dela que nous ne pouvons exposer la notion scien-



180 R. ROTHE.

tifique de la morale avant d’avoir construit spéculativement la
théologie et la physique.

Si la spéculation philosophique différe de la spéculation théolo-
gique, la morale philosophique différe aussi de la morale théolo-
gique. Quoique différentes, ces deux sciences ne sont pas néces-
sairement opposées. Dans le sein de la chrétienté, la morale phi-
losophique doit prendre et a toujours pris une couleur évangéli-
que. Une opposition relative entre les deux morales contemporai-
nes est donc inévitable, vu que ’humanité n’est pas encore entié-
rement pénétrée par le christianisme. Cette opposition relative
implique 'imperfection et de la philosophie et de la piété. Parfai-
tes ’une et I'autre, elles se confondraient pour le fond et ne diffé-
reraient plus que quant a la forme. Tout en suivant la méme mé-
thode spéculative, elles n’observeraient pas le méme ordre de
construction.

Les théologiens sont dans un grand embarras quand il s’agit de
fixer les limites entre la morale ordinaire et la dogmatique. Apreés
avoir cherché a leur assigner un objet différent, on finit par les
confondre. Ces difficultés disparaissent & notre point de vue. La
morale spéculative et la dogmatique ne sont pas deux sciences pa-
ralleles qu’il faille coordonner. Elles appartiennent a deux bran-
ches différentes de la théologie : la dogmatique fait partie de la
théologie historique.

II. LA THEOLOGIE SPECULATIVE

1. Théologie propreinent dite.

A. DIEU.

La spéculation théologique part d’un fait incontestable : I’homme
religieux, en ayant le sentiment de lui-méme, possede en méme
temps le sentiment de Dieu d’'une maniére immédiate. En se pen-
sant lui-méme, il ne peut pas faire autrement que penser Dieu.

Mais tout cela n’est encore qu’un simple sentiment, un pressen-
timent de Dieu. La mission de la théologie spéculative consistera
a développer, 4 formuler cette conscience de Dieu, en rendant par
une notion claire et logique, ce simple pressentiment du divin in-

suffisant pour I’homme qui pense.



L’ETHIQUE. 181

L’impulsion pour se livrer & cette étude ne se fait pas longtemps
attendre. Ainsi, empiriquement, les esprits non spéculatifs voient
avant lout dans la pensée de Dieu I'idée de son absoluité, puis un
certain nombre de qualités particuliéres qui constituent ses attri-
buts. A premiére vue, ces deux déterminations sont exclusives I'une
de I'autre. Le particulier n’est tel en effet que par suite de ses rap-
ports avec quelque chose d’autre : de sorte que I’idée de parti-
culier implique celle de relativité et exclut 1’absoluité.

Cette contradiction n’est pas plutdt découverte qu’on éprouve
le besoin de la faire disparaitre; le chrélien ne doute pas un in-
slant d’y réussir. Car il est convaincu qu’elle tient, non pas au fond
des choses, mais & la forme, & sa maniére de comprendre I'idée de
Dieu. Les deux éléments, & ses yeux indispensables, de la notion
de Dieu (I’absoluité et les attributs) doivent étre conciliables, com-
patibles. Imputant donc cette contradiction apparente a son igno-
rance, il se met a retravailler dialectiquement sa notion de Dieu,
persuadé d’arriver a4 une idée claire, harmonique qui fera leur
part, et aux attributs particuliers et & I’absoluité.

Le premier soin du penseur chrétien sera de chercher, pour
exprimer sa conscience de Dieu, la formule intellectuelle la plus
étendue, la plus compréhensive, la plus immédiate et partant la
plus abstraite et la plus élémentaire: il appellera donc Dieu I’ab-
solu, en prenant cet adjeclif comme un neutre.

Il s’agira maintenant de rendre aussi claire que possible sa pre-
miére définition de Dieu comme I’étre absolu. Voici le premier
resultat que nous donnera I’analyse : L’étre absolu est incondi-
tionné, c’est-a-dire il se suffit pleinement a lui-méme; il n’est pas
parce que quelque chose d’autre est également; il est indépen-
damment de tout autre objet en dehors de lui. Ce caractére, ce
fait d’étre inconditionné n’exclut nullement ’existence de quelque
chose d’autre en dehors de Dieu: il implique uniquement que cet
autre ne saurait se comporter comme cause, mais simplement
comme effet a ’égard de Dieu. Ni quant a son éfre, ni quant a sa
maniére d’étre, I’absolu ne saurait dépendre de quelque chose au-
tre ue lui-méme.

Le second résultat que nous fournira ’analyse de la notion de
’absolu, c’est que Dieu est numériquement un. 11 ne peut étre
question de concevoir une pluralité d’absolus : cette unité numé-
rique implique, 4 son tour, I’unité générique : Dieu est seul et uni-
que de son espéce : rien ne saurait lui étre comparé : il est haut,
€levé au-dessus de tout autre étre.



182 R. ROTHE.

En poursuivant cette analyse, on arrive successivement aux idées
d’éternité, de perfection, de bonté.

Jusqu’a présent nous ne sommes pas bien avancés. Quoiqu’elles
trouvent de I'écho dans la conscience religieuse, les déterminations
oblenues ne nous apprennent pas grand’chose sur Dieu. Pour le
penser, pour le saisir décidément par Pintelligence, il faut, sans
sourciller, lui appliquer la catégorie quiest a la base de toutes les
opérations intellectuelles, et se demander: quelle est la cause de
I’absolu? Cetle question n’est pas déplacée, car, du moment ou
Iabsolu est quelque chose, je suis autorisé a rechercher sa cause.
D’autre part, justement parce qu’il est I'absolu, il ne saurait avoir
sa cause en dehors de lui; il sera donc cause de lui-méme; il sera
par lui-méme.

Parvenus a ces hautes régions, des horizons fout nouveaux se
déroulent & nos regards. Ne pouvant nous contenter du chemin
déja fait, nous éprouvons le besoin d’aller encore plus loin : nous
voulons savoir quelles conditions 1'absolu doil remplir pour étre
sa propre cause. Evidemment pour que Dieu puisse étre par lui-
meéme ce qu’il est, il faut qu’il ne le soit pas essentiellement, car,
dans ce dernier cas, il n’aurait pu le devenir par son propre fuit.
Derriere 1e Dieu actuel el parfait doit se trouver quelque chose
qul ne posséde encore aucune perfection distincle et positive, et
de laquelle chose cependant toutes les perfections émergeront.
Bref : chez Dieu il faut distinguer entre ce qui n’est pas Dieu et
ce qui est Dieu.

Nous voila enfin sur la bonne voie pour construire la notion de
Dieu. 1l faut, de toute nécessité, se représenter Dieu sous deux
modes d’existence, 'un négatif, I’autre affirmatyf. Quelle sera cetle
premiére maniére d’étre négative de Dieu, en vertu de laquelle il
n'est pas ce qu'il est, et au moyen de laquelle cependant il se dé-
termine lui-méme a élre ce qu’il est? Quel est ensuite I'étre posi-
tif, la détermination qu’il se donne *?

t Ce hut de tout 'ouvrage, qui est de comprendre Dieu, m’a €té contesté.
Un théologien respectable doit avoir dit que je disséque le bon Dien comme
on ferait d’une grenouille. — D’abord c’est 'idée de Dien qui a été seule dis-
séquée. Ensuite, je comprends I'objection de la part de ceux qui ne veulent
pas entendre parler d’un concept de Dieu et qui, en face de I'Eternel, se
bornent & adorer en silence. Mais quant aux penseurs qui aprés avoir re-
connu en Dieu I'inénarrable prétendent cependant en posséder une idée, je
ne vois pas pourquoi aprés avoir confessé qu’il v a en Dieu un élément 1n-



L’ETHIQUE. 183

1° DIEU DANS SON PREMIER MODE D’EXISTENCE.

Pour répondre a la premiére question, il faut penser Dieu en
faisant abstraction de tout ce (u’il est: nous le pensons alors sim-
plement comme étre, c’est-a-dire comme sujet logique, privé de
tout attribut, de tout prédical : nous obtenons ainsi 1’étre ab-
solument pur et indéterminé ; 1'essence pure, absolue, toute nue:
ce qui est, sans exister. Gardons-nous de croire qu’en parlant ainsi
on statue la présence d’un manque, d’un déficit quelconque dans
I’étre absolu. N’est-il pas en effet 1’étre ahsolu? La plénitude de
I'étre réside donc en lui. Seulement tout cela se trouve chez lui,
non pas comme attributs adjoints a un snjet, et par conséquent
distincts de celui-ci, mais 4 I'état d’indifférence. La plénitude de
I’étre concret réside bien en lui; toutefois non pas comme quel-
(que chose de déterminé, de concret et de réel, mais comme sim-
ple virtualité, possibilite.

Cette idée de la possibilité pure, absolue, est indispensable a la
notion de Dieu. Dans I'idée de I’absolu, nous {rouvons nécessai-
rement, et d'une maniére absolue, la possibilité et la réalité : les
deux se pénétrent sans s’exclure. Cest 1a ce qui constitue Dieu
comme étre absolu et nécessaire. Néanmoins, au point de vue de
la causalité, la possibilité passe avantla réalité. Il va sans dire qu’en
tout ceci, il s’agit d’antériorité logique et non pas chronologique. En
pensant I'absolu comme 1’étre absolument pur, on le saisit dans
son identité absolue, immédiate, dans son absolue simplicité : il n’y
a donc pas lien a distinguer entre le fond et la forme, entre le sujet
et 'altribut.

Toutes ces déclarations sont purement négatives, mais il ne
saurait en étre autrement. La premiére pensée que nous avons de
Dieu comme essence® divine est nécessairement négative. Non pas,

compréhensible et insondable, ils se scandaliseraient de me voir relever le
coté intelligible. Celni qui prétend se faire une idée de Dieu ne saurait se
dispenser de I'analyser, de recourir an microscope de la dialectique, au cou-
teau tranchant de la logique la plus pénétrante. Et tout cela c’est au nom de
la picté que je 'exige. Y a-t-il en effet quelque chose de plus irréligieux au
monde que de penser Dieu d'une maniére superficielle? (Préface de la se-
conde édition, p. Vi1 et VIII.)

t Ce terme ne doit pas étre pris comme corrélatif de T'idée d'attribut et
de révélation : il désigne uniquement ce premier mode d’étre de Dieu qui
ne saurait étre pensé d’'une maniére positive : essence absolue, nue, pure.



184 R. ROTHE.

encore une fois, que le contenu en soit négatif (il est au contraire
tout ce qu’il y a de plus positif), mais parce que cet étre si riche est
encore la dans I'état d’indétermination absolue, de compléte indif-
ference. En tant qu’essence divine, Dieu est donc absolument le
Dieu caché, non pas seulement pour nous, mais encore pour lui-
meéme, vu que, s’il persistait dans ce premier mode d’existence, il
ne pourrait se révéler a lui-méme son propre étre.

On le voit, nous ne sommes pas encore arrivés a la notion spé-
cifiquement religieuse de Dieu, comme personnalité absolue. Pour-
quoi donc faire ce long détour, en remontant jusqu’a « I’essence
divine ? » Voici les raisons : 1° En débutant immédiatement par
I'idée de personnalité, on exclurait celle d’absoluité. Dieu en effel
doit étre, ¢ fous égards, cause de lui-méme. Pour étre personne
absolue, il faut qu’il se soit fui-méme constitué personne, ce qu’il
n’aurait pu faire s’il avait débuté par I'élre; 2° Dés qu’on s'avise de
raisonner @ prioré, on ne peut commencer arbitrairement ou on -
veut: avant de partir d’un point, il faut y étre arrivé. Avant de
partir du Dieu personnel, il importe de construire ce concept, per-
sonnalilé absolue, en prenant pour point de départ celui d’essence
pure et absolue; 3° Cette idée d’essence divine, d’un Dieu caché,
fait partie nécessaire et constitutive de la notion de Dieu, tout au-
tant que celle de personnalilé. Aussi, de tout temps, la conscience
religieuse et la spéculation se sont-elles donné la main pour affir-
mer cet élément. Dicu n’est-il pas appelé I"insondable dans le lan-
gage populaire? Ne confesse-t-on pas que, quand il s’agit de le défi-
mir, on se trouve en face d’une obscurité profonde ? L’Etre, l'unité,
1a monade sont autant d’expressions auxquelles les écoles spécu-
latives (Philon, les néoplatoniciens, les mystiques chrétiens) ont eu
recours pour désigner, en Dieu, I’absolu pur, indéterminé.

Le concept de Dieu comme essence pure et absolue est donc
vrai; mais ce ne saurait étre la vraie notion de Dieu. Voild pour-
quoi la pensée ne peut en rester 1 : une nécessité immanente 1’o-
blige & aller plus loin, ou mieux & revenir de ce point extréme.

Nous en sommes toujours a rendre 1’idée la plus riche et la plus
positive qu’il y ait au monde par une formule exclusivement n¢é-
gative: il faut que nous trouvions une expression plus a'déquate.
Considérant I’essence absolue, en face, nous allons en voir émer-
ger, en vertu d’un mouvement intérieur et nécessaire, des déter-
minations successives qui nous feront mieux connaitre Dieu jus-
qu’i ce que nous arrivions enfin au second mode d’existence, a
Dieu tel qu’il est, & 1a personnalité divine.



L’ETHIQUE. 185

Qu’avons-nous fait jusqu’ici ? Ecartant de ’absolu tout attribut dé-
terminé et concret, nous lui avons appliqué des formules qui auraient
également pu servir a désigner le néant. Toutefois, il y a entre le
néant et 'absolu une différence capitale : tandis que le premier est
le vide absolu, le second est la plénitude absolue. Quand nous re-
poussons pour I’absolu telle détermination, lorsque nous nous re-
fusons a dire il est ceci ou cela, nous n’entendons pas qu’il y ait
en lui défectuosilé ou lacune, c’est au contraire parce qu’il con-
tient fout et qu’en affirmant spécialement qu’il contient ceci ou cela,
nous aurions ’air de supposer qu’il ne renferme pas également
une foule d’autres choses. Au moyen de ’analyse dialectique, nous
pouvons donc transformer la premiére formule (Dieu est I’étre ub-
solument pur)en celle-ci, déja plus positive : Dieu est la possibilité
absolue, la puissance absolue, mais considérée absolument comme
telle, comme puissance nue, non déployée, encore en repos.

Arrivés 13, nous nous heurtons a une contradiction inhérente a
la nature méme des choses. Qu’est-ce en effet que la puissance illi-
mitée, la loule-puissance, en tant que absolument tnactive? Mais
c’est une flagrante contradiction dans les termes! La puissance est
€minemment cause, on ne saurait se la représenter autrement que
comme produisant des effets, autrement que comme acfive. Son
propre, c’est d’étre une activité, une force. La puissance peul, il est
vrai, sembler ne pas étre active — quand une autre lui fait contre-
poids — mais chez la puissance ahsolue ce cas ne saurait se pré-
senter. :

Il ne peut donc étre question de s’en tenir & ce concept. Tout
en affirmant Dieu, en tant que possibilité absolue, il faut conce-
voir cette idée comme se niant elle-méme. En d’autres termes,
nous devons penser Dieu (virtualité pure), passant a 1’acte, c’est-
a-dire, puissance absolue, s’actualisant d’une facon immédiate.

Que signifie donc tout ceci ? Dieu est tout simplement occupé a
naitre, A devenir, et cela d’une maniére ahsolue ; il entre dans une
évolution, dans un procés absolu dont il est la cause et I'effet. Or,
comme ce procés est absolu, son résultat (le devenu), I’étre de
Dieu est également absolu. Nous nous représenterons donc 'exis-
tence de Dieu comme 1'unité, la synthése absolue du devenir et
de I'étre, c’est-A-dire,, comme vie et, vu que nous sommes dans la
région de 1’absolu, comme la vie absolue, ou le proces par lequel
Dieu s’engendre lui-méme. Ce procés étant absolu, c’est-a-dire, la
causalité absolue étant con¢ue comme agissant d’une fagon absolue,
toute idée de femps se trouve exclue. Il n’y a pas le moindre inter-



186 R. ROTHE.

valle de durée entre la cause (le mode virtuel de I'Etre divin) et
son effef (le mode actuel). Le procés s’accomplit en dehors du
temps : quand nous parlons de Puntériorité d’un mode d’existence
sur 'autre, il n’est question que d’une priorité logique. Nous de-
vons nous représenter 'existence de Dieu comme naissant d’elle-
méme, comme étant a chaque moment absolument égale a elle-
méme, comme la vie absolue.

2° DIEU DANS SON SECOND MODE D’EXISTENCE.

Nous voild donc arrivés a ce proces absolu au moyen duquel
Dieu s’engendre lui-méme, en passant de son premier mode (I’es-
sence absolue, pure el nue virtualité) au second (existence, réalité).
Remarquons en passant que celte évolution met un terme, d’une
maniére absolue, a la simplicité et a I'intériorité absolue de I’es-
sence divine. Nous allons donc voir émerger, surgir des différen-
ces qui, jusqu’a présent, ont été cachées, fondues, novées dans
I'identité absolue.

Analysons ce proces, en portant tour a lour notre attention sur
son contenu et sur sa forme.

Quant au contenu, le procés nous fournira I’épanouissement de
toutes les virlualités renfermées, impliquées dans 1’essence abso-
Ine. Avant que I'évolution ait commencé, elles sont contenues
dans le premier mode d’existence comme possibilités nues, unique-
ment virtuelles, comme des virtualités ou des possibilités exclusive-
ment possibles. Le premier effet du proces sera de transformer les
possibilités implicites , latentes, en virtualités distinctes. En d’autres
termes, I’étre absolu, en s’actualisant, produira, posera les possi-
bilités de I’étre conlenues dans son sein, comme étant ce qu’elles
sont, ¢’est-a-dire, comme étant possibles; en un mot, il les pensera.
Qu’est-ce en effet que penser, sinon concevoir, poser une chose
comme possible 7 L’absolu positif, en émergeant du premier mode
d’existence, se transforme donc en absolu pensé.

Toutefois ce qui n’est que pensé n’existe pas encore pour sot et
en soi, mais exclusivement dans et pour intelligence de celui qui
le pense. Le procés ne saurait donc s’arréter 1a. Pour arriver a
une existence effective, objective, il faut que ce qui n’est encore
que possible devienne réal, passe de 'état de simple étre idéel a
celui d’étre réal, réalis3 .

111 fant ditingaer eatre léel et idéa/, comme aussi entre réel et réal,



L'ETHIQUE. 187

Voila donc deux élapes dans cette évolution, deux moments du
procés. Quel sera le résultat de ces deux actes ? Nous savons déja
qu’ils sont ahsolus 'un el 'autre. De plus, quand Dieu se pense,
par le fait méme il se pose; et lorsqu’il se pose, il se pense : de
sorte que ces deux acles absolus se pénétrent d’une maniére ab-
solue : ils coincident. L’Etre divin dans son mode act.el est donc
a la fois pensé (idéel) et posé (réal), 1l est la synthése de la pensée
et de Pexistence, en d’autres termes, il est Esprit. L’espril €3t bien
en effel I'unité absolue de I'idéel et du réal, de la pensée et de
I’existence objective. Mais comme dans ce domaine tout est absolu,
le résultat de la fonction aussi bien que la fonction elle-méme,
Pexistence acluelle de I'absolu ou de Dieu consiste a étre de fait
I’Esprit absolu.

a) Dieu esprit absolu.

Bien que tous les hommes parlent de 'esprit — ce qui esl peut-
élre la preuve la plus décisive de sa réalité, — rien de moins aisé
que d’en trouver une définition claire, méme chez les savants.
En ne relevant quun de ses caractéres, immatériulité, pour le
désigner comme le contraire de 1a matiére, on n’en donne gqu’une
définition exclusivement négative. Or, comme ces deux idées cor-
rélatives (esprit et matiére) ne peuvent se comprendre compléte-
ment I'une sans ’autre, c¢’est par la plus positive, celle de I’esprit,
qu’on doit définir son contraire. — On est moins heureux encore
quand on veut opposer 'esprit 4 la nature : car la nature el la
spiritualité ne s’excluent pas : il peut v avoir des natures spiri-
tuelles. — Lorsqu’avec Descartes on définit 1’esprit par la person-
nalité, en disant qu’il a conscience de soi, on reléve une de ses

bien qu’on ne le fasse pas généralement. La catégorie de I'étre se divise en
deux espéces: 1° I'étre qui est purement pensé, qui n'est que pensé, la
pensée, I'étre idéel; 2° I'étre posé, c¢’est-a-dire, I'étre qui est 13, qui existe
(pas seulement en pensée), 'existence réale. Par idéal il faut entendre une
espéce particuliére de I'idéel, ¢’est-a-dire, ce qui est exclusivement idéel,
le type d’une chose, lequel ne se retrouve jamais entiérement dans le monde
concret, et demeure toujours idée. Le réel est ce qui posséde une existence
non pas passagére et relative, mais permanente et absolue, ce qui ne veut
pas dire matérielle. L'idéal et le réel sont en opposition directe : car I'idéal
c’est I'exclusivement idéel et non-réal; le réel est au contraire I'unité abso-
lue de I'idéel et du réal.



188 R. ROTHE.

fonctions , mais on ne dit pas ce qu’dl est, et ¢’est pourtant 1a I'es-
sentiel. — Cette définition insuffisante est de plus trop étroite. La
notion de spiritualité n’implique pas nécessairement celle de per-
sonnalité consciente : nous parlons en effet de facultés (imperson-
nelles), d’organes spirituels. — Il n’y a pas seulement un esprit
qui pense et qgui veut, mais aussi un esprit au moyen duquel on
pense et on veut. Sans doute il ne peut v avoir de 'esprit que chez
un étre conscient, mais le concept de personnalité n’exprime pas
la totalité des traits caractéristiques dont la réunion constitue la
notion de ’esprit.

Toute définition de D’esprit est défectueuse quand elle ne sait
pas faire sa place & la notion de nature: on est alors hors d’état
de concevoir une vie purement spirituelle comme celle d’'un Dieu
personnel. En effet les fonctions les plus spirituelles du mot,
la pensée absolue et la volonté absolue elles-mémes, dépendent
d’organes (qui ne pensent ni ne veulent), ¢’est-a-dire, d’une nature.

La méthode spéculative seule peut nous donner la notion de
I’esprit. Et celle que nous avons obtenue a le grand avantage de
rendre précisément ce qu’on a en vue guand on prononce le mot
esprit. Pour autant de réalité qu’il y ait dans une existence, si I’é-
lément de la pensée, I’élément idéel fait défaut, nul ne songe a
la désigner par le terme espril. On ne parle pas davantage d’espril,
si la réalité fait défaut, pour si grande que soit d’ailleurs la pen-
sée, I’élément idéel. La pensée seule ne suffit pas plus que l’exis-
tence seule pour donner ’esprit : il faut que les deux se réunissent.
Ce n’est pas toul encore. Il doit v avoir pénétration réciproque,
réelle, intime, et parlant indissoluble, permanente. La seulement
ou nous rencontrons une synthese réelle de la pensée et de I’exis-
tence, nous disons qu’il y a esprit.

Quoique cette définition soit d’une clarlé irréprochable, on ne
saurait se la représenter. Comment en serions-nous surpris? L’ima-
gination ne peut se représenter les choses que dans les formes, les
cadres de I’espace et du temps, c'est-a-dire au moyen de I’élément
matériel. Or, Uesprit est le contraire de la matiére. La notion mé-
me de I’esprit implique qu’elle ne saurait étre fixée, incarnée dans
une représentation matérielle. Il faul se contenter de la penser, de
la concevoir.

Malheureusement la plupart des hommes sont incapables de
penser quand tout élément matériel leur fait défaut : ils ne peuvent
s’élever plus haut que la sphére de I’imagination. Voila qui expli-
que pourquoi ils ont aussi tant de peine & croire a la réalité de



L’ETHIQUE. 189

I'esprit. Et pourtant on ne saurait s’élever jusqu’a la vie morale si
on ne débute par un acte de foi en ’esprit. En dépit du préjugé
contraire, plus une chose est matérielle, moins elle est réelle, moins
elle a d’existence véritable. L’expérience journaliére que nous fai-
sons de la fragilité et du néant des choses matérielles, nous en-
seigne assez clairement cette vérité que nous avons tant de peine
a comprendre.

Cette définition de I’esprit établit une différence fondamentale
entre 1’idéalisme et le réalisme. Le premier voit I’étre véritable
dans I'idée pure, tandis que le second le place dans la réunion de
I'idée et de la réalité, dans ’esprit.

De la notion de I’esprit résultent les conséquences suivantes, qui
nous le feront mieux connaitre : 1° L’esprit est seul I’étre complet,
et partant véritable, puisqu’en lui se réunissent 1’idéel et le réal
qui constituent la totalité de I’étre; 2° L’esprit est impérissable,
parce que 1'unité de I'idée et de la réalité est consommée en lui
d’une maniére indissoluble. Les deux se tiennent et se pénétrent
d’une facon tellement étroite qu’il n’y a jamais a craindre cette sé-
paration qu’on appelle dissolution. L’esprit, dit Schelling, est ce
qui vit par soi, une flamme qui s’alimente elle-méme. Parfait et
impérissable, ’espril est en méme temps énaltérable ; rien ne peut
Pobscurcir, le troubler & aucun égard, lui faire le moindre dom-
mage. Etant indissoluble, il est indivistble, ce qui n’implique pas
simplicité absolue, puisqu’il est la synthése de 'idée et de la réa-
lité; 3° En possession de l’existence parfaite, inaltérable, I’esprit
jouit du bonheur complet, d’une sécurité absolue. N’ayant aucun
motif de se tenir sur la défensive & I’égard de rien, s’il entre en
rapport avec un autre étre, il ne pourra le faire que d’une maniere
absolument affirmative; il s’ouvrira donc, se communiquera & cet
autre étre. Tandis que ’impénétrabilité constitue une des propriétés
de la matiére, I’esprit est essentiellement pénétrable. En d’autres
termes, ’esprit est éminemment lumiére, amour; 4° L’esprit ne
peut exister qu’a 1’état actuel. Car, comme il est la synthése de
I'idée et de la réalité, il serait contradictoire de le supposer exis-
tant & ’état de simple possibilite, ¢’est-a-dire d’idée pure, non en-
core réalisée; 5° Enfin I'esprit est bon, car il est le seul étre qui
reponde entiérement & sa notion, puisqu’il est la synthése absolue
de I'idée et de la réalité. L esprit est1’étre qui, par suite méme de
sa notion, répond toujours et parfaitement a sa notion.



190 R. ROTHE.

b) Diew personnalité absolue.

Jusqu’a présent nous avons signalé ce qui constitue 1’essence, du
mode actuel de Dieu, le fond de Dieu, sa matiére (au sens logique)
en tanl qu’étre actuellement existant. Il nous reste a examiner sous
quelles formes déterminées cette spiritualité absolue constitue 1’é-
tre actuel de Dieu. Nous savons déja que Dieu actualise son étre
en le pensant et en le posant. Mais que faut-il pour qu’il puisse le
poser et le penser? Evidemment il faut qu’il y ait en lui un prin-
cipe qui pense (enfendement) et un principe pouvant réaliser une
chose pensée (volonté). Quand le proces, I’évolution devant aboutir
a Pactualisalion de Dieu commence, ’entendement et la volonté
sont les deux premiéres choses qui émergent; c’est sous ces deux
premieres formes qu’il s’affirme.

Caractérisons chacune d’elles.

Nous avons d’abord ’entendement, la conscience, la conscience
pensante et active, ¢’est-a-dire une conscience qui a sa cause dans
I’élre conscient lui-méme : celui-ci n’est nullement passif dans ce
phénoméne psychologique, mais absolument actif; en d’autres ter-
mes, il ne recoit pas sa conscience du dehors, i/ se la donne a lui-
méme : c’est 1a la conscience que 1’étre conscient se donne a lui-
méme. Se prend-il, au contraire, comme objet de son aclivité? La
conscience active et spontanée se replie-t-elle sur elle-méme? Nous
avons la conscience de so7 au sens ordinaire du mot. La conscience
chez Dieu, I’esprit absolu, la plus haute expression de l’enten-
dement, c’est la raison absolue.

La volonté divine, de son coté, est absolument active; c’est une
activité que 1'objet actif se donne a lui-méme et qu’il ne recoit pas
passivement du dehors. Maintenant il peut la diriger soit sur les
autres, soit sur lui-méme. Ce dernier cas se présente-i-il? La vo-
lonté se prenant pour objet, Dieu est concu comme ayant la vo-
lonté de vouloir; il veut vouloir. La plus haute expression de la vo-
lonté divine, c’est la liberté absolue.

Considérons maintenant ces deux résultats de I’entendement et
de la volonté, c’est-a-dire la raison absolue et la liberté absolue,
pour voir si nous ne pourrons pas en effectuer la syntheése. Au fait,
elles coincident et se pénétrent mutuellement comme 1’entende-
ment el la volonté, dont elles sont la plus haute expression. De
sorte que Dieu est, par un sewl et méme acte absolu, la raison abso-



L’ETHIQUE. 191

lue et la liberté absolue. Mais qu’est-ce que la réunion, la synthése
de I'entendement et de la volonté, de la raison et de la liberté?
Rien de moins que la personnalité. Dieu est donc la personnalité
absolue, le moi absolu, quant a sa forme, de méme que, quant au
fond, il est ’esprit absolu, comme nous 'avons déja vu.

Du moment ou on prétend avoir une idée délerminée, positive
de Dieu, 1l est contradictoire de lui refuser la plus haute des dé-
terminations que nous connaissons par expérience et qui puisse
se concevoir, la personnalité : ceux-1a font preuve de vues bien
étroites qui, sous prétexte de se faire une conception élevée de
Dieu, lui refusent tous les lraits caractéristiques qui constituent les
priviléges de la nature humaine. Les avantages qu'on prétend s’as-
surer sont tout a fait illusoires. Du moment ou le philosophe re-
nonce a la personnalité de Dieu — ce qui, aprés tout, revient a
nier I'idée méme de Dieu — il est condamné & se créer, de son
coté, des personnalités mythologiques. On ne peut concevoir un
absolu impersonnel et encore moins éprouver pour lui du respect,
de Pamour, de la confiance.

¢) La nature en Dieu.

Nous venons de voir naitre, émerger la personnalité en Dieu;
elle est sortie d’un acte, d’un devenir empersonnel. Dés qu’elle
fait son apparition, elle prend la direction de I’évolution qui esb
en train de s’accomplir en Dieu. D’une part, elle substitue le mou-
vement au repos absolu de I’essence divine; d’autre part, elle ac-
tive I’évolution interne au moyen de laquelle (sous le point de vue
formel) Dieu est occupé a s’actualiser.

Cette évolution implique deux choses, un sujet que nous con-
naissons déja (la personnalité divine, qui pense et qui pose), et
puis un objet qui ne pense, ni ne pose, mais qui est simplement
pensé et posé. Eh bien! nous allons voir comment la personnalité
divine dégagera ce quelque chose encore renfermé dans P’essence
divine, afin d’arriver a une actualisation complete de Dieu, en nous
donnant de nouvelles faces du mode actuel de Dieu, sous le point
de vue formel.

La personnalité divine commence par penser I’absolu positif en-
core renfermé dans ’absolu pur, dans l'essence qui constitue le
premier mode d’étre de Dieu. Pour penser cet objet, il faudra, au
moyen d’un développement interne, déployer la pluralité infinie



192 R. ROTHE.

des diverses déterminations possibles de I’étre. En d’autres lermes,
la personnalité divine concevra toutes les virtualités possibles con-
tenues dans le sein de I'essence absolue comme déployées, gra-
duellement différenciées les unes des autres. Ce sera la un premier
travail, purement préparatoire et analytique.

Pour achever de penser 'objet, le concours de la synthése de-
viendra indispensable. La personnalité divine se constituera elle-
méme comme un centre autour duquel rayonneront les déterminations
diverses que Panalyse déployait tout a Pheure. Ces déterminations
infinies seront concues comme une fotalité, comme un systéme, et
chaque partie de ce systéme regardera vers la personnalité divine
comme vers son foyer, son but. La personnalité divine concevra
donc ces déterminations infinies comme constituant un ensemble
complet et immense de moyens, d’instruments, d’organes & son ser-
vice, en un mot comme son organisme.

Jusqu’a présent la personnalilé divine n’a fait que penser cet
objet contenu dans 1’essence absolue. Mais, pour que 1’évolution
soit complete, elle devra aussi le poser. En d’autres termes, pen-
dant que I'un des facteurs de la personnalité divine (la raison ab-
solue) pense ces déterminations diverses (qui constituent ’objet) ;
lautre facteur (la volonté absolue, la liberté) les pose, les réalise;
I’évolution ne s’accomplit pas seulement d’une maniéere #déelle, mais
encore d’une maniére réale.

Faisons maintenant plus ample connaissance avec ce (uelque
chose, cet objet que la personnalité, par un seul el méme acte,
intelligent et volontaire, a fait émerger de 1’essence de l’absolu.
Comme il est, cet objet, pensé et posé, il sera donc esprit. Tou-
tefois il est pensé et posé, mais non pensant et posant, passif par
conséquent et non actif, ¢’est-a-dire mpersonnel. Comme ’objet a
émergé de lut-méme , de son propre sein, par suite d'un dévelop-
pement interne, il est nature. On appelle en effet nature ce qui
nait, surgit de soi-méme, par suite d’un développement, en op-
position & ce qui est fait, fabriqué du dehors. Toutefois cette na-
ture n’étant pas active , ne pensant ni ne posant, elle n’a pas son
but, sa fin en elle-méme; elle est un instrument, un moyen au
service d’un autre, en un mot l’organe, et plus exactement un
ensemble d’organes, l'organisme naturel et absolu de la person-
nalité divine absolue.

Il va sans dire que la notion de nature n’implique nullement la
matérialité, ainsi qu’on le suppose ordinairement. En donnant une
nature a Dieu, la spéculation, d’accord avec la théelsgie et la phi-



L’ETHIQUE. 193

losophie moderne, fait droit & un sentiment qui se trouve dans
toute piété vivante. Tout homme vraiment religieux, philosophe
ou non, a besoin d’un Dieu ayant un cceur, des veux et des
oreilles, des mains, un bras étendu. Ces exigences sont légitimes,
pourvu qu’on entende par 1a un organisme naturel, un corps ani-
mé, mais, en excluant toute idée de matérialité. Des I’instant ou
on définit Pesprit de telle facon qu’il soit exclusif de toute idée de
nature, en d’autres termes, si la nature divine n’est pas un des
éléments de P'esprit , il faut renoncer ou a I'idée d’un Dieu vivant
ou a celle d’'un Dieu purement spirituel. Car c’est en possédant
dans sa nature un instrument, un organisme pour son activité, que
la personnalité divine jouit d’une vie, vit d’une maniére absolue.

Quels seront maintenant les rapports entre la personnalité divi-
ne et la nature divine ? Au fait, elles ont émergé I'une de l’autre,
en vertu d’un seul et méme procés qui ne se présente sous deux
faces essentiellement différentes qu’au seul point de vue de I'idée.
Nées d’un seul et méme acte, la personnalité et la nature coénci-
dent donc de la fagon la plus compléte. Néanmoins la priorité lo-
gique appartient a la personnalité. Il y a entre cette derniére et la
nature un rapport de causalité réciproque: elles se présupposent
et se produisent réciproquement; mais c¢’est & la personnalité
qu’appartient le role actyf. La natlure divine n’existe que par un
acte de la personnalité divine qui la pense et la pose, bien que, &
son tour, la personnalité ne soit divine et absolue (u’autant qu’elle
pense et pose ’objet absolu, Porganisme divin, la nature divine
absolue.

d) De la liberté en Dieu.

Il résulte de tout ceci que c’est & la personnalité divine qu’ap-
partient la haute main ; la nature n’est qu’un simple enstrument
dont Dieu se sert, comme I'homme se sert de ses organes pour
réaliser ses volontés. Les actions de Dieu ne sont jamais de purs
et simples effets naturels , mais des actions voulues et faites par sa
volonté, au moyen de sa nature, conséquemment des actions per-
sonnelles , libres , morales. Les virtualités infinies qui se trouvent en
lui (dans sa nature) ne se réalisent pas d’elles-mémes (comme qui
dirait par le simple déploiement d’un ressort), mais en vertu de sa
personnalité, par un acte libre de sa personnalité. Dieu possede
donc le libre arbitre absolu; il est lui-méme maitre de sa toute-

C. R. 1869. 13



194 R. ROTHE.

puissance, sans cela cette loute-puissance ne serait pas se puis-
sance, mais une puissance au-dessus de lui. En vertu de sa nature,
Dieu peut tout ce qui n’implique pas contradiction, mais il n’est
nullement fenu de vouloir ni de faire tout ce qu’il peut. Le pouvoir,
le vouloir et le faire ne sont pas en Dieu identiques. Il n’y a au-
cune nécessité, soit physique, soit métaphysique qui ’oblige a réa-
liser toutes les possibilités physiques contenues en lui. S’il en était
autrement, Dieu ne serait plus une personne, mais une simple force
naturelle; au lieu de se déterminer lui-méme, il serail fatalement
déterminé : toute liberté lui ferait defaut.

Mais si Dieu n’est pas tenu de réaliser toutes les possibilités phy-
siques, il est obligé de réaliser toutes les possibilités morales. Ce
qui se présente a sa libre détermination comme moralement bon,
comme réalisable, est , par le fail méme, une tache que la personna-
lité divine est moralement obligée de remplir. De sorte que pour lui
la libre détermination ne consiste qu'a traduire en acte ce qui
existe en puissance, a réaliser le possible. La possibilité morale
implique donc la nécessité morale : Dieu étant la perfection méme,
ses (éterminations étant par conséquent parfaites, il n’y a pas
place chez lui pour une simple possibilité morale, c¢'est-a-dire,
qu’il ne se trouve aucune possibilité morale qui ne soit en méme
temps une nécessité.

Tout ce qui précede implique (ue Dieu est maitre de sa propre
volonté. Il n’est pas forcé et déterminé par elle, mais ¢’est son moi,
sa personnalité qui détermine sa volonté. Sa volonté ne peut pas
vouloir foute seule : c¢’est la personnalité qui la délermine & vou-
loir; elle ne peut vouloir autre chose que ce que veut le moi divin.
Ce n’est qu’a cette condition que la volonté divine peut étre abso-
lument libre. Celte considération est importante, quand il s’agit de
régler, en Dieu, les rapports entre la volonté et la pensée. La vo-
lonté implique la pensée, la pensée de ce qu’il veut. Mais la pensée
n’implique nullement la volonté. Dieu n’est pas tenu de vouloir,
de réaliser nécessairement ce qu’il pense et encore moins de le
réaliser tout de suite et immeédiatement, comme ¢l le pense. 11 peut
se trouver chez Dieu des pensées qui demeureront toujours a 1’é-
tat de pensées sans se réaliser jamais. Si Dieu était obligé de vou-
loir et de réaliser tout ce qu’il pense, il ne serait plus maitre de
sa pensée et de sa volonté. Bien que sa pensée et sa volonté for-
ment une unité, elles ne sont pas #denfiques au point que la pen-
sée ne put pas exister sans la volonté., C’est le contraire qui a lieu.
La volonté est en harmonie ahsolue avec la pensée par le fait



L’ETHIQUE. 195

qu’elle est ahsolument déterminée par celle-ci: voila pourquoi il
ne saurait y avoir en Dieu aucune nécessité de vouloir ce qu’il
pense ne pas vouloir, ce que sa pensée lui dit de ne pas vouloir.

Nous voila donc en possession de la plus exacte formule de Dieu,
dans son second mode d’existence : il est la personne absolue,
c’est-a-dire, 'unité absolue de la personnalité (du moi divin) et
de la nature divine. Esprit pour ce qui est du contenu de son étre,
“personne quand on envisage la forme, il est dans son existence ac-
tuelle, la personne spirituelle absolue. L’élément personnel, de
I’avis méme de Hegel, est la forme la plus relevée de I’existence,
celle qui implique le plus de richesse, le plus haut degré d’orga-
nisation, de concentration, d’harmonie interne. En passant & son
second mode d’existence, en s’actualisant, Dieu avait paru rompre
avec cette identilé absolue avec lui-méme, qui constituait son
premier mode d’existence. Il rentre maintenant dans cette unité
absolue, en (ualité de personne absolue. Seulement cette unité
n’est plus immédiate, spontanée, et par conséquent abstraite et
vide, elle est au contraire riche, complexe , vivanfe, parce que
c¢’est Dieu lui-méme qui s’est placé dans ce mode actuel d’existen-
ce par un acte de sa personnalité. L’évolution qui s’accomplit en
Dieu consiste @ reconstituer lui-méme son identité absolue.

On comprend a présent pourquoi la personnalité est la forme
essentielle et caractéristique de l’esprit, c’est-a-dire, pourquoi on
ne peut se représenter I’esprit ue sous la forme personnelle, com-
me personne. En effet, une unité absolue de la pensée et de la
réalité ne peut se concevoir que quand les deux (pensée et réalité)
se trouvent chez un méme sujet qui les pense et les pose, leur
sert de lien et de porteur, puisque I'objet pensé et pose est le mé-
me que le sujet pensant et posant. Dieu s’est actualisé comme per-
sonne en se pensant et en se posant lui-méme.

La formation de la personnalité spirituelle chez tout étre créé
s’accomplit de la méme maniére. Il n’y a qu’un étre personnel qui
puisse étre esprit, et de plus il ne peut ’étre que de son propre
fait, en se constituant lui-méme esprit par sa propre activité. Dieu
lui-méme ne pourrait créer immédiatement un esprit, autrement
il pourrait aussi créer des étres parfaitement saints, et il n’y aurait
pas place pour le développement moral. Sans doute I'idée et la
réalité peuvent étre combinées de différentes maniéres, de facon
a donner la nature matérielle sortie des mains du Créateur et les
ceuvres d’art, produit de I’activité humaine. Mais dans tous ces cas-
13, il 0’y a pas unité absolue de I'idée et de la réalité. Ce qui le



196 R. ROTHE.

montre bien, c’est que cette combinaison n’est que femporaire :
les ceuvres de la nature et de Part n’existent qu’un temps. II ne
peut y avoir unité absolue de I'idée et de la réalité que lorsque le
sujet se pense et se pose lui-méme, quand le sujet pensant et posant
est le méme que I’objet pensé et posé. L’esprit se fait lui-méme : il
est cause de lui-méme; il est Pacte d’une puissance qui west pas
encore esprit, mais qui le devient par cet acte méme.

Voila pourquoi ’esprit personnel a le plus haut prix; il ne sau-
rait étre un simple moyen pour autrui; il posséde en soi une va-
leur absolue et incomparable, parce qu’il est le plus précieux de
tous les étres, et que seul il s’est fait lui-méme. L’esprit ne pouvant
étre concu que comme personne, il en résulte que le bon (qui
n’est autre que 1’esprit) ne peut exister que dans des personnes
bonnes. Dieu est le bien absolu, le bien moral.

Cette idée de 'esprit personnel absolu étant une notion positive,
affirmative de notre intelligence, Dieu comme personne, en d’au-
tres termes, Dieu dans son mode actuel d’existence, estle Dieu re-

vélé, intelligible, le logos.
3° RAPPORTS DES DEUX MODES D’EXISTENCE DE DIEU.

Maintenant que nous avons vu comment Dieu s’est fait lui-méme
ce qu’il est, connaissant ces deux modes d’existence, il s’agirait de
nous rendre compte de leurs rapports. Il ne faut pas croire que le
mode acluel ait mis fin au mode virtuel, qu’en devenant actuel et per-
sonne absolue, Dieu ait cessé d’étre I’absolu pur. Nous savons, en
effet, que I"absoluité pure est un élément nécessaire et vrar de 1’i-
dée méme de Dieu. Si donc elle disparaissait, la personnalité di-
vine elle-méme disparaitrait : elle ne posséderait plus en elle-méme
la cause de son élre. A tilre de personne, Dieu renferme en son
sein le principe de son existence comme personne. S’il en était
aulrement, Dieu ne serait pas librement ce qu’il est; il ne serait
plus I’absolu ; il y aurait du changement en lui.

Voici donc comment on doit concevoir les choses. En sortant
de sa virtualité pour s’actualiser, pour se faire personne spirituelle
absolue, Dieu met un ferme a son premier mode d’existence (abso-
luité pure), mais il la restaure immédiatementdans sa personne par
un acte de sapropre détermination. Par cetlerestauration, il ne détruit
pas sa personnalité, au contraire il I'affirme. Ce n’est qu’ainsi que
la personne absolue peut I’étre réellement par elle-méme : elle



L’ETHIQUE. 197

n’est pas pensée et posée par autrui, mais elle se pense et se pose
elle-méme. Dieu donc, en vertu d’une nécessité intérieure, passe
du premier mode au second, en s’engendrant lui-méme comme
personne: devenu personnel, usant de la toute-puissance absolue
de se déterminer qui lui est propre, ce qu’il est devenu
avec nécessité, il Paffirme [ui-méme; il se pense et se pose
tel qu’il est devenu avec nécessité; ¢l se fait lui-méme ce qu’il
était nécessairement, et c’est par cela qu'il est la personne ab-
solue. 11 y a donc un continuel mouvement de va et vient. L’ab-
solu pur (le premier mode d’existence) s’épanounit éternelle-
ment en personnalité divine; la personne divine (le second mode
d’existence) verse éternellement sa plénitude dans le sein de la
simplicité et de I'intériorité, qui constitue I’absoluité pure (le pre-
mier mode). Ce mouvement immanent, éternel n’est autre que la
vie méme de Dieu. Le fleuve inépuisable de I'étre divin remonte
éternellement & sa source pour en jaillir de nouveau, et cela durant
toute 1’éternité.

On comprend pourquoi Dieu est concu comme existant en dehors
du temps. Comme il s’engendre éternellement lui-méme en s’ac-
tualisant, en passant sans cesse de la puissance a I’acte, et ensuite
de I'acle a la puissance, le devenir et I’8tre coincident parfaitement
chez lui. 11 est éternellement et devient éternellement. Il n’y a donc
pas lieu a employer la catégorie du Lemps destinée justement & expri-
mer la non-coincidence de 1’étre et du devenir. Un étre qui existe
dans le temps n’est plus ce qu’il a été et ne sera plus ce qu’il est.
C’est par lui-méme que Dieu est ce qu’il est, cause de lni-méme,
et cela de deux maniéres : d’abord nécessairement el ensuite li-
brement, en vertu d’un acte de sa personnalité : une fois person-
nel, il est cause de son mode virtuel, de ce premier mode néces-
saire qu’il restaure librement. Dieu est bon, le bien, parce qu’il est,
en vertu de sa libre détermination, ce qu’il est par nécessité inte-
rieure.

Voici donc qu’elle sera la notion du vrai Dieu: unseul et méme
étre existant sous les deux modes différents (absolu pur, esprit per-
sonnel), dont il est ’unité absolue.

B. ATTRIBUTS DE DIEU.

Nous retrouvons ici la plénitude de I'idée de Dieu, telle que la
conscience la donne d’une maniére tmmédiate. Ses diverses déter-



198 R. ROTHE.

minations sur Dieu se retrouvent comme éléments constitutifs des
deux modes de son étre. Le proceés dialectique s’est lui-méme
chargé de rélablir, de justifier I’état de choses qui I’a provoqué:
Paccord de Pabsoluité et des déterminations particulieres. 11 y a
neanmoins une différence capitale. Ces éléments divers ne sont
plus simplement juxtaposés ; ils se pénétrent les uns les autres, ils
s’engendrent les uns les autres, ce qui met un terme a toute con-
tradiction. Dieu est d’une part ’absolu, tandis que de 1’autre il ren-
ferme une grande richesse de déterminations. Qu’on ne dise plus
(que cette assertion esl contradictoire, car, nous venons de le voir
tout au long, ces deux notions de Dieu (absoluité, détermination)
découlent I'une de I'autre, s’engendrent mutuellement. C’est Dieu
lui-méme qui se donne ses propres déterminations.

Pour avoir recouvré la notion de Dieu dans sa plénitude, telle
qu’elle se présente a la conscience chrétienne d’une maniére im-
meédiate, il ne nous reste qu’a construire ses attributs, ou du moins
ceux dont il peut étre question au point ot nous en sommes. IIs
ne peuvent, en effet, se développer que successivement, a mesure
que nous avanc¢ons dans la construction de tout le systéeme.

Par attribut, il ne faut pas entendre la qualité, telle ou telle dé-
termination d’un objet, prise en elle-méme. L’idée d’attribut impli-
que celle de rapport. Un étre n’a des atiributs qu’en tant qu’il est
en rapport avec d’autres pour les affecter ou pour en étre affecté.
Un attribut ou le propre d’un élre, c’est donc sa maniére d’étre
telle qu’elle se révele dans ses rapports avec d’autres étres. Voila
pourquoi les attributs ou le propre d’un étre, c’est ce qui, en se
manifestant, le différencie, le distingue de ceux avec lesquels il se
trouve en relation.

Nous avons ici un premier groupe d’attributs nécessaires qui ré-
sultent des rapports de Dieu avec lui-méme. Dieu en se pensant lui-
méme, se forme certaines idées de lui-méme. Prenez cesidées non
plus en elles-mémes, mais comme se réflétant, se mirant dans la
conscience, dans l'intelligence divine, et vous aurez les attributs
divins. En d’autres termes, examinons comment Dieu se regarde,
se voit lui-méme, dans le limpide miroir de sa conscience, #ndé-
pendamment de tout rapport avec quoi que ce soit.

C’est d’abord 'absolu pur qui se refléte dans ce miroir: Dieu a
conscience de son étre comme absolu pur. De 1a un premier attri-
but qui est celui de la suffisance absolue; Dieu n’est conditionné
que par lui-méme et par rien d’autre : il sait qu’il se suffit pleine-
ment a lui-méme.



L’ETHIQUE. 199

La volonté divine se refléte aussi dans la conscience divine, com-
me liberté absolue et souveraine: Dieu a la conscience de sa li-
berté ahsolue el souveraine. De 1a un second attribut : sa majesté,
sa gloire.

La nature divine se réfléte également dans le miroir divin. Dieu
a conscience d’étre pourvu d’une nature, d’un organisme naturel,
de tous les moyens el instruments nécessaires pour agir. (G'est la
ce qui fait de lui la vie parfaite, le Dieu vivant. De 1a un nouvel at-
tribut, la félicité parfaite, résultant de la conscience ue Dieu a de
posséder la vie parfaite.

Ces trois attribuls sont immanents et absolus, puisqu’ils résultent
des rapports divers de Dieu avec lui-méme.

Nous voici enfin arrivés au terme du procés an moyen duquel
Dieu s’est lui-méme fait ce qu’il est. Il n’a besoin d’aucun autre
pour étre Dieu.

On voil ce qu’il faut penser des ohjections ordinaires contre la
personnalité de Dieu. Il a, dit-on, absolument besoin d’un autre, de
son contraire, du monde, pour arriver a la conscience de lui-meé-
me. Nous venons de voir, au contraire, comment Dieu est parvenu,
@ lui seul, i se poser, & saffirmer comme personne consciente. La
distinction sur laquelle la personnalité repose, doit s’effectuer
dans le sein de I’étre divin lui-méme : elle n’implique nullement
Pexistence d’un autre étre qui lui soit antérieur.

Les choses ne se passent pas autrement dans I'individu humain.
Comment arrive-t-il 4 la conscience du moi? Serait-ce en se dis-
tinguant d’un non-moi en dehors de lui? Nullement! C’est au con-
traire parce que nous nous distinguons intérieurement nous-mé-
mes d’avec nous-mémes que nous nous affirmons comme moi, et que
nous nous distinguons de ce qui est en dehors de nous, comme
d’un non-moi. S’il en était autrement, 1’animal aussi serait une
personne. Il voit les choses en dehors de lui; il les distingue de
lui. Pourquoi n’en vient-il pas a les poser comme son non-moi?
Parce que préalablement il ne se posséde pas lui-méme comme
moi; parce qu’il ne réussit pas i se distinguer intérieurement lui-
meéme d’avec lui-méme. C’est donc le moi qui posséde la priorité
el qui est la condition du non-moi. ’

J.-F. Astic.



	L'éthique de Rothe

