
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: L'éthique de Rothe

Autor: Astié, J.-F. / Rothe, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L ÉTHIQUE DE ROTHE '

INTRODUCTION

I. NOTIONS GÉNÉRALES

Commençons par définir la morale théologique. Nous ne
saurions nous borner à dire qu'elle est la science de la morale : cette
simple définition de nom, qui serait admise par tous, ne nous
apprendrait rien. Il s'agit de déterminer avant tout ce qu'il faut
entendre par l'élément moral lui-même.

Or, c'est à la spéculation seule qu'il appartient de fournir des

notions vraies et complètes. Des conceptions isolées, fragmentaires,
ne faisant pas partie d'un organisme sont éminemment
défectueuses. Est-ce à dire qu'il faille aller demander à la philosophie
pure ce que doit être la morale Notre position serait alors
périlleuse. Non-seulement cette conception morale, empruntée à la
philosophie, n'aurait en soi rien de théologique, mais il se pourrait
qu'elle introduisît dans notre étude un élément étranger, hostile
même.

Fort heureusement, c'est à tort que le mot spéculation est pris
comme synonyme de philosophie : il y a une spéculation
spécifiquement théologique. S'il en était autrement, la théologie se

trouverait dans une position désespérée : elle serait condamnée à

renoncer à toute action sur les sciences et la culture en général, ou
du moins à abdiquer toute indépendance à leur égard. C'est donc
à la théologie spéculative qu'il faut aller demander notre notion de
la morale.

Mais, avant d'en venir là, il est indispensable de savoir ce qu'il
faut entendre par spéculation en général, et ensuite par théologie

spéculative.

1 Theologische Ethik, von Dr Richard Rothe. Zweite, völlig neu
ausgearbeitete Auflage. Wittenberg, Zimmermann'sche Buchhandlung, 1867.

C R. 1869. 1*



162 R. ROTHE.

1. De la spéculation en général.

La spéculation est l'opposé de la réllexion exclusivement
empirique. Tandis que celle-ci procède analytiquement et à posteriori, la

première suit la méthode synthétique et raisonne à priori. Est-ce
à dire qu'on puisse spéculer sans réfléchir? Nullement. La
réflexion étant la forme générale de la pensée, la spéculation ne
saurait s'en passer. Mais la réflexion de l'empirique diffère, à tous
égards, de celle du spéculatif. Le premier a absolument besoin,
soit d'objets extérieurs, qui lui fournissent les matériaux indispensables

pour former des pensées, des concepts au moyen de la

réflexion, soit d'idées intérieures, venues de lui ou d'autres, qu'il a

mission d'analyser. Toute la tâche de l'empirique consiste à penser
à ce qu'il possède, à réfléchir sur ce qui lui est déjà donné. Sa pensée
ne saurait donc être indépendante. La spéculation tire au contraire
ses idées de son propre fonds; elle est donc indépendante, au sens
le plus rigoureux du mot. Voilà pourquoi la réflexion du spéculatif

est éminemment dialectique. Nous entendons par là que la
spéculation s'accomplit au moyen d'une chaîne bien liée d'actes
de réflexion dialectique, qui s'engendrent les uns les autres. Et, ne
l'oublions pas, tous ces concepts successifs, ces anneaux de la chaîne

que le spéculatif déroule au moyen de la réflexion dialectique, il
les tire exclusivement de sa propre intelligence et non du dehors :

il ne peut être comparé qu'à l'araignée puisant dans sa propre
substance les matériaux indispensables pour tisser sa toile. Aussi

voyez le contraste! Tandis que l'empirique est occupé à rattacher
cerlaines idées à certains objets ou à certains noms déjà donnés, le
spéculatif formule d'abord les idées exactes pour leur chercher
ensuite au dehors des objets et des noms correspondants.

Il résulte de cette notion même de la spéculation, qu'elle a plus
qu'aucune autre étude une portée générale. Quand elle obéit à

toutes les exigences logiques, elle peut prétendre au titre de science
exacte aussi légitimement que les sciences naturelles, fondées sur
les mathématiques. Il s'agit en effet de compter, de calculer, de

spéculer avec des idées : la logique n'est pas moins exacte que les

mathématiques.
Il va sans dire que pour arriver à une pareille science à priori,

il faut commencer par le commencement, partir des principes
premiers et progresser d'une manière constante, régulière, sans qu'un



l'éthique. 163

seul anneau de la chaîne fasse défaut. Tout doit donc être pris ab

ovo. On ne peut procéder par aphorismes; la méthode organique et
constructive est de rigueur. Il ne saurait non plus être question de

spéculations isolées, partielles : l'idée de spéculation implique celle
d'un tout organique; il n'y a que des systèmes complets qui
répondent à l'idéal que fait naître la notion de spéculation. La pensée

spéculative tire ses propres idées d'elle-même, de telle façon
qu'elles s'engendrent nécessairement el successivement les unes
les autres, en obéissant à des lois logiques, et qu'elles s'unissent
et s'agencent intérieurement et organiquement, au point de
constituer, en même temps et immédiatement, un système arrêté, un,
organique.

Mais comment songer à remplir un tel programme, qui consiste
à anticiper, à deviner et à dérouler à priorità conception de l'univers

entier? Evidemment il faut partir de la supposition que l'homme

est un petit monde en raccourci, un microcosme, une espèce
de carrefour où tous les chemins se croisent, un miroir vivant dans
lequel se reflète la création entière, qu'il récapitule, qu'il contient
d'une manière à la fois ideelle et réelle. Dès l'instant où toutes les
idées se trouvent ainsi contenues dans l'intelligence humaine, il
est tout simple qu'on puisse les en dérouler avec réflexion et
conscience, au moyen de la pensée.

Il n'en demeura pas moins certain qu'on conteste aux esprits
spéculatifs la possibilité de réaliser leur ambitieux programme.
Pour nous, hommes, dit M. Trendelenburg, il ne saurait y avoir de

spéculation pure; la raison se suicide quand elle prétend ne pas

compter avec le monde de l'intuition : c'est l'histoire de l'âme
qui, sans corps, serait privée de toute vie réelle, pour n'être plus
qu'une ombre. On s'imagine en vain, par de pareils procédés, saisir

la pensée divine et l'exposer telle qu'elle a été de toute éternité,

dès avant la création des choses. La raison divine ne pensait-
elle pas le monde? celui-ci ne lui fournissait-il pas un élément
d'intuition L'intelligence humaine, à son tour, ne saurait agir
autrement. Il faut donc que le principe premier de la pensée introduise

dans le monde de l'intuition et le rende possible. Si cette
condition n'est pas remplie, il n'y a rien de commun entre l'esprit
et les choses. — La vérité que cette argumentation veut faire
prévaloir peut être admise sans qu'il faille nécessairement en adopter
la conclusion, qui prétend qu'il ne saurait y avoir de pensée pure.
A la vérité, sans un élément intuitif, notre pensée serait privée
de toute vie; mais il n'en résulte pas que, pour nous, il ne puisse



164 R. ROTHE.

pas y avoir de pensée pure. Cela ne prouve qu'une chose : à elle
seule, la pensée pure est impuissante ; elle a un besoin absolu d'un
élément intuitif pour atteindre son but, pour répondre à sa notion.
Sur ce point, tout le monde est d'accord : les droits respectifs de

l'empirisme et de la spéculation sont reconnus. Voici seulement
la différence. Le spéculatif affirme que, sous peine de ne pas
répondre à sa notion, la pensée doit s'élever jusqu'à la spéculation;
il demande que la spéculation et l'empirisme soient cultivés d'une
manière tout à fait indépendante, et cela par le même penseur,
seulement dans des moments différents et au moyen de facultés
diverses.

Mais à quoi bon insister sur la possibilité de la spéculation?
L'histoire entière de la philosophie dépose en faveur de no.lre
thèse. On ne s'est pas plutôt aperçu de la fausseté d'un système
tombé en discrédit que la spéculation se met en devoir d'en
formuler un nouveau. Il faut bien que la spéculation puisse être, car
enfin elle est.

On dira sans doute que toutes les spéculations connues sont
fausses ou défectueuses. Mais cela autorise-t-il à conclure qu'elles
ne sont pas des systèmes spéculatifs Au surplus, on peut reprocher

aussi leur imperfection aux systèmes produits par la simple
réflexion empirique. En conclura-t-on que celle-ci est impossible

Le plus souvent on prétend échapper à la force de ces considérations

en soutenant que les spéculatifs sont en proie à une
illusion : ces principes, qu'ils se vantent d'avoir obtenus par les
procédés de la raison pure, c'est des mains de l'empirisme qu'ils les

ont reçus.— Nous répondons qu'il faudrait d'abord examiner si les

doctrines contenues dans les systèmes spéculatifs ne s'imposent

pas avec une nécessité évidente, comme autant de conséquences
découlant des premiers principes. En second lieu, d'où les
systèmes spéculatifs auraient-ils tiré ces principes fondamentaux et

nouveaux, faisant avancer les problèmes, si ce n'est de la force
spontanée de l'intelligence? Car enfin, non-seulement ces découvertes

étaient ignorées des empiriques, mais ils les dénoncent
comme des monstruosités, n'ayant pas d'autre origine que les
rêveries d'une imagination désordonnée. Chacun sait, en effet, que
tout ce qui est réellement nouveau surprend fort messieurs les

représentants de l'empirisme : ils y voient quelque chose de
monstrueux. La plupart de ceux qui contestent la possibilité de la
spéculation le font parce qu'ils sentent qu'elle n'est pas à leur usage:
ils sont même hors d'état de se représenter la condition psycho-



l'éthique. 165

logique dans laquelle ils devraient se placer pour spéculer. Que
conclure de tout cela Ces objections ne prouvent pas mieux
l'impossibilité de la spéculation que l'incapacité où se trouvent tant
d'hommes de comprendre les grandes compositions des virtuoses
de la musique n'autorise à mettre en doute la réalité de ces chefs-
d'œuvre que les connaisseurs enthousiastes ne se lassent jamais
d'entendre. Il y aurait trop de naïveté à soutenir que la spéculation

n'est possible qu'à condition d'être à l'usage de tout le
monde. Il n'y a pas le moindre déshonneur attaché au fait de ne

pas savoir spéculer ; mais, d'autre part, on n'a pas le droit de se

piquer d'être un grand philosophe, simplement parce qu'on est
hors d'état de penser lorsque tout élément empirique fait défaut.
Et puis, qui ne sait que ces mêmes hommes qui décrient la spéculation,

la déclarant chimérique et impossible, acceptent, sans le
moindre scrupule, ceux de ses résultats qui sont tombés dans le
domaine public? 11 leur serait impossible d'agir autrement. : ils ne
pourraient, sans cela, faire un seul pas dans la voie qu'ils
affectionnent. La spéculation est inévitable; les sciences ne sauraient
se passer de son concours. Reste à savoir si ces emprunts
inconscients profitent plus aux sciences que ne ferait un usage avoué et
conscient de la méthode spéculative.

Spéculer, c'est donc penser en grand, penser tout d'une pièce,
saisir les idées particulières dans leur liaison avec l'ensemble: c'est

par conséquent penser systématiquement, l'unique manière parfaite
de penser. Il n'appartient qu'à la spéculation seule d'arriver à

formuler ainsi un ensemble de concepts formant un tout organique,
un système. Voilà pourquoi elle peut, sans se préoccuper de

l'observation, produire des idées nouvelles qui, justement parce qu'elles
sont engendrées avec méthode et en vertu d'une nécessité interne,
possèdent une valeur objective. Elle seule est en mesure de nous
fournir des notions suprasensibles.

Tout cela nous explique pourquoi, en dépit des railleries dont
elle est l'objet, on est toujours ramené vers la spéculation.
Quiconque éprouve te besoin d'arriver au vrai savoir, est immanquablement

obligé de recourir à elle. En effet, nous commençons tous
à apprendre dans une période de la vie où nous sommes éminemment

réceptifs. Nous finissons peu à peu par remplir notre
entendement d'une foule d'idées et de représentations qui nous viennent

de toutes parts. Puis il arrive un moment où nous éprouvons
le besoin de mettre tous ces éléments divers en rapport les uns
avec les autres. Nous voulons ramener tout cela à l'unité, afin



166 R. ROTHE.

d'obtenir une connaissance vraiment digne de ce nom. Mais nous
n'avons pas plutôt cédé à ce désir que nous nous apercevons qu'il
n'est pas aisé à réaliser.

A première vue,nous croyons y arriver en mettant en ordre les
éléments divers qui constituent notre connaissance. Il nous semble

que nous n'aurons qu'à grouper et à classer nos idées, d'après
les objets auxquels elles se rapportent. Nous formons ainsi un grand
nombre de catégories logiques sous lesquelles nous rangeons nos
diverses connaissances. Cela fait, nous essayons de mettre en ordre
à son tour le contenu de chacun de ces casiers, pour les placer
ensuite, les uns avec les autres, dans la relation logique convenable.

Nous nous flattons que ce travail une fois terminé, nous serons
arrivés à cette harmonie, à cette unité de nos connaissances, à

laquelle nous aspirons.
Toutefois, nous ne tardons pas à nous apercevoir que le but ne

saurait être atteint par cette méthode. D'abord ce travail de
classification nous semble devoir être sans terme, car, à mesure que
nous classons des idées, nous en acquérons de nouvelles, qui
viennent à leur tour enrichir notre intelligence. Puis, nous avons
beau recourir à toutes les combinaisons les plus ingénieuses,
nos idées diverses ne se prêtent pas à une classification. Les unes
sont incomplètes; il en est d'autres qui se contredisent; le lien
indispensable pour les rattacher les unes aux autres nous fait
défaut. Bref, nous nous apercevons qu'il est impossible de former
un organisme, un système de concepts avec ces éléments divers.

Au fait, cet échec n'a rien qui doive nous surprendre, lorsque
nous songeons comment nous avons acquis ces idées. Qu'est-ce
donc qui nous autorise à croire qu'elles doivent former un tout
organique, quand nous nous rappelons qu'elles sont nées isolément

et dans des intelligences fort différentes les unes des autres? Je me
suis moi-même formé quelques-unes de mes idées, mais dans des

périodes diverses de mon développement, tandis que j'en ai reçu
d'autres des mains de la tradition, qui est elle-même formée
de l'apport d'individus ou de nations appartenant à des époques
et à des civilisations fort différentes. Si les jeux de patience
réussissent, c'est que les parties qui les constituent ont été découpées

d'un objet qui primitivement formait un tout, unique et
harmonique. Comme les éléments de ma connaissance n'ont pas une
origine du même genre, il est tout naturel que nous ne réussissions

pas à constituer l'unité. En tout cas, celle-ci ne pourrait être
atteinte qu'après avoir retravaillé les idées diverses contenues dans



l'éthique. 167

notre intelligence; mais c'est encore ici un travail de Sisyphe que
personne jusqu'ici n'a pu conduire à bonne fin. Comment pourrait-
il réussir Il ne s'agirait de rien moins que de revoir et de modifier

chaque idée particulère, en tenant compte de ses innombrables

rapports avec toutes les autres.
Que faire donc? Renoncer à harmoniser nos connaissances,

de façon à obtenir un système Mais ce serait abdiquer sa qualité
d'homme. Tout ce qui précède ne prouve qu'une chose, l'impossibilité

d'aboutir par les voies qui viennent d'être tentées. Une
seule peut nous conduire au terme. Nous prétendons former un
système de toutes nos idées Eh bien nous n'y réussirons qu'en
pratiquant la méthode que suit tout organisme. Un organisme ne
se forme pas du dehors, mécaniquement par la simple juxtaposition

de ses parties, mais du dedans: c'est toujours un germe
unique, un seul principe, qui, en se développant et s'épanouissant,
met au jour les parties diverses qui sont contenues en son sein.
Elles viennent se ranger autour de lui comme autour d'un centre,
de sorte que le principe unique rayonne et s'épanouit en multiplicité,

tout en demeurant unité. Un organisme intellectuel, un
système d'idées doit également sortir d'une idée féconde, d'une idée
mère. Les parties constitutives de l'organisme formant un tout bien
lié doivent se développer du premier principe, conformément aux
lois d'une logique immanente, c'est-à-dire, au moyen d'une pensée
spéculative. C'est avec raison que l'on a dit que l'unique moyen de

connaître les choses c'est de les voir naître et se former. On les

saisit alors clans leur milieu, à leur place, comme conséquences de
la cause qui seule pouvait leur donner naissance. Le principe qui
les fait être sert en même temps à les faire connaître. Celle
méthode génétique, rigoureusement observée, n'est autre chose que
la spéculation elle-même.

Reste à déterminer maintenant comment nous nous assurerons

que notre hardie tentative n'a pas échoué. La spéculation n'aura
réussi que si notre système d'idées à priori est la reproduction
exacte dans le domaine de la pensée), de toutes les réalités du
monde empirique, de Dieu et du monde que nous connaissons
déjà avant de spéculer. Il ne faut pas croire en effet que la spéculation

s'inspire du besoin de mettre en cloute les réalités conformes
à l'expérience ; elle aspire au contraire à connaître ces réalités et
à les mieux connaître qu'on ne saurait le faire au moyen de

la simple réflexion empirique. Si donc quelques fous ont contribué

à propager le préjugé qui veut que la spéculation méprise



168 R. ROTHE.

l'expérience, il n'en est nullement ainsi. Les esprits vraiment spéculatifs

reconnaissent que la science complète ne saurait résulter que
du concours de l'expérience et de la spéculation. Ce qui prouve
déjà que celle-ci ne saurait aboutir seule, c'est qu'on ne débute
jamais par elle. Avant d'éprouver le besoin de spéculer, il faut s'être
formé à l'école préparatoire de la réflexion empirique ; il est
indispensable d'avoir enrichi son intelligence ; la spéculation n'est
pas l'affaire d'un cerveau vide.

Ces deux manières de penser poursuivent donc le même but :

comprendre exactement et complètement la réalité empirique. Il
faut en conséquence que les résultats de la spéculation soient soumis

plus tard à la pierre de touche de l'expérience. Us auront plus
ou moins de valeur suivant qu'ils réussiront ou non à rendre compte
des faits. Les systèmes spéculatifs ne sont que des hypothèses sur
une grande échelle. Quand, au lieu de rendre compte des faits,
elles sont contredites par eux, celui qui les a présentées est le
premier à confesser qu'il a mal spéculé, et qu'il ne possède pas
l'instrument pour le faire. Il faudrait être vraiment fou pour
s'étonner de pareils résultats.

L'unique et, pense-t-on, irrésistible argument qu'on élève contre

notre méthode, c'est qu'on spécule mal et que la meilleure
spéculation est toujours incomplète. Etrange raisonnement! Quoi!
on s'étonne que les hommes spéculent d'une manière imparfaite?
Dans quel domaine atteignons-nous donc à la perfection? Ne faut-

il pas toujours tâtonner et ne s'approcher du but que peu à peu?
La spéculation ne saurait être mieux partagée que tous les autres
arts. La simple réflexion empirique n'a pas un meilleur sort. Elle
a aussi derrière elle une longue série de tentatives qui n'ont pas
réussi. Et, au point de développement atteint de nos jours, elle a

conscience de tout ce qu'il y a d'imperfection dans sa manière de

comprendre les choses. Aucun esprit spéculatif, en possession de

son bon sens, ne se vantera de pouvoir, au moyen de sa méthode,
reconstruire la totalité des choses d'une façon exacte et complète.

Pour entretenir de pareilles espérances, il faudrait se faire une
bien haute idée de soi-même, une bien petite idée de Dieu et
du monde, ainsi que des hommes et de la pensée humaine. Tout
esprit intelligent qui se met à spéculer, se dit que la tâche qu'il
entreprend dépasse les forces d'un individu. Est-ce à dire que
l'idéal qui est irréalisable pour lui le soit aussi pour l'esprit humain

en général? Nullement! Ce que l'individu isolé ne saurait faire,
l'humanité (totalité organique des individus) peut et doit l'accom-



l'éthique. 169

plir : elle finira peu à peu par le réaliser d'une manière parfaitement

satisfaisante. En se mettant à l'œuvre, l'individu qui spécule
se dit qu'il ne réussira jamais à se satisfaire lui-même ; mais c'est
assez qu'il s'acquitte de la part de la tâche commune qui lui est
dévolue. Les pas qu'il fera faire à la connaissance de la vérité
seront sans doute infiniment peu de chose, mais ce ne saurait être
une raison de les mépriser; il sait que les progrès importants se

composent d'un grand nombre de petits progrès. Pleinement
convaincu de tout ce qu'il y a de défectueux dans nos connaissances

acquises, il se soumet aux lourdes exigences de la science. En le
faisant, il évite deux travers dans lesquels de tout temps sont tombés

la plupart des penseurs, et cela, au grand délriment de la
science : l'illusion puérile de ceux qui croient à l'infaillibilité de
leur science et le scepticisme.

Tout en confessant sa portée relative et en reconnaissant la
nécessité d'être contrôlée par l'expérience, la spéculation ne renonce

pas à suivre sa propre voie de la manière la plus indépendante.
Au début, l'esprit spéculatif ne se demande ni ce qu'est la réalité,
ni môme s'il en existe une; il ne s'inquiète pas de savoir dans

quel rapport les concepts qu'il construit se trouvent avec les faits.
Fermant les yeux-au monde extérieur pour ne regarder qu'en lui-
même et s'absorber dans son travail, allant droit son chemin sans

regarder d'un côté ni de l'autre, il n'obéit qu'à la seule nécessité

dialectique qui pousse les concepts à s'engendrer les uns les autres.
Le penseur conserve cette attitude jusqu'à ce que cette série
d'idées, s'engendrant les unes les autres, ait formé une chaîne solide

et continue dont les deux bouts en se réunissant le ramènent
à son point de départ. Le cercle est alors fermé, le système complet.

C'est le moment d'ouvrir l'œil sur les réalités extérieures

pour voir jusqu'à quel point elles s'accordent avec tout ce monde
de concepts que le penseur a puisés dans son propre fonds. Le
travail de spéculation terminé, il va à son tour user de la réflexion
empirique. Ce n'est pas assez que le système ne soit pas en désaccord

avec la réalité; il doit en donner une explication relativement
satisfaisante, c'est-à-dire, marquant un progrès sensible sur les

précédentes.
La nécessité de recourir au contrôle de l'expérience est donc

proclamée d'une manière absolue. Mais, tout en devenant à son
tour un critique qui manie l'arme de la réflexion empirique, le
spéculatif a grand soin de distinguer ce nouveau procédé de l'acte
même de la spéculation. En unissant les deux méthodes, il importe



170 R. ROTHE.

de ne pas les confondre. On ne peut sauvegarder leur dignité et
leur nécessité respective qu'en se rappelant qu'elles diffèrent
essentiellement. On doit en faire usage simultanément mais successivement,

et quand on passe de l'une à l'autre, il faut s'en rendre
parfaitement compte. C'est là ce que les apologètes chrétiens
devraient toujours se rappeler, sous peine de compromettre l'autorité

de faits empiriquement donnés.
Le penseur s'aperçoit-il que les réalités du monde ne

correspondent pas aux concepts qu'il s'est faits il est le premier à briser
son système sans miséricorde. Toutefois ce n'est que son travail
imparfait qu'il condamne; sa foi en la spéculation elle-même n'est
pas ébranlée. Aussi se remet-il de nouveau à l'œuvre, en fermant
encore les yeux pour ne pas se préoccuper du monde extérieur.
Le manque d'accord entre les deux sphères, il l'impute au fait
d'avoir mal spéculé : il se dit qu'il n'aura pas suivi avec assez de

rigueur les lois de la logique; qu'il ne les aura pas maniées avec
assez de dextérité.

Que penser de l'accusation d'orgueil qu'on ne se lasse point de

porter contre les esprits spéculatifs? Nul ne conteste que des

cerveaux étroits n'aient montré beaucoup d'orgueil en exagérant la
valeur de la spéculation et en méprisant les sciences empiriques.
Mais ne sait-on pas que personne ne s'est élevé avec plus de force
contre ces aberrations que les esprits vraiment spéculatifs? Il se

rencontre aussi chez des disciples moins compromettants de la

spéculation des excentricités qui portent les hommes sages à se

demander s'il n'est donc pas possible de s'occuper avec amour et
zèle d'une chose excellente sans s'exagérer sa valeur. Tous ces

travers doivent être imputés à l'humaine faiblesse et non à la

spéculation car il n'est pas de science plus modeste. Elle ne se borne

pas à avouer que ses résultats n'ont qu'une valeur approximative:
elle sait pourquoi il doit en être ainsi. Par suite de la méthode, il
doit se glisser dans les opérations fondamentales des fautes de

logique qui entraînent de graves erreurs dans tout l'ensemble du

système, et cela d'autant plus que, obéissant à la seule nécessité

dialectique, le spéculatif ne recule pas devant une conséquence
qui pourrait lui paraître erronée si, comme l'empirique, il consentait

à se placer au point de vue des faits. La spéculation, elle, va

toujours droit son chemin, sans s'inquiéter des résultais. En outre,
le penseur prend à l'égard de ses théories une attitude entièrement

objective et libre. Il sait qu'en raisonnant logiquement, on
aboutit aux conclusions de son système; mais il se dit que lui-mê-



l'éthique. 171

me est loin de s'être élevé jusqu'à une logique irréprochable. Il
est donc animé d'une sincère défiance à l'endroit de son propre
système. Aussi ne songe-t-il pas à lui sacrifier ses convictions
personnelles qui viennent d'ailleurs et qui ne sont pas de nature
scientifique.

L'homme qui s'est servi de la réflexion empirique est loin de se

sentir aussi libre en présence des résultats auxquels il a abouti.
Il a conscience d'avoir travaillé avec tout le soin nécessaire,
d'avoir tenu compte de tout, d'avoir usé de toutes les mesures de

précaution. Il s'attache avec une ténacité inconnue du spéculatif à

ces résultats que tout l'autorise à tenir pour définitifs.
Après tout, l'accusation d'orgueil vient en grande partie du fait

que les esprits non spéculatifs supposent à leurs adversaires les
sentiments qu'ils ont eux-mêmes. Si seulement ces bonnes gens,
qui font chorus contre la spéculation, voulaient considérer que
nous autres spéculatifs nous ne pensons pas de nos systèmes le
dixième du bien qu'ils pensent de leurs aphorismes, souvent si

pauvres! Et puis, connaissant les mobiles subjectifs, parfois peu
flatteurs, qui poussent certaines personnes à essayer de la spéculation,

nous nous gardons bien de voir, sans autres raisons, dans celte
tentative la marque d'une intelligence richement douée. L'expérience

nous apprend que, dans bien des cas, le besoin de spéculer
est né de la faiblesse de la mémoire, de l'incapacité de se rappeler

les détails et les faits particuliers dans leur isolejnent. C'est

précisément là ce qui est arrivé à l'auteur de ce livre. Qu'on
laisse donc la spéculation s'acquitter de sa part, petite, mais
indispensable, dans l'œuvre commune de la science. Elle ne trouble
pas ses collaborateurs: elle ne prétend s'imposer à personne. Elle
déclare ne pas être l'affaire de tout le monde; elle avertit les

hommes qui en sont incapables de ne pas s'en mêler, sachant bien
qu'ils ne pourraient manquer de tomber dans la sophistique. D'où
vient donc la haine implacable de ceux qui ne se sentent pas en
état de spéculer, alors qu'on leur laisse la liberté d'user de leur
méthode de prédilection

Sous peine de perdre son caractère àprioristique, la spéculation
ne doit pas commencer par quelque chose de donné en dehors
d'elle. Il lui faut cependant une base, car sans cela elle tomberait
clans l'erreur de ces philosophes qui s'imaginent pouvoir partir de

rien pour en tirer tout, usurpant ainsi un privilège qui n'appartient

qu'à Dieu seul. Cette base, pour demeurer àprioristique, ne

peut être autre chose que la spéculation même. La pensée corn-



172 r. rothe.

me spéculation se prend elle-même pour base d'opération. On a

beau faire abstraction de tout, un fait demeure, savoir : l'acte par
lequel la conscience humaine s'affirme comme moi. Cet acte de

l'esprit, pris en lui-même et par son côté exclusivement formel,
doit servir de point de départ à la spéculation. Ce fait primordial
est pour la conscience humaine revêtu d'une certitude immédiate,
inébranlable : c'est le point ferme d'Archimede dont l'esprit
spéculatif doit s'emparer pour prendre ensuite son essor. Puis,
suivant le fil des lois logiques, immanentes, inhérentes à ce fait de

conscience, il est conduit à déduire une série de pensées, à

construire peu à peu une chaîne de concepts qui, fortement soudés

les uns aux autres, formentun tout organique, un système
reproduisant l'ensemble des réalités du monde, sous une forme idéelle
et àprioristique.

2. De la, spéculation théologique.

Faisons un pas de plus el examinons ce qui se passe chez l'homme

religieux. Il ne saurait s'en tenir à ce simple fait primordial de
la pensée pure et immédiate; ce fait se présente à lui sous une
certaine couleur. Plus sa piété est saine et vivante, plus il se sent
déterminé par Dieu. La conscience de soi implique la conscience
de Dieu; l'homme ne saurait se poser, s'affirmer clairement lui-
même, sans affirmer Dieu. Le fait primordial de la pensée pure
se présente donc sous deux faces. Nous avons la synthèse du
sentiment du moi et du sentiment de Dieu, qui forme un seul fait
de conscience. Il y aura donc pour le penseur religieux deux

points de départ qui lui donneront deux spéculations
différentes : il partira du sentiment du moi (spéculation philosophique)
ou du sentiment de Dieu (spéculation théologique). Celle-ci devra
de Dieu descendre au moi; celle-là, du moi, remonter à Dieu.
Quels que puissent être les rapports de ces deux spéculations, à

d'autres égards, elles doivent en tout cas différer pour ce qui est

de la forme ; car tout en obéissant à la même loi, elles suivent
deux voies différentes, résuttant du point de départ qui n'est pas
le même. Les deux construisent à priori, mais l'une sur la base

du moi, l'autre sur celle de Dieu '. En distinguant ainsi ces deux

1 Mais, ohjecte Julius Muller, la conscience religieuse du chrétien
évangélique du XIXme siècle ne saurait servir de hase ferme à la spéculation.
Elle devrait pour cela remplir deux conditions qui lui font entièrement dé-



l'éthique. 173

manières de spéculer, nous les séparons de la façon la plus rigoureuse

et nous proclamons leur complète indépendance réciproque.
Mais cela n'exclut pas des rapports très-étroits. Le théologien
spéculatif en particulier ne saurait remplir sa tâche sans s'être mis au
courant de la philosophie régnante. Ces études-là ne troubleraient
pas la simplicité de la foi; elles ne refroidiraient pas son ardeur et
son zèle, si la piété n'était pas présentée habituellement et dès
l'enfance comme une affaire qui demande plus à être apprise qu'à
être sentie.

Du reste, la piété est immédiatement et absolument certaine
d'elle-même. Elle n'a nul besoin de preuves qui viennent la
convaincre de sa propre réalité; lui en offrit-on, elle devrait les rejeter

avec dégoût. Elle dérogerait si, renonçant à sa haute indépendance,

elle allait demander à quelque démonstration intellectuelle
de lui garantir qu'elle n'est pas une illusion. Que peut-il y avoir de

plus certain pour l'homme pieux que la réalité même de sa piété?
N'est-elle pas le flambeau à la lumière duquel il contemple toutes
choses

Avouons-le toutefois, l'homme religieux seul reconnaît à la
conscience religieuse une certitude immédiate et la haute valeur qui en
est la conséquence. C'est donclà un fait psychologique qui ne pourrait

être prouvé à celui qui n'en aurait pas fait personnellement
l'expérience. Et encore est-ce seulement dans ses moments les plus
religieux, quand sa piété est particulièrement intense, que l'homme

faut : la conscience chrétienne, qui devrait être une donnée simple, est au
contraire fort complexe ; elle n'est pas une donnée évidente. En prenant la
conscience chrétienne pour point de départ on considère donc comme un
axiome ce qu'il faudrait avant tout prouver. — Mais la conscience chrétienne
est une donnée simple. La piété chrétienne a pour substance et pour racine
une manière spéciale de sentir Dieu qui est le germe duquel elle se

développe.—Mais, reprend Müller, la notion de Dieu est trop riche, pour que
la spéculation puisse la prendre comme un axiome, lui servant de point de

départ, il faudrait préalablement avoir fourni une preuve ò priori de l'existence

de Dieu. — Que les empiriques, eux qui partent de certaines données,
s'en servent pour prouver, à la bonne heure. Sur le terrain de la spéculation

il ne saurait pas plus être question de prouver Dieu qu'aucune chose.
La preuve n'est pas un moyen à l'usage des spéculatifs. Ceux-ci font naître
et surgir les concepts devant vous. Que venez-vous leur demander de prouver

les choses, alors qu'ils font beaucoup mieux, puisqu'ils vous les montrent

Un système spéculatif légitime Dieu en montrant que seul il peut
rendre compte de la réalité d'une manière satisfaisante.



174 R. ROTHE.

sent dans la conscience religieuse et dans la conscience personnelle

les deux faces d'une même médaille. Comme l'individu
religieux est le seul homme complet, comme l'absence de religion
est une infirmité morale, on n'abdique pas en ne s'adressant qu'à
la partie saine de l'humanité. Il n'est que juste d'ailleurs de prendre

le fidèle clans les moments les plus religieux de sa vie, car
c'est alors qu'il répond le mieux à son idée. Est-il nécessaire
d'ajouter que cette certitude immédiate de Dieu, même chez les
meilleurs, n'y est pas innée? On n'y arrive qu'à la suite d'un développement

religieux individuel, qui est facilité par celui qui a déjà eu
lieu dans l'humanité tout entière. Au fait, le chrétien vivant
possède seul cette conscience immédiate ferme et inébranlable, qui
résulte d'un contact direct avec Dieu.

Si donc la piété a besoin de la spéculation théologique, c'est

uniquement pour se rendre bien compte d'elle-même; pour que le
fidèle devienne également religieux par son intelligence. La piété
chrétienne en particulier s'adresse à l'homme tout entier; il n'y a

de vraiment religieux que celui qui aspire sérieusement à l'être,
non-seulement par ses sentiments, mais aussi par son intelligence
et par sa volonté. La piété débute sans doute par être un sentiment,
mais elle ne saurait en rester là. Obéissant à une nécessité
intérieure, sans cesser d'être un sentiment, elle devient d'elle-même
pensée religieuse. Au commencement, elle n'est que simple
réflexion, représentation religieuse, mais elle finit par s'élever
jusqu'à la vraie compréhension, jusqu'à la spéculation religieuse.
Arrivée là, la piété se justifie à ses propres yeux comme sentiment et
se démontre sa propre vérité, non point en vue de se donner
conscience de sa certitude immédiate, qu'elle possédait déjà au début,
mais clans le dessein de bien se rendre compte de ses excellentes
raisons d'être. La spéculation ne naît pas d'un besoin intellectuel
et scientifique, mais du sentiment religieux immédiat lui-même,
qui éprouve l'obligation de faire en quelque sorte l'inventaire des

richesses infinies dont il se sent possesseur. La spéculation
religieuse ne provient donc pas du scepticisme, mais de la plénitude
même de la vie de la foi. Parfaitement sûre d'elle-même, la piété
se croit de force à conquérir le champ de la spéculation qu'elle
sent lui appartenir. Remplie d'enthousiasme et de confiance, elle
se lance à pleines voiles sur la haute mer de la pensée àprioristique,

certaine qu'il n'y a pas de naufrage à craindre. Pleinement
convaincu qu'il possède la vérité absolue, comment l'homme
religieux douterait-il du succès d'une spéculation ayant sa propre



l'éthique. 175

piété pour objet? Le succès est certain, à condition de travailler de

toutes ses forces et d'avancer très-lentement.
Le besoin de communion pleine et entière, inhérent à la piété,

pousse aussi de bonne heure à essayer de la spéculation religieuse.
A la longue, le sentiment religieux finit par être une base

insuffisante; on éprouve la nécessité de s'entendre sur ce qui constitue
le centre de ralliement, la piété; il faut donc qu'on la formule
scientifiquement, et la spéculation peut seule le faire.

C'est donc la piété qui régne avec autorité sur la spéculation
théologique : celle-ci se borne, en effet, à présenter, sous forme
scientifique, ce que la première possède déjà d'une manière immédiate.

La science ne peut rien changer à un contenu qu'elle n'a pas
créé, qu'elle se propose uniquement de retravailler pour le
présenter à la conscience chrélienne sous une forme parfaitement
transparente. La garantie d'avoir bien spéculé, c'est que le sentiment

religieux se retrouve clans les résultats obtenus, il est vrai,
tout en se rendant mieux compte de lui-même. Il se peut que la

spéculation théologique ait fait voler en éclats les représentations
religieuses, clans lesquelles se complaisait le sentiment religieux,
sans qu'elle soit pour cela condamnable. Il suffit que le sentiment
religieux particulier qui avait donné naissance à ces représentations
ait été sauvegardé ; que la spéculation lui ait ouvert un champ
plus vaste dans lequel il puisse se déployer parfaitement à l'aise.
Est-ce le contraire qui a lieu? Le théologien n'a plus qu'à briser
résolument son système; car il n'est pas de spéculation qui puisse
lui faire mettre en doute la vérité de sa piété, comme aussi la piété
ne saurait faire rejeter la spéculation. Il doute donc de sa spéculation,

se disant qu'il doit être tombé dans quelque erreur, mais il
ne peut désespérer de la spéculation en général. La conscience
religieuse, pleinement certaine d'elle-même, se dit qu'elle doit pouvoir

être traduite clans des formules scientifiques, sans subir
aucune altération.

Mais, tout en proclamant cette autorité souveraine de la piété, il
n'en faut pas moins maintenir que le travail de la spéculation doit
s'accomplir clans une entière indépendance des sentiments pieux
et des représentations religieuses. Il faut avoir complètement
terminé son système avant de le soumettre au contrôle de la piété.
Aller consulter la conscience religieuse à propos de tel point spécial
(comme on le fait ordinairement), c'est renoncer à toute spéculation

pour aboutir à des compromis qui ne font qu'aggraver le
mal, au grand détriment de la piété et de la science.



176 R. ROTHE.

Quoique la méthode spéculative soit une, et qu'il faille toujours
appliquer ses procédés avec une rigueur indexible, il y a diverses

théologies spéculatives, suivant les divers genres de piété
essentiellement différents les uns des autres, qui leur servent de point
de départ. Il existe donc une théologie spéculative chrétienne ; il
n'y a qu'elle qui puisse aboutir, parce que la piété chrétienne est
la seule qui travaille à s'exposer d'une façon normale. Toutefois,
ce n'est qu'à la suite de beaucoup d'essais approximatifs que la
spéculation peut réaliser son idéal, car elle ne saurait devancer la
réalisation normale et définitive de la piété, qui est, à son tour,
éminemment lente et successive.

De plus, dans le sein de la chrétienté, on comptera autant de

théologies spéculatives que d'Églises, car il faut supposer que chaque

confession doit sa raison d'être à une modification spécifique
de la conscience chrétienne qui est leur base commune. Il y aura
donc une théologie spéculative évangélique. C'est surtout sous cette
forme que se présentera la spéculation chrétienne. Plus, en effet,
la conscience individuelle se sent liée par principe au dogme
ecclésiastique, moins il y a lieu à formuler une théologie spéculative,
moins le besoin s'en fait sentir. Voilà pourquoi nous ne trouvons
une théologie spéculative distincte de la dogmatique officielle que
dans le sein du protestantisme. Et, même chez les protestants, elle
n'a fait son apparition que très-lard. Aussi longtemps que le fidèle
trouve clans la dogmatique de son Église ce dont il a besoin, c'est-
à-dire une expression scientifique parfaitement satisfaisante de sa

conscience religieuse, il ne demande pas autre chose. Les formules
consacrées ont-elles, au contraire, cessé de satisfaire les membres
les plus intelligents d'une Église? (ce qui prouve que celle-ci
commence à subir une métamorphose qui doit aboutir à sa dissolution).
Alors la nécessité d'une théologie spéculative à côté de la dogmatique

se fait toujours plus sentir. C'est assez dire que cette nouvelle

venue, qui aspire à prendre toujours plus le pas sur les autres
disciplines théologiques, ne saurait être liée au dogme officiel. Pour
avoir sa raison d'être, elle doit en différer relativement ; sa notion
même implique qu'elle doit être hétérodoxe, mais clans le bon sens

du mot, comme Schleiermacher l'a fait voir. Née d'un travail de

dissolution, qu'elle accélère à son tour, elle renverse la dogmatique

officielle, tout en élevant à une plus haute puissance la portion

de vérité que celle-ci renfermait. La théologie spéculative doit
différer des dogmes ecclésiastiques, de telle façon que ceux-ci,
trouvant, en elle leur parfait accomplissement, perdent par cela



l'éthique. 177

même leur raison d'être. Il faut que la conscience chrétienne
retrouve dans la théologie spéculative ce qu'elle avait d'abord cru
posséder dans la doctrine ecclésiastique et qu'elle apprenne ainsi
à se comprendre parfaitement elle-même. Mais en se comprenant
mieux elle-même, elle avoue que jusque-là elle ne s'est pas
parfaitement comprise ; elle confesse que la première impulsion historique

imprimée au royaume du Sauveur, ne s'est pas déployée
dans toute son intensité, et que, par conséquent, elle n'a pas donné
à l'Église exactement la tendance impliquée dans la force motrice.
Tout en se rendant mieux compte de ce qu'elle est, cette Église,
grâce à la théologie spéculative, s'élève au-dessus d'elle-même.
Les choses doivent se passer ainsi, car aucune confession particulière

ne saurait se considérer comme la forme définitive du
christianisme; la communauté ecclésiastique elle-même n'est pas
l'expression adéquate et définitive de la communion chrétienne.

Toutefois, dans le sein de l'Église évangélique, la Sainte Écriture
est une autorité avec laquelle la théologie spéculative doit compter;
pour elle comme pour les autres disciplines théologiques, la Bible
demeure le document de la révélation, et par conséquent l'expression

historique et authentique de la conscience chrétienne primitive,

dans sa pureté et sa plénitude, la règle qui ne saurait être
repoussée. Les résultats de la science ne doivent jamais être réellement

en désaccord avec l'Écriture. Il ne faudra pourtant pas croire
à un manque d'harmonie par le simple fait qu'il y aura nécessai-
sairement une différence entre les représentations bibliques et
l'expression définitive et intellectuelle que nous fournira la théologie

spéculative. Il va sans dire encore que ce qui, dans la Bible,
sera une conception scientifique de la conscience chrétienne (c'est-
à-dire déjà de la théologie) ne saurait être norme pour la spéculation.

Ces réserves faites, la théologie spéculative ne saurait
hésiter à repousser des résultats qui seraient réellement en désaccord

avec la Bible.
Il faut en outre que la spéculation trouve dans la Sainte Écriture

une confirmation positive. Les résultats de la théologie doivent
donner une conception plus satisfaisante du contenu de la révélation

que les systèmes précédents. Rappelons-nous toutefois que,
sous peine d'abdiquer, la spéculation religieuse est tenue de

construire son édifice avec le seul concours de la logique et de la

dialectique; ce n'est qu'après être arrivée au bout que se rappelant
sa faiblesse et sa faillibilité, elle se présente devant le tribunal
scripturaire pour solliciter, sur l'ensemble et sur les détails de son

c. R. 1869. 12



178 R. ROTHE.

œuvre, une sentence incorruptible, à laquelle elle est d'avance
décidée à se soumettre.

La théologie spéculative se trouve avoir un caractère éminemment

individuel, puisqu'elle a pour poinl de départ la conscience
chrétienne de celui qui la formule, el que celui-ci s'est déjà détaché,

dans une certaine mesure, de la dogmatique officielle. D'autres

faits contribuent néanmoins à rejeter ce caractère individuel
à l'arrière-plan. D'abord la spéculation accepte la norme de l'Écriture;

elle consent à être appréciée au point de vue de la doctrine
officielle, puisqu'elle prétend traduire les mêmes idées dans le
langage scientifique, mais plus clairement. En second lieu, elle part
nécessairement d'une conscience individuelle qui n'est, à son tour,
qu'un reflet de la conscience religieuse et ecclésiastique. Aussi
toute spéculation théologique, dans la mesure où elle réussit, ne
peut manquer de devenir la conviction générale de la communauté
religieuse dans le sein de laquelle elle est née.

Dans l'organisme des sciences théologiques, la théologie spéculative

joue le rôle de la tête, landis que le tronc est représenté
par l'histoire ecclésiastique, les mains et les pieds par la théologie
pratique. Celle-ci ayant essentiellement pour mission de trouver
les moyens de faire avancer l'Église du présent en vue du but
final, elle ne saurait s'en acquitter sans posséder une idée claire
de son état actuel, de ses rapports avec le christianisme, de

l'idéal qu'il s'agit de réaliser : tout autant de notions qui ne
s'obtiennent que par la méthode spéculative. L'histoire de l'Église, à

son tour, ne saurait être comprise que si la spéculation en fournit
la clef. Ce n'est pas à dire toutefois que notre science, qui occupe
la première place dans l'ordre logique, doive être étudiée la

première dans celui des temps.
De nos jours plus qu'à aucune autre époque, l'Église a absolument

besoin d'une théologie spéculative. La science en général
spécule sans en demander la permission à l'Église ; et elle est loin
de prendre son point de départ dans la conscience chrétienne :

de là de nombreux conflits entre la théologie et la philosophie. La

piété ne saurait avoir l'air d'ignorer les négations et les attaques
de la philosophie; car pour cela il faudrait renoncer à toute théologie

scientifique. L'Église vit au milieu des luttes de la science et

de la civilisation; les problèmes qui intéressent les contemporains

préoccupent aussi les plus intelligents d'entre les fidèles : il faut

leur donner une réponse, en se plaçant au point de vue de la

conscience chrétienne. L'Église est tenue de s'expliquer et de



l'éthique. 179

s'entendre avec les sciences non religieuses, si elle veut exercer
son influence légitime dans la sphère qui lui est particulièrement
dévolue. Tout cela ne peut se faire sans une culture scientifique
sérieuse : il faut, en particulier, qu'elle emprunte à la philosophie
ce que celle-ci a de particulier, la méthode spéculative, et qu'elle
spécule pour son compte, en prenant la conscience chrétienne
comme point de départ. Ce n'est qu'à cette condition que la
philosophie et la théologie peuvent en venir, je ne dis pas à s'accorder,
mais du moins à se comprendre et à se montrer les égards qu'elles

se doivent.
Bien des obstacles qui aujourd'hui arrêtent l'élan de la piété,

tiennent à ce que l'Église n'a pas songé assez à temps à s'armer
d'une théologie spéculative. Il y a déjà un siècle qu'en Allemagne
la théologie et la philosophie ne parlent plus la môme langue.
Depuis l'apparition de la philosophie moderne la nomenclature
philosophique a été plusieurs fois transformée, en dehors de toute
préoccupation religieuse. Il aurait fallu que la théologie se livrât,
de son côté, au même travail de refonte. Faute de l'avoir fait, elle
parle une langue inintelligible aux autres sciences, et quand elle
essaie de recourir à la leur, la culture nécessaire lui manque. Il
faut donc se résigner à parler une langue barbare ou adopter la

terminologie que la philosophie s'est formée à son usage. Dans ce
dernier cas, le théologien ne saurait s'exprimer avec la clarté
désirable car les formes dont il se sert ont été arrêtées en vue d'un
autre contenu; condamné à exprimer ses pensées au moyen de

formules qui lui sont étrangères, il ne peut manquer de s'embarrasser.

Entre-t-il en conflit avec les sciences non religieuses
celles-ci ne peuvent que vaincre puisqu'en argumentant contre elles
le théologien adopte leurs prémisses. Si, pour éviter ces dangers,
on s'en tient à un langage barbare, on achève de se perdre dans

l'estime du monde scientifique. Comme la philosophie est
abondamment fournie de toute une nomenclature d'idées qui se rattachent

systématiquement les unes aux autres, elle attire aisément
les meilleurs esprits sentant la nécessité de penser avec clarté et
rigueur, quand des besoins plus profonds que ceux de l'intelligence
ne les retiennent pas.

La théologie spéculative se divise en deux grandes parties : la
théologie proprement dite, et la cosmologie qui se subdivise à son
tour en physique et en morale. C'est donc dans cette dernière
branche que le cercle entier de la spéculation trouve sa conclusion.

Il résulte de là que nous ne pouvons exposer la notion seien-



180 R. ROTHE.

tifique de la morale avant d'avoir construit spéculativement la
théologie et la physique.

Si la spéculation philosophique diffère de la spéculation théologique,

la morale philosophique diffère aussi de la morale théologique.

Quoique différentes, ces deux sciences ne sont pas
nécessairement opposées. Dans le sein de la chrétienté, la morale
philosophique doit prendre et a toujours pris une couleur évangélique.

Une opposition relative entre les deux morales contemporaines
est donc inévitable, vu que l'humanité n'est pas encore

entièrement pénétrée par le christianisme. Cette opposition relative
implique l'imperfection et de la philosophie et de la piété. Parfaites

l'une et l'autre, elles se confondraient pour le fond et ne
différeraient plus que quant à la forme. Tout en suivant la même
méthode spéculative, elles n'observeraient pas le même ordre de
construction.

Les théologiens sont dans un grand embarras quand il s'agit de
fixer les limites entre la morale ordinaire et la dogmatique. Après
avoir cherché à leur assigner un objet différent, on finit par les

confondre. Ces difficultés disparaissent à notre point de vue. La
morale spéculative et la dogmatique ne sont pas deux sciences
parallèles qu'il faille coordonner. Elles appartiennent à deux branches

différentes de la théologie : la dogmatique fait partie de la
théologie historique.

II. LA THÉOLOGIE SPÉCULATIVE

1. Théologie proprement dite.

A. DIEU.

La spéculation théologique part d'un fait incontestable : l'homme

religieux, en ayant le sentiment de lui-même, possède en même

temps le sentiment de Dieu d'une manière immédiate. En se pensant

lui-même, il ne peut pas faire autrement que penser Dieu.
Mais tout cela n'est encore qu'un simple sentiment, un pressentiment

de Dieu. La mission de la théologie spéculative consistera
à développer, à formuler cette conscience de Dieu, en rendant par
une notion claire et logique, ce simple pressentiment du divin
insuffisant pour l'homme qui pense.



l'éthique. 181

L'impulsion pour se livrer à cette étude ne se fait pas longtemps
attendre. Ainsi, empiriquement, les esprits non spéculatifs voient
avant tout dans la pensée de Dieu l'idée de son absoluité, puis un
certain nombre de qualités particulières qui constituent ses attributs.

A première vue, ces deux déterminations sont exclusives l'une
de l'autre. Le particulier n'est tel en effet que par suite de ses

rapports avec quelque chose d'autre : de sorte que l'idée de
particulier implique celle de relativité et exclut l'absoluité.

Cette contradiction n'est pas plutôt découverte qu'on éprouve
le besoin de la faire disparaître; le chrétien ne doute pas un
instant d'y réussir. Car il est convaincu qu'elle tient, non pas au fond
des choses, mais à la forme, à sa manière de comprendre l'idée de
Dieu. Les deux éléments, à ses yeux indispensables, de la notion
de Dieu (l'absoluité et les attributs) doivent être conciliables,
compatibles. Imputant donc cette contradiction apparente à son
ignorance, il se met à retravailler dialectiquement sa notion de Dieu,
persuadé d'arriver à une idée claire, harmonique qui fera leur
part, et aux attributs particuliers et à l'absoluité.

Le premier soin du penseur chrétien sera de chercher, pour
exprimer sa conscience de Dieu, la formule intellectuelle la plus
étendue, la plus comprehensive, la plus immédiate et partant la

plus abstraite et la plus élémentaire: il appellera donc Dieu
l'absolu, en prenant cet adjectif comme un neutre.

Il s'agira maintenant de rendre aussi claire que possible sa
première définition de Dieu comme l'être absolu. Voici le premier
résultat que nous donnera l'analyse : L'être absolu est inconditionné,

c'est-à-dire il se suffit pleinement à lui-même; il n'est pas

parce que quelque chose d'autre est également; il est
indépendamment de tout autre objet en dehors de lui. Ce caractère, ce
fait d'être inconditionné n'exclut nullement l'existence de quelque
chose d'autre en dehors de Dieu : il implique uniquement que cet
autre ne saurait se comporter comme cause, mais simplement
comme effet à l'égard de Dieu. Ni quant à son être, ni quant à sa

manière d'être, l'absolu ne saurait dépendre de quelque chose autre

que lui-même.
Le second résultat que nous fournira l'analyse de la notion de

l'absolu, c'est que Dieu est numériquement un. 11 ne peut être
question de concevoir une pluralité d'absolus : cette unité numérique

implique, à son tour, l'unité générique: Dieu est seul et unique

de son espèce : rien ne saurait lui être comparé : il est haut,
élevé au-dessus de tout autre être.



182 r. rothe.
En poursuivant cette analyse, on arrive successivement aux idées

d'éternité, de perfection, de bonté.

Jusqu'à présent nous ne sommes pas bien avancés. Quoiqu'elles
trouvent de l'écho dans la conscience religieuse, les déterminations
obtenues ne nous apprennent pas grand'chose sur Dieu. Pour le

penser, pour le saisir décidément par l'intelligence, il faut, sans

sourciller, lui appliquer la catégorie qui est à la base de toutes les

opérations intellectuelles, et se demander : quelle est la cause de
l'absolu? Cette question n'est pas déplacée, car, du moment où
l'absolu est quelque chose, je suis autorisé à rechercher sa cause.
D'autre part, justement parce qu'il est l'absolu, il ne saurait avoir
sa cause en dehors de lui; il sera donc cause de lui-même; il sera

par lui-même.
Parvenus à ces hautes régions, des horizons tout nouveaux se

déroulent à nos regards. Ne pouvant nous contenter du chemin
déjà fait, nous éprouvons le besoin d'aller encore plus loin : nous
voulons savoir quelles conditions l'absolu doit remplir pour être
sa propre cause. Evidemment pour que Dieu puisse être par lui-
même ce qu'il est, il faut qu'il ne le soit pas essentiellement, car,
dans ce dernier cas, il n'aurait pu le devenir par son propre fait.
Derrière le Dieu actuel el parfait doit se trouver quelque chose

qui ne possède encore aucune perfection distincte et positive, et
de laquelle chose cependant toutes les perfections émergeront.
Bref : chez Dieu il faut distinguer entre ce qui n'est pas Dieu et

ce qui est Dieu.
Nous voilà enfin sur la bonne voie pour construire la notion de

Dieu. 11 faut, de toute nécessité, se représenter Dieu sous deux
modes d'existence, l'un négatif, l'autre uffirmatif. Quelle sera cette

première manière d'être négative de Dieu, en vertu de laquelle il
n'est pas ce qu'il est, et au moyen de laquelle cependant il se

détermine lui-même à être ce qu'il est? Quel est ensuite l'être positif,

la détermination qu'il se donne '

1 Ce but de tout l'ouvrage, qui est de comprendre Dieu, m'a été contesté.

Un théologien respectable doit avoir dit que je dissèque le bon Dieu comme

on ferait d'une grenouille.— D'abord c'est l'idée de Dieu qui a été seule

disséquée. Ensuite, je comprends l'objection de la part de ceux qui ne veulent

pas entendre parler d'un concept de Dieu et qui, en face de l'Eternel, se

bornent à adorer en silence. Mais quant aux penseurs qui après avoir

reconnu en Dieu l'inénarrable prétendent cependant en posséder une idée, je
ne vois pas pourquoi après avoir confessé qu'il y a en Dieu un élément in-



l'éthique. 183

1° Dieu dans son premier mode d'existence.

Pour répondre à la première question, il faut penser Dieu en
faisant abstraction de tout ce qu'il est : nous le pensons alors
simplement comme être, c'est-à-dire comme sujet logique, privé de
tout attribut, de tout, prédicat : nous obtenons ainsi l'être
absolument pur et indéterminé; l'essence pure, absolue, toute nue:
ce qui est, sans exister. Gardons-nous de croire qu'en parlant ainsi
on statue la présence d'un manque, d'un déficit quelconque clans

l'être absolu. N'est-il pas en effet l'être absolu La plénitude de
l'être réside donc en lui. Seulement tout cela se trouve chez lui,
non pas comme attributs adjoints à un sujet, et par conséquent
distincts de celui-ci, mais à l'état d'indifférence. La plénitude de
l'être concret réside bien en lui; toutefois non pas comme quelque

chose de déterminé, de concret et de réel, mais comme simple

virtualité, possibilité.
Cette idée de la possibilité pure, absolue, est indispensable à la

notion de Dieu. Dans l'idée de l'absolu, nous trouvons nécessairement,

et d'une manière absolue, la possibilité et la réalité: les
deux se pénètrent sans s'exclure. C'est là ce qui constitue Dieu
comme être absolu et nécessaire. Néanmoins, au point de vue de

la causalité, la possibilité passe avantla réalité. Il va sans dire qu'en
tout ceci, il s'agit d'antériorité logique et non pas chronologique. En
pensant l'absolu comme l'être absolument pur, on le saisit clans

son identité absolue, immédiate, dans son absolue simplicité : il n'y
a donc pas lieu à distinguer entre le fond et la forme, entre le sujet
et l'attribut.

Toutes ces déclarations sont purement négatives, mais il ne
saurait en être autrement. La première pensée que nous avons de

Dieu comme essence1 divine est nécessairement négative. Non pas,

compréhensible et insondable, ils se scandaliseraient de me voir relever le

côté intelligible. Celui qui prétend se faire une idée de Dieu ne saurait se

dispenser de l'analyser, de recourir au microscope de la dialectique, au couteau

tranchant de la logique la plus pénétrante. Et tout cela c'est au nom de

la piété que je l'exige. Y a-t-il en effet quelque chose de plus irréligieux au

monde que de penser Dieu d'une manière superficielle? (Préface de la

seconde édition, p. vu et vin.)
' Ce terme ne doit pas être pris comme corrélatif de l'idée d'attribut et

de révélation : il désigne uniquement ce premier mode d'être de Dieu qui
ne saurait être pensé d'une manière positive : essence absolue, nue, pure.



184 R. ROTHE.

encore une fois, que le contenu en soit négatif (il est au contraire
tout ce qu'il y a de plus positif), mais parce que cet être si riche est

encore là dans l'état d'indétermination absolue, de complète
indifférence. En tant qu'essence divine, Dieu est donc absolument le
Dieu caché, non pas seulement pour nous, mais encore pour lui-
même, vu que, s'il persistait dans ce premier mode d'existence, il
ne pourrait se révéler à lui-même son propre être.

On le voit, nous ne sommes pas encore arrivés à la notion
spécifiquement religieuse de Dieu, comme personnalité absolue. Pourquoi

donc faire ce long détour, en remontant jusqu'à « l'essence
divine » Voici les raisons : 1° En débutant immédiatement par
l'idée de personnalité, on exclurait celle d'absoluité. Dieu en effet
doit être, à tous égards, cause de lui-même. Pour être personne
absolue, il faut qu'il se soit lui-même constitué personne, ce qu'il
n'aurait pu faire s'il avait débuté par l'être; 2° Dès qu'on s'avise de
raisonner à priori, on ne peut commencer arbitrairement où on
veut : avant de partir d'un point, il faut y être arrivé. Avant de

partir du Dieu personnel, il importe de construire ce concept,
personnalité absolue, en prenant pour point de départ celui d'essence

pure et absolue; 3° Cette idée d'essence divine, d'un Dieu caché,
fait partie nécessaire et constitutive de la notion de Dieu, tout
autant que celle de personnalilé. Aussi, de tout temps, la conscience
religieuse et la spéculation se sont-elles donné la main pour affirmer

cet élément. Dieu n'est-il pas appelé l'insondable dans le
langage populaire? Ne confesse-t-on pas que, quand il s'agit de le definir,

on se trouve en face d'une obscurité profonde? L'Être, l'unité,
la monade sont autant d'expressions auxquelles les écoles spéculatives

(Philon, les néoplatoniciens, les mystiques chréliens) ont eu

recours pour désigner, en Dieu, l'absolu pur, indéterminé.
Le concept de Dieu comme essence pure et absolue est donc

vrai; mais ce ne saurait être la vraie notion de Dieu. Voilà pourquoi

la pensée ne peut en rester là : une nécessité immanente
l'oblige à aller plus loin, ou mieux à revenir de ce point extrême.

Nous en sommes toujours à rendre l'idée la plus riche et la plus

positive qu'il y ait au monde par une formule exclusivement

négative: il faut que nous trouvions une expression plus adéquate.

Considérant l'essence absolue, en face, nous allons en voir émerger,

en vertu d'un mouvement intérieur et nécessaire, des

déterminations successives qui nous feront mieux connaître Dieu

jusqu'à ce que nous arrivions enfin au second mode d'existence, à

Dieu tel qu'il est, à la personnalité divine.



l'éthique. 185

Qu'avons-nous fait jusqu'ici Ecartant de l'absolu tout attribut
déterminé et concret, nous lui avons appliqué des formules qui auraient
également pu servir à désigner le néant. Toutefois, il y a entre le
néant et l'absolu une différence capitale : tandis que le premier est
le vide absolu, le second est la plénitude absolue. Quand nous
repoussons pour l'absolu telle détermination, lorsque nous nous
refusons à dire il est ceci ou cela, nous n'entendons pas qu'il y ait
en lui défectuosilé ou lacune, c'est au contraire parce qu'il
contient tout et qu'en affirmant spécialement qu'il contient cecioacela,
nous aurions l'air de supposer qu'il ne renferme pas également
une foule d'autres choses. Au moyen de l'analyse dialectique, nous
pouvons donc transformer la première formule (Dieu est l'être
absolument pur) en celle-ci, déjà plus positive : Dieu est la possibilité
absolue, la puissance absolue, mais considérée absolument comme
telle, comme puissance nue, non déployée, encore en repos.

Arrivés là, nous nous heurtons à une contradiction inhérente à

la nature môme des choses. Qu'est-ce en effet que la puissance
illimitée, la toute-puissance, en tant que absolument inactive Mais
c'est une flagrante contradiction dans les termes! La puissance est

éminemment cause, on ne saurait se la représenter autrement que
comme produisant des effets, autrement que comme active. Son

propre, c'est d'être une activité, um farce. La puissance peut, il est

vrai, sembler ne pas être active — quand une autre lui fait contrepoids

— mais chez la puissance absolue ce cas ne saurait se

présenter.

Il ne peut donc être question de s'en tenir à ce concept. Tout
en affirmant Dieu, en tant que possibilité absolue, il faut concevoir

cette idée comme se niant elle-même. En d'autres termes,
nous devons penser Dieu (virtualité pure), passant à l'acte, c'est-

à-dire, puissance absolue, s'actualisant d'une façon immédiate.

Que signifie donc tout ceci Dieu est tout simplement occupé à

naître, à devenir, et cela d'une manière absolue ; il entre dans une

évolution, dans un procès absolu dont il est la cause et l'effet. Or,

comme ce procès est absolu, son résultat (le devenu), l'être de

Dieu est également absolu. Nous nous représenterons donc l'existence

de Dieu comme l'unité, la synthèse absolue du devenir et

de l'être, c'est-à-dire, comme vie et, vu que nous sommes dans la

région de l'absolu, comme la vie absolue, ou le procès par lequel
Dieu s'engendre lui-même. Ce procès étant absolu, c'est-à-dire, la

causalité absolue étant conçue comme agissant d'une façon absolue,
toute idée de temps se trouve exclue. U n'y a pas le moindre inter-



186 R. ROTHE.

valle de durée entre la cause (le mode virluel de l'Être divin) et

son effet (le mode actuel). Le procòs s'accomplit en dehors du

temps : quand nous parlons de l'antériorité d'un mode d'existence

sur l'autre, il n'est question que d'une priorité logique. Nous
devons nous représenter l'existence de Dieu comme naissant d'elle-
même, comme étant à chaque moment absolument égale à elle-
même comme la vie absolue.

2° Dieu dans so.n second mode d'existence.

Nous voilà donc arrivés à ce procès absolu au moyen duquel
Dieu s'engendre lui-même, en passant de son premier mode
(l'essence absolue, pure el nue virtualité) au second (existence, réalité).
Remarquons en passant que celte évolution met un terme, d'une
manière absolue, à la simplicité et à l'intériorité absolue de
l'essence divine. Nous allons donc voir émerger, surgir des différences

qui Jusqu'à présent, ont été cachées, fondues, noyées dans

l'identité absolue.

Analysons ce procès, en portant four à tour notre attention sur
son contenu et sur sa forme.

Quant au contenu, le procès nous fournira l'épanouissement de

toutes les virtualités renfermées, impliquées clans l'essence absolue.

Avant que l'évolution ait commencé, elles sont contenues
dans le premier mode d'existence comme possibilités nues, uniquement

virtuelles, comme des virtualités ou des possibilités exclusivement

possibles. Le premier effet du procès sera de transformer les

possibilités implicites, latentes, en virtualités distinctes. En d'autres

termes, l'être absolu, en s'actualisant, produira, posera les
possibilités de l'être contenues dans son sein, comme étant ce qu'elles
sont, c'est-à-dire, comme étant possibles; en un mot, il les pensera,
Qu'est-ce en effet que penser, sinon concevoir, poser une chose

comme possible L'absolu positif, en émergeant du premier mode

d'existence, se transforme donc en absolu pensé.

Toutefois ce qui n'est que pensé n'existe pas encore pour soi et

en soi, mais exclusivement dans et pour l'intelligence de celui qui
le pense. Le procès ne saurait donc s'arrêter là. Pour arriver à

une existence effective, objective, il faut que ce qui n'est encore

que possible devienne réal, pas;e de l'état de simple être idéel à

celui d'èlre réal, réalisi '.

1 11 fait dilinguer entre iléel el idéal, comme aussi entre réel et réal,



l'éthique. 187

Voilà donc deux étapes dans cette évolution, deux moments du
procès. Quel sera le résultat de ces deux actes Nous savons déjà

qu'ils sont absolus l'un el l'autre. De plus, quand Dieu se pense,
par le fait môme il se pose; et lorsqu'il se pose, il se pense : de

sorte que ces deux actes absolus se pénètrent d'une manière
absolue : ils coïncident. L'Être divin dans son mode act tel est donc
à la fois pensé (idéel) et posé (réal), il est la synthèse de la pensée
et de l'existence, en d'autres termes, il est Esprit. L'esprit eSt bien
en effet l'unité absolue de l'idéel et du réal, de la pensée et de

l'existence objective. Mais comme dans ce domaine tout est absolu,
le résultat de la fonction aussi bien que la fonction elle-même,
l'existence actuelle de l'absolu ou de Dieu consiste à être de fait
l'Esprit absolu.

a) Dieu esprit absolu.

Bien que tous les hommes parlent de l'esprit — ce qui est peut-
être la preuve la plus décisive de sa réalité,— rien de moins aisé

que d'en trouver une définition claire, même chez les savants.
En ne relevant qu'un de ses caractères, l'immatérialité, pour le
désigner comme le contraire de la matière, on n'en donne qu'une
définition exclusivement négative. Or, comme ces deux idées
corrélatives (esprit et matière) ne peuvent se comprendre complètement

l'une sans l'autre, c'est par la plus positive, celle de l'esprit,
qu'on doit définir son contraire. — On est moins heureux encore
quand on veut opposer l'esprit à la nature : car la naiure et la
spiritualité ne s'excluent pas : il peut y avoir des natures
spirituelles. — Lorsqu'avec Descartes on définit l'esprit par la personnalité,

en disant qu'il a conscience de soi, on relève une de ses

bien qu'on ne le fasse pas généralement. La catégorie de l'être se divise en
deux espèces : 1° l'être qui est purement pensé, qui n'est que pensé, la

pensée, l'être idéel; 2° l'être posé, c'est-à-dire, l'être qui est là, qui existe

(pas seulement en pensée), l'existence reale. Par idéal il faut entendre une
espèce particulière de l'idéel, c'est-à-dire, ce qui est exclusivement idéel,
le type d'une chose, lequel ne se retrouve jamais entièrement dans le monde

concret, et demeure toujours idée. Le réel est ce qui possède une existence
non pas passagère et relative, mais permanente et absolue, ce qui ne veut
pas dire matérielle. L'idéal et le réel sont en opposition directe : car l'idéal
c'est l'exclusivemenl idéel etnon-réal; le réel est au contraire l'unité absolue

de l'idéel et du réal.



188 r. rothe,

fonctions, mais on ne dit pas ce qu'il est, et c'est pourtant là
l'essentiel. — Cette définition insuffisante est de plus trop étroite. La
notion de spiritualité n'implique pas nécessairement celle de

personnalité consciente : nous parlons en effet de facultés (impersonnelles),

d'organes spirituels. — Il n'y a pas seulement un esprit
qui pense et qui veut, mais aussi un esprit au moyen duquel on

pense et on veut. Sans doute il ne peut y avoir de l'esprit que chez
un être conscient, mais le concept de personnalité n'exprime pas
la totalité des traits caractéristiques dont la réunion constitue la
notion de l'esprit.

Toute définition de l'esprit est défectueuse quand elle ne sait

pas faire sa place à la notion de nature : on est alors hors d'état
de concevoir une vie purement spirituelle comme celle d'un Dieu

personnel. En effet les fonctions les plus spirituelles du moi,
la pensée absolue et la volonté absolue elles-mêmes, dépendent

d'organes (qui ne pensent ni ne veulent), c'est-à-dire, d'une nature.
La méthode spéculative seule peut nous donner la notion de

l'esprit. Et celle que nous avons obtenue a le grand avantage de

rendre précisément ce qu'on a en vue quand on prononce le mot
esprit. Pour autant de réalité qu'il y ait dans une existence, si

l'élément de la pensée, l'élément idéel fait défaut, nul ne songe à

la désigner par le terme esprit. On ne parle pas davantage d'esprit,
si la réalité fait défaut, pour si grande que soit d'ailleurs la pensée,

l'élément idéel. La pensée seule ne suffit pas plus que l'existence

seule pour donner l'esprit : il faut que les deux se réunissent.
Ce n'est pas tout encore. Il doit y avoir pénétration réciproque,
réelle, intime, et parlant indissoluble, permanente. Là seulement
où nous rencontrons une synthèse réelle de la pensée et de
l'existence, nous disons qu'il y a esprit.

Quoique cette définition soit d'une ciarle irréprochable, on ne
saurait se la représenter. Comment en serions-nous surpris?
L'imagination ne peut se représenter les choses que dans les formes, les

cadres de l'espace et du temps, c'est-à-dire au moyen de l'élément
matériel. Or, l'esprit est le contraire de la matière. La notion même

de l'esprit implique qu'elle ne saurait être fixée, incarnée dans

une représentation matérielle. Il faul se contenter de la penser, de
la concevoir.

Malheureusement la plupart des hommes sont incapables de

penser quand tout élément matériel leur fait défaut : ils ne peuvent
s'élever plus haut que la sphère de l'imagination. Voilà qui explique

pourquoi ils ont aussi tant de peine à croire à la réalité de



l'éthique. 189

l'esprit. Et pourtant on ne saurait s'élever jusqu'à la vie morale si

on ne débute par un acte de foi en l'esprit. En dépit du préjugé
contraire, plus une chose est matérielle, moins elle est réelle, moins
elle a d'existence véritable. L'expérience journalière que nous
faisons de la fragilité et du néant des choses matérielles, nous
enseigne assez clairement cette vérité que nous avons tant de peine
à comprendre.

Cette définition de l'esprit établit une différence fondamentale
entre l'idéalisme et le réalisme. Le premier voit l'être véritable
dans l'idée pure, tandis que le second le place clans la réunion de
l'idée et de la réalité, dans l'esprit.

De la notion de l'esprit résultent les conséquences suivantes, qui
nous le feront mieux connaître : 1° L'esprit est seul l'être complet,
et partant véritable, puisqu'en lui se réunissent l'idéel et le réal
qui constituent la totalité de l'être; 2° L'esprit est impérissable,
parce que l'unité de l'idée et de la réalité est consommée en lui
d'une manière indissoluble. Les deux se tiennent et se pénètrent
d'une façon tellement étroite qu'il n'y a jamais à craindre cette
séparation qu'on appelle dissolution. L'esprit, dit Schelling, est ce

qui vit par soi, une flamme qui s'alimente elle-même. Parfait et
impérissable, l'espril est en même temps inaltérable ; rien ne peut
l'obscurcir, le troubler à aucun égard, lui faire le moindre
dommage. Etant indissoluble, il est indivisible, ce qui n'implique pas
simplicité absolue, puisqu'il est. la synthèse de l'idée et de la
réalité; 3° En possession de l'existence parfaite, inaltérable, l'esprit
jouit du bonheur complet, d'une sécurité absolue. N'ayant aucun
motif de se tenir sur la défensive à l'égard de rien, s'il entre en

rapport avec un autre être, il ne pourra le faire que d'une manière
absolument affirmative; il s'ouvrira donc, se communiquera à cet
autre être. Tandis que l'impénétrabilité constitue une des propriétés
de la matière, l'esprit est essentiellement penetrable. En d'autres

termes, l'esprit est éminemment lumière, amour; 4° L'esprit ne
peut exister qu'à l'état actuel. Car, comme il est la synthèse de
l'idée et de la réalité, il serait contradictoire de le supposer existant

à l'état de simple possibilité, c'est-à-dire d'idée pure, non
encore réalisée; 5° Enfin l'esprit est bon, car il est le seul être qui
réponde entièrement à sa notion, puisqu'il est la synthèse absolue
de l'idée et de la réalité. L'esprit est l'être qui, par suite même de

sa notion, répond toujours et parfaitement à sa notion.



190 R. ROTHE.

b) Dieu personnalité absolue.

Jusqu'à présent nous avons signalé ce qui constitue l'essence, du
mode actuel de Dieu, le fond de Dieu, sa matière (au sens logique)
en tant qu'être actuellement existant. 11 nous reste à examiner sous
quelles formes déterminées cette spiritualité absolue constitue l'être

actuel de Dieu. Nous savons déjà que Dieu actualise son être
en le pensant et en le posant. Mais que faut-il pour qu'il puisse le
poser et le penser? Evidemment il faut qu'il y ait en lui un principe

qui pense (entendement) et un principe pouvant réaliser une
chose pensée (volonté). Quand le procès, l'évolution devant aboutir
à l'actualisation de Dieu commence, l'entendement et la volonté
sont les deux premières choses qui émergent: c'est sous ces deux

premières formes qu'il s'affirme.
Caractérisons chacune d'elles.
Nous avons d'abord l'entendement, la conscience, la conscience

pensante et active, c'est-à-dire une conscience qui a sa cause dans

l'être conscient lui-même : celui-ci n'est nullement, passif dans ce

phénomène psychologique, mais absolument actif; en d'autres
termes, il ne reçoit pas sa conscience du dehors, il se la donne à lui-
même : c'est là la conscience que l'être conscient se donne à lui-
même. Se prend-il, au contraire, comme objet de son activité? La

conscience active et spontanée se replie-t-elle sur elle-même? Nous

avons la conscience de soi au sens ordinaire du mot. La conscience
chez Dieu, l'esprit absolu, la plus haute expression de
l'entendement, c'est la raison absolue.

La volonté divine, de son côté, est absolument active; c'est une
activité que l'objet actif se donne à lui-même et qu'il ne reçoit pas

passivement du dehors. Maintenant il peut la diriger soit sur les

autres, soit sur lui-même. Ce dernier cas se présente-t-il? La
volonté se prenant pour objet, Dieu est conçu comme ayant la
volonté de vouloir; il veut vouloir. La plus haute expression de la

volonté divine, c'est la liberté absolue.

Considérons maintenant ces deux résultats de l'entendement et
de la volonté, c'est-à-dire la raison absolue et la liberté absolue,

pour voir si nous ne pourrons pas en effectuer la synthèse. Au fait,
elles coïncident et se pénètrent mutuellement comme l'entendement

et la volonté, dont elles sont la plus haute expression. De

sorte que Dieu est, par un seul et même acte absolu, la raison abso-



l'éthique. 191

lue et la liberté absolue. Mais qu'est-ce que la réunion, la synthèse
de l'entendement et de la volonté, de la raison et de la liberté?
Rien de moins que la personnalité. Dieu est donc la personnalité
absolue, le moi absolu, quant à sa forme, de même que, quant au
fond, il est l'esprit absolu, comme nous l'avons déjà vu.

Du moment où on prétend avoir une idée déterminée, positive
de Dieu, il est contradictoire de lui refuser la plus haute des
déterminations que nous connaissons par expérience et qui puisse
se concevoir, la personnalité : ceux-là font preuve de vues bien
étroites qui, sous prétexte de se faire une conception élevée de

Dieu, lui refusent tous les traits caractéristiques qui constituent les

privilèges de la nature humaine. Les avantages qu'on prétend
s'assurer sont tout à fait illusoires. Du moment où le philosophe
renonce à la personnalité de Dieu — ce qui, après tout, revient à

nier l'idée même de Dieu — il est condamné à se créer, de son
côte, des personnalités mythologiques. On ne peut concevoir un
absolu impersonnel et encore moins éprouver pour lui du respect,
de l'amour, de la confiance.

c) La nature en Dieu.

Nous venons devoir naître, émerger la personnalité en Dieu;
elle est sortie d'un acte, d'un devenir impersonnel. Dès qu'elle
fait son apparition, elle prend la direction de l'évolution qui est
en train de s'accomplir en Dieu. D'une part, elle substitue le
mouvement au repos absolu de l'essence divine ; d'autre part, elle
active l'évolution interne au moyen de laquelle (sous le point de vue
formel) Dieu est occupé à s'actualiser.

Cette évolution implique deux choses, un sujet que nous
connaissons déjà (la personnalité divine, qui pense et qui pose), et
puis un objet qui ne pense, ni ne pose, mais qui est simplement
pensé et posé. Eh bien! nous allons voir comment la personnalité
divine dégagera ce quelque chose encore renfermé dans l'essence

divine, afin d'arriver à une actualisation complète de Dieu, en nous
donnant de nouvelles faces du mode actuel de Dieu, sous le point
de vue formel.

La personnalité divine commence par penser l'absolu positif
encore renfermé dans l'absolu pur, dans l'essence qui constitue le
premier mode d'être de Dieu. Pour penser cet objet, il faudra, au

moyen d'un développement interne, déployer la pluralité infinie



192 R. ROTHE.

des diverses déterminations possibles de l'être. En d'autres termes,
la personnalité divine concevra toutes les virtualités possibles
contenues dans le sein de l'essence absolue comme déployées,
graduellement différenciées les unes des autres. Ce sera là un premier
travail, purement préparatoire et analytique.

Pour achever de penser l'objet, le concours de la synthèse
deviendra indispensable. La personnalité divine se constituera elle-
même comme un centre autour duquel rayonneront les déterminations
diverses que l'analyse déployait tout à l'heure. Ces déterminations
infinies seront conçues comme une totalité, comme un système, et

chaque partie de ce système regardera vers la personnalité divine
comme vers son foyer, son but. La personnalité divine concevra
donc ces déterminations infinies comme constituant un ensemble

complet et immense de moyens, d'instruments, d'organes à son
service, en un mot comme son organisme.

Jusqu'à présent la personnalité divine n'a fait que penser cet

objet contenu clans l'essence absolue. Mais, pour que l'évolution
soit complète, elle devra aussi le poser. En d'autres termes, pendant

que l'un des facteurs de la personnalité divine (la raison
absolue) pense ces déterminations diverses (qui constituent l'objet) ;

l'autre facteur (la volonté absolue, la liberté) les pose, les réalise;
l'évolution ne s'accomplit pas seulement d'une manière ideelle, mais

encore d'une manière réale.
Faisons maintenant plus ample connaissance avec ce quelque

chose, cet objet que la personnalité, par un seul el même acte,
intelligent et volontaire, a fait émerger de l'essence de l'absolu.
Comme il est, cet objet, pensé et posé, Usera donc esprit.
Toutefois il est pensé et posé, mais non pensant et posant, passif par
conséquent et non actif, c'est-à-dire impersonnel. Comme l'objet a

émergé de lui-même, de son propre sein, par suite d'un développement

interne, il est nature. On appelle en effet nature ce qui
naît, surgit de soi-même, par suite d'un développement, en
opposition à ce qui est fait, fabriqué du dehors. Toutefois cette
nature n'étant pas active, ne pensant ni ne posant, elle n'a pas son

but, sa fin en elle-même; elle est un instrument, un moyen au
service d'un autre, en un mot l'organe, et plus exactement un
ensemble d'organes, l'organisme naturel et absolu de la personnalité

divine absolue.

Il va sans dire que la notion de nature n'implique nullement la

matérialité, ainsi qu'on le suppose ordinairement. En donnant une
nature à Dieu, la spéculation, d'accord avec la théologie et la phi-



l'éthique. 193

losophie moderne, fail droit à un sentiment qui se trouve dans

toute piété vivante. Tout homme vraiment religieux, philosophe
ou non, a besoin d'un Dieu ayant un cœur, des yeux et des

oreilles, des mains, un bras étendu. Ces exigences sont légitimes,
pourvu qu'on entende par là un organisme naturel, un corps
animé, mais, en excluant toute idée de matérialité. Dès l'instant où
on définit l'esprit de telle façon qu'il soit exclusif de toute idée de

nature, en d'autres termes, si la nature divine n'est pas un des

éléments de l'esprit, il faut renoncer ou à l'idée d'un Dieu vivant
ou à celle d'un Dieu purement spirituel. Car c'est en possédant
dans sa nature un instrument, un organisme pour son activité, que
la personnalité divine jouit d'une vie, vit d'une manière absolue.

Quels seront maintenant les rapports entre la personnalité divine

et la nature divine Au fait, elles ont émergé l'une de l'autre,
en vertu d'un seul et môme procès qui ne se présente sous deux
faces essentiellement différentes qu'au seul point de vue de l'idée.
Nées d'un seul et même acte, la personnalité et la nature coïncident

donc de la façon la plus complète. Néanmoins la priorité
logique appartient à la personnalité. Il y a entre cette dernière et la
nature un rapport de causalité réciproque: elles se présupposent
et se produisent réciproquement; mais c'est à la personnalité
qu'appartient le rôle actif. La nature divine n'existe que par un
acte de la personnalité divine qui la pense et la pose, bien que, à

son tour, la personnalité ne soit divine et absolue qu'autant qu'elle
pense et pose l'objet absolu, l'organisme divin, la nature divine
absolue.

d) De la liberté en Dieu.

Il résulte de tout ceci que c'est à la personnalité divine
qu'appartient la haute main ; la nature n'est qu'un simple instrument
dont Dieu se sert, comme l'homme se sert de ses organes pour
réaliser ses volontés. Les actions de Dieu ne sont jamais de purs
et simples effets naturels, mais des actions voulues et faites par sa

volonté, au moyen de sa nature, conséquemment des actions
personnelles libres, morales. Les virtualités infinies qui se trouvent en
lui (dans sa nature) ne se réalisent pas d'elles-mêmes (comme qui
dirait par le simple déploiement d'un ressort), mais en vertu de sa

personnalité, par un acte libre de sa personnalité. Dieu possède
donc le libre arbitre absolu ; il est lui-même maître de sa toute-

c. R. 1869. 13



194 R. ROTHE.

puissance, sans cela cette toute-puissance ne serait pas sa

puissance, mais une puissance au-dessus de lui. En vertu de sa nature,
Dieu peut tout ce qui n'implique pas contradiction, mais il n'est
nullement tenu de vouloir ni de faire tout ce qu'il peut. Le pouvoir,
le vouloir et le faire ne sont pas en Dieu identiques. Il n'y a

aucune nécessité, soit physique, soit métaphysique qui l'oblige à

réaliser toutes les possibilités physiques contenues en lui. S'il en était

autrement, Dieu ne serait plus une personne, mais une simple force

naturelle; au lieu de se déterminer lui-même, il serait fatalement
déterminé : toute liberté lui ferait défaut.

Mais si Dieu n'est pas tenu de réaliser toutes les possibilités
physiques, il est obligé de réaliser toutes les possibilités morales. Ce

qui se présente à sa libre détermination comme moralement bon,
comme réalisable, est, par le fait même, une tâche que la personnalité

divine est moralement obligée de remplir. De sorte que pour lui
la libre détermination ne consiste qu'à traduire en acte ce qui
existe en puissance, à réaliser le possible. La possibilité morale

implique donc la nécessité morale : Dieu étant la perfection même,
ses déterminations étant par conséquent parfaites, il n'y a pas
place chez lui pour une simple possibilité morale, c'est-à-dire,
qu'il ne se trouve aucune possibilité morale qui ne soit en même

temps une nécessité.

Tout ce qui précède implique que Dieu est maître de sa propre
volonté. Il n'est pas forcé et déterminé par elle, mais c'est son moi,
sa personnalité qui détermine sa volonté. Sa volonté ne peut pas
vouloir toute seule : c'est la personnalité qui la détermine à vouloir;

elle ne peut vouloir autre chose que ce que veut le moi divin.
Ce n'est qu'à cette condition que la volonté divine peut être
absolument libre. Cette considération est importante, quand il s'agit de

régler, en Dieu, les rapports entre la volonté et la pensée. La
volonté implique la pensée, la pensée de ce qu'il veut. Mais la pensée
n'implique nullement la volonté. Dieu n'est pas tenu de vouloir,
de réaliser nécessairement ce qu'il pense et encore moins de le
réaliser tout de suite et immédiatement, comme il le pense. Il peut
se trouver chez Dieu des pensées qui demeureront toujours à l'état

de pensées sans se réaliser jamais. Si Dieu était obligé de vouloir

et de réaliser tout ce qu'il pense, il ne serait plus maître de

sa pensée et de sa volonté. Bien que sa pensée et sa volonté
forment une unité, elles ne sont pas identiques au point que la pensée

ne pût pas exister sans la volonté. C'est le contraire qui a lieu.
La volonté est en harmonie absolue avec la pensée par le fait



l'éthique. 195

qu'elle est absolument déterminée par celle-ci : voilà pourquoi il
ne saurait y avoir en Dieu aucune nécessité de vouloir ce qu'il
pense ne pas vouloir, ce que sa pensée lui dit de ne pas vouloir.

Nous voilà donc en possession de la plus exacte formule de Dieu,
dans son second mode d'existence : il est la personne absolue,
c'est-à-dire, l'unité absolue de la personnalité (du moi divin) et
de la nature divine. Esprit pour ce qui est du contenu de son être,
personne quand on envisage la forme, il est dans son existence
actuelle, la personne spirituelle absolue. L'élément personnel, de
l'avis même de Hegel, est la forme la plus relevée de l'existence,
celle qui implique le plus de richesse, le plus haut degré
d'organisation de concentration, d'harmonie interne. En passant à son
second mode d'existence, en s'actualisant, Dieu avait paru rompre
avec cette identité absolue avec lui-même, qui constituait son
premier mode d'existence. Il rentre maintenant clans cette unité
absolue, en qualité de personne absolue. Seulement celte unité
n'est plus immédiate, spontanée, et par conséquent abstraite et
vide, elle est au contraire riche, complexe, vivante, parce que
c'est Dieu lui-même qui s'est placé dans ce mode actuel d'existence

par un acte de sa personnalité. L'évolution qui s'accomplit en
Dieu consiste à reconstituer lui-même son identité absolue.

On comprend à présent pourquoi la personnalité est la forme
essentielle et caractéristique de l'esprit, c'est-à-dire, pourquoi on
ne peut se représenter l'esprit que sous la forme personnelle, comme

personne. En effet, une unité absolue de la pensée et de la
réalité ne peut se concevoir que quand les deux (pensée et réalité)
se trouvent chez un même sujet qui les pense et les pose, leur
sert de lien et de porteur, puisque l'objet pensé et posé est le même

que le sujet pensant et posant. Dieu s'est actualisé comme
personne en se pensant et en se posant lui-même.

La formation de la personnalité spirituelle chez tout être créé
s'accomplit de la même manière. Il n'y a qu'un être personnel qui
puisse être esprit, et de plus il ne peut l'être que de son propre
fait, en se constituant lui-même esprit par sa propre activité. Dieu
lui-même ne pourrait créer immédiatement un esprit, autrement
il pourrait aussi créer des êtres parfaitement saints, et il n'y aurait
pas place pour le développement moral. Sans doute l'idée et la
réalité peuvent être combinées de différentes manières, de façon
à donner la nature matérielle sortie des mains du Créateur et les

œuvres d'art, produit de l'activité humaine. Mais dans tous ces cas-

là, il n'y a pas unité absolue de l'idée et de la réalité. Ce qui le



196 R. ROTHE.

montre bien, c'est que cette combinaison n'est que temporaire :
les œuvres de la nature et de l'art n'existent qu'un temps. Il ne

peut y avoir unité absolue de l'idée et de la réalité que lorsque le

sujet se pense et se pose lui-même, quand le sujet pensant et posant
est le même que l'objet pensé et posé. L'esprit se fait lui-même : il
est cause de lui-même ; il est l'acte d'une puissance qui n'est pas
encore esprit, mais qui le devient par cet acte même.

Voilà pourquoi l'esprit personnel a le plus haut prix; il ne saurait

être un simple moyen pour autrui; il possède en soi une
valeur absolue et incomparable, parce qu'il est le plus précieux de

tous tes êtres, et que seul il s'est fait lui-même. L'esprit ne pouvant
être conçu que comme personne, il en résulte que le bon (qui
n'est autre que l'esprit) ne peut exister que dans des personnes
bonnes. Dieu est le bien absolu, le bien moral.

Cette idée de l'esprit personnel absolu étant une notion positive,
affirmative de notre intelligence, Dieu comme personne, en d'autres

termes, Dieu dans son mode actuel d'existence, est le Dieu
révélé, intelligible, le logos.

3° Rapports des deux modes d'existence de Dieu.

Maintenant que nous avons vu comment Dieu s'est fait lui-môme
ce qu'il est, connaissant ces deux modes d'existence, il s'agirait de

nous rendre compte de leurs rapports. Il ne faut pas croire que le
mode actuel ait mis fin au mode virtuel, qu'en devenant actuel et
personne absolue, Dieu ait cessé d'être l'absolu pur. Nous savons, en
effet, que l'absoluité pure est un élément nécessaire et vrai de
l'idée même de Dieu. Si donc elle disparaissait, la personnalité
divine elle-même disparaîtrait : elle ne posséderait plus en elle-même
la cause de son élre. A titre de personne, Dieu renferme en son
sein le principe de son existence comme personne. S'il en était
autrement, Dieu ne serait pas librement ce qu'il est; il ne serait
plus l'absolu ; il y aurait du changement en lui.

Voici donc comment on doit concevoir les choses. En sortant
de sa virtualilé pour s'actualiser, pour se faire personne spirituelle
absolue, Dieu met un terme à son premier mode d'existence (abso-
luitépure), mais illa restaure immédiatementdans sa personne par
un acte de sapropre détermination. Par cetlerestauration, il ne détruit
pas sa personnalité, au contraire il l'affirme. Ce n'est qu'ainsi que
la personne absolue peut l'être réellement par elle-même : elle



l'éthique. 197

n'est pas pensée et posée par autrui, mais elle se pense et se pose
elle-même. Dieu donc, en vertu d'une nécessité intérieure, passe
du premier mode au second, en s'engendrant lui-même comme
personne : devenu personnel, usant de la toute-puissance absolue
de se déterminer qui lui est propre, ce qu'il est devenu
avec nécessité, il l'affirme lui-même; il se pense et se pose
tel qu'il est devenu avec nécessité; il se fait lui-même ce qu'il
était nécessairement, et c'est par cela qu'il est la personne
absolue. Il y a donc un continuel mouvement de va et vient. L'absolu

pur (le premier mode d'existence) s'épanouit éternellement

en personnalité divine ; la personne divine (le second mode
d'existence) verse éternellement sa plénitude dans le sein de la

simplicité et de l'intériorité, qui constitue l'absoluité pure (le
premier mode). Ce mouvement immanent, éternel n'est autre que la
vie même de Dieu. Le fleuve inépuisable de l'être divin remonte
éternellement à sa source pour en jaillir de nouveau, et cela durant
toute l'éternité.

On comprend pourquoi Dieu est conçu comme existant en dehors
du temps. Comme il s'engendre éternellement lui-même en s'ac-

tualisant, en passant sans cesse de la puissance à l'acte, et ensuite
de l'acte à la puissance, le devenir et l'être coïncident parfaitement
chez lui. Il est. éternellement et devient éternellement. Il n'y a donc

pas lieu à employer la catégorie du temps destinée justement à exprimer

la non-coïncidence de l'être et du devenir. Un être qui existe
dans le temps n'est plus ce qu'il a été et ne sera plus ce qu'il est.

C'est par lui-même que Dieu est ce qu'il est, cause de lui-même,
et cela de deux manières : d'abord nécessairement et ensuite
librement, en vertu d'un acte de sa personnalité: une fois personnel,

il est cause de son mode virtuel, de ce premier mode nécessaire

qu'il restaure librement. Dieu est bon, le bien, parce qu'il est,
en vertu de sa libre détermination, ce qu'il est par nécessité
intérieure.

Voici donc qu'elle sera la notion du vrai Dieu : un seul et même
être existant sous les deux modes différents (absolu pur, esprit
personnel), dont il est l'unité absolue.

B. ATTRIBUTS DE DIEU.

Nous retrouvons ici la plénitude de l'idée de Dieu, telle que la
conscience la donne d'une manière immédiate. Ses diverses déter-



198 r. rothe.

minations sur Dieu se retrouvent comme éléments constitutifs des

deux modes de son être. Le procès dialectique s'est lui-même
chargé de rétablir, de justifier l'état de choses qui l'a provoqué :

l'accord de l'absoluité et des déterminations particulières. Il y a

néanmoins une différence capitale. Ces éléments divers ne sont
plus simplement juxtaposés; ils se pénétrent les uns les autres, ils
s'engendrent les uns les autres, ce qui met un terme à toute
contradiction. Dieu est d'une part l'absolu, tandis que de l'autre il
renferme une grande richesse de déterminations. Qu'on ne dise plus
que cette assertion est contradictoire, car, nous venons de le voir
tout au long, ces deux notions de Dieu (absoluité, détermination)
découlent l'une de l'autre, s'engendrent mutuellement. C'est Dieu
lui-même qui se donne ses propres déterminations.

Pour avoir recouvré la notion de Dieu dans sa plénitude, telle
qu'elle se présente à la conscience chrétienne d'une manière
immédiate, il ne nous reste qu'à construire ses attributs, ou du moins
ceux dont il peut être question au point où nous en sommes. Ils
ne peuvent, en effet, se développer que successivement, à mesure
que noua avançons dans la construction de tout le système.

Par attribut, il ne faut pas entendre la qualité, telle ou telle
détermination d'un objet, prise en elle-même. L'idée d'attribut implique

celle de rapport. Un être n'a des attributs qu'en tant qu'il est

en rapport avec d'autres pour les affecter ou pour en être affecté.
Un attribut ou le propre d'un êlre, c'est donc sa manière d'être
telle qu'elle se révèle dans ses rapports avec d'autres êtres. Voilà
pourquoi les attributs ou le propre d'un être, c'esl ce qui, en se

manifestant, le différencie, le distingue de ceux avec lesquels il se

trouve en relation.
Nous avons ici un premier groupe d'attributs nécessaires qui

résultent des rapports de Dieu avec lui-même. Dieu en se pensant lui-
même, se forme certaines idées de lui-môme. Prenez ces idées non
plus en elles-mêmes, mais comme se reflétant, se mirant, clans la

conscience, dans l'intelligence divine, et vous aurez les attributs
divins. En d'autres termes, examinons comment Dieu se regarde,
se voit lui-même, dans le limpide miroir de sa conscience,
indépendamment de tout- rapport avec quoi que ce soit.

C'est d'abord l'absolu pur qui se redete clans ce miroir : Dieu a

conscience de son être comme absolu pur. De là un premier attribut

qui est celui de la suffisance absolue; Dieu n'est conditionné

que par lui-même et par rien d'autre : il sait qu'il se suffit pleinement

à lui-môme.



l'éthique. 199

La volonté divine se reflète aussi dans la conscience divine, comme

liberté absolue et souveraine : Dieu a la conscience de sa

liberté absolue el souveraine. De là un second attribut : sa majesté,
sa gloire.

La nature divine se reflète également dans le miroir divin. Dieu
a conscience d'être pourvu d'une nature, d'un organisme naturel,
de tous les moyens el instruments nécessaires pour agir. C'est là

ce qui fait de lui la vie parfaite, le Dieu vivant. De là un nouvel
attribut, la félicité parfaite, résultant de la conscience que Dieu a de

posséder la vie parfaite.
Ces trois attributs sont immanents et absolus, puisqu'ils résultent

des rapports divers de Dieu avec lui-même.

Nous voici enfin arrivés au terme du procès au moyen duquel
Dieu s'est lui-même fait ce qu'il est. Il n'a besoin d'aucun autre

pour être Dieu.
On voit ce qu'il faut penser des objections ordinaires contre la

personnalité de Dieu. Il a, dit-on, absolument besoin d'un autre, de

son contraire, du monde, pour arriver à la conscience de lui-même.

Nous venons de voir, au contraire, comment Dieu est parvenu,
à lui seul, à se poser, à s'affirmer comme personne consciente. La
distinction sur laquelle la personnalité repose, doit s'effectuer
dans le sein de l'être divin lui-môme : elle n'implique nullement
l'existence d'un autre être qui lui soit antérieur.

Les choses ne se passent pas autrement clans l'individu humain.
Comment arrive-t-il à la conscience du moi? Serait-ce en se

distinguant d'un non-moi en dehors de lui? Nullement! C'est au
contraire parce que nous nous distinguons intérieurement nous-mêmes

d'avec nous-mêmes que nous nous affirmons comme moi, et que
nous nous distinguons de ce qui est en dehors de nous, comme
d'un non-moi. S'il en était autrement, l'animal aussi serait une
personne. Il voit les choses en dehors de lui ; il les distingue de
lui. Pourquoi n'en vient-il pas à les poser comme son non-moi
Parce que préalablement il ne se possède pas lui-même comme
moi; parce qu'il ne réussit pas à se distinguer intérieurement lui-
même d'avec lui-même. C'est donc le moi qui possède la priorité
et qui est la condition du non-moi.

J.-F. Astié.


	L'éthique de Rothe

