
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Histoire de l'ancienne Église : depuis la naissance de Christ jusqu'a la
fin du sixième siècle

Autor: Perrot, H. de / Schaff, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE

DEPUIS LA NAISSANCE DE CHRIST

JUSQU'A LA FIN DU SIXIÈME SIÈCLE

PHILIPPE SCHAFF.

L'ouvrage annoncé par ce titre nous vient du Nouveau Monde,
où l'auteur a enseigné pendant vingt-cinq ans la théologie catholique

dans le séminaire de Mercehurg en Pensylvanie. Aux sources
communes à tous les auteurs modernes de l'Allemagne qui ont
écrit l'histoire de l'Église, M. Schaff a pu enjoindre d'autres, que
lui a fournies sa connaissance approfondie des travaux faits dans

ce domaine par les Anglais et les Américains. Il reste Allemand

par la langue, par l'érudition et par la méthode rigoureusement
scientifique, mais il emprunte à sa patrie d'adoption un style
remarquablement clair et concis, un esprit pratique, une grande
largeur de vues et une grande confiance en l'avenir. Les faits sont

présentés d'une manière vivante et dramatique, déduits de leurs
causes, et poursuivis dans leurs conséquences. Il y a sans cesse

d'heureux parallèles entre les temps passés et le siècle où nous
vivons; et ces digressions qui viennent interrompre le récit, le

rendent encore plus intéressant et plus actuel. Mieux que tout
autre historien de l'Église, M. Schaff nous semble avoir montré dans

cet ouvrage l'influence profonde du christianisme sur toutes les

branches de la vie humaine, la politique, la civilisation, les

rapports sociaux, les sciences, les beaux-arts. Il n'admet pas qu'à
aucune époque, ni dans aucun lieu, l'esprit de Christ se soit entièrement

retiré de l'Église chrétienne. L'histoire de l'Église, selon lui,
est l'histoire du règne de Dieu au milieu d'un monde pécheur. Il

1 Geschichte der alten Kirche, von Christi Geburt bis zum Ende des

sechsten Jahrhunderts, von Doctor Philipp Schaff. Leipzig, 1867. Un fort
vol. grand in-8, de 1250 pages.



histoire de l'ancienne église. 69

y aura donc, à chaque époque, dans le monde et jusqu'au sein de
l'Église, un développement simultané du christianisme et de l'anti-
christianisme; mais, à la fin, la victoire demeurera à Christ.
Christianus sum et nihil christiani a me alienum puto; telle est la devise
de son livre. Fidèle à ce principe, il cherche à découvrir le plan
du Chef divin de l'Église dans chaque époque de l'histoire ; il aime
à montrer ce qu'il peut y avoir de chrétien et d'évangélique même
clans les institutions et dans Tes hommes qui ne sont pas entièrement

pénétrés de l'esprit du Christ. Cette tendance optimiste ne
l'empêche pas cependant de reconnaître et de juger sévèrement le
mal et l'erreur; mais elle donne à son ouvrage un caractère libéral,
qui le fera certainement apprécier de toutes les églises et de tous
les partis religieux.

L'auteur divise l'histoire de l'Église chrétienne en trois grandes
périodes :

L'ère antique, gréco- romaine, de Jésus-Christ à Grégoire-le-
Grand ;

L'ère moyenne, romano-germanique, de Grégoire-le-Grand à la
Réformation :

L'ère moderne, germanique et anglo-américaine, qui dure encore.
Chacune de ces ères est divisée à son tour en trois périodes de

moindre étendue. Chaque époque ayant sa physionomie propre et
sa signification spéciale dans l'histoire du règne de Dieu, la
méthode de classification ne peut être identique pour toutes. Tout en
suivant en grand la classification de Néander, M. Schaff croit que
le groupement des faits dans les diverses époques ne doit pas viser
à une uniformité pédantesque, mais que la meilleure méthode
sera celle qui reflétera le mieux la vie ecclésiastique de chacune
d'elles.

L'intention du Dr Schaff est de publier l'histoire de l'Église dans

son ensemble, en allemand et en anglais, ces deux langues lui
étant également familières. Pour le moment, il ne livre à la publicité

que l'Histoire de l'Église ancienne, qui forme du reste, dit-il,
un ouvrage indépendant et complet.

Les trois époques qui forment l'ère gréco-romaine sont :

1° Le siècle apostolique (1-100).
2° L'Eglise persécutée par l'empire (100-311).
3° L'Eglise unie à l'empire gréco-romain, au milieu des orages

de l'invasion des barbares (311-590).
Nous allons chercher à donner à nos lecteurs un aperçu des

vues et des résultats de l'auteur sur chacune de ces trois époques.



70 PHILIPPE SCHAFF.

Nous relèverons surtout ce qui nous semble neuf et original; mais
nous ne saurions avoir la prétention de donner, en quelques
pages, une analyse complète de ce livre capital.

I. LE SIÈCLE APOSTOLIQUE

Coup d'œil d'ensemble.

Dans un ouvrage spécial qui parut en 1854, l'auteur avait déjà écrit
l'histoire de l'Église apostolique, comme introduction générale à

l'Histoire de l'Église. Aussi, dans le livre que nous analysons, cette
époque est-elle traitée très-rapidement. Le siècle apostolique nous
montre, dit l'auteur, le christianisme descendant du ciel sur la

terre, sans forme ni éclat extérieur, mais se manifestant dans le
monde comme une puissance irrésistible de régénération et de vie
nouvelle. L'Église apostolique est le fondement de l'édifice
construit par les âges subséquents ; elle renferme en germe tout ce qui
suivra, les types fondamentaux de la vie, de la doctrine, du culte
et de l'organisation ecclésiastique.

Préparation du christianisme.

Dieu avait préparé le peuple juif et la partie du monde païen
où florissait la civilisation gréco-romaine, à devenir le berceau du
christianisme. L'Asie avec ses religions panthéistes reste en
dehors de cette préparation divine. Il n'y a en Orient ni la civilisation

et ia philosophie des Grecs, ni le pouvoir centralisateur des

Romains. C'est dans le sein de l'empire gréco-romain que le
judaïsme a pu frayer la voie à la religion, qui doit devenir la religion
universelle.

Fondation et extension de l'Eglise chrétienne.

Le fondement objectif du christianisme est l'apparition historique

de Jésus-Christ, fils de Dieu manifesté en chair. Son caractère

saint et parfaitement harmonieux est une création nouvelle

au milieu de l'ancienne humanité. L'apparition d'un pareil caractère

au sein d'un peuple comme Israël, dans une époque de
décadence morale, est le plus grand miracle de l'histoire, Flave Josephe,
dans un passage bien connu, dit de Jésus, « qu'il a été un homme
« sage, si, du reste, on peut l'appeler un homme, qu'il a fait des

« œuvres merveilleuses, qu'il était l'Oint, et que trois jours après
« sa crucifixion, il se montra vivant à ceux qui l'avaient aimé. »

Ce passage est suspect aux yeux de la critique ; on ne comprend



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 71

pas qu'un Juif ait pu parler ainsi de Jésus-Christ. Cependant, ces

paroles se lisent clans tous les manuscrits. Josephe n'a pu se taire
entièrement sur l'apparition du Messie, et s'il y a contradiction
flagrante entre son point de vue juif et l'aveu qu'il fait ici de la

messianité de Jésus, cette inconséquence pourrait bien résulter de

l'éclectisme de l'auteur, de son manque de caractère, de son
indécision morale. C'est ainsi que Rousseau a dit « que la vie et la

mort du Christ ont été celles d'un Dieu », et que Napoléon a

prononcé ces paroles remarquables : « Je connais les hommes et je
« leur dis que Christ n'a point été un homme. » Quoi qu'il en soit
du témoignage de Josephe, Jésus produisit sur ses contemporains
une impression des plus profondes. A peine fut-il monté au ciel,
que ses disciples, transformés par le miracle de la Pentecôte,
fondèrent l'Église proprement dite, Pierre et les douze au sein du

peuple juif, Paul clans le monde païen. L'Église judéo-chrétienne
de Jérusalem doit être envisagée comme un type primitif du
christianisme, qui se fondit, peu à peu, clans l'Église catholique, et non
comme une secte ébionite. A côté de cette Eglise judéo-chrétienne
se forme l'Église ethnico-chrêtienne de Paul ; mais dès la fin du
siècle apostolique, la fusion entre ces deux types s'opère dans

l'Église proprement chrétienne de Jean.

La doctrine apostolique et la littérature chrétienne.

Il serait inutile de vouloir nier le conflit de doctrines qui s'éleva
dans le sein de l'Église apostolique. Le judéo-christianisme des

douze, et l'ethnico-christianisme de Paul sont deux manières
différentes de concevoir la religion chrétienne, types primitifs qui se

reproduisent plus ou moins dans tous les siècles, dans toules les

églises, et même dans les individus. L'harmonie supérieure entre
ces contrastes se trouve en Jésus-Christ lui-même. La tendance
des douze et celle de Paul ne pouvaient se fondre sans entrer en
conflit. Ce conflit s'engagea dans l'assemblée qu'on a coutume
d'appeler le concile de Jérusalem (Act. XV). Il y eut là une
menace de scission Cependant, les apôtres y arrivèrent à un sage
compromis et à une conciliation entre les deux tendances opposées.

Ce fut plus tard que de faux docteurs, exagérant l'opinion
des douze, se mirent à jitdaïser en s'appuyant sur Jacques, et que
Pierre lui-même se laissa entraîner à leur faire de dangereuses
concessions (Gai. II); Pierre, repris par Paul, accepta cette
répréhension fraternelle. La tendance judéo-chrétienne se maintint à

Jérusalem; mais la ruine de cette ville lui ôta toute force vitale. A



li, PHILIPPE SCHAFF.

la fm du siècle apostolique, Jean se présente à nous comme l'apôtre
en qui se sont harmonisés les contrastes entre les douze et Paul.
Aux trois types de doctrine apostolique correspondent trois types
d'hérésie, qui en sont comme les caricatures : 1° Vébionitisme est

l'exagération de Pierre et de Jacques. 2° Le docétisme gnostique est
le travestissement de Paul. 3° Le syncrétisme hérétique de la fin du
siècle est la contre-partie de la tendance conciliatrice de Jean.
L'erreur commune de toutes ces formes de l'anti-christianisme est
de nier Jésus-Christ venu en chair (1 Jean, IV, 3). C'est là aussi le
germe de toutes les hérésies futures. L'arme que l'Église doit
opposer à toute doctrine hérétique est l'Écriture apostolique du
Nouveau Testament. Les livres de Pierre, de Paul et de Jean renferment

en germe la doctrine chrétienne sous ses aspects les plus
divers, doctrine que l'Église pourra chercher à toujours mieux
comprendre, mais à laquelle elle ne pourra jamais rien ajouter.

Vie chrétienne et culte chrétien.

La vie nouvelle qui découle de Christ se manifesta bientôt dans

le monde par toutes sortes de vertus, dont plusieurs avaient été

inconnues jusqu'alors. Le christianisme transforme l'homme, mais

ne détruit pas l'individualité humaine. L'enthousiasme d'un Pierre,
l'activité et l'énergie d'un Paul, l'amour contemplatif d'un Jean,

sont également pénétrés de l'esprit du christianisme. Sans accomplir

une révolution sociale, le christianisme tendit dès les premiers
jours à réformer l'ordre social en relevant la femme, en transformant

la vie de famille, en adoucissant le sort des esclaves, en
renversant les barrières qui existaient entre les peuples.

Le culte des premiers chrétiens était simple et spirituel: les

restes du judaïsme, qui survécurent à Jérusalem, ne tardèrent

point à disparaître. La célébration du dimanche et le pédo-baptisme
doivent dater du temps des apôtres.

Organisation de l'Église apostolique.

L'Église est dirigée par les apôtres, les évangélistes, les

prophètes ; les Églises particulières le sont par des évêques ou pres-
bytres, deux charges qui ne sont pas encore distinctes. Les

troupeaux prennent part au gouvernement de l'Église ; car à Jérusalem

(Act. XV) les apôtres délibèrent avec les anciens et les frères. Une

discipline salutaire est destinée à repousser du sein de l'Église les

éléments impurs qui s'y manifestent de bonne heure. L'Église
apostolique est un petit troupeau séparé du monde, mais renfer-



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 73

mant déjà les germes de l'universalité. Cette Église est le corps de

Christ, l'organe dont il se servira pour faire la conquête du monde :

mais elle ne peut accomplir ce mandat qu'en passant par un
développement historique et progressif.

II. L'ÉGLISE PERSÉCUTÉE DEPUIS LA MORT DE JEAN
JUSQU'A CONSTANTIN.

100—311.

Coup d'œil d'ensemble.

Quitter le siècle apostolique pour franchir le seuil de cette
nouvelle époque, c'est passer d'un monde de demi-dieux dans un
monde de mortels, de l'âge des apôtres infaillibles à celui de
docteurs humains faillibles. Le contraste est grand. La main de Dieu
a élevé un mur de séparation entre l'époque des miracles et les

temps qui ont suivi; mais loin d'en être étonnés, nous trouvons
ici une preuve nouvelle de l'origine surhumaine du christianisme.
Cependant, malgré son infériorité, l'Église du second et du
troisième siècle continue dignement celle des apôtres, par sa fidélité
dans la doctrine et dans la vie, au milieu des plus grandes
difficultés. Il n'y a pas dans l'histoire de spectacle plus beau que celui
de l'Église du Sauveur, victorieuse du monde qui la persécute,
par sa foi, sa patience, son amour. Les chrétiens de ce temps-là
sont véritablement l'âme du monde qui les repousse, comme ils
sont appelés dans l'épître à Diognète. L'Église reste indépendante :

mais son organisation intérieure devient de plus en plus hiérarchique

et episcopale. Cependant, on peut encore l'envisager
comme le tronc commun d'où sont sortis le catholicisme et le
protestantisme. Le culte reste simple, mais l'élément symbolique le
pénètre de plus en plus. L'ascétisme se déploie, mais sous sa forme
la moins dangereuse. La dogmatique pose les bases de la théologie

et de la christologie pour tous les siècles suivants, en luttant
contre l'hérésie. Gardons-nous de transporter dans cette époque
les dissensions des siècles postérieurs ; envisageons-la, autant que
possible, comme un bien commun à toutes les fractions de l'Église
de Christ, comme un terrain neutre où elles peuvent se rencontrer

dans la paix.

Propagation du christianisme.

Il ne faut pas être étonné de la propagation rapide du christianisme.

La cause en fut. surtout morale. Au milieu des ténèbres spi-



74 PHILIPPE SCHAFF.

rituelles de l'ancienne civilisation gréco-romaine qui tombait en
décomposition, Jésus-Christ apparaissait alors aux âmes travaillées
et chargées comme l'étoile du matin, annonçant un jour nouveau.
Si la sévérité des mœurs chrétiennes en repoussait un grand nombre,

elle attirait aussi beaucoup de nobles cœurs. La forte
centralisation de l'empire romain facilitait la diffusion des nouvelles
doctrines. Les femmes et les esclaves devenaient souvent d'actifs
missionnaires. Le martyre exerçait parfois une attraction
contagieuse sur ceux qui contemplaient l'héroïsme des chrétiens. Enfin,
il n'est point impossible que les propagateurs de la foi chrétienne
n'aient pas encore accompli certains miracles, même après la mort
des apôtres. Les détails de l'œuvre des missions chrétiennes
accomplie par les successeurs des apôtres, nous sont peu connus, ou
enveloppés clans un cycle de légendes au milieu desquelles la
vérité historique est difficile à retrouver.

La persécution de l'Église et le martyre chrétien.

L'histoire des persécutions de l'Église est une terrible et grandiose

tragédie, dans laquelle les puissances infernales du
paganisme luttent, contre le christianisme avec une rage toujours
croissante; mais en recevant le baptême de sang, l'Église marche au-devant

de sa victoire définitive. Aussi longtemps que le christianisme
pas'fea pour une secte juive méprisable, l'État païen ne le persécuta

pas ; mais la politique romaine, qui tolérait toutes les

religions nationales, devait nécessairement se montrer hostile à une
religion qui avait la prétention de devenir universelle. Les meilleurs

empereurs, Trajan, Marc-Aurèle, Decius, Dioclétien, ont été
les plus persécuteurs, parce qu'ils voulaient sauver l'ancienne
Rome ; tandis que des monstres efféminés comme Commode,
Caracalla, Héliogabale, laissèrent souvent les chrétiens en repos. Le
chiffre généralement admis de dix persécutions est trop grand si

l'on veut parler des persécutions universelles, mais beaucoup trop
petit si l'on entend parler des persécutions locales ou provinciales,
qu'un caprice populaire soulevait souvent contre les chrétiens. La

persécution de Dioclétien fut la plus générale et la plus systématique.

Ce fut l'effort suprême du paganisme impérial, après lequel
l'empire lui-môme se jeta dans les bras du christianisme.

A tant de sanglantes persécutions l'Église ne répondit jamais

par une résistance charnelle, mais par l'héroïsme de la souffrance
et de la mort. En se chargeant de la croix de Jésus, elle se montra

plus forte que les puissances du monde ; elle prouva qu'elle



HISTOIRE DE l'aNCIENNE ÉGLISE. 75

venait du ciel. Il est vrai que l'on vit bientôt certains chrétiens
courir à la mort du martyre comme à une fête ; le fanatisme vint
quelquefois se greffer sur la foi, et l'admiration pour les martyrs
dégénéra trop tôt en une espèce de culte ; mais tout cela ne doit
pas nous empêcher de nous incliner avec respect devant cet âge

héroïque de l'Église chrétienne.

La lutte littéraire du christianisme contre le judaïsme et le

paganisme.

D'abord ignorés et méprisés, les chrétiens furent bientôt calomniés

par leurs adversaires juifs et païens (Celse, Lucien, etc.). Plus
tard le néoplatonisme s'éleva contre le christianisme, avec la
prétention de le remplacer (Porphyre, Jamblique, etc.). Le christianisme

se défendit et défendit son fondateur contre toutes les
calomnies et les insinuations perfides des adversaires. Cette époque
donna naissance à l'apologétique chrétienne, qui commença par
être purement défensive, et devint de plus en plus offensive, s'ap-
pliquant à établir que le christianisme est la seule religion divine,
destinée à survivre à toutes les autres.

Développement de la doctrine dans la lutte avec les hérésies.

A côté du judaïsme et du paganisme du dehors, l'Église eut à

combattre à l'intérieur des hérésies judaïsantes ou paganisantes.
Les religions mourantes de l'antiquité firent un effort désespéré

pour s'amalgamer au christianisme en altérant sa pureté. De là

pour l'Église le devoir de sauvegarder la vérité en formulant sa

foi en dogme. De même que la persécution donna naissance au

martyre, et les calomnies païennes à l'apologétique, l'hérésie fit
naître la dogmatique chrétienne. La nécessité de repousser
l'hérésie imposa aux docteurs du second et du troisième siècle le
devoir de se rendre compte de leur foi, et d'élaborer les bases de la

dogmatique chrétienne. Se fondant sur l'Écriture, qu'ils interprétaient

souvent d'une manière allégorique et arbitraire, et sur la
tradition de l'Église universelle, ils déposèrent dans le symbole dit
des apôtres l'expression la plus simple de leur foi historique. Ce

symbole est une magnifique épopée liturgique, qui fixe à tout
jamais les faits fondamentaux de la révélation pour toutes les églises
de la chrétienté. Dans leurs écrits, les docteurs de ce temps
établissent avec force la doctrine de la création, celle d'un Verbe divin
égal à Dieu, mais subordonné au Père, revêtant véritablement la
nature humaine ; ils varient sur la personnalité du Saint-Esprit, et



76 PHILIPPE SCHAFF.

n'insistent que sur ta trinile économique, en opposition aux hérésies

des monarchiens et patripatiens. La doctrine du salut, quoi-
qu'expérimentée par les fidèles, est moins bien comprise par
les docteurs. Le chiliasme est une doctrine favorite de cette époque,
l'Église se consolant de ses défaites par l'espérance d'un prochain
triomphe.

Le contraste entre la vie chrétienne et la corruption païenne.

Au milieu de la corruption croissante du monde antique, le petit
troupeau des disciples du Christ se présente à nos yeux comme
une oasis rafraîchissante. La menace incessante de la persécution
en éloigne l'hypocrisie, et y maintient l'esprit de prière, de

renoncement, de charité et de patience. Cependant il ne faudrait pas

trop idéaliser l'Église de ce temps. Les écrits de Cyprien nous prouvent

que, dans l'intervalle des persécutions, l'esprit mondain se

montrait déjà puissant au sein de l'Église. Les chrétiens du second
et du troisième siècle avaient en horreur les fêtes païennes, les

cirques, les spectacles ; plusieurs allaient même jusqu'à condamner
la vie militaire et la vie politique. Le christianisme adoucit le sort
des esclaves, et les exemples de maîtres chrétiens qui leur donnent
la liberté, deviennent de plus en plus fréquents. La femme s'élève
de sa dégradation, le mariage devient une union sainte ; en effet,
tandis que les païens ne condamnent l'adultère que du côté de

l'épouse, le christianisme demande aux deux époux une égale
fidélité. Les meilleurs empereurs romains avaient cherché en vain à

mettre un terme aux honteux abus de ravortemenl et de l'exposition

des nouveau-nés; le christianisme obtint aisément ce résultat

par sa seule influence morale. La charité des chrétiens se montre
active, et souvent ils amassent, par leur bienfaisance, des charbons
de feu sur la tête de leurs persécuteurs.

Le culte des morts, célébré sur les tombes et dans les catacombes,
n'est d'abord qu'un pieux souvenir ; mais il s'y joint bientôt des

pratiques superstitieuses. Cependant de toutes les manifestations
de la vie chrétienne, la moins évangélique est l'ascétisme. La
doctrine de la justification gratuite est obscurcie par une conception
légale de la justice, acquise par des prières, des jeûnes, des

aumônes, par les vœux de pauvreté et de virginité. Bientôt on attribue

aux ascètes une sainteté plus grande qu'aux simples fidèles ;

on envisage le célibat comme une chose désirable pour les prêtres,
sans chercher encore à le rendre obligatoire.

Toutes ces idées ascétiques furent encore exagérées par le Mon-



HISTOIRE DE L1ANCIENNE ÉGLISE. 77

tunisine et par Tertullien. Dans l'Église catholique, le développement

de l'ascétisme alla de pair avec un relâchement de la moralité

en général et de la discipline. La secte rigoriste de Montan
voulut faire de l'ascétisme une règle, et non point une exception ;

mais en protestant contre le relâchement de l'Église, le monta-
nisme sombra lui-même, et retomba dans un légalisme judaïque.

Le culte chrétien.

Le culte de cette époque, qui^se fit longtemps clans des maisons

particulières et dans des retraites écartées, ne connaît pas encore
les pompes de l'Église romaine ; mais il se distingue déjà par son
symbolisme de la sobriété du culte réformé. La poésie et la

musique servirent de bonne heure à embellir le culte ; il n'en fut pas
de même de la sculpture et de la peinture. Le montanisme était
hostile aux beaux-arts, et les docteurs les plus illustres, se
fondant sur Esaïe LUI, 2-3, se représentaient la figure humaine du
Christ, comme étant sans forme ni beauté. On représenta de bonne
heure le Sauveur sous les formes symboliques d'un berger, d'un
agneau, ou bien par des images typiques tirées de l'Ancien Testament

; mais les images du Christ ne se rencontrent encore que
parmi les gnostiques. Le signe de la croix fut employé dès le
second siècle comme symbole de la rédemption.

Les cérémonies dont on entourait le baptême avaient dans le

principe un sens très-spirituel, mais dégénérèrent peu à peu en
pratiques superstitieuses. Les uns se montraient extrêmement
empressés à baptiser les jeunes enfants; d'autres retardaient le
baptême jusqu'à leur mort. Ces deux usages prouvent également que
fon attribua de bonne heure une influence magique à l'eau baptismale.

Organisation et discipline de l'Eglise.

Dans cette période, on voit s'accentuer de plus en plus la
différence entre les laïques et les ecclésiastiques, entre le clergé
inférieur et le clergé supérieur, entre les presbytres et les évêques, les

évêques et les métropolitains. On trouve enfin les premiers germes
de la primauté de l'évoque de Rome. Le presbytérat et l'épiscopat
étant identiques au temps des apôtres, l'épiscopat tel qu'il se
constitua au second siècle ne peut être envisagé comme une institution
apostolique. L'épiscopat fut une nécessité historique pour l'Église
chrétienne dans les siècles de persécution. Irénée et surtout Cy-

prien furent les premiers représentants des idées hiérarchiques de



78 PHILIPPE SCHAFF.

la Haute-Église d'Angleterre. Ces mêmes docteurs développèrent
aussi l'idée de la catholicité de l'Église, en lui donnant un sens

extérieur et matériel, qui renfermait des germes dangereux pour
l'avenir. Les synodes étaient encore ouverts aux membres du clergé
inférieur et même quelquefois aux laïques. Ils se réunissaient dans
les villes métropolitaines. Le relâchement de la discipline donna
naissance, sur la fin de cette période, aux schismes de Felicissimi^,
de Novatien et de Meletius.

Les Pères de l'Église et la littérature ecclésiastique.

Dans son apparition primitive, le christianisme était étranger
aux sciences et aux lettres de ce monde ; mais peu à peu il
transforma ce domaine comme tous les autres, en le pénétrant de son
souffle vivifiant. Nous voyons, peu à peu, les Pères de l'Église
s'élever à la hauteur de leur siècle, puis bientôt le dominer entièrement.

Les Pères de l'Eglise sont les grands docteurs des six
premiers siècles, qui élaborèrent les dogmes œcuméniques, généralement

reçus dans l'Église chrétienne. Après eux, il y eut des

docteurs de l'Église, des réformateurs de l'Église, mais on ne peut
donner à ces derniers le nom de Pères. Le dogme œcuménique
est le résultat d'un développement de plusieurs siècles. Pour juger
l'orthodoxie d'un Père, il ne faut donc pas se mettre à un point de

vue étroit et exclusif. C'est à tort que l'Église romaine refuse le

nom de Père à Origene, à Tertullien, qui, malgré cerlaines vues

particulières discutables, ont rendu d'immenses services pour la

formation du dogme chrétien. Les Pères doivent être respectés
comme de vénérables représentants de l'antiquité chrétienne, comme
des chaînons vivants qui nous rattachent aux temps apostoliques,
comme les défenseurs du christianisme contre toutes les attaques
du dehors et du. dedans. Cependant, nous devons nous servir de

leurs ouvrages comme d'un aiguillon pour pénétrer plus avant
dans la conception du dogme, et non comme d'un sabot pour
enrayer le développement de la doctrine. Il faut aussi se souvenir,

en les lisant, qu'aucun d'eux n'atteint la profondeur et l'originalité
des apôtres, qu'ils manquent, en général d'esprit critique, se montrent

souvent crédules et peu scrupuleux sous le rapport de la
véracité.

Nous distinguons : 1" les Pères apostoliques (Polycarpe, Clément.

Ignace), 2" les Pères apologêtes (Justin Martyr, etc.), 3° les dogmatiques

polémisants (Irénée et Hippolyte), 4° les alexandrins
(Clément et Origene), 5° les africains (Cyprien et Tertullien). ¦



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 79

Parmi les quinze épîtres attribuées à Ignace, nous admettons
l'authenticité des sept épîtres de la petite recension grecque. Les
idées hiérarchiques episcopates dateraient ainsi de la première
moitié du second siècle. Du reste, il est fort difficile de distinguer
le vrai du faux dans les épîtres qui sont attribuées à Ignace ; et

la controverse sur ce point n'est pas encore arrivée à des résultats
très-satisfaisants.

Il en est tout autrement des Philosophoumena, découverts en 1851.

L'auteur de cet ouvrage contre les hérésies n'est point Origene,
mais Hippolyte, comme la plupart des critiques le reconnaissent
maintenant. Hippolyte paraît avoir été évêque de Portus Romanus près
d'Ostie ; il résista à Callixte, évêque de Rome, qui était tombe
dans l'erreur patripatienne, et mourut martyr, vers 230. L'Église
romaine l'a reçu au nombre de ses saints, sans se douter qu'au
dix-neuvième siècle il s'élèverait eu accusateur contre elle.

III. L'ÉGLISE UNIE A L'EMPIRE GRÉCO-ROMAIN, AU MILIEU
DES ORAGES DE L'INVASION DES PEUPLES BARBARES.

311—590.

Coup d'œil d'ensemble.

Du christianisme des apôtres, des confesseurs et des martyrs,
nous passons au quatrième siècle, au christianisme des patriarches,
des moines et des empereurs. Le théâtre historique est le même ;

mais la situation change de fond en comble. Une immense
transformation s'opère. Une secte religieuse, méprisée et persécutée,
remporte la victoire sur le paganisme gréco-romain et sur sa
brillante civilisation, non point toutefois sans absorber des éléments
païens. L'Église impériale commence à propager le christianisme
au milieu des peuples barbares. L'union de l'Église et de l'État

exerce sur toute l'histoire de l'Église une influence, quelquefois
salutaire, mais plus souvent encore déplorable. Après le siècle
apostolique et celui de la Réformation, l'époque nicénienne est la plus
importante pour la formation du dogme : mais, en même temps que
l'orthodoxie, se développe une triste étroitesse de vues, et la
prétention fatale de vouloir défendre la vérité et combattre l'erreur
par des moyens charnels. Jusqu'au dix-septième siècle, cette
funeste intolérance fut générale dans l'Église ; les persécutés de la

veille sont souvent les persécuteurs du lendemain.
Plus on devint étroit dans la doctrine, plus on se relâcha clans



80 PHILIPPE SCHAFF.

la discipline morale. Les dignitaires de l'Église s'élèvent, mais

perdent leur caractère purement spirituel. Le culte s'enrichit, mais
devient superstitieux. Le relâchement de la vie chrétienne
provoque la protestation du monachisme; les vertus ascétiques sont
de plus en plus exaltées aux dépens des vertus ordinaires dans la

famille et dans la société.
En résumé, pendant cette époque, l'Église chrétienne soutient

et rajeunit l'empire gréco-romain, mais ne peut l'empêcher de

s'écrouler; elle s'implante alors au milieu des barbares vainqueurs
de Rome, et donne une preuve de sa divinité, en jetant au milieu
des ruines de l'ancien monde les premiers fondements d'une
civilisation supérieure à celle qui vient de sombrer.

Défaite du paganisme et victoire du christianisme dans l'empire
romain.

L'édit de tolérance, auquel vint aboutir la sanglante persécution
de Dioclétien, était déjà un aveu humiliant de la victoire du
christianisme sur le paganisme. Dès lors, il n'y avait plus qu'un pas à

faire, pour chercher dans le christianisme un appui à l'empire des

Césars; ce pas fut fait par Constantin. Constantin fut l'homme de

son temps ; bien avant d'être chrétien lui-même, il comprit que le
paganisme s'était survécu, et que le christianisme seul pouvait
rajeunir l'empire romain. En cherchant à fonder une théocratie
chrétienne, il fut poussé beaucoup plus qu'on ne le croit par l'esprit

de son siècle. Il y eut chez lui une étonnante justesse de coup
d'œil politique, qui fait qu'on peut l'appeler grand; mais toute sa

vie nous prouve qu'il ne fut jamais franchement chrétien, et moins

encore un saint, comme le veut l'Église d'Orient. La conversion
toute extérieure de Constantin, ce qu'il faudrait appeler plutôt
l'évolution de sa politique en faveur du christianisme, est attribuée
en général à l'apparition dans les nuages d'une croix avec cette

inscription : Par ce signe tu vaincras. Nous admettons à la base

de cette légende un fait psychologique, un songe fait par l'empereur,

qui produisit une grande impression sur son esprit, et auquel
il donna plus tard clans ses récits une réalité extérieure et objective.

Il y avait clans la famille de Constantin un fort penchant à la

superstition ; ainsi l'empereur a pu se persuader d'avoir vu réellement

ce qu'il n'a vu qu'en songe: et, à son tour, il a pu convaincre

l'historien Eusèbe, qui raconte la vision de la croix comme un
prodige étonnant. Ceci n'empêche pas d'admettre une influence
de la Providence dans le songe fait par le maître du monde, à ce



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 81

moment décisif de l'histoire. Dès lors, Constantin protégea l'Église,
et voulut môme la gouverner comme il gouvernait l'empire. Mais

il ne proscrivit pas le paganisme.
Cette politique de tolérance ne fut pas suivie par ses fils.

Constance, tout en s'opposant à l'orthodoxie de Nicée et en soutenant
les erreurs d'Arius, voulut extirper le paganisme par la force; le

pseudochristianisme de Constantin provoqua l'antichristianisme de

Julien, son cousin. Sous un masque de tolérance philosophique,
Julien chercha à détruire le christianisme, en faisant revivre l'ancien

paganisme expirant. Autant les anciens historiens exaltent
Constantin, autant ils dénigrent Julien l'apostat. En le jugeant, il
faut tenir compte du despotisme de Constance, qui avait froissé
l'âme de Julien; le christianisme officiel de la cour impériale était,
d'ailleurs, peu fait pour enthousiasmer ce jeune prince. Son apostasie

ne doit donc pas nous étonner, ni nous empêcher de rendre
hommage à ses nobles qualités. Quant à son paganisme artificiellement

ressuscité, il ne put lui survivre. Julien ne laissa d'autres
traces de son passage que ce grand enseignement, qu'il est impossible

à un homme de résister au courant de l'histoire, ni d'arrêter
la marche progressive du christianisme, lorsque Dieu en a fixé le
moment. Dès lors, sous les successeurs de Julien, depuis Jovien

jusqu'à l'invasion des barbares en Occident, et jusqu'à Justinien
en Orient, le paganisme mourut d'une mort lente, mais sûre. Longtemps

toléré dans les campagnes et à Rome môme, puis soumis à

des vexations et quelquefois même persécuté, il n'en serait pas
moins mort sans cela, parce qu'il ne pouvait plus répondre aux
besoins des temps, et qu'il portait en lui-même les germes de sa

dissolution.
La chute du paganisme gréco-romain, de sa force et de sa beauté,

est un spectacle triste à contempler, même pour un historien chrétien.

Le paganisme est entré en guerre contre la religion désarmée

du crucifié de Golgotha, avec toute la puissance, la sagesse,
la science, les arts du monde civilisé. Après cinq siècles de lutte,
le paganisme reste étendu sur le champ de bataille, sans aucun
espoir de revivre. Aussitôt que la protection de l'État lui fut enlevée,
il perdit toute force et tout courage de résister. Il est tombé pour
toujours; et pourtant il se survit encore. Ce qu'il y a en lui de

mauvais a persisté dans le cœur naturel de l'homme, et clans les

croyances et les pratiques superstitieuses qui ont passé du
paganisme dans l'Église de Jésus-Christ. Ces restes de paganisme ne
seront vaincus que quand l'Église tout entière aura reçu le bap-

c. R. 1869. 6



82 PHILIPPE SCHAFF.

téme de feu. Mais rendons-en grâce à Dieu, ce qu'il y avait dans
le paganisme de vraiment beau et de vraiment grand n'a pas
entièrement péri. L'ancienne littérature classique est devenue l'alliée
du christianisme pour la civilisation d'un monde nouveau. Ainsi,
si la civilisation gréco-romaine s'est survécue dans certains
éléments impurs qui ont pénétré dans l'Église de Christ, elle se survit

aussi dans ses éléments les plus purs et les plus élevés, au
service du vrai christianisme.

Victoire littéraire du christianisme.

Dans cette période, les rôles sont intervertis. Sur le terrain
littéraire, le paganisme est réduit à se défendre. Malheureusement, la

corruption de l'Église lui fournit des armes, comme le prouvent
déjà les écrits de Julien. Les apologètes chrétiens, surtout Augustin

dans la Cité de Dieu, s'attachent à prouver que le christianisme
n'est pas la cause de la décadence de l'empire romain, mais que
la chute de cet empire est un jugement divin exercé sur le
paganisme. Plus tard, Salden, témoin de l'invasion des barbares,
reproche aux chrétiens de son temps, de n'avoir pas été pour l'empire

un levain de vie nouvelle.

L'Eglise et l'Etat.

Les chrétiens des premiers siècles étaient loin de prévoir l'union
future de l'Église et de l'État. Cependant, lorsque ce changement
merveilleux eut lieu, il fut facilement accepté par une génération
de chrétiens qui sortait de la plus terrible de toutes les persécutions.

L'élévation extérieure du christianisme était une nécessité

historique. Après avoir traversé, pendant trois siècles, l'épreuve du

fer et du feu, l'Église ne pouvait plus rester une fille du désert ;

elle devait prendre en main les rênes de l'histoire, s'approprier
la société et l'État, les sciences et les arts, afin de les pénétrer
d'une vie supérieure, et de les consacrer au service de Dieu.

L'Église est appelée par son Chef à exercer l'influence la plus
profonde sur toutes les manifestations de la vie humaine; aussi, l'union

del'Eglise et de l'Etat n'est-elle pas nécessairement une profanation,
pas plus que l'union de la religion avec les sciences et avec les arts.
De son côté, l'État est une institution divine, qui ne pouvait
accomplir sa mission humanitaire en restant toujours hostile à

l'Église; il n'y a point d'opposition nécessaire entre le règne du

Père et le règne du Fils. L'État appartient au règne du Père et

l'Église au règne du Fils; or, le Père attire au Fils, et le Fils ra-



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 83

mène au Père, jusqu'à ce que Dieu soit tout en tous. La séparation,
de l'Eglise et de l'Etat, telle qu'elle existe en Amérique, n'est nullement

un retour pur et simple à l'hostilité des premiers siècles ;

cette séparation se fonde sur un respect réciproque des deux
pouvoirs, qui est encore un fruit durable de la grande révolution du

quatrième siècle. On ne peut méconnaître, toutefois, que la chris-
tianisation de l'État païen n'ait été accompagnée d'une paganisa-
tion de l'Église chrétienne, et qu'en vainquant extérieurement le
monde, l'Église n'ait été intérieurement vaincue par le monde. La
croix de Christ devenue pour Constantin le signe d'une victoire
toute charnelle, était un triste présage de la confusion des deux

royaumes, de celui qui est de la terre et de celui qui est du ciel.

Après cela, il ne faut pas oublier que l'Église peut manifester sa

puissance divine, quels que soient ses rapports avec les puissances
du monde, parce que le christianisme demeure toujours en dehors
et au-dessus du monde. Il faut aussi savoir reconnaître qu'un
grand nombre des plaies de l'Eglise sont antérieures à Constantin.
Les germes de tous les abus et de toutes les erreurs se rencontrent
déjà dans le siècle apostolique, parce qu'ils existent dans le cœur
de l'homme; et ces germes ne peuvent être extirpés par la
séparation de l'Église et de l'État, comme le prouve suffisamment
l'expérience de l'Amérique, où toutes les aberrations du vieux monde
se reproduisent de nos jours, dans les différentes sectes, si ce n'est
dans le sein d'une même Église.

Pour en revenir à notre époque, l'Église reçut, de Constantin le
Grand une existence légale, la faculté de s'approprier des legs et
des dons, l'exemption des charges pour les membres du clergé.
L'État se chargea de l'entretien des ecclésiastiques. Les évêques
obtinrent des droits d'intercession, d'asile et de juridiction, dont
ils firent souvent un bon usage. La sanctification du dimanche fut
protégée par des lois spéciales. La jurisprudence subit peu à peu
l'influence salutaire du christianisme. Les Pandectes de Justinien
attestent une réforme sociale réelle, mais qui demeure inachevée.
Les lois sur le mariage et la paternité furent modifiées de fond en
comble, l'émancipation des esclaves facilitée. La bienfaisance
publique reçut une impulsion puissante de l'exemple donné depuis
plusieurs siècles par la charité chrétienne. Les combats de gladiateurs

furent abolis.
Ce sont là les côtés lumineux du tableau. Voici les ombres.

L'Eglise se mondanisa; les habitudes de luxe d'une civilisation
raffinée se répandirent parmi les chrétiens. La cour corrompue



84 PHILIPPE SCHAFF.

des Césars vit naître un christianisme formaliste et hypocrite, au
contact duquel on vit souvent des évêques, d'ailleurs respectables,
perdre le sens moral, nécessaire pour blâmer ce qui méritait de

l'être. La politique terrestre, enfin, exerça une fâcheuse influence
sur les questions religieuses. Depuis lors, le césaropapisme devint
le grand problème de l'histoire ecclésiastique, et n'a pas encore
cessé de l'être. Il est vrai que l'Église cherche à se défendre contre
les empiétements de César par une puissante hiérarchie ; mais
c'est là un boulevard très-imparfait, dont l'Église de Rome s'est

contenté, et dont elle a môme voulu se servir pour s'assujettir César

lui-même. Les églises issues de la Réformation cherchent à se

défendre contre le césaropapisme par un boulevard meilleur,
savoir par le sacerdoce universel; mais partout où elles demeurent
unies à l'État, elles n'y réussissent qu'imparfaitement. En s'unissant
à l'Église, l'Étal crut avoir reçu la mission de défendre la vérité
chrétienne contre l'hérésie ; et l'on est étonné de voir Augustin
lui-même défendre la théorie du Compelle intrare. L'Église peut
exclure l'erreur de son sein, sans devenir intolérante; c'est là aussi

une grande leçon qu'elle n'a apprise que dans les temps
modernes.

Le monachisme.

Le monachisme, comme l'ascétisme dont il est issu, n'est pas un
phénomène qui ne se soit produit que dans le sein de l'Église
chrétienne. Longtemps avant l'existence du christianisme, le
monachisme était connu des bouddhistes et des sectateurs de Brahma.
Cependant, s'il y eut un monachisme gnostique et manichéen, que
l'on peut faire dériver directement de la source antichrétienne du
dualisme oriental, le monachisme de l'Église ne subit cette
influence que d'une manière très indirecte. Quoiqu'on ne puisse le

justifier par l'Écriture, il a pris sa source clans l'idée chrétienne
du renoncement. Ce fut d'abord une protestation bien intentionnée

contre lamondanisation de l'Église, un essai sérieux de sauver
la pureté de l'Église, en la transplantant au désert. Le fanatisme
du martyr n'avait plus de raison d'être : le fanatisme monacal en
prit la place.

On peut distinguer clans le monachisme quatre degrés historiques

successifs : 1° l'ascétisme primitif au sein de l'Église, 2° Verna-

chorétisme, 3° le cênobitisme, 4° les ordres monacaux. C'est sous
cette dernière forme que le monachisme a rendu à l'Église des
services éminents, soit en propageant le christianisme, soit en con-



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 85

servant le dépôt de l'instruction dans les siècles de barbarie, soit
en devenant le berceau de la Réformation. Jl serait également
injuste de méconnaître dans le monachisme certains côtés très-lumineux,

et d'autres côtés profondément ténébreux. Les jugements
les plus divers ont été portés sur cette apparition historique ; et
l'on ne saurait être assez sévère sous ce rapport, en se rappelant que
les moines ont beaucoup contribué à dénaturer la doctrine du
salut, à introduire dans l'Église les superstitions et le culte des

images, et qu'en aspirant à une vertu surhumaine ils sont tombés
souvent dans une terrible dissolution. Mais qui pourrait nier
l'influence profonde qu'ils exercèrent sur le monde, depuis St.
Antoine à Luther Ce fut dans la cellule du moine de Wittemberg
que le monachisme produisit son résultat le plus beau; mais ce fut
là aussi que s'arrêta sa mission historique. Le monachisme doit
être envisagé comme une institution disciplinaire, que le chef de
l'Église sut employer pour atteindre un but supérieur, mais qu'il
abolit lorsque ce but fut atteint. Les moines d'Occident furent
plus éclairés et moins fanatiques que ceux d'Orient. On ne peut
s'empêcher de reconnaître dans Savinien et Vigilance des voix
éloquentes, qui protestèrent dès le cinquième siècle contre la
distinction dangereuse des vertus inférieures et des vertus
supérieures.

Hiérarchie et organisation de l'Eglise.

Le clergé tend de plus en plus à devenir une caste séparée de la

famille et de la société, quoique le célibat des prêtres, recommandé

et imposé par quelques synodes, ait mis des siècles à

prendre pied dans l'Église. Les mœurs des ecclésiastiques se

corrompent dès le quatrième siècle. Les élections populaires n'avaient

pas toujours la main heureuse comme pour Ambroise, évoque de

Milan; et d'ailleurs le champ de l'Église était devenu si vaste, qu'il
était impossible de trouver toujours des ouvriers bien qualifiés.
Cependant, au milieu des troubles de l'époque, un grand nombre
d'ecclésiastiques surent encore opposer une digue à la corruption
des uns et à la barbarie des autres. Ils fondèrent des établissements

de bienfaisance, sauvèrent les trésors littéraires de l'antiquité,

prolongèrent l'existence de l'empire, et portèrent aux peuples

barbares l'évangile et la civilisation. Le bas clergé dut de plus
en plus cèderle pas aux évêques, les évêques des campagnes à ceux
des villes. Les évêques métropolitains s'élevèrent au-dessus des

autres, et durent à leur tour se courber devant les patriarches qui



80 PHILIPPE SCHAFF.

occupaient les sièges apostoliques (Jérusalem, Antioche, Alexandrie,

Rome). L'évêque de Constantinople, la nouvelle capitale,
s'éleva bientôt au rang de patriarche. De là une lutte entre l'ancienne
et la nouvelle Rome, jusqu'à ce que le prétendu successeur de
Saint Pierre aspirât ouvertement à la monarchie universelle, en
prenant le titre de pape. L'avènement de la papauté fut le résultat

d'un long développement historique, dans lequel l'ambition,
l'intrigue, la fraude même, ontjoué un triste rôle. Cependant,
derrière les mobiles humains impurs, l'historien doit reconnaître la
nécessité historique et un plan providentiel ; ce n'est qu'ainsi qu'il
peut expliquer l'existence séculaire de la papauté et sa lente
décomposition. Ce que la théocratie fut pour Israël, et l'empire
romain pour l'ancien monde, la papauté le fut pour l'Europe du

moyen âge. Ce n'est point une institution divine, mais un
établissement ecclésiastique permis pour un temps par la providence.

La papauté n'arrive à son développement complet qu'avec Léon
le Grand au cinquième siècle, et surtout avec Grégoire le Grand
au sixième. Mais les germes de la papauté datent déjà du troisième
siècle. Ce fut surtout en opposition au pouvoir impérial et en
présence du flot envahisseur des barbares, que l'Église sentit le
besoin de se fortifier par une organisation monarchique; l'évêque
de Rome était celui vers qui se tournaient naturellement tous les

regards. Cependant, à mesure qu'il élevait ses prétentions, des

protestations se firent entendre, non-seulement en Orient où la

protestation aboutit à un schisme, mais jusqu'en Occident. On peut
même dire que la grande autorité des quatre premiers conciles

œcuméniques est tout entière pour le patriarchat et contre la

papauté. Léon le Grand fut pour le système papal ce que Cyprien
avait été pour le système episcopal. Soutenu par les circonstances,
il identifia la cause du christianisme avec celle du siège de Saint
Pierre. Ses prédécesseurs et ses successeurs furent plutôt élevés

par le courant de l'opinion publique, qu'ils ne s'élevèrent eux-
mêmes par leurs capacités. Grégoire-le-Grand, à la fm du sixième

siècle, ouvre la série des papes du moyen âge. Il sut maintenir
le système papal à la hauteur où l'avait élevé Léon, quoique, sous

certains rapports, il se montrât moins absolu que ce dernier.
Au-dessus des patriarches et môme des papes, s'élèvent les

conciles œcuméniques, seuls représentants de l'unité et de l'autorité

de l'ancienne Église catholique. A proprement parler, aucun
concile n'a été œcuménique ou universel. Non-seulement le peuple

de l'Église, mais même le bas clergé en élait exclu. L'Église



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 87

d'Orient y prédominait, celle d'Occident n'y étant représentée que
par deux délégués de l'évêque de Rome. Les quatre premiers
conciles méritent le nom d'œcuméniques, non point à cause de la

régularité de leur convocation, mais à cause de l'importance de

leurs décisions dogmatiques, et de l'assentiment que ces décisions
ont rencontré dans tous les siècles suivants, au sein de la
chrétienté universelle. On ne peut déjà plus en dire autant du
cinquième concile et des suivants, quoique les sept premiers soient
tous reconnus en commun par l'Église d'Orient et celle d'Occident.
L'histoire extérieure des premiers conciles œcuméniques est souvent

très-affligeante; et pourtant, au milieu de toutes les passions
humaines qui s'y déchaînent, le Seigneur y conduit la barque de

l'Église. Plus les hommes s'y montrent petits, plus Dieu s'y montre
grand; c'est sur cette pensée que peut se fonder notre respect
pour les conciles.

Discipline et schismes.

Le schisme des Donatistes au cinquième siècle fut la conséquence
naturelle du relâchement de la discipline ecclésiastique. Les schismes

de Damase, d'Ursin et. de Meletius doivent être attribués plutôt
à des intrigues et à des ambitions personnelles.

Le culte chrétien.

Le culte chrétien subit l'influence des destinées extérieures de

l'Eglise. Il fut embelli et enrichi dans un but pédagogique, mais
au détriment de sa simplicité et de sa spiritualité. Des fêtes de plus
en plus nombreuses surgirent à côté du dimanche, la fête
chrétienne par excellence. Aux cycles primitifs de Pâques et de
Pentecôte, on ajouta d'abord le cycle de Noël, puis la fête de la Trinité
et la Fête-Dieu. L'année ecclésiastique se surchargea bientôt d'un
grand nombre de fêtes commémoratives, en l'honneur de Marie
et du cortège de saints et d'anges dont elle passait pour être la
reine.

Le culte des saints remplaça le souvenir des martyrs ; et dès la

fin du quatrième siècle, on tomba dans toutes les superstitions du

moyen âge. Les moines poussèrent à ces funestes innovations, et
les esprits les plus éclairés ne surent point y résister. Le mite des

reliques n'est pas d'origine païenne comme l'invocation des saints;
il provient d'une conception grossière du dogme chrétien de la

résurrection. Bientôt on attribua à ces reliques des miracles et des

prodiges. Cependant la question du moment précis de la cessation



88 PHILIPPE SCHAFF.

des miracles au sein de l'Église demeure un problème très-obscur
de l'histoire ecclésiastique. — Les diverses liturgies qui nous sont

parvenues semblent avoir pour source commune une tradition
datant du second siècle.

L'art chrétien.

On vit tomber dès le début de cette époque les anciens préjugés
contre l'art. Il y eut dès lors un art chrétien au service de l'Église.
Sans doute, cet art fut mélangé, de môme que le culte, d'éléments
païens et juifs. Mais le remède à ces défauts ne saurait être la
destruction de l'art; il faut au contraire que l'art se purifie et se renouvelle

sans cesse par le souffle d'en haut; il faut qu'il serve toujours
mieux un culte spirituel et vrai. Le christianisme, qui est la religion
de la vérité et de la sainteté, doit être aussi celle de la vraie beauté.
Le quatrième siècle vit naître l'architecture chrétienne. Il fallut
bâtir à l'Église de Christ des demeures plus stables, à mesure
qu'elle s'établissait plus fermement ici-bas. Jamais on ne bâtit
autant d'églises, si ce n'est en Amérique de nos jours. Les temples
païens étant trop petits pour être transformés en églises chrétiennes,

on adopta, en le modifiant légèrement, le style des basiliques
romaines, auquel succéda en Orient, sous Justinien, la ,coupole
byzantine, type de toutes les mosquées et des églises grecques et

russes. L'Occident ne trouva qu'au moyen âge une architecture
qui lui fût propre. La peinture et la sculpture se développèrent
avec le culte des images. L'Orient produisit de vastes recueils
d'hymnes sacrés; l'Occident fut plus sobre; mais quelques-uns de

ses chants religieux sont des chefs-d'œuvre impérissables.

Les disputes doctrinales et la formation de l'orthodoxie
oecuménique.

Le temps était venu pour l'Église d'employer toute la science et

la philosophie du monde antique à développer et à défendre la

doctrine chrétienne. C'est ce qu'elle fit à cette époque, et l'on doit
reconnaître qu'elle a été dirigée dans ce travail par l'esprit de Christ.

1° L'hérésie d'Arius devint l'occasion de l'élaboration du dogme
de la Trinité. On a cherché à voir dans cette lutte sur l'hornoousie

ou Vhomoiousie de Christ une dispute stérile sur une lettre à ajouter

ou à retrancher; mais, en réalité, il s'agissait de savoir si le
christianisme venait du ciel ou de la terre, et les adversaires en

présence sont la foi et l'incrédulité. Un historien américain,
Bancroft, ancien prédicateur unitaire, a fait, dans un récent discours



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 89

historique, l'aveu significatif qu'en ce moment, la question de
savoir si l'humanité marcherait en avant ou en arrière dépendait de

celle de savoir si l'Église chrétienne saurait conserver sa foi en
l'incarnation. De la longue lutte entre Arius et Alhanase sortirent
les deux symboles orthodoxes des conciles de Nicée et de Constantinople.

Ce fut probablement au cinquième siècle qu'un disciple
d'Augustin composa le symbole dit d'Alhanase, qui renferme dans

toute sa plénitude le dogme de la frinite.
2° Les discussions entre Jérôme et Rufin, entre Théophile

d'Antioche etChrysostôme, relatives à l'orthodoxie d'Origene, ne furent
qu'une triste logomachie, sans aucun profit pour la formation du
dogme.

3° Les disputes christologiques suscitées \>arApollinaire, Nestorius,
Eutychès et les Monophysites, soulevèrent toules sortes de mauvaises

passions et donnèrent lieu à des scènes déplorables. Cependant,
les conciles d'Ephèse et de Chalcédoine eurent un résultat heureux

pour la fixation de la doctrine. Christ, fils unique de Dieu, composé
de deux natures, sans mélange, sans changement, sans séparation,
— cette formule est comme un phare qui montre à la spéculation
christologique le chemin à suivre entre divers écueils. Les sectes
chrétiennes qui ont survécu à ces discussions (Nestoriens, Jacobites,

Cophtes, Arméniens, Maronites) ne sont plus aujourd'hui que
d'intéressantes pétrifications historiques; elles sont plongées dans

l'ignorance et la superstition. Cependant, il est remarquable que
ces sectes religieuses, qui ont reconnu la divinité et l'humanité du
Christ, se soient conservées jusqu'à nos jours, tandis que celles

qui ont nié un de ces deux termes ont disparu depuis longtemps.
Ces débris des Églises d'Orient sont sans doute conservés par la

Providence, pour devenir un jour les missionnaires du monde ma-
hométan; le succès des missions évangéliques parmi les Nestoriens
et les Arméniens semble nous autoriser à cet espoir.

4° Les disputes anthropologiques agitèrent surtout l'Occident.
L'Orient s'en tint à la doctrine du synergisme ; mais le moine
Pelage ayant proclamé le monergisme humain, Augustin lui répondit
par un système de monergisme divin. Dans cette dispute, Pelage
se montre léger et superficiel, et l'évangile est du côté d'Augustin.
Cependant ce dernier tomba aussi dans certaines exagérations. La
doctrine augustinienne quelque peu mitigée devint celle de l'Église;
mais au moyen âge, la théologie ecclésiastique pencha de plus en
plus du côté de Pelage, et la Reformation fut appelée à jeter un
jour tout nouveau sur l'anthropologie et la sotériologie.



90 PHILIPPE SCHAFF.

Les Pères de l'Eglise et la littérature ecclésiastique.

Eusèbe, indécis comme théologien, trop courtisan pour un
évêque, mais consciencieux comme historien; Alhanase, passionné

pour la vérité, inflexible dans ses opinions, endurant la persécution
plutôt que de trahir sa conscience; Grégoire de Naziance, Basile le

Grand et Grégoire de Nysse, les trois amis de Cappadoce, fondateurs

de la haute éloquence chrétienne ; Didyme, le théologien
aveugle; Epiphanes, le dépisteur d'hérésies; les deux Cyrille ette
grand Chrysostôme; Ephrem, le prédicateur du désert; Lactance, le
précepteur des fils de Constantin ; Hilaire de Poitiers, l'Athanase de

l'Occident ; Ambroise, le modèle des évoques ; Jérôme, le moine
atrabilaire, infatigable théologien, et traducteur de la Vulgate; enfin
Augustin, la lumière de l'Occident, sont les figures les plus
intéressantes de notre époque.

Le système théologique d'Augustin et la Vulgate de Jérôme
furent donnés à l'église chrétienne dans une époque de transformation,

où un monde nouveau allait sortir des ruines de l'ancien.
L'Église, avec son imposante organisation et son dogme arrêté,
pouvait maintenant sauver le christianisme, au milieu des tempêtes
politiques et des bouleversements sociaux ; elle pouvait devenir
une école pour les peuples du moyen âge.

Dans Augustin, il y a deux hommes distincts : d'abord le Père du
catholicisme hiérarchique et romain, de la scolastique et de la

mystique; puis aussi le Père du protestantisme évangélique.
Augustin est assez autoritaire pour être vénéré comme un saint par
l'Église romaine ; et pourtant il est assez évangélique pour réagir
contre les tendances hiérarchiques et sacrementelles, pour faire
naître le sentiment du péché et le besoin profond de la grâce;
jusqu'à ce qu'enfin l'esprit évangélique, brisant l'écorce de la tutelle
hiérarchique, puisse entrer librement clans une phase nouvelle de

développement. Aucun Père de l'Église n'exerça une influence plus
bienfaisante sur le catholicisme du moyen âge, et ne prépara mieux
la réformation évangélique qu'Augustin, le successeur de Paul, le

précurseur de Luther et de Calvin. Ce Père, également vénéré des

catholiques et des protestants, permet d'espérer une réconciliation
future entre le catholicisme et le protestantisme, ou plutôt la solution

de leurs contrastes dans une harmonie supérieure, où toutes
leurs vérités seront conservées, leurs erreurs effacées, leurs fautes

pardonnées, leurs luttes oubliées. En devenant toujours plus chré-



HISTOIRE DE L'ANCIENNE ÉGLISE. 91

tiennes, les diverses Églises se rapprocheront toujours plus les

unes des autres. Car Christ est le Chef de tous les fidèles, l'harmonie

divine de toutes les sectes humaines ; « en Jésus-Christ, » a dit
Pascal, un des plus grands disciples d'Augustin, «toutes les
contradictions sont accordées. »

H. de Perrot.


	Histoire de l'ancienne Église : depuis la naissance de Christ jusqu'a la fin du sixième siècle

