Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Histoire de I'ancienne Eglise : depuis la naissance de Christ jusqu'a la
fin du sixieme siecle

Autor: Perrot, H. de / Schaff, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379077

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE DE L' ANCIENNE EGLISE

~ DEPUIS LA NAISSANCE DE CHRIST
JUSQU'A LA FIN DU SIXIEME SIECLE

PAR

PHILIPPE SCHAFF.

L’ouvrage annoncé par ce titre nous vient du Nouveau Monde.
ou ’auteur a enseigné pendant vingt-cing ans la théologie catho-
lique dans le séminaire de Merceburg en Pensylvanie. Aux sources
communes a lous les auteurs modernes de I’Allemagne qui ont
écrit I’histoire de I’'Eglise, M. Schaff a pu en joindre d’autres, que
lui a fournies sa connaissance approfondie des travaux faits dans
ce domaine par les Angtais et les Américains. Il reste Allemand
par la langue, par I’érudition et par la méthode rigoureusement
scientifique, mais il emprunte a sa patrie d’adoption un stvle re-
marquablement clair et concis, un esprit pratique, une grande lar-
geur de vues et une grande confiance en 1’avenir. Les faits sont
présentés d’une maniére vivante et dramatique, déduits de leurs
causes, et poursuivis dans leurs conséquences. Il v a sans cesse
d’heureux paralleles entre les temps passés et le siecle ou nous
vivons; et ces digressions qui viennent interrompre le récit, le
rendent encore plus intéressant et plus actuel. Mieux que tout
autre historien de I’'Eglise, M. Schaff nous semble avoir montré dans
cet ouvrage l’influence profonde du christianisme sur toutes les
branches de la vie humaine, la politique, la civilisation, les rap-
ports sociaux, les sciences, les beaux-arts. Il n’admet pas qu’a au-
cune époque, ni dans aucun lieu, I’esprit de Christ se soit entiere-
ment retiré de I’Eglise chrétienne. L’histoire de I’Eglise, selon lui,
est I’histoire du régne de Dieu au milieu d’un monde pécheur. Il

' Geschichte der alten Kirche, von Christi Geburt bis zum Ende des
sechsten Jahrhunderts, von Doctor Philipp Schaff. Leipzig, 1867. Un fort
vol. grand in-8, de 1250 pages.



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 69

v aura donc, & chaque époque, dans le monde et jusqu’au sein de
I’Eglise, un développement simultané du christianisme et de I’anti-
christianisme ; mais, a la fin, la victoire demeurera a Christ. Chris-
tianus sum et nihil christiani a me alienum puto; telle est la devise
de son livre. Fidele & ce principe, il cherche & découvrir le plan
du Chef divin de ’Eglise dans chaque époque de Phistoire; il aime
a montrer ce qu’il peut v avoir de chrétien et d’évangélique méme
dans les institutions et dansiles hommes qui ne sont pas entiére-
ment pénétrés de ’esprit du Christ. Cette tendance optimiste ne
I’empéche pas cependant de reconnaitre et de juger sévérement le
mal et I’erreur; mais elle donne a son ouvrage un caractére libéral,
gui le fera certainement apprécier de toutes les églises et de tous
les partis religieux.

L’auteur divise I’histoire de I'Eglise chrétienne en frois grandes
périodes :

L’ére antique, gréco-romaine, de Jésus-Christ & Grégoire-le-
Grand : |

L’ére moyenne, romano-germanique, de Grégoire-le-Grand a la
Réformation ;

L’ére moderne, germanique et anglo-américaine, qui dure encore.

Chacune de ces éres est divisée a son tour en trois périodes de
moindre étendue. Chaque époque ayvant sa physionomie propre et
sa signification spéciale dans Phistoire du régne de Dieu, la mé-
thode de classification ne peut étre identique pour toutes. Tout en
suivant en grand la classification de Néander, M. Schaff croit que
le groupement des faits dans les diverses époques ne doit pas viser
a une uniformité pédantesque, mais que la meilleure méthode
sera celle qui reflétera le mieux la vie ecclésiastique de chacune
d’elles.

L'intention du D" Schaff est de publier I’histoire de I’Eglise dans
son ensemble, en allemand et en anglais, ces deux langues lui
etant également familiéres. Pour le moment, il ne livre 4 la publi-
cité que I’Histoire de I'Eglise ancienne, qui forme du reste, dit-il,
un ouvrage indépendant et complet.

Les trois époques qui forment I’ére gréco-romaine sont :

1 Le siécle apostolique (1-100).

20 L’Eglise persécutée par Pempire (100-311).

- 3° L’Eglise unie ¢ Pempire gréco-romain, au milieu des orages
de 'invasion des barbares (311-590).

Nous allons chercher & donner & nos lecteurs un apergu des

vues et des résultats de I'auteur sur chacune de ces trois époques.



70 PHILIPPE SCHAFF.

Nous releverons surtout ce qui nous semble neuf et original; mais
nous ne saurions avoir la prétention de donner, en quelques
pages, une analyse compléte de ce livre capital.

I. LE SIECLE APOSTOLIQUE.

Coup d’ceil d’ensemble.

Dansun ouvrage spécial qui parut en 1854, Pauteur avait déja écrit
Ihistoire de I'Eglise apostolique, comme introduction générale a
I'Histoire de I'Eglise. Aussi, dans le livre que nous analysons, cette
époque est-elle traitée trés-rapidement. Le siecle apostolique nous
monire, dit Pauteur, le christianisme descendant du ciel sur la
terre, sans forme ni éclat extérieur, mais se manifestant dans le
monde comme une puissance irrésistible de régénération et de vie
nouvelle. L’Eglise apostolique est le fondement de I’édifice con-
struit par les dges subséquents; elle renferme en germe tout ce qui
suivra, les types fondamentaux de la vie, de la doctrine, du culte
et de I'organisation ecclésiastique.

Préparation du christianisme.

Dieu avait préparé le peuple juif et la partie du monde paien
ot florissait la civilisation gréco-romaine, & devenir le berceau du
christianisme. L’Asie avec ses religions panthéistes reste en de-
hors de cette préparation divine. Il n’vy a en Orient ni la civilisa-
tion et la philosophie des Grecs, ni le pouvoir centralisateur des
Romains. C’est dans le sein de 1’empire gréco-romain que le ju-
daisme a pu frayer la voie & la religion, qui doit devenir la religion
universelle.

Fondation et extension de 'Eglise chrétienne.

Le fondement objectif du christianisme est 1’apparition histo-
rique de Jésus-Christ, fils de Dien manifesté en chair. Son carac-
tére saint et parfaitement harmonieux est une création nouvelle
au milieu de I’ancienne humanité. L’apparition d’un pareil carac-
tére au sein d’un peuple comme Israél, dans une époque de déca-
dence morale, est le plus grand miracle de I’histoire, Flave Joséphe,
dans un passage bien connu, dit de Jésus, « qu’il a été un homme
« sage, si, du reste, on peut I’appeler un homme, qu’il a fait des
« ceuvres merveilleuses, qu’il était 1’Oint, et que trois jours apres
« sa crucifixion, il se montra vivant & ceux qui l'avaient aimeé. »
Ce passage est suspect aux veux de la critique; on ne comprend



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. /g |

pas qu’un Juif ait pu parler ainsi de Jésus-Christ. Cependant, ces
paroles se lisent dans tous les manuscrits. Joséphe n’a pu se taire
entiétrement sur P’apparition du Messie, et s’il y a contradiction
flagrante entre son point de vue juif et 'aveu qu’il fait ici de la
messianité de Jésus, cetle inconséquence pourrait bien résulter de
I’éclectisme de ’auteur, de son manque de caractére, de son in-
décision morale. C’est ainsi que Rousseau a dit « que la vie et la
mort du Christ ont été celles d’un Dieu », et que Napoléon a pro-
noncé ces paroles remarquables: « Je connais les hommes et je
« leur dis que Christ n’a point été un homme. » Quoi qu’il en soit
du témoignage de Joséphe, Jésus produisit sur ses contemporains
une impression des plus profondes. A peine fut-il monteé au ciel,
que ses disciples, transformés par le miracle de la Pentecote, fon-
dérent I'Eglise proprement dite, Pierre et les douze au sein du
peuple juif, Paul dans le monde paien. L’Eglise judéo-chrétienne
de Jérusalem doit étre envisagée comme un type primitif du chris-
tianisme, qui se fondit, peu 4 peu, dans I'Eglise catholique, et non
comme une secte ébionite. A coté de celte Eglise judéo-chrétienne
se forme 1'Eglise ethnico-chrétienne de Paul; mais des la fin du
siecle apostolique, la fusion entre ces deux types s’opére dans
I'Eglise proprement chrétienne de Jean.

~ La doctrine apostolique et la littérature chrétienne.

Il serait inutile de vouloir nier le conflit de doctrines qui s’éleva
dans le sein de 1’Eglise apostolique. Le judéo-christianisme des
douze, et Pethnico-christianisme de Paul sont deux maniéres dif-
férentes de concevoir la religion chrétienne, types primilifs qui se
reproduisent plus ou moins dans tous les siécles, dans toutes les
églises, el méme dans les individus. L'harmonie supérieure entre
ces contrastes se trouve en Jésus-Christ lui-méme. La tendance
des douze et celle de Paul ne pouvaient se fondre sans entrer en
conflit. Ge conflit s’engagea dans l’assemblée qu’on a coutume
d’appeler le concile de Jérusalem (Act. XV). Il y eut 1 une me-
nace de scission Cependant, les apdtres v arrivérent a un sage
compromis et & une conciliation entre les deux tendances oppo-
sées. Ce fut plus tard que de faux docteurs, exagérant 1’opinion
des douze, se mirent & judaiser en s’appuyant sur Jacques, et que
Pierre lui-méme se laissa entrainer a leur faire de dangereuses
concessions (Gal. II); Pierre, repris par Paul, accepta cetle repre-
hension fraternelle. La tendance judéo-chrétienne se maintint a
Jérusalem; mais la ruine de cette ville lui 0ta toute force vitale. A



72 PHILIPPE SCHAFF.

la fin du siécle apostolique, Jean se présente 4 nous comme ’apotre
en qui se sont harmonisés les contrastes entre les douze et Paul
Aux trois types de doctrine apostolique correspondent trois types
d’hérésie, qui en sont comme les caricatures : 1° L’ dbionitisme est
I’exagération de Pierre et de Jacques. 2° Le docétisme gnostique est
le travestissement de Paul. 3° Le syncrétisme hérétique de la fin du
siecle est la contre-partie de la tendance conciliatrice de Jean.
I’erreur commune de toutes ces formes de ’anti-christianisme est
de nier Jésus-Christ venu en chair (1 Jean, IV, 3). C’est 13 aussi le
germe de toutes les hérésies futures. L’arme que 1’Eglise doit op-
poser a toute doctrine hérétique est I’Ecriture apostolique du Nou-
veau Testament. Les livres de Pierre, de Paul et de Jean renfer-
ment en germe la doctrine chrétienne sous ses aspects les plus
divers, doctrine que P’Kglise pourra chercher a toujours mieux
comprendre, mais a laquelle elle ne pourra jamais rien ajouter.

Vie chrétienne et culte chrétien.

La vie nouvelle qui découle de Christ se manifesta bientot dans
le monde par toutes sortes de vertus, dont plusieurs avaient été
inconnues jusqu’alors. Le christianisme transforme I'homme, mais
ne détruit pas 'individualité humaine. L’enthousiasme d’un Pierre,
Vactivité et 1’dénergie d’un Paul, 'amour contemplatif d’un Jean,
sont également pénétrés de P'esprit du christianisme. Sans accom-
plir une révolution sociale, le christianisme tendit dés les premiers
jours a réformer Pordre social en relevant la femme, en transfor-
mant la vie de famille, en adouecissant le sort des esclaves, en ren-
versant les barriéres qui existaient entre les peuples. |

Le culte des premiers chréliens était simple et spirituel; les
restes du judaisme, qui survécurent a Jérusalem, ne tardérent
point & disparaitre. La célébration du dimanche et le pedo-baptisme
doivent dater du temps des apotres.

Organisation de 'Eglise apostolique.

L’Eglise est dirigée par les apotres, les évangélistes, les pro-
phétes; les Eglises particuliéres le sont par des évéques ou pres-
bytres, deux charges qui ne sont pas encore distinctes. Les trou-
peaux prennent part au gouvernementde I’Eglise; car & Jérusalem
(Act. XV) les apotres délibérent avec les anciens et les fréres. Une
discipline salutaire est destinée 4 repousser du sein de I’Egllse les
éléments impurs qui §’v manifestent de bonne heure. L’Eglise
apostolique est un petit troupeau séparé du monde, mais renfer-



HISTOIRE DE L'ANCIENNE EGLISE. 73

mant déja les germes de I’universalité. Cette Eglise est le corps de
Christ, Porgane dont il se servira pour faire la conquéte du monde:
mais elle ne peut accomplir ce mandat qu’en passant par un dé-
veloppement historique et progressif.

[I. L’EGLISE PERSECUTEE DEPUIS LA MORT DE JEAN
JUSQU’A CONSTANTIN.

100—311.
Coup d’cerl d’ensemble.

Quitter le siécle apostolique pour franchir le seuil de cette nou-
velle époque, c’est passer d’un monde de demi-dieux dans urn
monde de mortels, de 1’dge des apotres infaillibles a celui de doc-
teurs humains faillibles. Le contraste est grand. La main de Dieu
a élevé un mur de séparation entre 1’époque des miracles et les
temps qui ont suivi; mais loin d’en étre étonnés, nous trouvons
ici une preuve nouvelle de ’origine surhurmaine du christianisme.
Cependant, malgré son infériorité, I'Eglise du second et du troi-
sieme siécle continue dignement celle des apotres, par sa fidélite
dans la doctrine et dans la vie, au milieu des plus grandes diffi-
cultés. Il n’y a pas dans I’histoire de spectacle plus beau que celui
de I'Eglise du Sauveur, victorieuse du monde qui la persécute,
par sa foi, sa patience, son amour. Les chrétiens de ce temps-1a
sont véritablement ’ame du monde qui les repousse, comme ils
sont appelés dans 1’épitre 4 Diognéte. L’Eglise reste indépendante:
mais son organisation intérieure devient de plus en plus hiérar-
chique et épiscopale. Cependant, on peut encore l’envisager
comme le tronc commun d’ou sont sortis le catholicisme et le pro-
testantisme. Le culte reste simple, mais 1’6lément svmbolique le
pénétre de plus en plus. L’ascétisme se déploie, mais sous sa forme
la moins dangereuse. La dogmatique pose les bases de la théolo-
gie et de la christologie pour tous les siécles suivants, en luttant
contre I'hérésie. Gardons-nous de transporter dans cette époque
les dissensions des siécles postérieurs; envisageons-la, autant que
possible, comme un hien comimun A toutes les fractions de 'Eglise
de Christ, comme un terrain neutre ou elles peuvent se rencon-
trer dans la paix.

Propagation du christianisme.

Il ne faut pas étre étonné de la propagation rapide du christia-
nisme. La cause en fut surtout morale. Au milieu des ténébres spi-



74 PHILIPPE SCHAFF.

rituelles de Pancienne civilisation gréco-romaine qui tombait en
décomposition, Jésus-Christ apparaissait alors aux dmes travaillées
et chargées comme 1’étoile du matin, annoncant un jour nouveau.
Si la sévérité des meeurs chrétiennes en repoussait un grand nom-
bre, elle attirait aussi beaucoup de nobles cceurs. La forte centra-
lisation de P'empire romain facilitait la diffusion des nouvelles
doctrines. Les femmes et les esclaves devenaient souvent d’actifs
missionnaires. Le martyre exercait parfois une attraction conta-
gieuse sur ceux qui contemplaient 1’héroisme des chrétiens. Enfin,
il n’est point impossible que les propagateurs de la foi chrétienne
n’aient pas encore accompli certains miracles, méme aprés la mort
des apotres. Les détails de ’ceuvre des missions chrétiennes ac-
complie par les successeurs des apotres, nous sont peu connus, ou
enveloppés dans un cycle de iégendes an milieu desquelles la vé-
rité historique est difficile & retrouver.

La persécution de Eglise et le martyre chrétien.

L’histoire des persécutions de I’Eglise est une terrible et gran-
diose tragédie, dans laquelle les puissances infernales du paga-
nisme luttent contre le christianisme avec une rage toujours crois-
sante; mais en recevant le baptéme de sang, 'Eglise marche au-de-
vant de sa victoire définitive. Aussi longtemps que le christianisme
passa pour une secte juive méprisable, 1’itat paien ne le persé-
cuta pas; mais la politique romaine, qui tolérait toutes les reli-
gions nationales, devait nécessairement se montrer hostile & une
religion qui avait la prétention de devenir universelle. Les meil-
leurs empereurs, Trajan, Marc-Aureéle, Decius, Dioclétien, ont été
les plus persécuteurs, parce qu’ils voulaient sauver l’ancienne
Rome ; tandis que des monsires efféminés comme Commode, Ca-
racalla, Héliogabale, laissérent souvent les chrétiens en repos. Le
chiffre généralement admis de dix persécutions est trop grand si
’on veut parler des persécutions universelles, mais beaucoup lrop
petit si ’on entend parler des persécutions locales ou provinciales,
qu'un caprice populaire soulevait souvent contre les chrétiens. La
persécution de Dioclétien fut la plus générale et la plus systéma-
tique. Ce fut effort supréme du paganisme impérial, aprés lequel
I’empire lui-méme se jeta dans les bras du christianisme.

A tant de sanglantes persécutions I'Eglise ne répondit jamais
par une résistance charnelle, mais par ’héroisme de la souffrance
et de la morl. En se chargeant de la croix de Jésus, elle se mon-
tra plus forte que les puissances du monde; elle prouva qu’elle



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 75

venail du ciel. 11 est vrai que I’on vit bientot certains chrétiens
courir a la mort du martyre comme a une féte ; le fanatisme vint
quelquefois se greffer sur la foi, et ’admiration pour les martyrs
dégénéra trop tOt en une espéce de culte ; mais tout cela ne doit
pas nous empécher de nous incliner avec respect devant cet dge
héroique de I’Eglise chrétienne.

La lutte littéraire du christianisme contre le judaisme et le
paganisme.

D’abord ignorés et méprisés, les chrétiens furent bientdt calom-
nies par leurs adversaires juifs et paiens (Celse, Lucien, etc.). Plus
tard le néoplatonisme s’éleva contre le christianisme, avec la pré-
tention de le remplacer (Porphyre, Jamblique, etc.). Le christia-
nisme se défendit et défendit son fondateur contre toutes les ca-
lomnies et les insinuations perfides des adversaires. Cette époque
donna naissance a lapologétique chrétienne, qui commenca par
étre purement défensive, et devint de plus en plus offensive, s’ap-
pliquant & établir que le christianisme est la seule religion divine,
destinée & survivre & toutes les autres.

Développement de la doctrine dans lu lutte avec les hérésies.

A coté du judaisme et du paganisme du dehors, I'Eglise eut 4
combattre a Dintérieur des hérésies judaisantes ou paganisantes.
Les religions mourantes de I’antiquité firent un effort désespéré
pour s’amalgamer au christianisme en altérant sa pureté. De la
pour I’Eglise le devoir de sauvegarder la vérité en formulant sa
foi en dogme. De méme que la persécution donna naissance au
martyre, et les calomnies paiennes a ’apologétique, I'hérésie fit
naitre la dogmatique chrétienne. La nécessité de repousser I’hé-
résie imposa aux docteurs du second et du troisiéme siécle le de-
voir de se rendre compte de leur foi, et d’élaborer les bases de la
dogmatique chrétienne. Se fondant sur I’Ecriture, qu’ils interpreé-
taient souvent d’une maniére allégorique et arbitraire, et sur la
tradition de I’Eglise universelle, ils déposérent dans le symbole dit
des apdtres 1’expression la plus simple de leur foi historique. Ce
symbole est une magnifique épopée liturgique, qui fixe & tout ja-
mais les faits fondamentaux de la révélation pour toutes les églises
de la chrétienté. Dans leurs écrits, les docteurs de ce temps éta-
blissent avec force la doctrine de la création, celle d’un Verbe divin
egal A Dieu, mais subordonné au Pére, revétant véritablement la
nature humaine ; ils varient sur la personnalité du Saint-Esprit, et



76 PHILIPPE SCHAFF.

n’insistent que sur la irinité économique, en opposition aux héré-
sies des monarchiens et patripatiens. La doctrine du salut, (uoi-
qu’expérimentée par les fidéles, est moins hien comprise par
les docteurs. Le chiliasme est une doctrine favorite de cette époque,
I’Eglise se consolant de ses défaites par Iespérance d’un prochain
triomphe.

Le contruste entre la vie chrétienne et la corruption paienie.

Au milieu de la corruption croissante du monde antique, le petit
troupeau des disciples du Christ se présente & nos veux comme
une oasis rafraichissante. La menace incessante de la persécution
en éloigne ’hivpocrisie, et v maintient Pesprit de priére, de re-
noncement, de charité et de patience. Cependant il ne faudrait pas
trop idéaliser ’Eglise de ce temps. Les écrits de Cyprien nous prou-
vent que, dans P'intervalle des persécutions, ’esprit mondain se
montrait déja puissant au sein de I’Eglise. Les chrétiens du second
et du troisieme siécle avaient en horreur les fétes paiennes, les
cirques, les spectacles ; plusieurs allaient méme jusqu’a condamner
la vie militaire et la vie politique. Le christianisme adoucit le sort
des esclaves, et les exemples de maitres chrétiens qui leur donnent
la liberté, deviennent de plus en plus fréquents. La femme s’éléve
de sa dégradation, le mariage devient une union sainte ; en effet,
tandis ¢ue les paiens ne condamnent ’adultére que du coté de
I’épouse, le christianisme demande aux deux époux une égale
fidelité. Les meilleurs empereurs romains avaient chercheé en vain &
mettre un terme aux honteux abus de ’avortement et de I'exposi-
tion des nouveau-nés ; le christianisme obtint aisément ce resultat
par sa seule influence morale. La charité des chrétiens se monire
active, et souvent ils amassent, par leur bienfaisance, des charhons
de feu sur la téte de leurs persécuteurs.

Le culte des morts, célébré sur les tombes et dans les catacombes,
n’est d’abord qu’un pieux souvenir; mais il s’y joint bientot des
pratiques superstitieuses. Cependant de toutes les manifestations
de la vie chrétienne, la moins évangélique est Pascétisme. La doc-
trine de la justification gratuite est obscurcie par une conception
légale de la justice, acquise par des priéres, des jeines, des au-
mones, par les veeux de pauvreté et de virginité. Bientot on attri-
bue aux ascétes une sainteté plus grande qu’aux simples fideles ;
on envisage le célibat comme une chose désirable pour les prétres,
sans chercher encore a le rendre obligatoire.

Toutes ces idées ascétiques furent encore exagérées par le Mon-



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 77

tanisme et par Tertullien. Dans ’Eglise catholique, le développe-
ment de I’ascétisme alla de pair avec un relichement de la mora-
lité en geénéral et de la discipline. La secte rigoriste de Montan
voulut faire de I'ascétisme une régle, et non point une exception ;
mais en protestant contre le relichement de 1’Eglise, le monta-
nisme sombra lul-méme, et retomba dans un légalisme judaique.

Le culte chrétien.

Le culte de cette époque, quijse fit longtemps dans des maisons
particuliéres et dans des retraites écartées, ne connait pas encore
les pompes de I'Eglise romaine ; mais il se distingue déja par son
symbolisme de la sobriété du culte réformé. La poésie et la mu-
sique servirent de bonne heure & embellir le culte; il n’en fut pas
de méme de la sculpture et de la peinture. Le montanisme était
hostile aux beaux-arts, et les docteurs les plus illustres, se fon-
dant sur Esaie LIII, 2-3, se représentaient la figure humaine du
Christ, comme étant sans forme ni beauté. On représenta de bhonne
heure le Sauveur sous les formes symboliques d’un berger, d’un
agneau, ou bhien par des images typiques tirées de I’Ancien Testa-
ment; mais les images du Christ ne se rencontrent encore que
parmi les gnostiques. Le signe de la croix fut employé dés le se-
cond siécle comme symbole de la rédemption.

Les cérémonies dont on entourait le baptéme avaient dans le
principe un sens trés-spirituel, mais dégénérerent peu a peu en pra-
tiques superstitieuses. Les uns se montraient extrémement em-
presses a baptiser les jeunes enfants; d’autres retardaient le bap-
téme jusqu’a leur mort. Ces deux usages prouvent egalement que
I'on attribua de honne heure une influence magique a I’eau baptis-
male. '

Organisation et discipline de I'Eglise.

Dans' cette période, on voit s’accentuer de plus en plus la diffe-
rence entre les laiques et les ecclésiastiques, entre le clergé infe-
rieur ot le clergé supérieur, entre les preshytres et les évéques, les
evéques et les métropolitains. On trouve enfin les premiers germes
de 1a primauté de I’évéque de Rome. Le preshytérat et I’épiscopat
etant identiques au temps des apOtres, ’épiscopat tel qu’il se con-
stitua au second siécle ne peut étre envisagé comme une institution
apostolique. L’épiscopat fut une nécessité historique pour I’Eglise
chrétienne dans les siécles de persécution. Irénée et surtout Gy-
prien furent les premiers représentants des idées hiérarchiques de



78 PHILIPPE SCHAFF.

la Haute-Eglise d’Angleterre. Ces mémes docteurs développérent
aussi 1'idée de la catholicité de 1’Eglise, en lui donnant un sens
extérieur et matériel, qui renfermait des germes dangereux pour
I’avenir. Les synodes étaient encore ouverts aux membres du clergé
inferieur et méme quelquefois aux laiques. Ils se réunissaient dans
les villes métropolitaines. Le relichement de la discipline donna
naissance, sur la fin de cette période, aux schismes de Felicissimus,
de Novatien et de Meletius.

Les Peres de I’ Eglise et lo littérature ecclésiastique.

Dans son apparition primitive, le christianisme était étranger
aux sciences et aux lettres de ce monde ; mais peu & peu il trans-
forma ce domaine comme tous les autres, en le pénétrant de son
souffle vivifiant. Nous voyons, peu a peu, les Péres de I’Eglise -
lever a la hauteur de leur siécle, puis bientot le dominer entiére-
ment. Les Péres de I'Eglise sont les grands docteurs des six pre-
miers siécles, qui élaborérent les dogmes cecuméniques, génera-
lement recus dans I’Eglise chrétienne. Aprés eux, il y eut des
docteurs de ’Eglise, des réformateurs de I’Eglise, mais on ne peut
donner & ces derniers le nom de Peres. Le dogme cecuménique
est le résulfat d’un développement de plusieurs siécles. Pour juger
’orthodoxie d’un Pére, il ne faut donc pas se mettre a un point de
vue étroit et exclusif. C’est  tort que I'Eglise romaine refuse le
nom de Pére & Origene, 3 Tertullien, qui, malgré certaines vues
particuliéres discutables, ont rendu d’immenses services pour la
formation dn dogme chrétien. Les Péres doivent étre respectés
comme de vénérables représentants de I’antiquité chrétienne, comme
des chainons vivants qui nous rattachent aux temps apostoliques,
comme les défenseurs du christianisme contre toutes les attaques
du dehors et du.dedans. Cependant, nous devons nous servir de
leurs ouvrages comme d’un aiguillon pour pénétrer plus avant
dans la conception du dogme, et non comme d’un sabot pour
enrayer le développement de la doctrine. Il faut aussi se souvenir,
en les lisant, qu’aucun d’eux n’atteint la profondeur el ’originalité
des apotres, qu’ils manquent en général d’esprit critique, se mon-
trent souvent crédules et peu scrupuleux sous le rapport de la vé-
racite. |

Nous distinguons : 1° les Péres apostoliques (Polycarpe, Glément,
ignace), 2° les Péres apologétes (Justin Martyr, etc.), 3°les dogma-
tiques polémisants (Irénée et Hippolyte), &° les alexandrins (Clé-
ment et Origéne), 5° les africains (Cyprien et Tertullien). -



HISTOIRE DE L ANCIENNE EGLISE. 70

Parmi les quinze épitres attribuées a Ignace, nous admettons
I'authenticité des sept épitres de la petite recension grecque. Les
idées hiérarchiques épiscopales dateraient ainsi de la premiére
moitié du second siécle. Du reste, il est fort difficile de distinguer
le vrai du faux dans les épitres qui sont altribuées a Ignace ; el
la controverse sur ce point n’est pas encore arrivée a des résultats
trés-satisfaisants.

Il en est tout autrement des Philosophoimena, découverts en 1851.
L’auteur de cet ouvrage contre les herésies n’est point Origéne.
mais Hippolyte,comme la plupartdes critiques le reconnaissent main-
tenant. Hippolyte parait avoir élé évéque de Portus Romanus pres
d’Ostie ; il résista a Callixte, évéque de Rome, qui était tombe
dans Perreur patripatienne, et mourut martsr, vers 230. L'Eglise
romaine 1’a recu au nombre de ses saints, sans se doufer qu’au
dix-neuviéme siécle il s’éléverait en accusateur coultre elle.

lll. L’'EGLISE UNIE A L’EMPIRE GRECO-ROMAIN, AU MILIEU
DES ORAGES DE L’INVASION DES PEUPLES BARBARES.

311—590.

Coup &weil d’ensemble.

Du christianisme des apotres, des confesseurs et des martyrs,
nous passons au quatriéme siecle, an christianisme des patriarches,
des moines et des empereurs. Le théatre historique est le méme ;
mais la situation change de fond en comble. Une imimnense trans-
formation s’opére. Une secte religieuse, méprisée et persécutée,
remporte la victoire sur le paganisme gréco-romain et sur sa bril-
lante civilisation, non point toutefois sans absorber des éléments
paiens. L’Eglise impériale commence 4 propager le christianisme
au milieu des peuples barbares. L’union de I'Eglise et de I'Etal
exerce sur toute Phistoire de I'Eglise une influence, quelquefois
salutaire, mais plus souvent encore déplorable. Apres le siecle apos-
tolique et celui de la Réformation, {’épogue nicénienne est la plus
importante pour la formation du dogme : mais, en méme temps que
Porthodoxie, se développe une ftriste étroitesse de vues, et la pré-
tention fatale de vouloir défendre la vérité et combatire Derreur
par des moyens charnels. Jusqu’au dix-septiéme siecle, cette fu-
neste intolérance fut générale dans Kglise ; les persécutés de la
veille sont souvent les persécuteurs du lendemain.

Plus on devint étroit dans la doctrine. plus on se relacha dans



30 PHILIPPE SCHAFF.

la discipline morale. Les dignitaires de I’Kglise s’élévent, mais
perdent leur caractére purement spirituel. Le culle s’enrichit, mais
devient superstitieux. Le relachement de la vie chrétienne pro-
voque la protestation du monachisme; les vertus ascétiques sont
de plus en plus exaltées aux dépens des vertus ordinaires dans la
famille et dans la société.

En résumé, pendant cette époque, I’Eglise chrétienne soutient
et rajeunit ’empire gréco-romain, mais ne peut I'empécher de
s’ecrouler; elle s’implante alors au milieu des barbares vainqueurs
de Rome, et donne une preuve de sa divinité, en jetant au milieu
des ruines de ’ancien monde les premiers fondements d’une civi-
lisation supérieure a celle qui vient de sombrer.

Défaite du paganisme et victoire du christianisme dans Pempire
romain.

L’édit de tolérance, auquel vint aboutir la sanglante persécution
de Dioclétien, était déja un aveu humiliant de la victoire du chris-
tianisme sur le paganisme. Dés lors, il n’v avait plus qu’un pas a
faire, pour chercher dans le christianisme un appui a ’empire des
Césars; ce pas fut fait par Consfantin. Constantin fut 'homme de
son temps; bien avant d’étre chrétien lui-méme, il comprit que le
paganisme s’était survécu, et que le christianisme seul pouvait ra-
jeunir I'empire romain. En cherchant a fonder une théocratie
chrétienne, il fut poussé beaucoup plus qu’on ne le croit par l'es-
prit de son siécle. I y eul chez lui une étonnante justesse de coup
d’ceil politique, qui fait qu’on peut 1’appeler grand; mais toute sa
vie nous prouve qu’il ne fut jamais franchement chrétien, et moins
encore un saint, comme le veut I”Eglise d’Orient. La conversion
toute extérieure de Constantin, ce qu’il faudrait appeler plutot
I’évolution de sa politique en faveur du christianisme, est attribuée
en général & "apparition dans les nuages d’une croix avec cette
inscription : Par ce signe tu vaincras. Nous admettons a la base
de cetle légende un fait psychologique, un songe fait par 'empe-
reur, qui produisit une grande impression sur son esprit, et auquel
il donna plus tard dans ses récits une réalité extérieure et objec-
tive. {1 y avait dans la famille de Constantin un fort penchant a la
superstition ; ainsi ’empereur a pu se persuader d’avoir vu réelle-
ment ce qu’il n’a vu qu’en songe; et, a son tour, il a pu convaincre
I’historien Eusébe, qui raconte la vision de la croix comme un
prodige étonnant. Ceci n’empéche pas d’admettre une influence
de la Providence dans le songe fait par le maitre du monde, & ce



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 81

moment décisif de ’histoire. Dés lors, Constantin protégea I’Eglise,
et voulut méme la gouverner comme il gouvernait 1’empire. Mais
il ne proscrivit pas le paganisme.

Cette politique de tolérance ne fut pas suivie par ses fils. Cons-
tance, tout en s’opposant a I’orthodoxie de Nicée et en soutenant
les erreurs d’Arius, voulut extirper le paganisme par la force; le
pseudochristianisme de Constantin provoqua ’antichristianisme de
Julien, son cousin. Sous un masque de tolérance philosophique,
Julien chercha a détruire le christianisme, en faisant revivre ’an-
cien paganisme expirant. Autant les anciens historiens exaltent
Constantin, autant ils dénigrent Julien I’apostat. En le jugeant, il
faut tenir compte du despotisme de Constance, qui avait froissé
I’dame de Julien; le christianisme officiel de la cour impériale était,
d’ailleurs, peu fait pour enthousiasmer ce jeune prince. Son apos-
tasie ne doit donc pas nous étonner, ni nous empécher de rendre
hommage a ses nobles (ualilés. Quant & son paganisme artificielle- -
ment ressuscité, il ne put lui survivre. Julien ne laissa d’autres
traces de son passage que ce grand enseignement, qu’il est impos-
sible & un homme de résister au courant de I’histoire, ni d’arréter
la marche progressive du christianisme, lorsque Dieu en a fixé le
moment. Dés lors, sous les successeurs de Julien, depuis Jovien
jusqu’a I'invasion des barbares en Occident, et jusqu’a Justinien
en Orient, le paganisme mourut d’une mort lente, mais stre. Long-
temps toléré dans les campagnes et & Rome méme, puis soumis &
des vexations et quelquefois méme persécuté, il n’en serait pas
moins mort sans cela, parce qu’il ne pouvait plus répondre aux
besoins des temps, et qu’il portait en lui-méme les germes de sa
dissolution.

La chute du paganisme gréco-romain, de sa force et de sa beauté,
est un spectacle lriste & contempler, méme pour un historien chré-
tien. Le paganisme est entré en guerre contre la religion désar-
meée du crucifié de Golgotha, avec toute la puissance, la sagesse,
la science, les arts du monde civilisé. Aprés cing siécles de lutte,
le paganisme reste étendu sur le champ de bataille, sans aucun es-
poir de revivre. Aussitot que la protection de I’Etat lui fut enlevée,
il perdit toute force et tout courage de résister. I est tombé pour
toujours; et pourtant il se survit encore. Ce qu’il y a en lui de
mauvais a persisté dans le cceur naturel de I’homme, et dans les
croyances et les pratiques superstitieuses qui ont passé du paga-
nisme dans I'Eglise de Jésus-Christ. Ces restes de paganisme ne
seront vaincus que quand I’Eglise tout entiére aura recu le bap-

C. R. 1869. 6



82 PHILIPPE SCHAFF.

téme de feu. Mais rendons-en grace a Dieu, ce qu’il y avait dans
le paganisme de vraiment beau et de vraiment grand n’a pas en-
tierement péri. L’ancienne littérature classique est devenue 1’alliée
du christianisme pour la civilisation d’un monde nouveau. Ainsi,
si la civilisation gréco-romaine s’est survécue dans certains élé-
ments impurs qui ont pénétré dans I’Eglise de Chrisl, elle se sur-
vit aussi dans ses éléments les plus purs et les plus élevés, au ser-
vice du vral christianisme.

Victoire littéraire du christianisme.

Dans cette période, les roles sont intervertis. Sur le terrain litté-
raire, le paganisme est réduit a se défendre. Malheureusement, la
corruption de I’'Eglise lui fournit des armes, comme le prouvent
déja les écrits de Julien. Les apologétes chrétiens, surtout Augus-
fin dans la (ité de Dieu, s’attachent & prouver que le christianisme
n’est pas la cause de la décadence de I'empire romain, mais que
la chute de cet empire est un jugement divin exercé sur le paga-
nisme. Plus tard, Salvien, témoin de l'invasion des barbares, re-
proche aux chretiens de son temps, de n’avoir pas été pour I’'em-
pire un levain de vie nouvelle.

L’Eglise et I'Etat.

Les chrétiens des premiers siécles étaient loin de prévoir I'union
future de 'Eglise et de I'Etat. Cependant, lorsque ce changement
merveilleux eut lieu, il fut facilement accepté par une génération
de chrétiens qui sortait de la plus terrible de toutes les persécu-
tions. L’élévation extérieure du christianisme était une nécessité
historique. Apreés avoir traversé, pendant trois siecles, I’épreuve du
fer et du feu, I'Eglise ne pouvait plus rester une fille du désert;
elle devait prendre en main les rénes de 'histoire, s’approprier
la sociéte et I’Htat, les sciences et les arts, afin de les pénétrer
d’une vie supérieure, et de les consacrer au service de Dieu.
L’Eglise est appelée par son Chef & exercer I'influence la plus pro-
fonde sur toutes les manifestationsde la vie humaine ; aussi, unzon
del’ Eglise et de I Etat n’est-elle pas nécessairement une profanation,
pas plus que 'union de lareligionavec les sciences et avec les arts.
De son ¢Oté, ’Etat est une institution divine, qui ne pouvait ac-
complir sa mission humanitaire en restant toujours hostile a
’Eglise; il n’y a point d'opposition nécessaire entre le régne du
Pére et le régne du Fils. L’Etat appartient au régne du Pére et
’Eglise au régne du Fils; or, le Pére attire au Fils, et le Fils ra-



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 83

mene au Pére, jusqu’a ce que Dieu soit tout en tous. La séparation
de U'Eglise et de I Etat, telle qu’elle existe en Amérique, n’est nulle-
ment un Tetour pur et simple a I’hostilité des premiers siecles ;
cetle séparation se fonde sur un respect réciproque des deux pou-
voirs, qui est encore un fruit durable de la grande révolution du
quatriéme siécle. On ne peut méconnaitre, toutefois, que la chris-
tianisation de I'Etat paien n’ait été accompagnée d’une paganisa-
tion de I'Eglise chrétienne, et qu’en vainquant extérieurement le
monde, ’Eglise n’ait été intérieurement vaincue par le monde. La
croix de Christ devenue pour Constantin le signe d’une victoire
toute charnelle, était un triste présage de la confusion des deux
royaumes, de celui qui est de la terre et de celui qui est du ciel.
Apres cela, il ne faut pas oublier que I’Eglise peut manifester sa
puissance divine, quels que soient ses rapports avec les puissances
du monde, parce (ue le christianisme demeure toujours en dehors
et au-dessus du monde. Il faut aussi savoir reconnaitre ¢u’un
grand nombre des plaies de I’Eglise sont antérieures & Constantin.
Les germes de tous les abus et de toutes les erreurs se rencontrent
déja dans le siecle apostolique, parce qu’ils existent dans le cceur
de I’homime; et ces germes ne peuvent étre extirpés par la sépa-
ration de I’Eglise et de I’Etat, comme le prouve suffisamment I’ex-
périence de ’Amérique, ou toutes les aberrations du vieux monde
se reproduisent de nos jours, dans les différentes sectes, si ce n’est
dans le sein d'une méme Eglise.

Pour en revenir a notre époque, ’Eglise recut de Constantin le
Grand une existence légale, la faculté de s’approprier des legs et
des dons, I’exemption des charges pour les membres du clergé.
L’Etat se chargea de I’entretien des ecclésiastiques. Les évéques
obtinrent des droits d’intercession, d’asile et de juridiction, dont
ils firent souvent un bon usage. La sanctification du dimanche fut
protégée par des lois spéciales. La jurisprudence subit peu a peu
l'influence salutaire du christianisme. Les Pandectes de Justinien
attestent une réforme sociale réelle, mais qui demeure inachevée.
Les lois sur le mariage et la paternilé furent modifiées de fond en
comble, ’émancipation des esclaves facilitée. La bienfaisance pu-
blique recut une impulsion puissante de 1’exemple donné depuis
plusieurs siécles par la charité chrétienne. Les combats de gladia-
teurs furent abolis.

Ce sont 1a les cotés lumineux du tableau. Voici les ombres.
L’Eglise se mondanisa ; les habitudes de luxe d’une civilisation
raffinée se répandirent parmi les chrétiens. La cour corrompue



84 PHILIPPE SCHAFF.

des Césars vit naitre un christianisme formaliste et hypocrite, au
contact duquel on vit souvent des évéques, d’ailleurs respectables,
perdre le sens moral, nécessaire pour blamer ce qui méritait de
I’6tre. La politique terrestre, enfin, exerca une ficheuse influence
sur les questions religieuses. Depuis lors, le césaropapisme devint
Ie grand probléme de Phistoire ecclésiastique, et n’a pas encore
cessé de Iétre. 11 est vrai que I'Eglise cherche 4 se défendre contre
les empiétements de CGésar par une puissante hiérarchie; mais
c’est 13 un boulevard trés-imparfait, dont 1’Eglise de Rome s’est
contenté, et dont elle a méme voulu se servir pour s’assujettir Cé-
sar lui-méme. Les églises issues de la Réformation cherchent a se
défendre contre le césaropapisme par un boulevard meilleur, sa-
voir par le sacerdoce universel; mais partout ou elles demeurent
unies 4 ’Etat, elles n’y réussissent qu’imparfaitement. En s’unissant
a I’Eglise, I’Etat crul avoir recu la mission de défendre la vérité
chrétienne .confre I’hérésie; et 1’on est étonné de voir Augustin
lui-méme défendre la théorie du Compelle intrare. L'Eglise peut ex-
clure 'erreur de son sein, sans devenir intolérante; c’est la aussi
une grande lecon qu’elle n’a apprise que dans les temps mo-

dernes.
Le monachisme.

Le monachisme, comme ’ascétisme dont il est issu, n’est pas un
phénomeéne qui ne se soit produit que dans le sein de I'Eglise
chrétienne. Longtemps avant I’existence du christianisme, le mo-
nachisme était connu des bouddhistes et des sectateurs de Brahma.
Cependant, s’il y eut un monachisme gnostique et manichéen, que
’on peut faire dériver directement de la source antichrétienne du
dualisme oriental, le monachisme de I'Eglise ne subit cette in-
fluence que d’une maniére trés indirecte. Quoiqu’on ne puisse le
justifier par I'Ecriture, il a pris sa source dans I'idée chrétienne
du renoncement. Ce fut d’abord une protestation bien intention-
née contre lamondanisation de I’Eglise, un essai sérieux de sauver
la pureté de I’Eglise, en la transplantant au désert. Le fanatisme
du martyr n’avait plus de raison d’étre: le fanatisme monacal en
prit la place.

On peut distinguer dans le monachisme quatre degrés histori-
ques successifs : 1° I'ascétisme primitif au sein de 1'Eglise, 2° I'ana-
chorétisme, 3° le cénobitisme, 4° les ordres monacaux. C’est sous
cette derniére forme que le monachisme a rendu a I'Eglise des ser-
vices éminents, soit en propageant le christianisme, soit en con-



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 85

servant le dépot de P'instruction dans les siécles de barbarie, soit
en devenant le berceau de la Réformation. Il serait également in-
juste de méconnaitre dans le monachisme certains cotés trés-lumi-
neux, et d’autres cotés profondément ténébreux. Les jugements
les plus divers ont été portés sur cette apparition historique ; et
P’on ne saurait étre assez sévére sous ce rapport, en se rappelant que
les moines ont beaucoup contribué a dénaturer la doctrine du
salut, & introduire dans 1'Eglise les superstitions et le culte des
images, et qu’en aspirant a une vertu surhumaine ils sont tombés
souvent dans une lerrible dissolution. Mais qui pourrait nier 1’in-
fluence profonde qu’ils exercérent sur le monde, depuis St. An-
toine & Luther ? Ce fut dans la cellule du moine de Wittemberg
que le monachisme produisit son résultat le plus beau; mais ce fut
1a aussi que s’arréta sa mission historique. Le monachisme doit
élre envisagé comme une institution disciplinaire, que le chef de
I’Eglise sut employer pour atteindre un hut supérieur, mais qu’il
abolit lorsque ce but fut atteint. Les moines d’Occident furent
plus éclairés et moins fanatiques que ceux d’Orient. On ne peut
s’empécher de reconnaitre dans Savinien et Vigilance des voix
éloquentes, qui protestérent dés le cinquiéme siécle contre la dis-
tinction dangereuse des vertus inférieures et des vertus supé-
rieures. - |

Hiérarchie et organisation de I’Eglise.

Le clergé tend de plus en plus & devenir une caste séparée de la
famille et de la société, quoique le célibat des prétres, recom-
mandé et imposé par quelques synodes, ait mis des siécles &
prendre pied dans I’Eglise. Les meeurs des ecclésiastiques se cor-
rompent dés le quatriéme siécle. Les élections populaires n’avaient
pas toujours la main heureuse comme pour Ambroise, évéque de
Milan; et d’ailleurs le champ de I’Eglise était devenu si vaste, qu'il
était impossible de trouver toujours des ouvriers bien qualifiés.
Cependant, au milieu des troubles de ’époque, un grand nombre
d’ecclésiastiques surent encore opposer une digue a la corruption
des uns et a la barbarie des autres. Ils fondérent des établisse-
ments de bhienfaisance, sauvérent les trésors littéraires de I’anti-
quité, prolongérent 1’existence de I'empire, et portérent aux peu-
ples barbares 1’évangile et la civilisation. Le bas clergé dut de plus
en plus céder le pas aux évéques, les évéques des campagnes & ceux
des villes. Les évéques métropolitains s’élevérent au-dessus des
aulres, et durent a leur tour se courber devant les patriarches qui



86 PHILIPPE SCHAFF.

occupaient les siéges apostoliques (Jérusalem, Antioche, Alexan-
drie, Rome). L’évéque de Constantinople, la nouvelle capitale, s’é-
leva bientot au rang de patriarche. De 1a une lutte entre I’ancienne
et la nouvelle Rome, jusqu’a ce que le prétendu successeur de
Saint Pierre aspirat ouvertement a la monarchie universelle, en
prenant le titre de pape. L’avénement de la papauté fut le résul-
tat d’'un long développement historique, dans lequel 1’ambition,
I'infrigue, la fraude méme, ontjoué un triste role. Cependant, der-
riére les mobiles humains impurs, I’historien doit reconnaitre la
nécessité historique et un plan providentiel : ce n’est qu’ainsi qu’il
peut expliquer l’existence séculaire de la papauté et sa lente dé-
composition. Ce que la théocratie fut pour Israél, et ’empire ro-
main pour I’ancien monde, la papauté le fut pour I’Europe du
moyen age. Ge n’est point une ingtitution divine, mais un établis-
sement ecclésiastique permis pour un temps par la providence.
La papauté n’arrive a son développement complet qu’avec Léon
le Grand au cinquiéme siécle, et surtout avec Grégoire le Grand
au sixieme. Mais les germes de la papauté datent déja du troisiéme
siécle. Ce fut surtout en opposition au pouvoir impérial et en
présence du flot envahisseur des barbares, que I’Eglise sentit le
besoin de se fortifier par une organisation monarchique; 1'évéque
de Rome était celui vers qui se tournaient naturellement tous les
regards. Cependant, & mesure qu’il élevait ses prétentions, des
protestations se firent entendre, non-seulement en Orient ou la
protestation aboutit & un schisme, mais jusqu’en Occident. On peut
méme dire que la grande autorité des quatre premiers conciles
cecuméniques est tout entiére pour le patriarchat et contre la pa-
pauté. Léon le Grand fut pour le systéme papal ce que Cyprien
avait été pour le systéme épiscopal. Soutenu par les circonstances,
il identifia la cause du christianisme avec celle du siége de Saint
Pierre. Ses prédécesseurs et ses successeurs furent plutot éleves
par le courant de P'opinion publique, qu’ils ne s’élevérent eux-
mémes par leurs capacités. Grégoire-le-Grand, 4 la fin du sixiéme
siécle, ouvre la série des papes du moyen age. I sut maintenir
le systéme papal 4 la hauteur ou 1’avait élevé Léon, quoique, sous
certains rapports, il se montrat moins absolu que ce dernier.
Au-dessus des patriarches et méme des papes, s’élévent les
conciles ccuméniques, seuls représentants de l'unité et de 1’auto-
rité de I'ancienne Eglise catholique. A proprement parler, aucun
concile n’a été cecuménique ou universel. Non-seulement le peu-
ple de I'glise, mais méme le bas clergé en élait exclu. L’Eglise



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 87

d’Orient y prédominait, celle d’Occident n’y étant représentée que
par deux délégués de 1’évéque de Rome. Les quatre premiers
conciles méritent le nom d’cecuméniques, non point a cause de la
régularité de leur convocation, mais a cause de I'importance de
leurs décisions dogmatiques, et de I’assentiment que ces décisions
ont rencontré dans tous les siécles suivants, au sein de la chré-
tienté universelle. On ne peut déja plus en dire autant du cin-
quiéme concile et des suivants, quoique les sept premiers soient
tous reconnus en commun par ’'Eglise d’Orient et celle d’Occident.
L’histoire extérieure des premiers conciles cecuméniques est soa-
vent trés-affligeante; et pourtant, au milieu de toutes les passions
humaines (ui s’y déchainent, le Seigneur v conduit la barque de
I'Eglise. Plus les hommes s’y montrent petits, plus Dieu s’y montre
grand; c’est sur cette pensée que peut se fonder notre respect
pour les conciles.

Discipline et schismes.

Leschisme des Donatistes au cinquieme sieécle futla conséquence
naturelle du relichement de la discipline ecclésiastique. Les schis-
mes de Damase, d’Ursin et de Meletius doivent étre attribués plutot
a des intrigues et a des ambitions personnelles.

Le culte chrétien.

Le culte chrétien subit 'influence des destinées extérieures de
’Eglise. 11 fut embelli et enrichi dans un but pédagogique, mais
au détriment de sa simplicité et de sa spiritualité. Des fétes de plus
en plus nombreuses surgirent & coté du dimanche, la féte chré-
tienne par excellence. Aux cycles primitifs de Paques et de Pen-
tecote, on ajouta d’abord le cycle de Noél, puis la féte de la Trinite
et la Féte-Dieu. L’année ecclésiastique se surchargea bientot d’un
grand nombre de fétes commémoratives, en I’honneur de Marie
et du cortége de saints et d’anges dont elle passait pour étre la
reine.

Le culte des saints remplaca le souvenir des martyrs; et deés la
fin du quatriéme siécle, on tomba dans toutes les superstitions du
moyven ige. Les moines poussérent a ces funestes innovations, et
les esprits les plus éclairés ne surent point y résister. Le culte des
reliques n’est pas d’origine paienne comme l'invocation des saints;
il provient d’une conception grossiére du dogme chrétien de la
résurrection. Bientot on attribua a ces reliques des miracles et des
prodiges. Cependant la question du moment précis de la cessation



88 PHILIPPE SCHAFF.

des miracles au sein de ’Eglise demeure un probléme trés-obscur
de I'histoire ecclésiastique. — Les diverses liturgies qui nous sont
parvenues semblent avoir pour source commune une tradition
datant du second siécle.

L’art chrétien.

On vit tomber dés le début de cette époque les anciens préjugés
contre I’art. Il y eut dés lors un art chrétien au service de I’Eglise.
Sans doute, cet art fut mélangé, de méme que le culte, d’éléments
paiens et juifs. Mais le remeéde a ces défauts ne saurait étre la des-
truction de Iart; il faut au contraire que ’art se purifie et se renou-
velle sans cesse par le souffle d’enhaut; il faut qu’il serve toujours
mieux un culte spirituel et vrai. Le christianisme, qui est la religion
de la vérité et de la sainteté, doit étre aussicelle de la vraie heauté.
Le quatriéme siécle vit naitre 1'architecture chrétienne. Il fallut
batir 4 'Eglise de Christ des demeures plus stables, 3 mesure
qu’elle s’établissait plus fermement ici-bas. Jamais on ne batit au-
tant d’églises, si ce n’est en Amérique de nos jours. Les temples
paiens étant trop petits pour éire transformés en églises chrétien-
nes, on adopta, en le modifiant 1égérement, le style des basiliques
romaines, auquel succéda en Orient, sous Justinien, la ,coupole by-
zantine, type de foutes les mosquées et des églises grecques et
russes. L'Occident ne trouva qu’au moyen ige une architecture
qui lui fit propre. La peinture et la sculpture se développérent
avec le culte des images. L’Orient produisit de vastes recueils
d’hymnes sacrés; 1’Occident fut plus sobre; mais quelques-uns de
ses chants religieux sont des chefs-d’ceuvre impérissables.

Les disputes doctrinales et la formation de Porthodoxie
ecumenique.

Le temps était venu pour I’Eglise d’employer toute la science et
la philosophie du monde antique & développer et & défendre la
doctrine chrétienne. C’est ce qu’elle fit & cette époque, et 'on doit
- reconnaitre qu’elle a été dirigée dans ce travail par Uesprit de Ghrist.

1° L’hérésie d’Arius devint I’occasion de ’élaboration du dogme
de la Trinité. On a cherché & voir dans celte lutte sur homoousie
ou I'homoiousie de Christ une dispute stérile sur une letire a ajou-
ter ou & retrancher; mais, en réalité, il s’agissait de savoir sile
christianisme venait du ciel ou de la terre, et les adversaires en
présence sont la foi et I'incrédulité. Un historien américain, Ban-
croft, ancien prédicateur unitaire, a fait, dans un récent discours



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 89

historique, 1'aveu significatif qu’en ce moment, la question de sa-
voir si I’humanité marcherait en avant ou en arriére dépendait de
celle de savoir si I'Eglise chrétienne saurait conserver sa foi en
I'incarnation. De la longue lutte entre Arius et Athanase sortirent
les deux symboles orthodoxes des conciles de Nicée et de Constan-
tinople. Ce fut probablement au cinquiéme siécle qu'un disciple
d’Augustin composa le symbole dit d’Athanase, qui renferme dans
toute sa plénitude le dogme de la trinité.

2° Les discussions entre Jérome et Rufin, entre Théophile d’An-
tioche et Chrysostome, relatives a I’orthodoxie d’Origene, ne furent
qu'une triste logomachie, sans aucun profit pour la formation du
dogme.

3° Les disputes christologiques suscitées parApollinaire, Nestorius,
Eutyches et les Monophysites, soulevérent toutes sortes de mauvai-
ses passions et donnérent lieu & des scénes déplorables. Cependant,
les conciles d’Ephese et de Chalcédoine enrent un résultat heureux
pour la fixation de la doctrine. Christ, fils unique de Dieu, composé
de deux natures, sans mélange, sans changement, sans séparation,
— cette formule esl comme un phare qui montre a la spéculation
christologique le chemin & suivre entre divers écueils. Les sectes
chrétiennes qui ont survécu a ces discussions (Nestoriens, Jaco-
bites, Cophtes, Arméniens, Maronites) ne sont plus aujourd’hui que
d’intéressantes pétrifications historiques; elles sont plongées dans
I'ignorance et la superstition. Cependant, il est remarquable que
ces sectes religieuses, qui ont reconnu la divinité et 1’humanité du
Christ, se soient conservées jusqu’a nos jours, tandis que celles
qui ont nié un de ces deux termes ont disparu depuis longtemps.
Ces débris des Eglises d’Orient sont sans doute conservés par la
Providence, pour devenir un jour les missionnaires du monde ma-
hométan ; le succés des missions évangéliques parmi les Nestoriens
et les Arméniens semble nous autoriser a cet espoir.

k> Les disputes anthropologiques agiterent surtout 1'Occident.
L’Orient s’en tint a la doctrine du synergisme; mais le moine Pé-
lage ayant proclamé le monergisme humain, Augustin lui répondit
par un systéme de monergisme divin. Dans cette dispute, Pélage
se montre léger et superficiel, et 1'évangile est du coté d’Augustin.
Cependant ce dernier tomba aussi dans certaines exagérations. La
doctrine augustinienne quelque peu mitigée devint celle de ’Eglise;
mais au moyen 4ge, la théologie ecclésiastique pencha de plus en
Plus du coté de Pélage, et la Réformation fut appelée & jeter un
jour tout nouveau sur I’anthropologie et la sotériologie.



90 PHILIPPE SCHAFF.

Les Péres de I'Eglise et la littérature ecclésiastique.

FEuseébe, indécis comme théologien, lrop courtisan pour un évé-
(que, mais consciencieux comme historien; Afhanase, passionné
pour la vérité, inflexible dans ses opinions, endurant la persécution
plutot que de trahir sa conscience; Grégoire de Naziance, Basile le
Grand et Grégoire de Nysse, les trois amis de Cappadoce, fonda-
teurs de la haute éloquence chrétienne; Didyme, le théologien
aveugle; Epiphanes, le dépisteur d’hérésies; les deux Cyrille etle
grand Chrysostome; Ephrem, le prédicateur du désert; Lactance, le
précepteur des fils de Constantin ; Hilaire de Poitiers, I’Athanase de
’Occident ; Ambroise, le modele des évéques ; Jérdme, le moine
atrabilaire, infatigable théologien, et traducteur de la Vulgate; enfin
Augustin, la lumiére de 1'Occident, sont les figures les plus inté-
ressantes de notre époque. :

Le systéme théologique. d’Augustin et la Vulgate de Jérome fu-
rent donnés a ’église chrétienne dans une époque de transforma-
tion, ou un monde nouveau allait sortir des ruines de ’ancien.
L’Eglise, avec son imposante organisation et son dogme arrété,
pouvalt maintenant sauver le christianisme, au milieu des tempétes
politiques et des bouleversements sociaux; elle pouvait devenir
une école pour les peuples du moyen age.

Dans Augustin, il v a deux hommes distincts : d’abord le Péere du
catholicisme hiérarchique et romain, de la scolastique et de la
mystique; puis aussi le Pére du protestantisme évangélique. Au-
gustin est assez autoritaire pour étre vénéré comme un saint par
’Eglise romaine; et pourtant il est assez évangélique pour réagir
contre les tendances hiérarchigues et sacrementelles, pour faire
naitre le sentiment du péché et le besoin profond de la gréace; jus-
qu'a ce qu’enfin ’esprit évangélique, brisant écorce de la tutelle
hiérarchique, puisse entrer librement dans une phase nouvelle de
développement. Aucun Pére de I’Eglise n’exerca une influence plus
bienfaisante sur le catholicisme du moyen ige, et ne prépara mieux
la réformation évangélique qu’Augustin, le successeur de Paul, le
précurseur de Luther et de Calvin. Ce Pére, également vénére des
catholiques et des protestants, permet d’espérer une réconciliation
future entre le catholicisme et le protestantisme, ou plutot la solu-
tion de leurs contrastes dans une harmonie supérieure, ou toutes
leurs vérités seront conservées, leurs erreurs effacées, leurs fautes
pardonnées, leurs luttes oubliées. En devenant toujours plus chre-



HISTOIRE DE L’ANCIENNE EGLISE. 91

tiennes, les diverses Eglises se rapprocheront toujours plus les
unes des autres. Car Christ est le Chef de tous les fidéles, ’harmo-
nie divine de toutes les sectes humaines ; «<en Jésus-Christ,» a dit
Pascal, un des plus grands disciples d’Augustin, « toutes les contra-
dictions sont accordées. »

H. pE PERRoOT.




	Histoire de l'ancienne Église : depuis la naissance de Christ jusqu'a la fin du sixième siècle

