Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: Histoire du matérialisme : exposé critique de son importance a notre
époque. Partie 2, Le matérialisme aprés Kant

Autor: Astie, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE DU MATERIALISME

EXPOSE CRITIQUE DE SON IMPORTANCE A NOTRE EPOQUE
PAR

Fr. ALBERT LANGE.

SECONDE PARTIE.
Le matérialisme aprés Kant.
I. La Philosophic moderne.

Ce qui fait I'importance de Kant dans Phistoire du matérialisme,
ce n’est nullement le développement de son svstéme, mais son
idée fondamentule ou mieux encore le point de départ de tout le
criticisme. Il permet, en effet, de poser le probléme matérialiste
autrement qu'on ne avait fait jusque-la, de lui faire subir une
transformation parfaiteinent d’accord avec les tendances de notre
epoque.

Jouanl en philosophie le role de Copernic en astronomie, le
philosophe de Koénigsberg affirme que les notions ne se reglent
pas sur les-objets, mais que les objets sont régis par nos concepts.
Nous nous trouvons donc en face d’une objectivité apparente, tou-
jours affectée d’un incurable subjectivisme; la vrace chose en soi
demeure constamment voilée, 1naccessible, derriére le premier
plan que nous présente le monde des phénomeénes. On va tout de
suite voir comment le probléme se trouve autrement posé.

Les spiritualistes ne cessent d’affirmer que le fait psychologique
de la conscience de sol ne peut étre expliqué par des mouvements
purement matériels. Les matérialistes ont beau prouver qu’il dé-
pend de certaines conditions matérielles, I"abime qui sépare le
mouvement extérieur de la sensation va touwjours se creusant, a
chaque nouvel effort qu’on fait pour le combler. Mais ce n’est 14
qu'un-des cotés da probléme. Tous les systémes qui fournissent
iles armes contre le malérialisme, qu’ils relévent de Descartes, de
Spinoza, de Leibnitz ou de Wolf, ou qu'ils soient renouvelés du
vieil Aristote. portent dans leur sein la méme contradiction, escor-



HISTOIRE DU MATERIALISME. 27

tée peut-étre d’une douzaine d’autres plus graves encore. La con-
troverse ne sert qu’a mettre dans tout leur jour les points faibles
de toutes ces philosophies, supérieures d’ailleurs a tant d’égards
au matérialisme.

Il n’est qu’un seul principe contre lequel toutes les armes ma-
térialistes viennent bien décidémen! s’émousser. C’esl ce point
de vue qui déja chez les Grecs a fait la supériorité de Protagoras
sur Démocrite. L’idéaliste Berkeley et le mathématicien d’Alem-
bert I’ont remis en honneur dans les temps modernes. L’évéque
anglican el le philosophe francais rompent avec le matérialisme
exactement sur le méme article. D’aprés le premier, le monde phé-
noménal tout entier n’est qu’une colossale illusion des sens; le
second se demande s’il ¥ a en dehors de nous quelque chose
qui corresponde i ce que nous croyons voir. Le baron d’Holbach
est de mauvaise humeur contre le bon évéque, mais il ne le ré-
fute pas.

Les progres extraordinaires de la physiologie des sens, branche
des sciences exactes, ne permettent plus aux matérialistes de haus-
ser les épaules en pensant aux philosophes qui nient la réalité du
monde sensible. Il semble que la vieille maxime de Protagoras,
Phomme est la mesure de toutes choses, va se montrer plus vraie
encore qu’on ne crovait. Voyez plutot. Quand il serail démontré
que la qualité de nos sensations est exclusivement déterminée par
Pétat de nos organes, on ne pourrait plus traiter d’absurde la
théorie qui soutiendrait que toutes nos expériences dépendent de
notre organisation intellectuelle, nous contraignant de nous repré-
senter les choses comme nous le faisons, de penser comme nous
pensons. De sorte que les mémes objets apparaitraient autrement a
d’autres créatures différemment organisées et que la chose en soi
demeurerait inaccessible @ tous les étres finis.

Quand on parcourt I’histoire de 1’esprit humain, on trouve a
chaque pas des penseurs qui ont présenté notre monde phéno-
menal comme le reflet confus des vrazs objets. Seulement, chacun
en le faisant poursuit un but particulier. Protagoras se propose
d’établir son subjectivisme effréné qui lui permet de déclarer vrai
et bon ce qui semble tel & chaque éndividu; 1’évéque anglican
Berkeley croit travailler en faveur de la foi chrétienne; les scep-
liques vont jusqu’a nier la valeur absolue des lois de la raison. On
sait que ce fut le sceptique Hume qui mit Kant sur la voie qui de-
vait conduire & son immortelle critique de la raison pure.

Hume se rapproche autant du point de vue matérialiste qu’un



28 FR. ALBERT LANGE.

sceptique peut le faire. Il se déclare hors d’état d’expliquer com-
ment le-pur. et simple mouvement dansd’espace peut se transformer
en représentation el en pensée. Toutefols, — et en cela il prétend ve-
nir au secours du matérialisme, — il remarque que ce probléme
n’est pas le seul enveloppé d’une profonde obscurité. La méme
contradiction éclate dés qu’on veul fixer les rapports entre la
cause et leffet. Mais, hélas! quel redoutable auxiliaire que ce
Hume! Le matérialisme abdiquerait sans retour s’il pouvait accor-
der que fous les phénomeénes de la nature sont ¢nexplicables! Du
moment ou le maltérialisme s’incline devant un pareil mystére, il
cesse d’étre un principe philosophique. Il ne peut plus avoir de
valeur que comme méthode scienlifique pour ’étude des détails.
Au fait, ¢’est bien la ’atlitude qu’ont prise la plupart de nos maté-
rialistes contemporains. Ce sont essentiellement des sceptiques.
[Is ne croient plus que la matiére, telle qu’elle se montre a nos
sens, explique toutes les énigmes de la nature. Toutefois, par prin-
cipe, ils agissent comme si elle rendait compte de tout, et ils at-
tendent que les sciences naturelles elles-mémes les obligent a se
ranger a une autre hypothése.

Mais nous n’en avons pas encore fini avec Hume. Il se rap-
proche encore plus du matérialisme quand il nie 1’identité person-
nelle, 'unité de la conscience, la simplicité et 'immatérialité de
I’ame.

" Le fait que Hume exerca une profonde influence sur Kant, ne
doit-il pas déja nous disposer a croire que le sage de Konigsherg
prit 4 I'égard du matérialisme une attitude assez différente de celle
qu’on lui préte ordinairement? Bien qu’il ’ait combattu avec dé-
cision, ce grand esprit ne saurait étre rangé parmi ceux qui es-
timent qu’il suftit de mépriser le matérialisme pour faire preuve
de philosophie. « Les sciences naturelles, dit-il dans ses prolégo-
menes, ne nous feront jamais connaitre lintérieur des objets, c’est-
a-dire, ce qui chez eux n’est pas phénomeéne, mais peut servir de
principe supréme pour ’expliquer. Au reste, elles n’ont pas besoin
de remonter jusque-la pour leurs explications physiques. Si méme
on leur proposait d’ailleurs des explications de ce genre, si on leur
parlait, par exemple, de Vaction de principes ‘mmatériels, les
sciences naturelles devraient les repousser résoliment: elles ne
sauraient admettre comme moven d’explication que ce qui étant
objet d’expérience et tombant sous les sens, peut étre mis en
rapport avec nos perceptions réelles et est d’uccord avec les lois
qui régissent ’expérience. »



HISTOIRE DU MATERIALISME. 29

Kant reconnait que le matérialisme et le scepticisme se justi-
fient comme deux conceptions inférieures qui préparent la sienne.
Elles sont fausses, mais elles étaient, selon lui, nécessaires au déve-
loppement de la science. Tout en les lenant pour légitimes I'une et
’autre, il incline a donner la préférence au scepticisme. Il accorde
bien a I'idéalisme ordinaire que le monde phénoménal ne nous
montre nullement les choses telles qu’elles sont. Mais dés qu’on
veut s’emparer de cel aveu pour enseigner quelque chose sur le
monde des noumeénes ou pour substituer cette prétendue con-
naissance a celle que fournit I’expérience, nul ne proteste plus
énergiquement que Kant. L’idéalisme ordinaire n’a pas d’adver-
saire plus décidé que lui. Du reste, il s’est clairement expliqué.
« Les vrais idéalistes, depuis les éléates jusqu’a I’évéque Berkeley,
ont constamment prétendu que toute connaissance venant des sens
et de I'expérience n’est que pure illusion, qu’on ne peut trouver
la vérité que dans les idées de la raison pure. L’idée fondamentale
de mon idéalisme est au contraire la suivante : toute science repo-
sant sur les idées seules est illusoire ; ce n’est (que par 'expérience
qu’on peut trouver la vérité. »

Mais pénélrons au coeur du sujet. Nous arrivons au commence-
ment de la fin; le matérialisme va recevoir le coup mortel. Aprés
y avoir été suffisamment préparés, ne craignons pas de regarder
en face les propositions les plus abstraites.

Les jugements analytiques se bornent & deéployer sous forme de
proposition grammaticale ce qui se trouve déja renfermé dans la
seule idée du sujet: ils ne sauraient donc augmenter nos connais-
sances. Quand j’ai dit : tous les corps sont éfendus, je n’en sais pas
plus long que quand je m’en tenais a la seule notion de corps que
je ne pouvais me représenter aufrement que comme étendu. Les
jugements synthétiques au contraire augmentent notre connais-
sance de I’objet. Si je dis : tous les corps célestes gravitent, j’ob-
tiens connaissance d’un atiribut qui n’est pas nécessairement ¢in-
pligué dans la notion de corps céleste. Disons encore qu’un
jugement a posteriori est celui qui tire sa valeur de 'expérience,
tandis que le jugement @ priori est valable indépendamment de
toute expérience. Nous voici maintenant en face du grand pro-
bleme posé par Kant : Comment les jugements synthétiques & priori
sont-ils possibles ?

Le matérialiste contemporain et le sceptique se hitent de ré-
pondre : Mais ces jugements ne sont nullement possibles. S’ils réus-
sissent & élablir leur fait, les voila maitres du champ de bataille



30 FR. ALBERT LANGE.

et la philosophie est éconduite a tout jamais. Il est bien vrai que
le matérialisme dogmatique s’ensevelit dans son triomphe : cepen-
dant il faut toujours compter avec le matérialisme sceptique, qui,
en se réservant de corriger plus tard certaines erreurs, menace de
fermer définitivement la voie & toute autre tendance philosophi-
que.

Mais Kant appelle a son aide un formidable auxiliaire : il ne s'a-
git de rien moins que des mathématiques. Qui donc dans ce do-
miaine contestera la possibilité des jugements synthétiques a priori ?

Avant d’aller plus loin, il faut dire un mot d’une controverse
entre Hume el Kant. Le philosophe anglais prétend que toutes les
propositions des mathématigques ne sont simplement (que des juge-
menis analytiques. Le philozophe de Konigsherg soutient au con-
traire que les jugements mathématiques sont synthétiques et a
prior:. Ge qul caractérise les jugements résultant de ’expérience,
c’est quils peuvent élre contredits et rectifiés au moyen de 'expé-
rience. On a cru pendant des siecles que los éloiles fixes élaient
immobiles et on a conclu qu’elles étaient en réalité. C’étail 1a un
Jugement fondé sur 'expérience : il a été plus tard rectifié par des
nbservalions et par ‘des calculs plus exacts. On trouve dans 1’his-
toire de toutes les sciences des exemples du méme genre, excepté
pourtant dans les mathématiques. Il n’est pas vraisemblable que
les regles de la soustraction et de la multiplication puissent jamais
varier, suivant la nature des ohjels sur lesquels il s’agira d’opérer.
Toutes les vérités mathématigques se présentent & nous comme re-
vétues d’un caractére de nécessité absolue.

Est-ce 1a tout ? En serions-nous réduits & ne porter des juge-
ments synthétiques a priori que dans le domaine des mathémati-
gues pures ? S’il en était ainsi, nous ne serions pas bien avances.
Mais nous pouvons également porter des jugements de ce genre
sur l'espace el sur le temps, c’est-a-dire dans le monde des choses
sensibles. Toutefois Kant n’arrive a ce résultal qu’en maintenant
que 'espace et le temps n’ont aucune valeur objeclive, gqu’ils sont
purement et simplement des formes & prioristiques de notre en-
tendement. [ci le matérialisme n’a pas de peine a triompher. S’il
est en effet une chose qui paraisse indubitale, c’est que ’espace et
le temps existent bien réellement hors de nous. Nous ne sommes
passeulement dans I'impuissance de nous représenter une intuition

qui ne serait pas dans le temps et dans I’espace ; mais méme quand
nous nous élevons au supréme degré de l'abstraction, il demeure
toujours vraisemblable que, tout au .plus chez des étres organisés



HISTOIRE DU MATERIALISME. K|

autrement que nous, il pourrait v avoir des maniéres différentes
de se représenter le temps et ’espace. Toutefois, pourquoi demeu-
rons-nous convaincus (ue ces deux formes peuvent étre comprises
de diverses maniéres.? Justement parce qu’elles ont leur base dans
I’essence méme des choses. Si Kant a voulu trop prouver, il a ce-
pendant obtenu un résultat. Il a raffermi le doute de ceux qui se
demandent si le temps et I’espace ont une valeur quelconque en
dehors de I’expérience des éires finjs et pensants; il a, plus qu’au-
cun systéme 1déaliste, ebranlé I'antique fol aux sens qui se trouve
a la base de tout le matérialisme.

Faisons un nouveau pas en avant. De méme que dans le monde
de la sensibilité nous avons le temps et 1’espace comme formes
a prioristiques, nous aurions dans la sphére de la raison les caté-
gories qui nous permettraient de porter des jugements svnthéti-
ques ¢ priori. G'est ici que Kant discute la notion de causalité qui
joue un role si décisif dans la controverse maltérialiste.

Hume le premier avail posé le probléme. Il ne met pas en doute
la justesse de cette notion de causalite ;il convient qu’elle est indis-
pensable. Seulement il veut savoir si elle nous est fournie ¢ priori
par la raison ou si elle est tirée de I’expérience. Ce n’est donc pas
P'utilité de la notion de causalité qui se (rouve mise en uestion,
mais son origine. Tandis que les contemporains de Hume s’étaient
bornés a faire appel au bon sens pour se dispenser de lui répon-
dre, Kant senlit toute la haute portée de ce grand probléme. Apreés
une étude longue et minutieuse, il crut avoir répondu au moyen
de sa table des catégories qui devait renfermer les formes a prio-
ristiques de notre entendement. Ce grand génie se fit illusion,
mais de cette tentative avortée il reste une pensée profonde, qui fit
de Kant le réformateur de la philosophie. Il vit fort bien que I’'expé-
rience humaine est le produit de certaines notions fondamentales
dont toute I'importance consiste principalement en ceci qu’elles dé-
terminent’expérience. La controverse au sujet de la notion de causa-
lité prend donc les plus vastes proportions. Hume a raison quand il
nie l'origine surnaturelle de cette notion qu’on voudrait faire pro-
venir de la révélation, mais il a tort, & son tour, quand il prétend
la tirer de I'expérience. N’est-il pas constant qu’on se trouverait
dans Pimpossibilité absolue de faire des expériences si préalable-
ment on n’était organisé de facon a mettre en rapport le sujet et
Pattribut, la cause et I'effet.

Voici les diverses maniéres de concevoir la notion de causa-
lité : 1° D’apreés 'ancienne métaphysique, la notion de causalilé



32 FR. ALBERT LANGE.

ne vient pas de I'expérience, mais de la raison pure, el, par suile
de cette haute origine, elle est valable et applicable en dehors des
limites de 1’expérience humaine ; 2° d’aprés Hume, la notion de
causalité ne saurait étre dérivée de la raison pure, c’est plutot de
Pexpérience qu’elle provient. Les limites du domaine dans lequel
elle est applicable sont incertaines ; en tout cas, elle ne s’applique
a rien de ce qui dépasse 1’expérience; 3° Kant maintient que la
notion de causalité est un principe fondamental de la raison pure,
et qu’a ce titre elle se trouve a la base de toutes nos expériences.
En conséquence, elle est ('une valeur absolue dans le domaine
de Pexpérience, mais en dehors elle n’est point applicable ; 4° la
notion de causalité a ses racines dans notre organisation et en
tant que disposition elle est antérieure & toute expérience. Par-con-
séquent, elle est d’'une valeur absolue dans le domaine de I'expé-
rience, mais au dela elle est sans iinportance.

Naturellement on doit faire rentrer dans le domaine de I’expé-
rience tout ce qui découle de V’expérience et en général tout ce qui
s’appuie sur l'analogie de P’expérience, ainsi, par exemple, la
doctrine des atomes. Epicure a donc tort de prétendre que les
atomes ont pu sans cause dévier de la perpendiculaire. C’est 14
tout simplement de 'impudence, dit Kant, ne se doutant pas que
de nos jours un compatriole de Hume, M. Stuart Mill, défendrait 1a
méme Lhese. Le philosophe de Konigsherg n’attribue pas une va-
leur absolue uniquement & la notion de causalité en général, mais
encore a la forme scientifique qu’elle a revétue dans les sciences
nalurelles.

Sur ce point, les matérialistes contemporains ne s’entendent
pas enlre eux. Habitués & faire tout provenir de l’expérience, ils
ne monirent aucune disposition & admettre une exception pour
la notion de causalité. D’autre part, la permunence absolue des lois
de la nature est une-de leurs idées favorites. Biichner maintient la
nécessité et 'immutabilité des lois de la nature et néanmoins il
prétend que cette foi lui vient de U'expérience. Peul-étre plusieurs
d’entre eux seraient-ils disposés a ne voir qu’une subtililé dans la
question de savoir si la notion de causalité reléve de I’expérience
ou de la raison. Mais ce serail 14 abdiquer. En effet, il va bien
sans dire que pour 'usage pratique il suffit de puiser la notion de
causalité dans ’expérience. Cette étude ne peut avoir de I'impor-
tance qu’au point de vue théorique. Or, dés qu’il s’agit d’idées, une
logique irréprochable est tout aussi indispensable u’une analyse
exacte en chimie. Au fait, le plus commode pour les matérialistes,



HISTOIRE DU MATERIALISME. 33

c’est de se ranger a I’idée de Hume et de Mill qui prétendent qu’il
peut v avoir des effets sans cause. Alors, pour éviter les graves
conséquences d’une pareille exception, on prétend qu’elle est ex-
cessivement peu vraisemblable. C’est assez pour fermer la bouche
aux amateurs du merveilleux : on peut leur dire en effet qu’il ne
leur suffit pas d’invoquer une nue possibilité en faveur de leur
thése, qu’ils doivent avoir, a tout le moins, la vraisemblance pour
eux. Mais ce n’est pas 1d résoudre le probléme: la difficulté
subsiste. Il demeure en effet certain qu’un individu n’aurait jamais
joint deux sensations pour former une expérience s’il n’avait été
porte par sa propre organisation a les mettre en rapport de cause
et d’effet.

Il nous reste a parler des idées de la raison qui jouent un trés
grand role dans la controverse matérialiste : les idées de lberté,
d’smmortalité, de Dieu. Kant accorde sans difficulté ¢u’elles-n’ont
pas d’importance dans le domaine de I’expérience : si on voulait y
faire appel, elles arréteraient méme le progres des sciences natu-
relles. Quand il s’agit d’expliquer les phénoménes psychologiques,
peu importe de savoir si ’ame est une substance simple ou non.
Le naturaliste n’a pas davantage a4 se demander si le monde est
éternel ou s’il a commencé dans le temps. Il y a plus. Dans 1'ex-
plication de la nature il faut s’abstenir soigneusement de remon-
ter & la volonté d’un étre supérieur. Ce ne serait plus en effet
faire de la philosophie de la nature, mais avouer qu’on abdique.

Il semble que les concessions de Kant sont assez larges et que,
sur cet article du moins, les matérialistes doivent étre contents de
lui. Il n’en est rien cependant ; ils ne sont pas encore rassurés. Le
matérialisme dogmatique s’inquiéte ; il se demande a quoi peuvent
encore servir les idées si elles ne doivenl pas exercer d’influence
sur la marche des sciences positives. Il n’a pas seulement peur
de les voir s’insinuer de nouveau par une porte de derriere, au
grand détriment des sciences, il ne veut rien admettre en dehors
du monde de Pexpérience ; il part en effet du principe métaphysique
en vertu duquel le monde est tel, n¢ plus né moins, qu’il appa-
rait a nos sens.

Kant n’a pas de peine & conquérir une place a ses idées en face
de la doctrine métaphysique qui enseigne I’objectivité absolue du
monde des sens.

La raison (Vernunft), mére des idées, s’occupe de I’ensemble
de toutes les expériences possibles ; 'entendement (Verstand) ne
porte son atlenlion que sur les expériences particuliéres et concre-

C. R. 1869. 3



34 FR. ALBERT LANGE.

tes. Pour si longue que soit une série de connaissances, elle est
impuissante a satisfaire la raison : celle-ci éprouve un besoin ab-
solu de saisir la fofalité. La raison est donc systématique, tandis
que ’entendement est simplement empirique. Les idées d’dme, de
monde, de Dieu sont des formules destinées a satisfaire le besoin
d'unaté qui se trouve profondément enraciné dans notre organisa-
tion intellectuelle. A quoi serviront-elles donc ? Aussitot que nous
prétendrions leur accorder une valeur objective en dehors de
nous, nous nous lancerions sur la haute mer de la métaphysique
ou les naufrages sont inévitables. Mais du moment o nous nous
bornons a respecter ces idées simplement comme ndires, nous
obéissons & une des exigences les plus impérieuses de la raison.
Ces idées ne servent donc pas a élargir le cercle de nos connais-
sances, mais elles nous permettent de réfuter les assertions du
matérialisme et de préparer ainsi un terrain pour la morale qui,
aux veux de Kant, est la partie la plus importante de la philoso-
phie.

En quoi consiste donc la valeur des idées que Kant oppose aux
malérialistes 7 Prélendraient-elles peut-éire nous communiquer
une science supérieure, démontrée ou révélée? Pas le moins du
monde! Ce qui les justifie complétement, c’est que Kanl, au con-
traire, leur refuse toute valeur théorigue quand il s’agit de la
connaissance du monde extérieur et sensible. Mais, dira-t-on peut-
étre, ces prélendues idées ne sont que les réves d’un cerveau ma-
lade ? Pas précisément, et cela pour deax raisons. D’abord elles
ne se trouvent pas pour un moment et dans la téte d’un sewl indi-
vidu : elles sont profondément enracinées dans lesprit humain ;
en second lieu, elles sont d’une utilité a laquelle ne prétendent
pas les hallucinations d’un esprit malade. La critique ne saurait
donc entamer les idées kantiennes, tandis qu’elle a bon marché
de toute meétaphysique dogmatique, sans excepter celle du maté-
rialisme.

Maintenant une autre question réclame encore notre attention.
Kant a dressé la liste de ces idées; il a prétendu les déduire sous
une forme déterminée de toute notre organisation intellecluelle.
Si cette démonstralion était irrésistible, ces idées en acquerraient
un droil inébranlable. Si, an moyen de la raison pure, sans recou-
rir a ’expérience, il élait possible de saisir ainsi notre disposition
naturelle, il est certain qu’en suivant ce filon on arriverait & déve-
lopper toute une branche de la philosophie. Une image fera com-
prendre notre pensée. Yoici un individu qui regarde dans un ka-



HISTOIRE DU MATERIALISME. 35

1éidoscope qu’il a le malheur de tenir pour un télescope. S’imagi-
nant voir des choses merveilleuses dans le monde extérieur, il les
contemple avec tout le zéle dont il est capable. Il n’en est pas
moins renfermé dans un espace trés étroit. D’un coté il découvre
une petite fenélre qui lui permet d’apercevoir une échappée trés
confuse de la campagne: d’un autre coté le prétendu télescope,
avec lequel il s’imagine voir tres loin, est appliqué contre un mur.
Cette vue-ci lui plait tout particuliérement : elle P’attire beaucoup
plus que la petite fenétre ; aussi y revient-il sans cesse pour com-
pléter la connaissance qu’il posséde déja d’un lointain admirable.
Nous avons la le métaphysicien qui, plein de mépris pour la petite
fenétre que 1’expérience lui ouvre, se laisse tromper par le kaléi-
doscope de son monde d’idées. Admettons maintenant qu’il s’a-
percoive de son erreur; supposons qu’il s’avoue qu’il est devant
un kaléidoscope. Cet instrument aura beau 'avoir trompé, il n’en
demeurera pas moins un curieux objet d’étude. Il ne demande
plus dés lors : que sont, que signifient les curieuzes images que je
vois 1a dans le lointain, mais bien comment Pinstrument doit-il étre
organisé pour les produire? 11 se pourrait bien qu’il y eltla une
source de connaissance tout aussi importante que celle que pro-
cure la vue de la petite fenétre ?

Mais encore ici le kantisme promet plus qu’il ne tient. Il faut
accorder qu’il peut y avoir dans notre raison des dispositions na-
turelles gqui nous donnent nécessairement I'illusion de certaines
idées qui n’ont rien & déméler avec ’expérience. Il est hors de
doute que ces idées, qguand nous nous sommes débarrassés de
'apparence trompeuse d’une connaissance extérieure, peuvent
toujours demeurer, méme sous le rapport théorique, un précieux
trésor de notre intelligence. Seulement nous n’avons aucun moyen
de les déduire d’un principe, avec quelque sureté. Nous nous
trouvons tout simplement sur le terrain de la psychologie: nous
n’avons a notre service que la méthode générale de la spéculation
scientifique pour arriver & connaitre ces dispositions naturelles,
si tant est qu’elles fournissent les matériaux d’une science.

Ces idées ne sont donc pas aussi nécessaires que Kant le pré-
tend. Il ne réussit & rendre sa thése vraisemblable qu’a ’égard de
l'dme qui est bien un sujet un, 3 la base de sensations diverses.
Quant a I’idée de Dieu, c’est-a-dire d’un étre intelligent, créateur
du monde, elle ne forme nullement une partie constitutive de no-
tre nature. Au besoin, le seul fait qu’il y a des matérialistes ren-
verserait I'assertion du criticisme. Est-il nécessaire de citer encore



236 FR. ALBERT LANGE.

les noms de plusieurs philosophes, anciens et modernes, qui n’ont
pas admis I'idée de Dieu, Démocrite, Héraclite, Empédocle, Spi-
noza, Fichte, Hégel ?

Kant ne réussil pas mieux a établir I'idée de liberté niée par les
matérialistes. Tout ce qui s’accomplit dans le monde des phéno-
meénes, forme un grand enchainement de causes et d’effets. La vo-
lonté de I’homme ne jouit d’aucun privilége: comme tout le reste
elle est inflexiblement soumise a la loi qui régit la nature entiere.
Mais d’owe provient cette loi de nature avec toute la série d’événe-
ments qui en découlent dans la suite du temps? Elle est un pro-
duit de I'action réciproque de notre organisation d’une part et des
choses réelles (noumeéne, chose en so01) d’autre part, dont la vraie
essence nous demeure cachée. La disposition naturelle de notre
intelligence nous pousse a admettre, a coté du monde gue nous
percevons au moyen de nos sens, un autre monde qui n’existe que
dans notre imagination. Ce monde imaginaire, dés que nous vou-
lons nous en faire une représentation déterminée, est une illusion,
une hallucination de notre cerveau. Le prenons-nous au contraire
comme l'expression, la notion de la nature des choses placées en
dehors de notre expérience? Alors il est plus (qu'une hallucination.
En effet, c’est précisément parce que le monde phénoménal est un
produit de notre organisation, qu'aprés avoir fait cette découverte
nous sommes contraints d’admettre un monde intelligible entiére-
ment indépendant de nos intuitions et de nos catégories.

C’est de ce monde intelligible que la liberté reléve. Qu’est-ce a
dire ? Kant I’exclut résolument de ce monde qu’ordinairement on
tient pour le réel, de notre monde sensible et phénoménal. Dans
celui-ci tout est inflexiblement régi par les relations de cause et
d’effet; il n’v a pas la moindre place pour la liberté. Qu’il s’agisse
de médecine, d’enquétes judiciaires, dans toutes les afTaires de la
vie ordinaire, des qu’il ¥ a lieu & porter un jugement vraiment
scientifique, nous devons tout apprécier d’aprés la loi de cause et
d’effet qui régne en souveraine absolue.

En serait-il de méme sur le terrain pratique, dans I’éducation,
alors que nous avons a lutter contre nos propres passions, en un
mot, chaque fois qu’il s’agit non pas d’apprécier la volonté. mais
d’exercer une action morale? Nullement! Tout change ici d’as-
pect. Il faut partir du fait que nous trouvons en nous une loi
(ui nous prescritd’une maniére absolue. commentnous devons agir.
Cette loi implique V'idée qu’elle peut étre accomplie: Tu peux car
tu dois, dit 1a voix intérieure. et non: tn dois car tu peux. Lesenti-



HISTOIRE DU MATERIALISME. K ¥

ment du devoir est la en nous complétement indépendant de notre
capacité a le remplir. Kant, indépendamment de toute expérience,
croit trouver dans notre conscience la loi morale qui nous com-
mande d’uane maniere absolue. comme une voix intérieure, mais
qui n’est pas obéie d'une maniére absolue. Toutefois par le seul
fait que ’homme se représente 'accomplissement de la loi morale
comme possible, elle exerce une influence /imitée sur son per-
fectionnement réel et non pas simplement imaginaire. La loi mo-
rale n'est qu'un des éléments de ce travail empirique de I’intel-
ligence quiest appelée a lulter conltre d’autres éléments, inclinations,
instincts, babitudes, influences du moment. Ce combat, tout comme
Paction morale ou immorale qui en résulte, est réglé par la loi
générale de cause el d’effet, a laquelle I’homme n’esl soustrait sous
aucun rapport. Qu’en résulte-t-il donc ? Nous avons beau nous re-
présenter la loi morale comme absolue, empiriquement et prati-
quement elle ne possede qu’une force limitée. Mais cette force
limitée est d’autant plus effective, que ’homme entend d’une ma-
niére plus claire et plus pure cette voix qui ordonne en lui d’une
facon absolue. Or, comment I'idée du devoir qui nous crie fu dois,
demeurerait-elle encore distincte et claire, si elle n’étail pas ac-
compagnée de la conviclion gque ce commandement peut étre
observé? Voila pourquoi, lorsqu’il s’agit de la moralité de notre
conduite, nous devons nous plonger résolument dans le monde
intelligible, dans lequel seulement on peut entrevoir la liberté.
Tel est le point de vue de Kant. On comprend que cette énergie
de la conscience morale ait exercé une profonde influence sur
bien des gens. Il n'est pas nécessaire de se ranger a cette concep-
tion pour admirer ce qu’elle a de grandiose. Kant nous fait entre-
voir la possibilité de triompher définitivement du matérialisme au
moment méme ou il lui accorde, de bonne grice et sans réserve,
tout le terrain sur lequel il est invineible. Oui, mais ce n’est jamais
la qu'une possibilité entre plusieurs autres. 1l faut toujours en re-
venir a la critique de la raison pure, c’est-a-dire a ce scepticisme
contenu et méthodique qui du méme coup de faux emporte etle
matérialisme el le spiritualisme. Ne perdons pas de vue les résul-
tats auxquels la eritique arrive. Elle nous enseigne que nolre
science, hasée sur les sens et sur ’entendement, ne nous fait con-
naitre qu'un des cotés de la vérité. Quant a l'autre, on ne saurait
latteindre niau moven de la science ou de la foi. ni par la méta-
physique ou par quelque autre moven: mais lorsque dans notre
besoin d’agir et de réver nous formons et nous évoquons des idées



38 FR. ALBERT LANGE.

n’avant d’existence qu’en dehors du monde de ’expérience, ce
n’est certes pas une mélaphysique matérialiste qui aura le droit de
s’inscrire en faux. Dans la sphére du beau et du bien aucune veé-
rité ne saurait prétendre i une domination absolue. Arrivat-on
méme un jour.d expliquer 'origine d’une idée d’une maniére par-
faitement satisfaisante au point de vue de la psychologie et de la
physiologie, I'idée elle-méme ne seralt encore ni expliquée ni
jugée. Le sculpteur peut sans contredit tirer grand profit de la
physiologie et de I’anatomie, mais fera-t-il dépendre son jugement
sur la beauté du corps humain de I'intelligence qu’il aura des
conditions physiques de cette heauté? Qu’on ne fasse pas ici appel
au principe métaphysique qui affirme 1'unité du bien, du beau;
car, apres tout, qu’est-ce que ce principe, sinon un idée transcen-
dentale, un article de foi, qui appartient proprement au monde
intelligible? Sans doute, nous pouvons éprouver quelque satisfac-
tion & P'accepter, mais l'expérience ne le contredit-elle pas aussi
souvent qu’elle le confirme ? Ensomme, ce que Kant prétend avoir
établi comme le droit exclusif de sa philosophie morale appartient
aussi bien a toute autre philosophie morale ; et quand il s’imagine
avoir prouvé la sienne d’une maniére absolue, il tombe dans 1’er-
reur commune a tous les métaphysiciens.

Nous 1’avons déja dit, Kant a accompli en philosophie la méme
révolution que Copernic en asironomie. Avant la critique de la
raison pure, matérialistes et idéalistes se disputent pour savoir st
I’ame est immortelle ; mais ils sont unanimes a déclarer que la foi
en 'immortalité dépend entierement des résultats auxquels arrive
1a science; ils sont en désaccord lorsqu’il s’agit de déterminer si
le monde extérieur est bien réel, mais ils deviennent de nouvean
unanimes pour déclarer qu’il ne vaudrait pas la peine de porter
son attention sur la matiére si elle était privée de toute vérité ex-
térieure.

Tous ces probléemes sont posés différemment par Kant. Il ne se
borne pas a changer les rapports entre 1’expérience et nos idées,
mais poursuivant toujours la méme veine, il établit des relations
nouvelles entre la connaissance et I'action. Le monde extérieur,
phénoménal est un produit de nos concepts: voila pourquoi il est
Pobjet le plus important de notre connaissance ; nous ne pouvons
atteindre qu’a une vérité relative, et c’est dans la sphére de I'expé-
rience que nous la trouvons. — Les idées ne nous donnent aucune
connaissance, elles nous introduisent dans un monde imaginaire
et c’est precisément en cela qu’elles sont wutiles. Nous nous trom-



HISTOIRE DU MATERIALISME. 39

pons lorsque, par leur moyen, nous prétendons augmenter nos
connaissances ; mais nous nous enrichissons considérablement
quand nous les prenons pour base de noire conduite. — Pour
I’lhomme, il n’y a qu’un seul absolu, la loi morale ; en s’appuyant
sur ce point inébranlable, on peut faire régner P’ordre dans le
‘monde confus des idées, comme notre organisme intellectuel I’éta-
blit dans celui de I’entendement.

Ces trois propositions nous donnent tout ’esprit du kantisme.
Les deux premiéres renferment ce qu’il a de permanent et de défi-
nitif. Quant a la troisiéme elle représente 1’élément subjectif tem-
poraire. Il y a encore un autre résultat d’acquis: I’idéal ne doit
plus étre apprécié d’aprés de prélendues preuves, mais d’apres
ses relations avec la mission morale de I’humanité.

Tout le criticisme n’a qu’un seul but: Kant se propose d’en finir
une fois pour toutes avec le matérialisme sans tomber lui-méme
dans le scepticisme. Comment 1'adversaire, qu’il se proposait de
supplanter, reparut-il aprés lui?

Bien que le développement des sciences naturelles ait contribué
a provoquer cette réaction, en déplacant le terrain de la lutte, on
- vit reparaitre les vieux problémes déja débattus par les matéria-
listes antérieurs au philosophe de Konigsherg. Ce fut la révolution
francaise de 1830 qui donna le coup de grace a I’idéalisme alle-
mand issu du kantisme: il se perdit lui-méme en se mettant
a la remorque de la politique, avec mission de juslifier les théo-
ries absolutistes. L’Allemagne entra alors dans une phase de
développement industriel et commercial qui favorisa singuliére-
ment les idées matérialistes. Les littérateurs qui'se donnérent
comme les représentants de la jeune Allemagne agirent dans la
méme direction. D.-F. Strauss, le célébre auteur de la Vie de Jésus,
et Feuerbach (celui-ci avec plus de vraisemblance) ont été désignés
comme les péres du nouveau matérialisme. Cependant jusqu’en
1848 ce furent bien les représentants de l’idéalisme qui marche-
rent au premier rang a 1’assaut des institutions politiques et reli-
gieuses du passé. Le matérialisme n’occupa décidément la téte des
colonnes d’attaque que gquand il fallut entrer en lutte avec la réac-
lion conservatrice qui suivit de prés le mouvement de 1848. A
partir de ce moment, les savants qui s’occupaient de sciences natu-
relles, inclinérent au matérialisme pour échapper aux réveries mi-
ses en avant par les idéalisles sous le nom de philosophie de la
nature. Moleschott avait lui-méme donné dans les travers de cetle
derniére tendance, et Vogt, un autre précurseur du matérialisme,



40 FR. ALBERT LANGE.

avail fait partie du parlement de Francfort; c¢’était un idéaliste
désappointé. Les deux sont surtout remarquables parle talent d’ex-
position. Celui-ci est plus clair et plus maitre des détails, 'autre sait
mieux rendre compte de I’ensemble: il est plus systématique. Vogt
se contredit plus souvent lui-méme, tandis que chez Moleschott on
trouve en plus grande abondance des phrases auxquelles il est dé-
cidément impossible d’attacher aucun sens. Au plus fort de la lutte,
en 1855, aprés I'assemblée des naturalistes a Gottingue, rappelant
les tournois théologiques du XVI® siécle, parut le livre de Biich-
ner, Force et matiére (1854). 11 a fail plus de sensation et provoqué
plus d’opposition que ceux de ses émules. Les reproches qui lui
ont été faits du point de vue moral doivent étre repoussés, mais
Pouvrage est loin d’avoir I'importance et l'indépendance philo-
sophique auxquelles il aspire. Ses idées sont vagues et arbitraires ;
il n’est conséquent que dans la négation. L’auteur est un idéaliste
qui se dit matérialiste: au fond il doit étre classé parmi ceux (ui
reconnaissent que la vérité est toujours partielle et relative; il
avoue maintes fois que les grandes énigmes de la vie et de 1’exis-
tence sont ¢nsolubles. Si deux hommes de talent comme Moleschott
et Biichner n’ont pas mieux réussi, il ne faut s’en prendre qu’a
leur recherche de la popularité el a 'influence de Schelling et de
Hegel qu’ils ont beaucoup trop subie. Séduits par les réveries de
I'idéalisme, ils retombent dans les errements de lancienne méta-
physique. -

Celle-ci prétendait connaitre la chose en soi. La philosophie de
la nature relevant du panthéisme idéaliste tombe dans la méme
erreur. Kant seul occupe une position nouvelle et bien tranchee.
D’aprés lui nous ne connaissons qu’un unique fait sur le compte
de la chose en soi, savoir son existence, ¢’est-a-dire que la science
humaine occupe upe toute petite ile dans l’immense océan des
connaissances possibles. Le vieux matérialisme tombe dans la
méme erreur que I’ancienne métaphysique; il ne distingue pas
entre la chose en soi et la chose pour nous. Mais la théorie des
ondulalions et la philosophie de Kant ont rendu cette confusion
impossible. Il faut donc compter avec le criticisme. Si on ne veut
pas des réveries de la philosophie de la naiure qui fait de la pen-
admetire la distinction entre le monde des phénomenes et celui
des noumeénes, et se contenter d’améliorer le point de vue
kantien, ou bien se jeter dans les bras de l'impératif catégorique
et tenter en quelque sorte de hattre Kant avec ses propres armes.



HISTOIRE DU MATERIALISME. 41

Les matérialistes ont essavé d’un aulre expédient: ils ont, eux
aussi, mis en avant un nouvel impératif catégorique: Contente-tor
du monde présent. Kant peut répondre que 'impératif catégorique
qui nous commande le bien est undait de conscience, aussi général
et aussi nécessaire que la Ini qui régne dans la nature extérieure.
Tout autre impératif catégorique, au contraire, ne fait pas partie
intégrante de ’homme: ¢’est un fruil de Uarbitraire individuel. —
Ses adversaires ne sont pas pour cela réduits au silence. Ils sonl
en mesure de montrer que la loi morale a une histoire, qu’elle
s'est développée, enrichie et purifiée avec la civilisalion ; pour avoir
une valeur nécessaire et absolue, elle devrait étre partie constitutive
de la conscience humaine. Or si nous étions a 'aurore d’une civi-
lisation nouvelle qui donnerait pour base a la moralité 'obligation
de se contenter du monde présent, qu’aurait-on a ohjecter ?

Eh bien soit! que cette nouvelle morale se montre, qu’elle fasse
ses preuves! Mais c’est ici qu'on se retrouve en face de la plus
grave difficulté. Kant peut avancer un grand fait en faveur de sa
thése: laloi morale se montre dans la conscience de tout homme
arrivé a son développemenlt normal. Le contenu de cette loi peut
différer & beaucoup d’égards d’un individu a l'autre, mais la forme
est toujours 1a, chez chaque membre de la race. La réalité de la
voix intérieure demeure un fait qui ne saurait étre contesté. A la
vérité on peut chercher a restreindre sa généralité; on peut pré-
tendre en outre qu’il se rencontre également chez les divers ani-
maux supérieurs ; I’essentiel demeure toujours acquis.

Il en est tout autrement de I'impératif catégorique mis en avant
par Feuerbach. Il n’est pas prouvé qu’on puisse se contenter du
monde phénoménal et de sa conception purement matérialiste.
Quand cette preuve sera administrée, nous voulons bien croire
(qu’on construira sur elle un systéme moral: car (que ne réussit-on
pas a construire ? En attendant, un fait demeure: la prétention de
se contenter de notre monde visible et de ce qu’il peut donner
est en {lagrante contradiction avec le besoin d’unité qui se trouve
dans la raison. L’art, la poésie et la religion sont des faits qui té-
moignent hautement du besoin qu’éprouve I’humanité de franchir
les limites de I’expérience. Ce sont 1a des protestations considéra-
bles de la nature humaine qu’il s’agirait de rédunire au silence. Si
on s’y fit essayé, le matérialisme naif n’aurait point reparu de nos
jours sous forme systématique. Apres la critique de la raison pure,
il ne peut décidément plus s’affirmer. La foi absolue aux atomes
d’Epicure a disparu avec tout le cortége des dogmes de I’ancienne



42 FR. ALBERT LANGE.

métaphysique. On n’admet plus que I'univers soit ni plus ni moins
tel quel’oreille et1’ceil Paffirment. On maintient seulement que nous
n’avons pas a nous inquiéter du monde des noumenes, des choses
en sol.- -

Un seul écrivain parmi les nouveaux matérialistes a cherché aré-
soudre systématiquement ces difficultés, signalées dans tout leur jour
par Kant. [l a méme tenté de rendre vraisemblable I’accord parfait
du monde phénoménal et du monde réel. C’est Henri Czolbe qui a
essavé de cette hardie tentative, en donnant une exposition nouvelle
du sensualisme. Feuerbach, Vogt, Moleschott et bien d’autres, se
bornent, dit-il, a affirmer que tout doit étre expliqué naturellement,
mais 1ls sont loin d’avoir cherché & prouver la chose dans les dé-
tails. Au fond, ils n’abandonnent jamais le terrain de la religion et
de la philosophie spéculative qu’ils combattent. Czolbe avoue bien
(que son sensualisme repose sur un préjugé, la négation de
tout surnaturel, mais il prétend que sans partir d’'un préjugé on
ne peut arriver a une conception générale du monde phénomeénal.
L’bypothése lui parait également un élément indispensable. Ce
qui le décide a partir de ce préjugé plutdt que d’un autre, c’est le
nouvel impératif catégorique: Contente-tor du monde présent. Il
prétend édifier toule la morale sur la bienveillance qui se développe
nécessairement dans les rapports des hommes. Se montrer mécon-
tent du monde sensible pour recourir & un monde suprasensible,
¢’est faire preuve de fuzblesse morale. Le sensualisme se dit plus
moral que le supranaturalisme. Strauss, Bruno Bauer, Feuerbach,
Vogt, Moleschott n’ont pu qu’ébranler la foi au surnaturel et faire
naitre le besoin de quelque chose de nouveau, c’est-a-dire d’un
sysléme purement naturiste, destiné a ramener toutes les connais-
sances humaines 4 une conception une. Pour nous satisfaire
entiérement, Czolhe est tenu de prouver que foutes les idées sur-
naturelles n’ont aucune existence allewrs que dans notre enten-
dement. C’est ici qu’il échoue. Il est obligé de convenir que la
solulion qu’il propose n'est qu’une hypothése vraisemblable entre
plusieurs autres! Avant pris au sérieux la tiche de svstématiser le
matérialisme, il est venu se hriser contre des impossibilités. Le
matérialisme empirique peut avouer occasionnellement que nous
n’avons de 1’univers qu’une conception purement humatne et sub-
jective; il peut demander qu’on s’en tienne la, car il nie la philoso-
phie et il prétend qu’a une conception générale de Iensemble, il
faut substituer la connaissance des défails. 1.e matérialiste qui pre-
tend étre un philosophe systématique, comme c’est le cas de Gzolbe,



HISTOIRE DU MATERIALISME. 43

se trouve dans une position plus embarrassée. Du moment ou 1l
accorde l'existence de la chose en soi, il esl tenu de faire une con-
cession de plus: 1l doit avouer que nous avons au moins intérét a
admetlre les limites de notre pouvoir de connaitre. Mais arrivé 14,
on ne peut exclure toute idée de surnaturel; en effet, comment
se représenter des limites sans un aw deld et un en deca? 11 v a
plus encore. Dés qu'on admet la possibilité de la chose en sol, on
accorde implicitement le surnaturel.

Il va sans dire que ces exigences logiques ne sont pas de nature
a inquiéter les dilettants du matérialisme. Mais Czolbe, lui, a eu le
mérite de saisir leur portée; il s’est livré a des efforts vraiment
désespérés pour triompher de toutes les difficultés. Il n’a pas reculé
devant l'obligation de présenter une nouvelle théorie de la con-
science et de la perceptien sensible: il a entassé hvpothése sur
hvpothése, et a quoi tout cela a-t-il abouti? Il avoue lui-méme que,
pour établir son matérialisme, « il a été forcé, de conséquence en
conséquence, a se lancer dans un wmonde d’idées fantastiques!...
(p 320) »

Cette unique tentative de fonder une philosophie matérialiste
conséquente sur un principe moral (le devoir de se contenter du
monde actuel) a donc échoué pour 1'essentiel. C’est que le monde
reel est beaucoup moins accommodant que le monde intelligible.
Quand on prétend rendre compte de tout dans le monde, on est
tenu de trouver une explication qui réponde aux diverses exigen-
ces de la raison. Démocrite, grace a la culture de son époque,
pouvait trouver une réponse a tout dans sa théorie des atomes.
De nos jours, aucun systéme ne réussira a expliquer I’énigme uni-
verselle, s’il ne débute par s’imposer a lni-méme des limites, aun
moven d’un scepticisme tempéré. Dans ’ensemble, telle est bien la
méthode que suif le matérialisme contemporain. Il serait peul-
étre facile de montrer comment certains penseurs, Biichner, par
exemple, cessent peu a peu d’élre matérialistes, pour se convertir
au relativisme qui leur parait offrir une plus grande stireté.

II. Le matérialisme et les sciences naturelles.

Si la philosophie de Kant a rendu le matérialisme systématique
désormais impossible, le grand développement qu’ont pris de nos
jours les sciences naturelles parait lui préparer une éclatante
revanche. Toutefois, quand on v regarde d’un peu pres, on ne
tarde pas a4 s’apercevoir que cette opinion générale ne peut étre



i FR. ALBERT LANGE.

justifiée. Les sciences naturelles et le matérialisme ont eu en com-
mun le sort d’étre pervertis par la philosophie de la nature. De
part et d’autre, on a apprisde cette enchanteresse a raisonner alors
qu’il aurait fallu se borner a observer et & constater. C’est & la phi-
losophie et a la crilique historique qu’il appartient de debarrasser
les sciences exactes de tous ces éléments impurs qui leur sont venus
de la spéculation. Comme précipité, i la suite de ce travail de pu-
rification, on ne trouve pas seulement le matérialisme, mais encore
les idées métaphysiques qui tui sont le plus opposées.

- Il reste toujours & examiner le genre d'influence que le matéria-
lisme, en s’alliant avec les sciences naturelles, a exercé sur la mé-
thode positive. Le matérialiste se confie aux sens, sa métaphysique
(nous avons déja vu et nous verrons encore qu’il ne peut s’empécher
d’en faire) repose sur l’analogie du monde de 1’expérience; dans
les sciences naturelles il est éminemment conservateur. S’en tenant
ace que le monde des phénoménes lui fournil, il ne s’engage pas
volontiers dans des explications et des théories qui le dépassent.
L’idéaliste est au contraire naturellement porté ala poésie métaphy-
sique. Cette circonstance ne le rendrail pas impropre aux sciences
naturelles, si seulement il voulait bien se rappeler que le monde
phénomeénal forme un tout systématique, dans lequel on ne saurait
introduire un élément élranger sans amener la plus grande per-
turbation. Malheureusement ’homme qui vit constamment dans le
monde de ’idée est toujours exposé a le confondre avec celui de
Iexpérience. Du reste, disons & sa décharge que ces idées qu’on
lui reproche comme des réveries, sont un produit parfaitement au-
thentique de ceite méme nature humaine qui percoil au moven des
sens et qui porte les jugements. Ensuite, 'idée est tout aussi néces-
saire au progres des sciences que les faits. Bien qu’elle dépasse
toujours ’expérience, elle n’aboultit pas nécessairement a la méta-
physique. Dans-les sciences naturelles, Iidéalisle est éminemment
progressif et révolutionnaire. Il n’esl pas aisé d’apprécier exacte-
ment dans nos temps modernes l'influence respective de ces deux
tendances, parce que trop souvent le joug de I’Eglise a empéché
plusieurs savants de manifester leur vraie opinion. La plupart des
naturalistes du jour font peu de cas des idées, des hypotheses et
des théories. Liebig, dans son antipathie contre le matérialisme, va
jusqu’a proscrire 'empirisme. La tendance opposée, représentee
par quelques naturalistes rigides, prétend, sous 'influence du ma-
térialisme, se soustraire aux sévéres exigences des mathématiques.

Si nous considérons I’attitude prise par les matérialistes en face



HISTOIRE DU MATERIALISME. 43

des grands problémes scientifiques du moment, nous les voyons,
— quand ils veulent étre logiques, rendre systématiquement
compte de tout au moven de leur unique principe, — tomber dans
la méme inconséquence que Czolbe; ils sont obligés de sortir de
leur domaine pour se faire plus ou mpins métaphysiciens. Les
sciences exactes et désintéressées, au contraire, qui s’en tiennent
rigoureusement & leurs méthodes sévéres, occupent un terrain
neutre entre le spiritualisme et le matérialisme.

Pour ce qui est, par exemple, des grands problémes cosmiques,
nos matérialistes veulent encore tout expliquer par la matiére et
le mouvement; Biichner va méme jusqu’a prétendre naivement
que les sciences naturelles ont découvert les atomes. Il se trouve,
au contraire, que celte antique hypothése métaphysique des épicu-
riens a été transformée et finalement abandonnée, grice aux pro-
grés de la chimie et de la physique. L’explication mécanique de
P'univers a du céder le pas & la conception dynamique ; et, qu’on
veuille bien le remarquer, ce n’est pas la philosophie spéculative
(ui a provoqué cette évolution; elle a été imposée par le progres
des sciences exactes. De sorte que le matérialisme, qui semblaij
plausible & la fin du siécle dernier, n’est plus soutenable aujour-
@hui. Il v avait deux moyvens de se débarrasser de la notion de
force; il fallait la subordonner i celle de matiére, ou la rendre in-
nocente en la transformant en quelque chose de sensible. Moles-
chott et Biichner ont essayé du premier procédé, Czolbe du second.
Les trois ont échoué. On est méme allé plus loin. Le dynamisme,
qui avait supplanté le mécanisme, n’a pas tardé a étre menacé a
son tour. Dubois Reymond affirme que la force, en tant que cause
du mouvement, n’est aprés tout qu'un reste de ce besoin irrésisti-
ble que I'homme éprouve de tout personnifier, « une fiqure de rhéto-
rigue, d laquelle nous avons recours parce que toute représentation
claire nous fait défaut. Dans les notions de force et de matiére nous
retrouvons toujours ce méme dualisme qui s’est manifesté par
P’antithése de Dieu et du monde, de I’ame et du corps. Nous ren-
controns encore, mais raffiné, ce méme besoin qui forca jadis les
hommes a peupler les bois et les sources, ’air et la mer de créa-
tures qui n’avaient d’existence que dans leur imagination. Qu’a-t-
on donc gagné quand on affirme que c’est lu force d'atéraction
réciproque qui oblige deux portions de matiére & se rapprocher
une de I"antre ? On n’a pas I'ombre d’un apercu sur I’essence du
phénomene. Mais voici, chose bizarre, notre besoin de remonter
aux causes éprouve une espece de satisfaction lorsque nous en



46 FR. ALBERT LANGH.

venons a 'image ’une mazr qui pousserait doucement la matiére
inerte, ou a celle d’invisibles bras de Polypheéme au moven des-
quels les parties de la matiére s’accrocheraient, s'attireraient e
finiraient par s’entrelacer de fagcon & former un nceud. » Tant il est
vrai que les calégories de 'entendement réussissent par une vieille
habitude & s’introduire subrepticement 14 ou elles sont censées
n’avolr rien a faire. Aussi les naturalistes, sans parti pris, devien-
nenlt-ils toujours plus modestes: ils se contenlenl d’une science
relative qui se borne a constafer les faifs et les lois, lalssant aux
métaphysiciens le soin de remonter aux causes premiéres. Voici
encore un passage de Dubois-Reymond qui montre bien que ce
savant célebre est loin de partager I’assurance des malérialistes
dogmatigques. « En derniére analyse la science a pour but, non pas
de comprendre l'essence des choses, mais de faire voir qu’on ne
saurail la comprendre. La tiche des mathématiciens a é1é non pas
de trouver la quadrature du cercle, mais de montrer qu'on ne
saurail y arriver; la mission de la mécanique a consisté non pas a
découvrir le mouvement perpétuel, mais & démontrer Pinutilité de
cetle recherche. »

Il est une autre grande découverte moderne qui a rendu le
matérialisme dogmatique impossible. Il s’agit de la loi sur la con-
servation des forces et de leur équivalent. Il se trouve que la doc-
trine de 1’élernité de la matiére n’est qu’une applicalion spéciale
d’une loi plus générale, la conservation de la force. Cette loi mel
hors de tout doule ce qu’il va de vrai dans le matérialisme, savoir
que la nature des choses n’admet rien de miraculeux, ni d’arbi-
traire, mais elle condamne définitivement assertion qui proclame
la matiere le principe de tout ce qui est.

Venons-en maintenanl aux divers problémes cosmogoniques
spéciaux. Les scienees naturelles favorisent-elles’la thése du maté-
rialisie antique, qui veul que le monde se soit formé toul natu-
rellement, par le simple jeu des lois qui régissenl la matiére ? La
grande découverte de 1’équivalent mécanique de la chaleur a para
donner une grande valeur a I'idée de Kant et de La Place qui fai-
saient provenir nos masses planétaires de P’épaississement d’une
matiere ténue, diffuse dans ’espace comme un léger brouillard.
Mais deux faits sont venus renverser cette conception, qul était
encore admissible dans le siecle dernier. Grice & de plus forts té-
lescopes, les nebuleuses qu’on avait prises pour des mondes en
formation, image de ce qui se serait passé au commencement, se
sont transformées en diverses constellations d’étoiles distinctes. En



HISTOIRE DU MATERIALISME. 47

second lieu. les géologues de 1'école de Bischoff et de Lyell éta-
blissent que toutes les révolutions de la surface du globe onl été
produites par ’action lente des seules forces telluriques et-météo-
rologiques encore agissantes aujourd’hui. La théorie qui explique
tout par les nébuleuses ne pourra plus se maintenir ¢u’au nom
d’une philosophie de la nature : elle manque des bases empiri-
ques indispensables pour étre professée par les physiciens.

(’est ici le lieu de dire un mot de la question chronologicque
qui joue aussi un certain role. Aucune raison a priori ne permet-
tant de se prononcer pour un certain age du monde ou de la
terre, jusqu’a ce que le contraire soit prouvé, on est naturelle-
ment conduit & admellre un temps infiniment grand. Il résulte de
1a que Popposition entre 1a cosmogonie de Kant et de La Place
qui fait naitre le monde a un certain moment de la dureée, et les
théories qui maintiennent son éternilé, n’est pas aussi grande
qu’on pourrait le croire. Dés qu’on dépasse un certain nombre de
siécles, quand on compte par billions, n’arrive-t-on pas en effet a
une certaine infinité relative ? D’ailleurs des raisons positives ne
permettent pas d’admettre une éternité absolue du monde. Les
theéories physiques réclament impérieusement un ralentissement
de la rotation de la terre sur elle-méme. Ne serait-il que d'une
seconde en 600,000 ans, ou méme en 100 millions d’années, il
suffirait de quelques billions d’années pour changer a tel point
les rapports de la nuit et du jour, que la vie devrait nécessaire-
ment disparaitre et que la planéte ne pourrait tarder de rester
immobile autour de son axe. Or les lois physiques établissent de la
maniere la plus concluante que le phénoméne de la marée doil
diminuer la provision de force mécanique (ui se trouve dans le
systéme, de facon & mettre un jour un terme au mouvement de
rotation de la terre. Ensuite, 1’équilibre des sphéres célestes ne
pourrait demeurer parfait que si les astres se mouvaient tous dans
un espace absolument vide; la moindre résistance de 1’éther suffi-
rait, 4 la longue, pour amener des perturbations. Le fait que la
coméle d’Enke décrit autour du soleil des ellipses toujours
plus étroites, permet de conclure qu’elle n’est pas sans rencontrer
quelque résistance, dans le milieu qu’elle traverse. Ajoutons en-
core que, quelle que soit I’hypothése qu’on admette pour expliquer
la chaleur du soleil, il est physiquement hors de doute qu’elle ne
saurait durer éternellement.

Les sciences positives ne nous permettent donc pas de croire
que notre monde terresire puisse toujours durer. Mais que nous



48 FR. ALBERT LANGE.

enseignent-t-elles a I’égard du passé ? Si nous ignorons comment
le monde est devenu ce qu’il est, on ne saurait contester qu’il n’a
pas été de toute éternité. Qui ne sait que de petits corps célestes
s’accumulent pour en former de grands ? Les astronomes voient
dans les petites planétes situées entre Mars et Jupiter 1'image de
ce que sera un jour la terre, lorsqu’elle aura fait explosion sous
I'action du feu intérieur. Quant a nous, il nous parait plus naturel
d’y voir une représentation de ce qu’ont été certains corps céles-
tes dans une phase antérieure de leur exislence. L’accroissement
que le volume de la terre recoit journellement par la chute des
aérolites est-il entiérement a mépriser ? Ne faut-il tenir aucun
compte de la portion de matiére cosmique que notre terre peut s’ap-
proprier quand il lui arrive d’étre enveloppée dans la queue d’une
comete ? II n’y a rien d’aventureux ni de contraire a la science
dans la supposition qu’un corps céleste puisse croifre par de tels
moyens. On ne manquera pas de dire que le sentiment s’oppose a
de telles hypotheses. Mais ce méme senfiment n’a-t-il pas repoussé
pendant un siécle le systéme de Copernic? On le voit done, quand
nos matérialistes sont disposés a fonder une philosophie dogmali-
(que sur la physique, les problémes les plus importants de la cos-
mologie les raménent forcément au point de vue du subjectivisme
et du relativisme. Sur le terrain physigue pur on se trouve en face
d’une longue série de simples possibilités. Tout est relatif dans
notre monde ; rien ne nous autorise a partir de quelque chose
d’absolu; cet élément dogmatique que nous introduirions trou-
blerait toute notre conception. |

On s’est encore plus occupé de ’origine de 'organisme que de
celle de I"univers. De nos jours la question de la génération spon-
tanée a méme eu le privilége de passionner les esprits. Puis est
venu le probleme soulevé par Darwin. Pour si importantes que
soient toutes ces études au point de vue scientifique, elles ne sau-
raient trancher la question du matérialisme philosophique. De
part et d’autre, on ne manquera jamais de nouvelles hypotheses
pour soutenir la théorie préconcue a laquelle on s’est rangé avant
d’avoir consulté les faits. Il ne suffit pas de parler de l'unité supé-
rieure du monde organique et du monde inorganique, on aimerait
beaucoup la »oir. Il y a longtemps déja que nos chimistes ont pro-
duit des matiéres organiques, mais on attend toujours qu’ils créent
des organismes. Liebig prétend qu’on n’y arrivera jamais. Le sa-
vant qui démontrerait le contraire ne manquerait pas de faire
époque. Mais il faut attendre (ue nous en soyons la.



HISTOIRE DU MATERIALISME. 49

Nous signalerons encore le probléme touchant I’essence de I’in-
dividu organique. Mis en rapport avec la théorie des cellules, il a
attiré 'attention sur lout ce qui concerne l'existence. La grande
antithése de la pluralité et de I'unité fait partie intégrante de I’es-
prit humain; il faut reconnaitre (u’elle est une conséquence de
notre organisation. On doit admettre que dans le monde des cho-
ses en soi il est résolu d’'une maniére qui nous est inconnue, si
méme il existe.

Toutes les sciences cosmologicues constatent 'ordre et la log
dans les divers domaines recouverts jadis d’une obscurité mystique.
Les sciences ont prouvé de nos jours ce qu’Epicure et Lucréce se
bornérent a4 présumer et a affirmer. Les dieux n’eflraient plus les
mortels au moyen des orages et de la foudre, et I'esprit des sa-
vants est & cet égard libre de toute inquiétude. Sous ce rapport, la
mission des épicuriens est remplie de la maniére la plus sa‘isfai-
sante, mais elle est remplie justement dans un moment ot il devient
de la derniére évidence que le matérialisme ne saurait étre la
conception définitive de ’ensemble de 1'univers.

Pendant tout le cours de cette histoire les problemes cosmolo-
giques ont peu a peu perdu de leur importance, pour céder le pas
aux questions anthropologiques. D’une parl, la science a réussi a
montrer que ’homme tel qu’il nous est extérieurement donné, est
un produit des forces qui régnent dans la nature entiere, exacte-
ment comme les corps organiques ou inorganiques. D’autre part,
la physiologie des sens avance des preuves concluantes contre le
matérialisme. Aujourd’hui qu’on a trouvé ’homme fossile, on
cherche les types intermeédiaires qui doivent établir la (ransition
réguliere entre lui et le singe. Mais, quoique forl débattues, ces
(uestions n'ont que peu de rapport avec les principes caractéristi-
ques du matérialisme. Il en est de méme de I'unité de 'espéce
humaine, forme sous laquelle s’est présentée aujourd’hui I'antique
idée de la descendance d’un seul couple. Ici encore, au lieu de
consulter la science seule, on se laisse souvent guider par I'esprit
de parti. Les matérialistes, par exemple, qui nient I'unité du genre
humain, ne craignent pas, en faisant descendre ’homme du singe,
d’admettre une unité. d’espéce qui implique des variélés autre-
ment considérables. Vogt, il est vrai, s’est étudié 3 lever la diffi-
culté. Nous aurions pour ancétres trois familles distinctes de singes,
'orang-oulang, le chimpensé et le gorille. Tres-éloignés au point
de départ, ces trois types se seraient rapprochés les uns des au-
tres, en se rapprochant en méme temps de ’homme. Les hommes,

C. R. 1869. 4



50 FR. ALBERT LANGE.

a leur tour, issus de trois espéces fort diverses de singes, seraient
encore aujourd’hui en train de se rapprocher par le croisement el
les rapports sociaux, de facon a former un jour une unité. Nous
accordons sans peine que celle idée d’une unité en formation a,
sous le rapport-moral, une beaucoup plus haute portée que celle
d’une unité primilive perdue qui ne se trahirait que par des traits
grimacants. Mais jusqu’a présent il n’en a pas été ainsi. Qu’est-ce done
quia poussé afaire les elforts les plus lonables pour amélioration
des races humaines opprimeées, sinon 'idée de lunité primitive?
Il est probable que pour longtemps encore il en sera de méme.
Ce n’est donc pas I'aveugle soltise cléricale qui du haut des chai-
res lonne contre Yogt el les adeptes de Darwin; des sentiments
fort respectables sonl ici en jeu. Cela va sans dire, nous eslimons
qu’il serait immoral de sacrifier & ces sentiments ce que la science
présenterail comune vral oumeme comine vraisemblable. Mais n’est-
ce pas se placer & un point de vue également inférieur lorsque
Vogt prend un malin plaisir & combatire 1'idée d’une différence
absolue entre 'homme et le singe ? On dirait qu’il a simplement
voulu jouer un tour a ses adversaires, car il ne lui suffit pas de
prétendre que les hommes descendent du singe pour répondre
aux objections graves qui s’élévent contre son propre svstéme.
En effet, si dans un temps quelconyue nne [amille d’orang-outangs
a pu donner naissance a un homme de race caucasique, on trou-
vera beaucoup plus vraisemblable que, dans le méme espace de
temps, la race neégre ail pu produire un blanc. Dans loute la con-
troverse, on perd un autre fait de vue. Durant la longue période
indispensable pour que I’homme, grossier et primitif, surgit du
milieu des singes, ceux-ci ont, a leur tour, du subir des modifica-
tions. 1l est vral qu’on pourrait se tirer d’embarras en disantl que,
commes les lions et les ours, les singes ont deégénéré & partir du
moment ou leur rejeton, I’homine-singe, profiltant des premiers ru-
diments de son développement intellectuel, aurail commencé a
progresser. La vraie origine du genre humain daterait donc du
moment ou quelques singes auraient commencé a progresser pour
devenir hommes, {andis que "autre branche de la famille commen-
cait & dégénérer. Au fait, ne semble-t-il pas plus convenable de
faire sortir 'homme d’ane famille d’animaux, appartenant déja a
une organisation supérieure, plutot que de le tirer d’une motte de
terre inorganique?

Mais ce n’est pas ainsi que la question se pose. D’abord rien
n’autorise cette hypothése en vertu de laquelle quelques singes



HISTOIRE DU MATERIALISME. 51

auraient dégénéreé, tandis que d’autres continuaient a progresser.
Ensuile notre entendement ne serait pas satisfait si on ne pouvait
se représenler chaque singe primitif comme sorti des formes or-
ganiques les plus sémples, au moyen d’une série infinie d’interme-
iaires, pendant un temps inappréciable. D’autre part, il n’y aurait
aucune raison ’admetire ni pour les hommes, ni pour les singes un
nombre trop Limité ’ancélres et de lieux d’origine. Vogt remar-
que avec heancoup de raison qu’aujourd’hui les animalcules tra-
hissent la plus grande variété d’organisation. Le principe de Dar-
win sur la sélection naturelle permet tout au plus de conclure que
tous les animaux onl pu sortir d’une forme primitive commune.
Mats il n’y a pas moven d’aboutir avec celte nue possibilité. Il est
beaucoup plus vraisemblable de supposer que dés le début il v a
ea une grande multitude de germes defférents. Les uns auraient,
dans certains cas, formé des especes dilférentes, tandis que d’au-
tres se seraient perduos par suite du melange ou de la disparition de
quelques espéces. Quanl a 'homme, le plus simple est d’admellre
qu’il est sorti de I'homme, c’est-d-dire d’un genre primitif. Celui-
ci, comme tous les autres étres, aura traversé des phases infinies
de développement, mais. dés le commencement, il se distinguait
par une cupacité de perfectionnement qui devait le faire triompher.
(’est en tout cas pousser trop loin le principe de Darwin que de
prétendre que ’lhomme est descendu du singe. Ce qu’il v a d'im-
portant dans I’hypothése du savanl anglais. ce n’est pas I'idée que
toutes les formes ont du provenir d’une seule forme primitive, mais
la preuve que le combal pour la vie a produit des types plus par-
faits qui sont sorlis des moins parfaits.

Venons-en maintenant au cerveau et a I’ame, dont Ies nouveaux
matérialistes s’occupent beaucoup. Ils sont pour la plupart disposés
a croire a la phrénologie. On comprend sans peine le motif de
leur sympathie. Le matérialisme n’est pas bien avancé quand il a
aflirmé cette thése, trés-vraisemblable dans sa généralité : la pen-
sée est une activité du cerveau. Il faut que les phrénologues lui
rendent le service de prouver la chose d’une maniére concreéte,
détaillée et analylique, en montrant toujours le parfait accord du
physigque et du moral. Mais s’il n’y a rien a dire, @ priori, contre
la phrénologie, elle est loin de pouvoir se fonder sur ’expérience.
Le résultat des vivisections ne permet pas d’admettre qu’il vy ait
dans le cerveau divers comparliments correspondant aux diverses
activités intellectuelles. Enfin les études phrénologiques ont man-
(qué jusqu’a présent de toute rigueur scientifique. Ce qui acheve



52 FT. ALBERT LANGE.

de rendre la thése des disciples de Gall indiscutable, c¢’est 1’ah-
sence de toute psychologie comparée. A la vérité, l'on veut aujour-
d’hui faire rentrer cette étude dans les sciences naturelles, mais il
est tout au plus permis d’entrevoir les résultats auxquels on
pourra arriver plus tard. Ainsi, s’il venait & étre démontré par
Iexpérience que certains animaux flairent et goditent la lumiére,
c’est-a-dire la percoivent par des organes semblables &4 nos orga-
nes de 'odorat et du gott, le subjeclivisme et le relalivisme rem-
porteraient alors une nouvelle vicloire. Il serail établi que le
monde des sens est, en grande partie, sous la dépendance de 'or-
ganisation spéciale du sujet. Si on venait, au contraire, a constater
que dans tout le monde animal on chercherait en vain des sensa-
tions essentiellement différenles des notres, cette découverle tour-
nerait au profit du matérialisme.

La psychologie des peuples et la statistique morale qui §’v rat-
tache, pourraient également rendre de grands services. Mais ces
études sont encore trop peu avancées pour permetire de rien con-
clure. En revanche, la physiologie des organes des sens a déja
établi des faits de la plus haute importance. Ici encore le méca-
nisme semble devoir ’emporter. Tout tend & prouver que nos re-
présentations des objets se forment conformément aux lois d’une
inflexible nécessité. Bien que provoquées par le monde exlérieur,
elles tirent leur caractére essentiel de notre organisation. L’ancien
matérialisme avec sa foi naive au monde des sens n’est plus de
mise ; les théories des matérialistes du siécle dernier sur la pensée
sont tout aussi peu soutenables; il ne saurait élre question de nos
jours d’une localisation de la pensée. Mais on peut maintenir que
I’effet de nos sensations simples dépend bien de cerlaines condi-
tions mécaniques que la physiologie pourrait deécouvrir un jour.
Remarquons toutefois que ce mécanisme, qui délermine nos sen-
sations, nous donne par cela méme nos représentations de la ma-
tiere. Qu’est-ce qui nous garaniit son objectivité ? Pourquoi la ma-
tiere ne serait-elle pas un résultat de mon organisation comme les
couleurs ? On le voit, la physiologie n’est ni matérialiste, ni spiri-
tualiste, mais franchement subjectivisie. 11 est contradicloire de
supposer que I’homme puisse sortir de lui-méme. Quand nous
croyons voir des objets, nous ne faisons que nous voir nous-mémes.
Il s’agirait de metire cet idéalisme spéculatif d’accord avec les
théories physiques ordinaires. Jean Muller a entrepris cette tache
a PPoccasion du probléme visuel, et du renversement des images
des objets sur la rétine. :



HISTOIRE DU MATERIALISME. 53

En tout cas, les fails suivants sont constatés par la physiologie:
1° le monde des sens est un produil de notre organisation; 2° nos
organes corporels visibles ne sont, comme toutes les autres par-
ties du monde phénoménal, que des images d’un objet inconnu;
3* notre organisation réelle nous demeure tout aussi inconnue
que le vrai monde extérieur. Nous n’avons jamais devant nous que
le produit de deux facteurs: nolre organisation d’une part, le
monde phénoménal d’antre part; 4°¢ la perceplion sensible s’ac-
complit toujours mécaniquement et par des procédés physiques :
5° lorsque certaines opérations de la perception sensible semblent
impliquer un raisonnement qui reléverait de 'intelligence, le plus
naturel est de supposer que les fonclions intellectuelles, a leur
tour, ne sont que le produit d’'un mécanisme physique.

Il est certain que ces faits, constatés par la physiologie moderne,
sont trés-favorables au matérialisme. La théorie qui considere la
pensée comme une sécrétion du cerveau, ou comme le 1ésultat de
la vibration d’une fibre déterminée, est décidément abandonnée.
On voit dans les diverses pensées les divers modes d’activité d’un
seul et méme organe agissant de diverses facons. Or, le matéria-
lisme ne peut que triompher quand il est prouvé, a 'occasion de
la perception sensible, qu’il s’accomplit dans nolre corps d’une
maniére tout a fail inconsciente des phénoménes qui, pour le ré-
sultat, s’accordent pleinement avec les raisonnements de 1'intelli-
gence. Cela ne prouverait-il pas que les hautes fonctions de la rai-
son peuvent a leur tour étre expliquées matériellement? On ne
manquera pas d’ohjecter aux matérialistes que dans ces opérations
de la perception il y a toujours une action inconsciente de la pen-
sée, mais ils peuvent rétorquer d’abord, au nom de la saine raison,
(ue cette expression: uction inconsciente de lo pensée est contradic-
toire; ils ne manqueront pas d’ajouter, en second lieu, que ce qui
s’accomplit sans (u'on en ait conscience, doit se faire au moyen
du corps, puisque quand on admet une ame, ¢’est toujours pour
expliquer le fail conscient; si celui-ci manque, I’hypothése de 1’ame
est dépourvue de toute base. Du moment ou le corps peut, sans le
concours e la conscience, accomplir des opérations logiques, que
jusqu’a présent on attribuail a ’esprit conscient, il est en mesure de
faire les choses les plus difficiles sans qu’il soit nécessaire de re-
courir 4 une ame. Rien ne saurait donc plus nous empécher de
voir dans la conscience une simple propriété du corps.

On le voit, la physiologie déposerait en faveur du matérialisme,
il n’y avait encore a lenir compte d’un fout autre cdté du pro-



bh FR. ALBERT LANGE,

bléme qui nous occupe. Pour le mettre en pleine lumiére, nous
n’avons qu’a signaler toutes les conséquences du matérialisme. Ad-
mettons donc qu’il y ait dans le corps tout un mécanisme physique
(qui produit et les conclusions logiques de la raison et celles des
sens. Nous nous trouvons alors en présence de ce probléme:
Qu’est-ce que le corps ? Que devons-nous entendre parla matiére ?
Qu’est-ce que le physique dans homme? Ici la physiologie et la
philosophie s’accordent pour nous déclarer que ce ne sont 14, pu-
rement et simplement que nos représentations, des représentations
nécessaires résultant de certaines lois naturelles, mais nullement
des choses mémes, des phénomenes et non des noumenes.

On n’en saurait douter, encore ici, le matérialisme rigoureux,
logique et conséquent aboutit finalement & I'idéalisme. Il ne peut
étre question d’'admetire 1’existence d'un profond abime qui sépa-
rerait les deux parties de notre éire. Nous ne pouvons attribuer
exclusivement certaines fonctions a une nature physigue etlesautres
tout aussi exclusivement a une nature spirituelle; nous avons par-
faitement le droit de supposer et de chercher en toutes choses des
conditions physiques, méme quand il s’agit du mécanisme de la
pensée. En revanche, nous ne sommes pas moins dans notre droit
quand nous considérons, non pas seulement le monde extérieur,
mais encore les organes avec lesquels nous le percevons, comme
de simples ¢mages d’une réalité qui nous échappe. Qu’esl-ce apres
tout que ’eeil au moven duquel nous croyons voir ? Un pur pro-
duit de notre représentation! Et lorsque nous trouvons que les
images qui nous viennent par la vue sont produites par Porgani-
sation de I’ceil, nous ne devons pas oublier que I’ceil a son tour, le
nerf optique, le cerveau, et toules les aulres siructures que nous
pourrons découvrir comme organes de la pensée ne sonl aprés
tout que des représentations. Il est vrai, elles forment un monde
organique, un tout dont les parties se correspondent, mais ce
monde-14 nous renvoie 4 quelque chose qui lai est supérieur, qui
le dépasse.

Ici, sans doulte, il reste un grand probléme a résoudre. L’espace
et le temps sont-ils des phénomeénes purement subjectifs, comme
Kant le prétendait; ou hien faut-il admeltre que la matiére et le
mouvement possédent hien une réalité objective en dehors de nous
et qu’ils sont la cause de tous les autres phénoménes, quelle que
soit d’ailleurs la différence entre ceux-ci et les choses mémes? En
tout cas, sans ’objectivité de I’espace et du temps, il est impossible
de se représenter quelque chose qui ressemble a ce que nous ap-



HISTOIRE DU MATERIALISME. %)

pelons la matiére et le mouvement. L’unique ressource des maté-
rialistes modernes consisterait donc a montrer que ’espace et le
temps apparliennent aux choses mémes.

Mais c’est 1 ce qui n’a été tenté par awcun d’eux. De plus, on
peut fort bien concevoir des étres organisés de facon telle que
’espace leur paraisse avoir plus ou moins de trois dimensions. Ces
nombreuses possibilités suffisent pour nous autoriser a conclure
(que notre conception de 1’espace et du temps peul fort hien n’étre
que subjective et ne pas porter sur les objets en eux-mémes pour
nous les faire connaitre d’'une maniére parfaitement adéquate. Du
moment ou il en est ainsi, les diverses formes du matérialisme de-
viennent foutes insoutenables. En eftet, si les sciences naturelles
(ui reposent sur P’intuilion sensible, doivent exiger, pour demen-
rer conséquentes, qu'a chaque opération intellectuelle corresponde
un certain phénomene matériel, I’autre partlamatiére elle-méme,
avec tout ce qu’on en lire, n’est qu'une production de notre aclivité
subjective. Nous la déduisons de nos propres représentations au
moyen de Pabstraction.

La controverseentre le corps et 'esprit se termine donc a ’avan-
tage de ce dernier. C’est1a Punique maniére de sauvegarder 'unité
des faits. Car ¢’il est de toute impossibilité pour le matérialisme
’expliquer comment un mouvement matériel peut produire le
phénoméne de la conscience, il est au conlraire trés-aisé de ne
voir dans toutes nos représentations de la matiére et de ses mou-
vements, que le résullat de notre organisme, exclusivemenl spiri-
tuel. Helmholtz a donc raison de voir dans aclivité des sens une
espece de raisonnement, de syllogisme. Cela n’empéche nullement
de rechercher le mécanisme physique des sens et de la pensée.
Enflin, ce mécanisme-la, comme tout autre, n’est finalement que
Pimage nécessaire, le symbole d’un véritable état des choses gqui
nous échappe.

II. Le matérialisme moral et la religion.

Si maintenant nous ahordons le terrain pratique, nous voyons
(jue le matérialisme s’est formulé dans une dogmatique inconnue
a Aristippe et a Epicure. Tandis que ces philosophes grecs mettaient
en premiére ligne le plaisir, la jouissance, notre monde moderne
a érigé ’égoisme en doctrine. Cette théorie se trouve formulée
dans I’économie sociale: celle-ci porte au plus haut degré le carac-
tére du matérialisme. Les hemmes sont considérés comme de purs



56 FR. ALBERT LANGE.

égoistes qui connaissent parfaitement bien leurs intéréts et ne se
laissent détourner par rien de leur poursuite. Chacun fait passer
en premiére ligne ses intéréts, — il va sans dire, ses intéréts ma-
tériels — et il suppose que tous les autres en font autant. Seule-
ment de nos jours la grande préoccupation n’est plus la jouissance
immédiate du moment comme dans P'antiquité, mais augmenta-
tion du capitul. Contrairement a la maxime des sages grecs, on
estime qu'un homme est d’autant plus heureux qu’il a plus
de besoins, bien entendu pourvu qu’il ait le moyen de les sa-
tisfaire. Ce désir de multiplier ses besoins et d’augmenter ses ri-
chesses, sans se préoccuper le moins du monde de 'intérét com-
mun de la société, constitue un des traits les plus caractéristiques de
notre époque.

Que parlons-nous d’intérél général et commun ? Gardons-nous
bien de calomnier la société contemporaine en insinuant qu’elle
pourrait le négliger; les économistes nous crient sur tous les tons
que lorsque chacun poursuit ses intéréts particuliers, c’est un
moven infaillible d’assurer le hien-étre de ’ensemble. Ausside quoi
se préoccupe avant tout I’économie sociale? Exclusivement de
Vaugmentation de la fortune publique. Pour ce qui est de sa ré-
partition équitable entre le capitaliste el le travailleur, elle s’en
remet avec confiance a 'égoisme tndividuel.

Si les économistes avaient prétenduseulementfonder une science
sur I’égoisme et s’en tenir a une sphére fimitée, on n’aurait pu les
accuser de matérialisme. Mais ils ont fait plus. IIs ont appliqué les
maximes ordinaires du commerce aux relations des nafions entre
elles. On a sépuré I’économie sociale de la morale, comme on avail
déja depuis longtemps banni la morale du commerce. Qui n’a en-
tendu répéler a satiété qu’en affaires on peut étre impitovable, se
montrer de la derniére exigence? L’homme qui éprouve quelque
répugnance a pratiquer ces maximes, court risque de se faire ac-
cuser d'immoralité &’il a une famille dont il néglige a ce point les
mtéréls ; il passe pour un espril généralement léger et peu soi-
gneux, s’il est seul. Que ne dira-f-on pas de celui qui sacrifie son
intérél privé a Pintérét public!

On pourrait croire quelquefois que cet égoisme doit étre le prin-
cipe moral de I'avenir destiné & supplanter le christianisme. En
effet, il sert a double fin: il renverse les formes de 'ancienne dog-
matique religieuse; il contribue puissamment a angmenter la ri-
chesse malérielle. le seul intérét qui préoccupe heaucoup en ce
moment.



HISTOIRE DU MATERIALISME. 57

Pour savoir ce qu’il faut penser de cette morale nouvelle, il con-
vient de se demander s’il est done vrai que tous les intéréts parli-
culiers obéissent & une espéce d’harmonie préétablie devant amener
le bien-étre de I’ensemble ? A ce compte-la, ’égoiste naif serait le
plus zélé des philanthropes ; il ferait le bien naturellement, il serait
encore dans I'état d’innocence; la svinpalhie deviendrait au con-
lraire le péché originel.

Pour élre juste il faut reconnaitre que celle mise en pralique de
I’égoisme peut, dans certains cas donnés, et dans des limites res-
treintes, produire de bons effets. Il est inconteslable que le régime
de Colbert a fait da bien a la France; de nos jours le libre échange,
qui repose également sur I'idée de I’harmonie des intéréts, a im-
primé un admirable essor a I'industrie de plusieurs peuples.

Mais pour apprécier la valeur du principe, il faut I’examiner en
lui-méme. Qu’on se représente donc une république d’hommes
également qualifiés, qui dans les mémes circonslances travaillent
chacun de toutes ses forces a s’enrichir. Il va sans dire qu’a cer-
tains égards ils se feront mutuellement obstacle, landis qu’a d’au-
tres ils produiront des richesses qui profiferont a la communauté.
Il n'v aurait qu'un seul moven de lever la difficulté: il faudrail
que tous les citovens, sans exception, travaillassent pour la com-
munauté ou que chaque individu se livrit & une occupation spéciale
dans laquelle il n’aurait a redouter aucune concurrence. Nous au-
rions dans un cas le communisme, dans l'antre le systéme de la
propriété privée.

Mais les hommes sont singuliérement complexes. Rien n’auto-
rise 4 croire (u’ils s’attacheront, d’une maniére exclusive, a la réa-
lisation de I'une de ces deux idées. La sociélé est-elle organisée
sur le pied du communisme ? L’égoisme particulier visera a sous-
traire & son profit une partie de la richesse publique; si c’est le
régime opposé qui est en vigueur, I'individu cherchera a augmen-
ter sa propriélé en nuisant a celle d’autrui. Nous admettons qu’il
v aura dans notre république des propriétés communes et des
propriélés particuliéres el qu’il sera pris des mesures, pour qu’il
ne soit pas permis de nuire a I'ane ou a Paulre. Il y aura en outre
des movens réguliers qui permettront a 'individu, tout en (ravail-
lant au bhien-élre commun dont il profite, d’augmenter sa pro-
priété privée. En un mot, il faudra que celui qui rend les plus
grands services a la communauté, recoive la plus grande récom-
pense.

Nous voild donc arrivés a l'idée de Vharmonie des intéréts. 11 se



58 FR. ALBERT LANGE.

peut que les citoyens de notre république déplotent le plus d’acti-
vité et de zeéle quand ils pensent chacun a son profit; les lois
pourront enfin étre telles que I'individu ne puisse augmenter sa
fortune privée sans accroitre proportionnellement celle du public.
Il est également possible qu’en donnant libre carriére a 1’égoisme
on obtienneun déploiement de forces qui compense 1'inconvénient
de la concurrence. Dans ce cas encore I’harmonie des intéréts se-
rait maintenue. ,

Voicl, cependant, un fait qui pourrait déranger nos calculs. Un
travail profitable devient la source de nouveaux avantages: celui
qui aura déja un certain bien-éire fera travailler d’autres citovens
pour {ui. Dés Pinstant ot un individu est supérieur aux aulres, il
peut profiter de ses avantages pour satisfaire son besoin de tou-
jours s’enrichir. A mesure que son bhien-étre augmente, il voit
multiplier ses facilités pour I'accroitre encore. Non-seulement ses
concurrents ne pourront pas lul tenir téte, mais la lot méme ris-
quera bientot de perdre de sa force.

L’harmonie des intéréts est alors hien décidément troublée. 11 doit
arriver un moment ou les riches et les puissants fouleront aux
pieds les lois et les moeurs; il se formera un prolétariat qui sera
sacrifié aux passions de quelques favoris de la fortune, jusqu’a ce
qu'un bouleversement général vienne renverser de fond en com-
ble cette société artificielle uniquement basée sur lintéret. L’his-
toire est la pour montrer que notre supposilion ne s’est que trop
souvent réalisée. Les efforts mémes auxquels les peuples se livrent
pour sortir-de la barbarie, la reconnaissance de la propriété privée,
la protection des droits, I’hérédité, toutes ces institutions qu
aménent pour un temps la prospérité des nations, portent dans leur
sein le germe d’un danger qui va croissant, I'inégalité des richesses.
Quand le mal a atteint un certain degré, rien dans les institutions
ne saurait lui faire contre-poids; la nation n’a plus qu'a périr.
Sparte périt lorsque la propriété du sol se trouva dans les mains
(d’une centaine de familles. Lorsqu’a Rome des millions de prolé-
faires se (rouvérent en présence de quelques milliers de proprié-
laires dont un seul possédail des provinces entiéres, a tel point
qu’on ne passait pour riche qu’a condition d’étre en position de
défrayer une armée, 'empire dut se dissoudre sous Paction du
christianisme et des harbares.

Tout semble indiquer que notre société moderne traverse ac-
tuellement une crise du méme genre. Il est aisé de signaler entre
les deux époques les analogies les plus frappantes. La richesse tend



HISTOIRE DU MATERIALISME. 59

toujours davantage a se concentrer dans uelques mains; les pro-
létaires se multiplient; la religion et les mceurs sont en décadence;
toutes les formes de gouvernement sont menacées; la fol en
une grande révolution qui se prépare est générale et profondément
enracinée. D’autre part de puissants remedes sont a notre portée.
Et, & moins (ue les orages de I’'époque de transition ne dépassent
foute idée, il n’est pas vraisemblable (uel’humanité, avec ses nom-
breux résultats acquis, soit condamnée a tout recommencer a nou-
veau, comme du temps des mérovingiens. Un des remedes les plus
efficaces se trouve sans contredit dans les idées du christianisme,
dont Deffet moral a éfté¢ aussi souvent méconnu qu’exagéreé.

Avouons néanmoins (ue la sociélé civile n’a pas tardé a faire sa
paix particuliére avec les doctrines du Nouveau Testament. Ou sont
les chrétiens qui prennent au sérieux les enseignements sur le bon-
heur des pauvres, sur le danger des richesses, sur ’obligation de
ne pas s’'inquiéter du lendemain et de vendre toul son bien pour
le donner aux pauvres? Ce n’est cependant pas impunément que
ces exhortations ont retenti pendant des siécles dans le sein de la
chrétienté. Il s’est loujours trouvé quelques esprits particuliére-
ment aptes a les recevoir. CGe n’est pas par pur accident que les
vrais chrétiens ont les premiers senti le besoin de s’occuper systé-
matiquement du soin des pauvres et qu’ils ont reconnu que la mi-
sere des masses est une honte pour I’humanité.

Ici on ne mancuera pas de nous objecter que la religion a fait
son temps; que les sciences naturelles ont renversé ses dogmes et
que Péconomie sociale nous a appris & régler la vie des peuples
mieux qu’aucune religion n’a jamais su le faire. Sans examiner la
valeur respective de I'incrédulité et de la foi, au point de vue so-
cial, 11 vy a deux faits incontestables a signaler: c’est a 'influence
lente mais constante des idées chrétiennes que nous sommes re-
devables, non-seulement du progrés moral, mais encore du pro-
greés intellectuel. D’autre part, ces idées ne peuvent produire tout
leur effet qu’en brisant la forme ecclésiastique et dogmatique qui
les enveloppe.

Ce qui constitue le trail caractéristique d’une religion sous le
point de vue moral, ce n’est pas tant son contenu, I’ensemble de
ses principes moraux, mais bien la forme sous laquelle elle cherche
a les faire prévaloir. La morale du matérialisme, au contraire, se
préoccupe de la matiére, du contenu des préceptes particuliers, mais
fort peu de la forme, de la maniére dont il faut s’y prendre pour
que ces doctrines constituent un tout, une conceplion morale



60 FR. ALBERT LANGE.

d’une portée générale. C’est ce qu’on voit manifestement dans la
morale de 'intérét: elle ne peut s’élever plus haut qu’une casuis-
tique yui nous enseigne a préférer intérét permanent i intérét
passager el & faire passer Uessentiel avant U'accessoire. Quant a "es-
sal, souvent tenlé, de dériver toutes les vertus de amour propre,
il n’est pas seulement sophistique, mais mortellement ennuyeux.
La morale fondée sur I'amour du prochain porte elle-méme un
profond cachet de malérialisme, aussi longlemps qu’elle manque
d'un idéul pour régler les rapports des hommes enire eux et
qu’elle s’efforce de rétablir ’harmonie dans notre monde phéno-
ménal. Tout prend une autre tournure lorsque la loi se présente,
comme chez Kant, @ prior:, avec son caractére obligatoire et caté-
gorique, comme tendant 4 ohtenir I’harmonie de I’ensemble dont
nous sommes des parties. |

Mais, demandera-t-on sans doute, cette domination ahsolue de
'idée ne'risque-t-elle pas d’égarer ? Et en face des svstémes reli-
gieux ne vaul-il pas mieux s’en remelire & ’influence lente, mais
sure, de la svmpathie naturelle, plutot que d’écouter la voix de
cerlains prophétes qui trop souvent ont égaré leurs adeptes dans
les sentiers du plus grossier fanalisme ?

Encore ici le matérialisme ale grand tort de réduire la religion
a ses éléments, comme il dissout le monde physique en atomes. Il
ne sait voir en elle qu'un produit de I'imagination, de la crainte et
du sophisme, une connaissance incompléte. Il faut se rappeler
qu’en ces matiéres spirituelles, comme dans les choses extérieures,
’essentiel ne se trouve pas dans le fait brut, que plusieurs facteurs
concourent a produire, mais dans la forme, el que cette forme se
manifeste dans Pensemble el non dans les divers facteurs pris iso-
lément. En religion comme en tout le reste, il y a une antinomie
irréductible entre le touf et les parties. La poésie seule nous
donne les choses complétes, achevées; par la voie analyvtique el
discursive, nous n’obtenons jamais qu’une connaissance incom-
pléte, relative, approximative. Toutes les grandes erreurs viennent’
de la confusion qui s’élablit entre ces deux maniéres de connai-
tre. Ou hien on met les produits de la poésie, les prescriptions de la
voix intérieure, les révélations d’une religion, comme aulant de
vérités absolues, en conflit avec les connaissances obtenues par la
raison discursive ; ou bien on leur refuse toute place dans la con-
science des peuples. Sans contredit, ces produits de la poésie et
de la révélation se présentent a nous comme absolus et immédiats,
parce que nous n’avons pas conscience diu mode de leur produc-



HISTOIRE DU MATERIALISME. 61

tion; et d’autre part ils sont tout simplement faux dés qu’on veut
appécier leur conlenu a la mesure des sciences exactes. Cet ab-
solu n’a de valeur gu’a titre d’¢émage, de symbole d’un autre absolu
placé dans un monde supérieur (ue nous ne pouvons connaitre.
Et ces erreurs ou ces déviations conscientes de la réalité ne nuisent
que lorsqu’on veut voir en elles des connaissances matérielles.

Que conclurons-nous donc ? La religion doil toujours étre tenue
pour vérité. Si elle ne procéde pas de la connaissance humaine,
elle découle d’une intelligence supérieure, d’une science de [es-
sence meéme des choses que Diew révele aux hommes. Il ne s’agit donc
nullement de subordonner les connaissances religienses aux résul-
lats des sciences humaines, encore moins de géner celles-ci par
les prétentions de la foi. « Le moment ne peut tarder d’arriver ou,
en laissant une parfaite indépendance a la science humaine, on re-
connaitra que la religion, I’art et la métaphysique ont également
leurs droits. Les plus décidés et les plus éclairés des crovants, tous
ceux qui ont le sentiment des réalités voient que c’est 1a qu’il fau-
dra en venir. » :

[l v aurait donc des vérités de deux ordres. Et pourquoi pas?
Les anciens se représentaient le poéle comme un vovanl enthou-
siaste qui, tout pénétré de 1’objet qu’il contemplait, n’avait plus
des veux pour la réalité ordinaire. Pourquoi donc en religion ne
pourrait-on pas de méme étre saisi par 'idée ? Et il se trouve des
esprits qui se plongent assez profondément dans ces émotions pour
que la réalité ordinaire passe a Parriére-plan, comment désigne-
rons-nous leurs expériences spirituelles vivantes, incontestables,
efficaces, autrement que par le nom de vérités ? Sans doute il ne
peut étre ici question de vérité que dans un sens symbolique. Mais
c’est le sens d’un svmbole dont les hommes font plus de cas que
de la réalité; il tire tout son prix des rayons que celte image pro-
Jjetle sur eux. Il vous sera trés-facile, avec un peun de logique, de
déharrasser le chrétien de nom des lambeaux de catéchisme qui
lui sont restés dans la mémoire ; mais, avec tous vos raisonnements,
vous ne réussirez jamais & faire douter le vrai croyant de la valeur
de sa vie intérieure. Vous lui aurez prouvé cent fois que ce ne
sont la (ue des impressions purement subjectives, il vous enverra
promener avec vos distinctions entre le sujet et I’objet : il rira de
volre naive tentative de renverser, avec une bouche humaine, cette
forteresse de Sion dont les hautes murailles sont illuminées par la
gloire de I’Agneau et par ’éternelle majesté de Dieu. La mullitude,
pauvre en logique comme en foi, estime que la puissance d’une



62 FR. ALBERT LANGE.

conviction prophétique est un critére aussi bon du vrai qu’une
preuve mathématique. Ef comme aprés lout c’est le peuple qui
fait la langue, nous conserverons en attendant au mol vérité sa
double acception. Les sciences positives nous donnent des frag-
ments de vérilés qui s’augmentent sans cesse, mais en conservant
toujours leur caractére fragmentuire ; dans les idées de la philoso-
phie et de la religion, nous avons un symbole de la vérilé qui
nous la représente en son entier. Il est vrai que nous n’avons ja-
mais qu'un symbole qui change constamment de forme, suivant
le point de vue duquel on le contemple.

Mais on se récrie. Vous oubliez donc la religion rationnelle?
Les rationalistes vulgaires, Kant, les amis des lumieres n’ont-ils
donc pas formulé une religion gui enseigne la vérité pure, sépa-
rée de tout allinge de superstition 7 — Illusion pure! Du moment
ol on prend le mot vérité, non pas au sens symbolique, mais au
sens striet, 1 faut sans hésiter répondre négativement a toules ces
(questions. Il n’existe pas de religion rationnelle qui n’ait a son
tour des dogmes qu’on ne saurait prouver. Mais si, avec Kant, on
voit dans la raison la faculté de laquelle les idées relévent et si on
substitue d’une maniére absolue la valeur morale a la preuve, on
peut dire que tout ce qui se légitime moralement, est par cela
meéme justifié. Le minimum conservé par Kant, Dieu, la liberté,
Vémmortalité, n’est pas absolument indispensable. Les amis des
lumieres 'ont jeté par-dessus bord, et ce qu’ils y ont substitué
n’est pas non plus indispensahle. En principe, ancune de ces doc-
trines n’est indispensable, par ou jenlends (u’il ne saurait élre
prouvé qu’une société qui ne les possederait pas dat néces-
sairement tomber dans I'immoralité. S’agit-il au contraire d’une
nation déterminée, de la société allemande actuelle, par exemple.
il est fort possible que sa conception morale réclame beaucoup plus
d’idées que Kanl n’en voulait mettre a la base de sa religion ra-
tionnelle. Pour le dire criment. c¢’est ici une affaire de gout. Tou-
lefois, ce n’est pas le gotit subjectif des individus qui décide, mais
I’ensemble de la culture des peuples, la maniére générale d’asso-
cier les idées, une certaine disposition fondamentale des coeurs
qui est la résultante d’un nombre infini de causes.

Les rationalistes du siécle dernier faisaient partie de l'aristo-
cralie intellectuelle. Parmi les hommes cultivés, on pouvait encore
réver d’une religion parfuifement vraie, parce qu’on ne s’était pas
déja convaincu que, quand on I’a dépouillée de ce qui peut scanda-
liser I'entendement, il ne reste a la lettre plus rien. Si on edt com-



HISTOIRE DU MATERIALISME. 63

on est revenu de nos jours a I'idée d'une religion purifiée de toute
erreur. Uhlich, le chef des amis des lumiéres; n’a pas été plus heu-
reux. La religion est, a ses yveux, la science des sciences ; elle n’est
rien d’autre ue la science, et avant tout la science de lu nature. 11
rejette résoliiment lout ce qui ne repose que sur la vraisemblance
ou le pressenliment, ainsi ’hypothése d’une ame du monde con-
sciente. Par vérité il entend le reflet dans "ame humaine da
monde réel avec les forces et les objets qui le constituent, avec les
événements dont il est le théatre. Ce qui est hors de latteinte des
sciences exucles ne snurait faire partie de la religion. Au point de
vue moral, la religion consiste & reconnaitre un ordre éternel, une
puissance sainle a laquelle 'homme doil se soumeltre. La seule
chose nécessaire c’est de fonder le rovaume dua vrai, du hon, du
beau. La base de toute la doctrine serait donc le point on 'élément
moral el 'élément intellecluel se réunissent, le principe en vertu
duquel la connaissance scientifique exacte produit un effet moral.
Ce principe n’est aulre que la synthése, Unnion, harmonie du
vrai, du bon, du beau. D’aprés ce principe, la plus parfaite et la
plus noble humanité accompagne necessairement la vérité: les
deux réunies produisent la supréme beauté, la joie supréme, la
plus pure féliciteé.

Qu’est-ce que tout ceci, sinon un dogine bien caractérisé ? El
non-seulement il ne peut étre prouvé, mais encore il est faux si
on l'apprécie du point de vue striclement rationnel. Consent-on,
au conlraire, a n’y voir qu'une simple idée? Oh! alors il peul
edifier les hommes comme toutes les autres idées religieuses et les
elever au-dessus du monde sensible. La vérité, dans le sens de
réalité, bien loin de s’accorder avec la beauté, est en opposition
manifeste avec elle. Tout ce qui est heau est un produit de la poé-
sie. Il n’est pas jusqu’a la beauté, que nous percevons immeédiale-
ment, qui ne soit soumise a cette loi. Car déja dans activité la
plus élémentaire de nos sens il v & un concours de nolre espril.
Est-ce que l'artiste ne trouve pas déja plus de beauté que celui
qui ne I'esl point, dans l'objet qu’il contemple des yeux du
corps? La seule distinction entre les réalistes el les idéalistes
en peinture consiste uniquement en ce que les premiers font,
dans leurs ceuvres, une plus large part a la réalité sensible, en ce
qu’ils représentent 'idée fondamentale comme voilde, traversée
par les idées accessoires. Mais 8’ils n’idéalisaient pas en quelque
mesure, ils cesseraient d’étre artistes.

A quoi voulons-nous donc en venir ? Tout simplement a ceci:
Chez I’ami des lumieres Uhlich, la conceplion de la nature — partie



64 FR. ALBERT LANGE.

indispensable de sa religion — n’est rien d’autre qu’un fruit de la
poésie. Quand je me baisse pour contempler une fleur, dit-il, je
sens que la divinité se révele & moi et m’entoure de parfums. A
merveille! Mais elle est vraie aussi el réelle P'expérience du fidéle
qui dans la priére se sent prés de son Dieu et se sait exaucé. Vous
pouvez lui contester la source extérieure, mais non la réalité de
son sentiment. Vous aussi, quand vous vous édifiez en contemplant
la beauté dans la nature, vous vous faites une nature de fantaisie,
pour ¥ voir votre idéal du bon et du beau. Vous faites abstraction
des ravages des chenilles sur les feuilles, et si par aventure il se
trouve dans votre jardin une plante exhalant une mauvaise odeur,
vous n’avez garde de la mettre a profit peur adorer aussi quelque
peu le diable : vous I'arrachez, au contraire, et vous la jetez dans
un autre coin de la nature qui est encore moins fait pour servir a
vos réflexions édifiantes. '

[.a nature n’est donc que ce que je veux bien la faire. Il dépend
entierement de moi de voir en elle I'image de la perfection ou de
Pimperfection, de 'ordre ou du désordre. Est-ce a dire que nous
prétendions contester aux amis des lumiéres le droit de s’édifier
en se promenant dans leur jardin ? Pas le moins du monde ! Nous
entendons seulement dire que leur culte n’est pas plus vrai, d’une
vérité absolue, que celui que les fideles rendent a4 Dieu dans le
(lemi-jour des cathédrales. Dans les deux cas, il v a mélange de
vérité et de poésie, a des doses différentes. Le fait que les amis des
lumiéres ne s’en doutent pas montre qu’au point de vue intellec-
tuel leur conception religieuse est inférieure a celle de Kant et de
Fichte. lls font, en méme lemps, preuve d’une naiveté ui ne se
retrouve au méme degré que chez les orthodoxes. -

Mais voild que certains philosophes nous arrétent. 1ls prétendent
que la foi naive, incapable de distingner entre le sentiment et les
résultats de la critique, peut seule servir de base a la religion de
I’avenir. — N’est-ce pas la faire reposer la foi religieuse sur une
foi métaphvsique? Si aprés tout celle-ci n’est quun fruit de la
poésie, pourquoi la religion ne subsisterait-elle pas par elle-méme
comme poésie, sans 'intervention de la métaphysique ? 11 faut s’ha-
bituer & reconnaitre & I’idée créatrice en elle-méme une valeur
beaucoup plus grande qu’on ne 'a fait jusqu’a présent. Pour cela
il n’est pas indispensable qu’elle s’accorde avec les résultats de la
critique historique et de I’histoire naturelle que d’ailleurs elle ne
doit point fausser. Il faut regarder le monde des idées a titre de
symbole de la vérité complete, comme lout aussi nécessaire au progres
que les connaissances de Pentendement. Les faits (’expérience reli-



1Y
1s

]

HISTOIRE DU MATERIALISME.

gieuse sont ausst indubitables que ceux gui ont été constatés dans
une autre sphére par les sciences d’observation. En tant que la
religion, dans ce qu’elle a de plus caractéristique, est en opposition
directe avec le matérialisme moral, elle ne cessera jamais d’avoir
les svmpathies des esprits les plus éclaireés et les plus libres; & une
condition cependant, c’est'qu’elle ne se mondanise pas au point de
les obliger a rompre avec elle pour souvrir des voies nouvelles.
Voila le secret des transformations et de la persistance des reli-
gions. Les attaques de la critique ont heau étre irrésistibles, elles
ne sont nullement lo cause, mais le symptdme de leur chute. Au-
jourd’hui, pour prétendre que la mission des diverses confessions
chrétiennes est terminée, il faut ou bien contester leur idée fon-
damentale, au nom de la dogmatique de Pégoisme, ou bien me-
connaitre la valeur des questions sociales. Il v a un abime si pro-
fond entre le peuple et les propriétaires, les esprits cultivés, que la
religion demeure le seul lien qui rattache les uns aux autres les
membres de ’humanité. Il n’est pas de doctrine qui ait pris avec
autant de décision que le christianisme le parti des pauvres et des
opprimés. La hiérarchie et la césaréopapie foulent aux pieds les
malheureux; la foi est la joveuse nouvelle d’une victoire future.
Aussi longtemps que ce résultat n’est pas atteint, qu’on se garde
d’attaquer dans le christianisme un précieux auxiliaire. Veut-on
combattre dans le bon combat de I'indépendance ? Qu’on fasse
une guerre a mort a ce qui menace la liberté, arréte la vérité et
la justice, aux institutions civiles et politiques qui permettent aux
églises d’exercer une funeste influence. Une liberté d’enseigne-
ment limitée est 'unique remeéde contre le fanatisme. Prétendre
aller plus loin en combattant I'orthodoxie grossiére par des mesu-
res gouvernementales on par de violentes missions littéraires, c’est
provoquer le fanatisme non-seulement chez ceux (ui ne manque-
ront pas de réagir, mais encore chez les hommes ui se mettront
a la téte de pareilles attaques. Sans contester les droits des deux
extrémes, lorsque les derniéres traces du fanatisme auront dis-
paru des législations, il se formera une opinion moyenne qui pourra
rallier bien des esprits. Reste 4 savoir si cet espoir se réalisera. 1l
en est de la révolution religieuse comme de la révolution sociale.
Il est fort @ désirer que la période de transition soit pacifique,
mais il est plus probable qu’elle sera orageuse.

La controverse matérialiste est donc un des plus sérieux signes
des temps. De nos jours, comme dans la période antérieure a
Kant et a la révolution francaise, I'intérét pour les idées philosophi-

. R. 1869 . b



66 FR. ALBERT LANGE.

ques fait compliélement défaut; si le matérialisme gagne du terrain
¢’est parce que les idées sont reléguées & ’arriére-plan. Dans des
jours pareils, les matériaux périssables, dans lesquels nos péres
trouvaient, & leur facon, I'expression du sublime et du divin, sont
dévorés par les flammes de la critique ; il leur arrive comme au
corps organique qui, lorsque 1’éfincelle de vie s’éteint, devient la
proie des forces générales de la chimie et tombe en dissolution.
Mais de méme que dans le cycle de la nature une vie supérieure
sort de la désagrégation des éléments inférieurs, nous devons es-
pérer que I'idée prendra un élan nouveau qui élévera ’humanité
a un degré supérieur.

En attendant, les forces appelées a tout dissoudre ne font que
s’acquitter de leur mission. Elles obéissent a ’irrésistible impératif
catégorique de la pensée, & la conscience intellectuelle. Celle-ci
ne nianque jamais de s’éveiller dés que dans la poésie transcen-
dentale le littéralisme est mis a nu, parce que ’esprit a abandonné
les anciens dogmes pour chercher a se donner des formes nou-
velles. Mais 'humanité n’arrivera jamais 4 une paix définitive aussi
longtemps qu’on n’aura pas reconnu que la poésie artistique,
religieuse et philosophique est un besoin permanent de I’hu-
manité. Alors disparaitra pour toujours Popposition entre les
sciences exacles et la poésie; alors aussi on arrivera a cette har-
monie réciproque du bien, du bon, du beau, en lieu et place de
cette séche unité qui ne sait reconnaitre que les droits de la vé-
rité empirique. L’avenir élévera-i-1l encore des cathédrales aux
sombres voutes ? Se contentera-t-il de grandes salles bien éclai-
rées 7 le son des orgues et des cloches retentira-t-il avec une
énergie nouvelle 7 ou bien la gymnastique el la musique,
comme dans la Gréce antique, deviendront-elles le centre de
la culture dans une période nouvelle ?.... En tout cas, la poésie
ne saurait disparaitre entiérement et les choses vieilles ne se re-
léveront pas sans subir de changement. Dans un certain sens les
1dées religieuses sont pourtant éternelles. Qui prétendra réfuter
une messe de Palestrina ou convaincre d’erreur la madone de
Raphaél ? Le Gloria in excelsis demeure une puissance historique :
il retentira pendant tout le cours des sieécles aussi longtemps qu’il
se trouvera des hommes dont les nerfs seront sensibles au tres-
saillement que fait éprouver le sublime. Kt ces grandes idées de la
rédemption de I'individu par P’abdication de sa volonté propre en
présence de la volonté supréme qui dirige l'univers ; ces images
de la mort et de la résurrection qui expriment tout ce qu’il v a de



HISTOIRE DU MATERIALISME. 67

rendre avec de froides paroles ce qui déborde du cceur humain ;

ces doctrines enfin qui nous ordonnent de rompre le pain avec
celui qui est affamé et d’annoncer aux pauvres la bonne nouvelle?

Tout cela ne disparaitra pas sans retour pour céder la place a une
sociélé qui estimerait avoir atteint son but quand I’entendement
humain aurait établi la meilleure police, lorsque I’habileté des in-

venteurs saurait faire des découvertes toujours nouvelles pour
satisfaire incessamment de nouveaux besoins. Il est souvent arrivé
qu'une époque de matérialisme n’a été que comme le calme pré-

curseur de I'orage, destiné a renouveler la face du monde. Nous
posons la plume au moment (octobre 1865) ou la question sociale

agite ’Europe : ¢’est un vaste terrain sur lequel tous les éléments
révolutionnaires de la science, de la religion et de la politique
semblent s’étre donné rendez-vous pour une grande bataille déci-
sive. Soit que,ce combat demeure une lutte non sanglante des in-
telligences, soit que pareil 4 un treniblement de terre il enseve-
lisse des millions d’hommes sous les ruines d’une civilisation épui-
sée, une chose demeure certaine: le monde nouveau ne pourra
triompher que sous les étendards d’une grande idée qui déraci-

nera Pégoisme ; & un travail sans reliche, en vue du seul intérét

personnel, se substituera I’idéal de la perfection humaine dans
le sein de la société. Les luttes que nous avons en perspective per-

draient beaucoup de leur apreté si les esprits dirigeants se ren-

daient mieux compte de la nature du développement humain et

du progreés historique. Il ne faut pas cesser d’espérer qu'a 1’avenir

les plus grandes évolutions pourront s’effectuer sans que I’huma-

nité soit souillée de sang. Ce serait 1a une des plus belles récom-

penses du travail intellectuel, qui trés-souvent épuise les forces,

s’il pouvait contribuer 4 ménager I’avénement de ’inévitable, sans

de terribles sacrifices, et en conservant pour une période nouvelle

tous les trésors de la civilisation. Mais il n’est pas probable que la

transition s’accomplisse ainsi; et nous ne pouvons nous dissimuler
que 'intérét théorique pour ’examen de ces questions brulantes

va en diminuant tandis que les passions irritées arrivent sur le

champ de bataille. En venant trop tard, la vérité n’arrive pas moins

assez tOt ; I’humanité, en effet, n’est pas encore a la veille de son
dernier jour. Les natures heureuses savent seules rencontrer le

bon moment; toutefois I’observateur scrupuleux n’a jamais le
droit de se taire sous prétexte que pour le moment il rencon-

trera & peine quelques oreilles attentives.

' J.-F. AsTIE.




	Histoire du matérialisme : exposé critique de son importance à notre époque. Partie 2, Le matérialisme après Kant

