
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 2 (1869)

Artikel: La question des synoptiques. Partie 1

Autor: Du Bois, H. / Holtzmann, M. / Weizsaecker, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA QUESTION DES SYNOPTIQUES

D APRES LES TRAVAUX DE

MM. HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER

Parmi les problèmes dont a à s'occuper la critique des livres du
Nouveau Testament, il en est. peu qui aient une plus grande portée,

et il n'en est peut-être aucun qui présente autant de difficultés

que celui de l'origine des trois premiers évangiles et de leurs
rapports mutuels. L'importance de ces écrits comme sources de l'histoire

de Jésus-Christ n'échappe à personne. D'un côtelés ressemblances

frappantes qui existent, entre eux et semblent n'en faire
parfois que trois éditions d'un môme ouvrage, de l'autre les

divergences non moins remarquables qu'ils présentent, ont attiré de

fort bonne heure l'attention des théologiens. Déjà les Pères de

l'église, Epiphane, Chrysostôme,et particulièrement Augustin clans

son traité De consensu evangelistarum, s'en sont occupés. Dès

lors, il est vrai, et pendant bien des siècles, ces questions furent
presque entièrement laissées de côté. Il était réservé à la théologie
des temps modernes d'y revenir et de les étudier sous toutes leurs
faces, afin de recueillir les éléments nécessaires à la solution de la

grande question qui domine toutes les autres, celle de la vie de
Jésus. Storr2, vers la fin du siècle dernier, ouvrit l'arène en énonçant

l'opinion que Marc avait écrit le premier, et que Luc avait eu
cet évangile sous les yeux en composant le sien, tandis que
Matthieu aurait écrit d'une manière indépendante de l'un et de l'autre.
Dès lors, parurent et se succédèrent sans interruption jusqu'à nos

1 Die synoptischen Evangelien ihr Ursprung und geschichtlicher
Charakter, von H. J. Holtzmann, 1863. Un vol. in-8.

Untersuchungen über die evangelisclie Geschichte, ihre Quellen und den

Gang ihrer Entwickelung, von C. Weizsäcker, 1864. Un vol. in-8.
2 Ueber den Zweck der evangelischen Geschichte und der Briefe Johannis,

1786. — Defontibus eoangelionm Mutilimi et Lucœ, 1794.

C. R. 1869. 1



2 HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER.

jours une foule d'ouvrages traitant le môme sujet et qui forment
maintenant toute une littérature. Citons entre autres les noms de

Eichhorn, Griesbach, Schleiermacher, Gieseler, de Wette, Credner,
Lachmann, Wilke, Weisse, Hug, Baur, Hilgenfeld, Bleek, Ewald,
etc., etc.

Les opinions diverses concernant l'origine des synoptiques
peuvent se ramener toutes à l'une ou à l'autre des trois hypothèses
suivantes :

1° Celle d'un évangile primitif, présentée en premier lieu par
Eichhorn1. D'après lui, la source commune de nos trois évangiles
synoptiques serait un ouvrage unique, écrit soit en araméen, soit
en grec, et racontant la vie et les paroles du Seigneur. Cet ouvrage
primitif aurait, après son apparition, passé par une série de recensions

et de modifications diverses qui auraient enfin donné lieu à

nos trois premiers évangiles.
Il est certain que cette hypothèse renferme une part de vérité:

elle explique bien, en effet, les ressemblances qui existent, entre
ces trois ouvrages el qui ne se comprennent guère que par l'emploi

de sources écrites communes; mais la manière dont elle cherche

à rendre compte des différences qui les distinguent, en
intercalant un nombre plus ou moins considérable de recensions ou
d'éditions de l'évangile primitif qui auraient disparu sans laisser de

traces, est évidemment artificielle et devait appeler une opposition
qui n'a pas manqué de se produire.

2° L'hypothèse à laquelle Gieseler2 a attaché son nom et qui a

pour représentants parmi les théologiens contemporains Guericke,
Ehrard, Thiersch. D'après Gieseler, ia source commune des trois
premiers évangiles serait, non pas une composition spéciale, mais
la tradition orale, formée de la prédication apostolique, sur l'œuvre
et les enseignements du Seigneur, et qui, après s'être consacrée

pendant un certain temps dans la mémoire de l'église, se serait
fixée enfin sous des formes un peu diverses dans nos évangiles.

Il est certain que, pendant un laps de temps plus ou moins
considérable, les faits de l'histoire évangélique ne se transmirent que

par le moyen de la tradition orale, et que celle-ci a fourni la
matière de plusieurs récits de nos évangiles. Il faut reconnaître
encore que cette hypothèse rend compte d'une manière naturelle et

1 Einleitung in das Neue Testament, 1804.
2 Historisch-kritischer Versuch über die Entstehung und die frühesten

Schicksale der schriftlichen Evangelien, 1818.



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 'i

satisfaisante des divergences qui existent entre les synoptiques.
Mais ce qu'elle n'explique pas, ce sont les ressemblances singulières

qu'ils présentent, ressemblances qui se retrouvent aussi bien
dans le plan général de l'ouvrage que dans une foule de détails
tout à fait accessoires, par exemple le choix et l'arrangement des

mots. Aussi peut elle être regardée à bon droit comme étant en
tous cas insuffisante.

3° Une dernière hypothèse admet que les évangélistes se sont
servis les uns des autres. C'est la plus anciennement formulée ;

nous la trouvons déjà exprimée par saint Augustin1. Elle a été

reprise dernièrement par Hug2 et soutenue dès lors par un grand
nombre d'auteurs. L'insuffisance des autres hypothèses semble ne
laisser que cette seule porte ouverte. Cependant ici encore surgissent

des difficultés : l'évangile de Luc n'est évidemment pas un
ouvrage primitif, l'auteur le déclare lui-môme (Luc, I, 1-4). L'opinion

qui veut en faire la base des deux autres ne peut donc se

soutenir longtemps. Il en est, de même de l'évangile de Matthieu, dans

lequel on reconnaît sans peine la présence de deux sources
distinctes. Enfin, l'évangile selon saint-Marc lui-même paraît présenter

les caractères d'une composition de seconde main; ainsi certaines

abréviations qui nuisent à la clarté du récit, certaines formules
qui lui sont propres et qui ne se retrouvent pas dans les parallèles
identiques de Matthieu et de Luc, etc.

En présence d'un tel résultat, on est en droit de se demander
s'il n'y a point une quatrième alternative ou du moins une manière
de combiner les hypothèses précédentes, qui réponde mieux à

tous les faits et fasse droit à toutes les données du problème. C'est
ce que se sont proposé d'examiner les auteurs des deux ouvrages
que nous avons cités en tête de cette étude et dont les résultats,
dus à une étude approfondie du sujet et à un talent incontestable,
méritent une sérieuse attention de la part de tous ceux qu'intéressent

ces questions.
Nous avons le dessein d'analyser successivement chacun de ces

ouvrages. Nous chercherons ensuite à préciser, d'une part, les points
sur lesquels ils sont d'accord, de l'autre, ceux où ils diffèrent et
qu'on peut envisager comme devant faire l'objet de nouvelles
études.

L'examen des diverses hypothèses proposées jusqu'à ce jour

1 De consensu evangelistarum. I, 2, 4, 12.
- Einleitung in die Schriften des Neuen Testaments. 4e éd. 1847,1 v. in-8.



4 IIOLTZ.MANN ET WEIZS/ECKER.

conduit nécessairement à admettre, comme pouvant seule expliquer

les ressemblances des synoptiques, une source écrite
commune à tous les trois. Or, l'évangile de Marc esl certainement celui
qui s'en rapproche le plus. Partant de là, M. Holtzmann se donne

pour tâche de démontrer l'existence de cette source commune,
dont la combinaison avec une autre source, également écrite et
employée au moins par deux évangélistes, explique selon lui, l'origine

et les rapports des trois évangiles synoptiques.

I. La source commune.

Une étude tant soit peu attentive du texte des trois premiers
évangiles montre dans tous les trois une succession de récils qui
se suivent dans le même ordre général, qui offrent le même
caractère, et souvent môme une conformité littérale. Ces récits
forment ainsi le fond commun de l'histoire que chacun d'ailleurs
présente à sa manière et en ajoutant à ce fond les détails qu'il a pu
puiser à d'autres sources. Cette parenté suppose l'existence d'un écrit
qu'ils ont tous les trois connu et pris pour base de leur composition,

mais qui devait se rapprocher beaucoup de l'évangile de

Marc. Celui-ci. en effet, ne contient qu'un très petit nombre de

passages qui lui appartiennent en propre et, d'autre part, il
présente une unité qui ne se retrouve dans aucun des deux autres,
où l'on discerne la réunion de plusieurs éléments.

Cet écrit1, qui contenait, ainsi la presque totalité de notre second

évangile, et sans doute encore le sermon sur la montagne tel que
nous le trouvons dans Luc (Luc, VI, 20-49), le récit de la guérison
du serviteur du centenier de Capernaüm (Luc, VII, i-10 comp,
avec Matth. VIII), probablement aussi l'histoire de la femme
adultère, que nous trouvons dans Jean, VII, 53 —Vili, 11, où il est

évidemment interpolé, et qui porte tous les caractères des autres

morceaux tirés de cette source, — cet écrit, disons-nous, formait
le premier récit suivi du ministère de Jésus en Galilée.

L'auteur avait dû y joindre celui de la mort de Christ, arrivée à

Jérusalem, et des événements qui la précédèrent immédiatement. Il
avait été sans aucun doute composé en grec; il suffirait" pour le

prouver de cette seule circonstance que toutes les citations de l'An-

1 Le Proto-Marc, études critiques sur l'évangile selon S. Matthieu, par
A. Réville, 1862, p. 115 et suiv.



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. O

cien Testament qui sont communes aux trois synoptiques,sont, une
seule exceptée, conformes à la version des LXX.

Aucun des synoptiques ne reproduit entièrement cette source.
Matthieu et Luc l'ont modifiée en plus d'un point et enrichie de

faits nouveaux. Quant à Marc, qui en a laissé de côté quelques
fragments, il ne peut y avoir ajouté au plus qu'une trentaine de

versets pour lesquels nous ne trouvons point de parallèles dans

les deux autres évangiles Les modifications qu'il y a apportées en
la retravaillant se réduisent à certaines abréviations dans les

discours de Jésus, au retranchement de quelques circonstances du
début de son ministère et du sermon sur la montagne, et à

l'insertion dans le texte primitif de quelques adjonctions explicatives.
Cependant nous rencontrons ici une hypothèse qui, si elle se

vérifiait, renverserait complètement ces résultats, et qui doit dès lors
être examinée de près. D'après Griesbach1, dont l'opinion a été

reproduite et développée plus récemment, entre autres par de Wette,

Bleek, et avec certaines modifications par les théologiens de l'école
de Tubingue, l'évangile de Marc, loin d'être le plus rapproché de
la source primitive, n'est au contraire qu'une compilation des deux
autres. Ainsi doivent s'expliquer la brièveté de cet évangile et la

circonstance qu'il ne contient presque rien qui lui appartienne en

propre. Plus d'un passage, d'ailleurs, semble supposer ou une
abréviation intentionnelle ou une combinaison des récils de
Matthieu et de Luc. — Mais, dans cette supposition, bien des choses

restent difficiles à expliquer. Comment se fait-il que Marc, en
compilant deux sources où l'ordre chronologique et naturel des faits
est souvent altéré, ait retrouvé cet ordre et aide à le rétablir dans
les autres évangiles? Comment, puisqu'il a fait un extrait de
Matthieu et de Luc, a-t-il pu omettre une foule de traits essentiels de
la vie de Jésus et de discours importants, tandis qu'il rapporte nombre

de détails d'une beaucoup moindre valeur? Enfin de quelle
utilité aurait été un ouvrage tel que celui qu'on attribue à Marc et
quel but aurait-il eu en le composant? Au surplus, le style de cet

évangile, riche en détails originaux, en expressions naïves et en
traits pittoresques, suppose un tout autre mode de composition.
Nous trouvons ainsi, dans l'examen de cette hypothèse, une
confirmation de plus des résultats auxquels l'étude des textes nous avait
déjà conduits.

1 De fontibus linde evangelista suas de resurrectione Domini fontes hau-
serint. 1784. —¦ Commentatio qua Marci evangelium totum e Matihcei et
Lucoe commentariis decerptum esse mcmstratur, 1789-90.



b HOLTZMANN ET "WEIZSÄCKER.

II. Les lóyta (2° source).

Si nous retrouvons à la base de nos trois synoptiques un écrit
qui leur a servi de source commune, cette source n'est cependant
pas la seule à laquelle ils ont dû puiser. En effet, Matthieu et Luc
renferment l'un et l'autre de nombreux morceaux qui n'en
proviennent pas, et qui, d'autre part, à cause de leur ressemblance
dans les deux ouvrages, ne peuvent être dus à la composition de
l'un ou de l'autre des auteurs. Ils supposent nécessairement l'existence

d'une seconde source. Nous 'en retrouverons à peu près le
contenu en retranchant de Matthieu et de Luc ce qu'ils ont de

commun avec Marc, et nous remarquons que ce reste comprend
essentiellement des sentences et des discours du Seigneur.

Cette source, toutefois, n'a pas été employée de la même
manière par les deux évangélistes qui en ont fait usage. Dans
Matthieu, les paroles de Christ apparaissent groupées en un certain
nombre de grands discours composés de morceaux appartenant à

diverses époques et à diverses circonstances ; dans Luc, au
contraire, elles sont placées autant que possible dans leur cadre
historique. Or, le mode de procéder de Matthieu suppose un travail
d'assimilation et de transformation bien plus complet que celui de
Luc. On ne comprendrait guère, d'ailleurs, l'existence d'un
ouvrage ne contenant que les cinq ou six groupes de discours que
nous trouvons dans le premier évangile, sans indications historiques;

au contraire, on a fort bien pu faire un recueil des paroles
de Christ, accompagnées chaque fois des quelques données historiques

nécessaires pour en donner l'intelligence, tel que nous le
trouvons encore dans Luc. Il faut donc en conclure que celui-ci
nous présente cette source dans un état plus voisin de l'état
primitif que Matthieu, et que c'est à lui que nous devrons surtout nous
adresser pour en reconnaître la forme et le contenu. Nous en
retrouverons surtout une portion importante dans le morceau Luc,
IX, 51 — XVIII, 14, connu sous le nom de Récit du voyage, et qui
est en grande partie propre à cet évangéliste.

Néanmoins Luc lui-même, pas plus que Matthieu, n'emploie cette

source dans son entier et, pour la reconstruire il faut nécessairement

les consulter et les combiner l'un et l'autre.
D'autre part, il ne faudrait pas croire que tous les discours de

Jésus que nous trouvons dans ces deux évangiles aient été

empruntés à cet ouvrage. Le sermon sur la montagne, par exemple,



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 7

et plusieurs paraboles de Matth. XIII, qui se retrouvent également
dans Marc, doivent avoir appartenu à la première source.

Enfin, outre les morceaux que Matthieu et Luc ont lires des

léyia, ils renferment encore tous les deux d'assez nombreux
fragments qui appartiennent en propre soit à l'un, soit à l'autre.
Citons, pour Matthieu, l'histoire de la naissance de J.-C. (I et II);
certaines portions du sermon sur la montagne (V et suiv.), le récit
de la marche de Pierre sur les eaux (XIV), du statère (XVII), de la

mort de Judas, du songe de la femme de Pilate, du tremblement
de terre (XXVII) etc., etc.; pour Luc, l'histoire de l'enfance (I et
II), la généalogie (III), la résurrection du fils de la veuve de Nain
(VII), la pécheresse de Capernaüm (ibid.), Marthe et Marie (X),
l'histoire de Zachée (XIX). la comparution de Jésus devant Hérode
(XXIII), la parole au brigand converti (ibid.), etc., etc. — Ces

morceaux supposent-ils d'autres sources écrites que celles que
nous avons nommées? Peut-être, pour ce qui concerné les généalogies.

Quant au reste, la langue et le style nous font voir dans ces

portions l'œuvre de l'évangéliste lui-même, recueillant dans la

plupart des cas et mettant par écrit des données de la tradition
orale.

L'étude comparative des textes nous amène donc aux conclusions

suivantes :

a) Nos synoptiques ont employé deux sources écrites principales,

l'une racontant essentiellement le ministère de Jésus en Galilée,

l'autre formant une collection de discours de Christ.
b) La première de ces sources forme la base de la composition

des trois évangiles, mais nous la retrouvons surtout dans Marc, qui
est à peu de chose près identique avec elle.

c) Matthieu et Luc combinent les deux sources, le premier en
les retravaillant davantage, le second en y ajoutant un plus grand
nombre d'éléments empruntés à la tradition orale surtout concernant

l'œuvre de Jésus en Judée.

D'après cela, on ne peut guère parler d'un plan de ces deux

évangiles. Dans Matthieu, ce plan n'existe à proprement parler que
dans les chap. V à XIII, où l'auteur montre successivement un
exemple des enseignements de Jésus dans le sermon sur la
montagne, un exemple de ses œuvres dans les récits de miracles qui
suivent, la fondation de son royaume, dans l'envoi des apôtres (X),
puis les luttes qui en sont la conséquence — et enfin, dans les
paraboles du chap. XIII, les causes de l'inimitié qui poursuit le Christ



ö HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER.

et de la catastrophe final-e. Pour tout le reste, Matthieu suit simplement

les grands traits de l'histoire de Jésus.

Dans Luc, nous trouvons bien moins encore une disposition
systématique; la matière historique se partage chez lui en deux masses

suivant les deux grandes sources où il a puisé, la première
formant la première partie de l'évangile, 1 à IX, 50, la seconde
formant la seconde partie, de IX, 51 à la fin, sauf pour les derniers
chapitres où Luc revient à sa première source. Cependant ces deux
masses se distinguent encore par la différence qu'elles supposent
dans le théâtre de l'activité de Christ: la première portion présente
l'œuvre de Jésus en Galilée, la seconde son œuvre en dehors delà
Galilée (Conf. Luc, IX, 51).

III. Preuves.

Indépendamment du caractère des évangiles eux-mêmes, nous
trouvons la confirmation des résultats auxquels nous sommes
parvenus dans l'étude des faits suivants :

«) C'est d'abord le prologue de l'évangile de Luc (Luc, I, 1-4) :

« Plusieurs ayant entrepris d'écrire l'histoire des choses dont la
« vérité nous a été connue avec une pleine certitude, selon que
« nous les ont transmises ceux qui en ont été les témoins dès le
« commencement et qui ont été les ministres de la parole, j'ai cru
« moi aussi que je devais te les raconter par ordre, très-excellent
« Théophile, après m'être exactement informé de tout dès l'origine,
« afin que tu reconnaisses la certitude des enseignements que tu
« as reçus. »

Dans ce passage, l'évangéliste distingue nettement les témoins
oculaires dont les récits — soit oraux, soit écrits, il ne le dit pas,
-— ont servi de base-aux travaux subséquents, des auteurs qui ont

employé ces sources, et parmi lesquels il se place lui-même. Or,

ce témoignage répond parfaitement à ce que nous avons trouvé

jusqu'ici: dans les récits de ces témoins nous reconnaissons

nos sources, dont Luc aussi a profité et auxquelles il a voulu
remonter ; dans les écrits de ces auteurs dont il parle, nous voyons
nos évangiles de Matthieu et de Marc, composés à l'aide de ces

documents et auxquels Luc veut ajouter un ouvrage qui raconte
autant que possible tous les faits, dès le commencement et par
ordre.

b) Le fragment de Papias sur les évangélistes Matthieu et Marc,
qui nous a été conservé par Eusèbe (Hist. eccl. Ill, 39), et qui pré-



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 9

sente la donnée traditionnelle la plus ancienne sur l'objet qui nous
occupe.

D'après Papias ', Matthieu a écrit en langue hébraïque un recueil
des \6yia du Seigneur, que chacun interprétait ensuite aussi bien
qu'il le pouvait, — et Marc, interprète de l'apôtre Pierre, a mis par
écrit avec soin, mais non pas toutefois en ordre (où («Vroi tó&i) le
récit des paroles et des œuvres du Christ, car il n'avait pas entendu
le Seigneur el ne l'avait pas suivi, mais il avait été le compagnon
de Pierre qui donnait ses enseignements selon le besoin et non
comme voulant faire un recueil des paroles du Seigneur.

Or les liyici dont parle Papias et dont il attribue le recueil à

l'apôtre Matthieu sont certainement la colleclion de discours dans

laquelle nous avons trouvé une des sources principales de nos
synoptiques, car il est tout à fait arbitraire de vouloir entendre
Xiyiov dans un autre sens que celui de « parole, » « sentence » (ef-
fatum). En outre, ce qu'il dit de Marc convient parfaitement à notre

second évangile ou à la source qu'il reproduit, môme les mots
où fMVTo< -raÇsi, car le récit de Marc, comparé au plan plus systématique

de Matlhieu ou de Jean, par exemple, devait paraître moins
ordonné.

c) Les fréquentes répétitions. Nous trouvons souvent, en effet,
dans le même évangile — et très-particulièrement dans Matthieu
et Luc — la reproduction parfaitement identique de la môme
parole de Chrisl dans deux contextes différents. Cette reproduction,
que sans cela l'on ne comprendrait guère, s'explique par la
combinaison qu'ont faite les évangélistes de deux sources, dans
chacune desquelles se trouvaient, mais au milieu d'un cadre historique

différent, les sentences qu'ils rapportent. Sans doule, c'est

encore dans ce fait qu'il faut voir la cause d'un phénomène
particulier au premier évangile qui parle souvent de deux personnages

là où les autres n'en indiquent qu'un seul (deux démoniaques

à Gadara, Matth. VIII, 21-34; deux aveugles à Jérico, Matth.

XX, 29-34).
d) Les citations de l'Ancien Testament. Ces citations forment une

des données importantes pour la détermination du rapport des

synoptiques entre eux, par la différence qu'elles présentent suivant
qu'elles sont tirées du texte hébreu original ou de la version des

1 Evêque de Hiérapolis en Phrygie, né probablement à la fin du premier
siècle et mort en 164. Cf. Bleek, Einleitung in das N'eue Testament, 2e éd.

p. 94.



10 IIOLTZMANN ET WEIZSÄCKER.

LXX. Or, à cet égard, nous remarquons que dans Matthieu les
citations dues à l'évangéliste lui-même sont très-généralement tirées
de l'original, tandis que celles qui se trouvent dans le courant du
récit et qui en font partie proviennent des LXX. Qu'en conclure,
sinon que l'auteur du premier évangile a eu en effet pour son
ouvrage des sources, écrites en grec, dont il a tiré ses récits, tandis

que lui-même, juif de nation, connaissait aussi bien le texte
hébreu de l'Ancien Testament, que le texte grec, et s'attachait de

préférence au premier.
Dans Luc, toutes les citations sont tirées des LXX, et empruntées

à la première source, dont c'est un des caractères, sauf une
seule (VII, 27), tirée de l'original et qui s'explique par l'existence
de la seconde source, dans laquelle l'Ancien Testament était cité
tantôt d'après le grec, tantôt d'après l'hébreu.

Il en est de même de Marc qui cite toujours d'après les LXX,
sauf I, 2, où une élude attentive du texte fait découvrir l'adjonction
postérieure d'une citation qui n'appartenait sans doute pas à la

source primitive, mais que celle-ci semblait appeler en attribuant
à Esaïe les paroles de Malachie citées aux versets 3 et 4.

e) La langue originale du premier évangile. Notre évangile de
Matthieu a été sans aucun doute composé en grec. L'emploi de

certaines tournures exclusivement grecques (Ba-r-coXoyuv, mXuXoyîa,
VI, 7), de certains jeux de mots qui ne se comprennent que dans

cette langue, remploi simultané des LXX ef du texte hébreu pour
les citations de l'Ancien Testament et d'autres indices encore
rendent impossible l'hypothèse qu'il ne serait que la traduction d'un
original araméen.

D'autre part, la tradition ecclésiastique tout entière est unanime

pour déclarer que Matthieu a écrit son évangile en hébreu. Comment

expliquer cette contradiction Elle se résout dès que nous
admettons que l'apôtre Matthieu a en effet composé un ouvrage,
écrit sans doute en langue araméenne, le recueil des \6yia dont
parle Papias, qui forme l'une des sources du premier évangile et
a permis d'appeler celui-ci du nom de Matthieu. — Au surplus,
l'opinion que cet évangile avait été écrit primitivement en hébreu
pouvait trouver un appui dans l'existence de l'évangile araméen
x«9' sSpai'ou-ç, qui n'en est cependant lui-même qu'une recension
postérieure.

f) Le style des synoptiques. Une étude attentive du style de ces
trois écrits donne lieu aux observations suivantes.

Tous les trois ont pour base un même texte, dont on retrouve



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 11

dans tous également les caractères essentiels, sans qu'aucun d'eux
toutefois le reproduise absolument tel quel. Marc est celui qui a le
moins modifié ce document original. Matthieu trahit une plus
grande habitude du style narratif. Luc emploie, lorsqu'il ne
transcrit pas ses sources, des formes d'une grecite plus pure. Nous
reconnaissons là l'existence de la première source que d'autres
indices nous ont montrée comme formant le fond commun des
récits synoptiques.

Nous pouvons, en comparant nos trois évangiles et en étudiant
le style de Marc, retrouver encore sans trop de peine les caractères

qui distinguaient le style de cet ouvrage primitif; il se faisait

remarquer en particulier par son amour des détails et par la forme
populaire du récit. On peut en citer de nombreux exemples:

Les fréquentes repetitions, l'emploi de termes identiques dans

les questions et les réponses d'un dialogue (Marc, 1,40, etc.), de

substantifs au lieu de pronoms, de prépositions avec les verbes

composés déjà de la même particule (I, 25-26; VIII, 23, etc., etc.),
de deux négations au lieu d'une seule (XIV, 25 ; I, 44, etc.), les
détails pittoresques qui rendent en quelques mots la scène vivante
et parlent à l'imagination, la prédilection pour les diminutifs (V,
39-40 ; V, 41-42 ; VII, 25 ; V, 23, etc.), l'usage fréquent du discours
direct au lieu du simple récit. — Ajoulons-y, comme trait
caractéristique, les fréquentes châtions de mots araméens (V, 41 ; VII,
34, etc.). des tournures hébraïques assez nombreuses, et une assez

grande quantité de mots qu'on peut considérer comme lui appartenant

en propre.
Le style de Tailleur du premier évangile se dislingue de celui de

la première source en ce qu'il abrège, quand il le peut, les récits
détaillés et parfois quelque peu prolixes de celle-ci, et cherche à

expliquer les tournures difficiles et à donner un ton plus correct
aux expressions peu grammaticales. En général, le grec en est

meilleur. Il est d'ailleurs caractérisé aussi par un certain nombre
d'expressions ou de formules qui n'appartiennent qu'à lui, ainsi:
iva Tr\r,owQri, -ii àyla izihç eil parlant de Jérusalem, t\; to ivojX'ji,

là où les autres synoptiques disent h ou ln\ t. ôv., l'emploi très-

fréquent du mot oùoavbç (ßaateict ròv oùoorjm revient 27 fois),
l'usage delà particule adverbiale tòte pour marquer les transitions,
qui se trouve 91 fois dans l'évangile, etc., etc.

Luc, à son tour, cherche à rendre le style de l'ouvrage original
plus coulant, à remplir les lacunes en établissant un rapport entre
les faits et en retrouvant autant que possible un ordre chronologi-



12 HOLT/MANN ET WEIZSÄCKER.

que ; il ajoute certaines explications qui ont déjà un caractère plus
ou moins dogmatique (Luc, XX, 36-38; XXI, 8, etc., etc.). En
général, il montre un écrivain qui réfléchit davantage sur les faits et

qui possède un vrai talent de style. Cependant l'auteur a moins
retravaillé ses sources que Matthieu et il est aisé de les reconnaître
encore dans sa narration. — Le style de Luc, au reste, se distingue,
lui aussi, par la prédilection pour certaines expressions qu'il substitue

régulièrement à celles qui se trouvent dans les autres évangiles

(mil au lieu de «p-n ; Ài>vr, pour QâXaaaa, etc.), par l'emploi de

certains mots dans un sens différent, ou avec un autre genre (?X«o?

neutre dans Luc, masculin dans Matth. et Marc), par l'usage
fréquent des participes et par la présence d'une foule de mots qui
n'appartiennent qu'à lui entre tous les évangélistes et qui se

retrouvent également dans les Actes des apôtres. — Enfin Luc
présente deux particularités qui méritent de fixer l'attention: c'est,
d'une part, la parenté remarquable, soit pour les tournures, soit

pour les mots eux-mêmes, de son style avec celui de Paul, parenté
qui confirme ce que nous savons d'ailleurs de ses relations avec

l'apôtre des gentils; d'autre part, ce sont les hébraïsmes qui abondent

dans sa narration et qui surprennent d'autant plus que,
lorsqu'il exprime ses propres réflexions, il écrit en fort bon grec (Luc,
1,1-4): ce phénomène ne s'explique que par l'emploi de sources
dont il a voulu conserver le caractère.

Au surplus, bon nombre de morceaux dans Matthieu et dans Luc
se distinguent encore par certains caractères qui leur sont propres:
ce sont ceux dans lesquels nous avons reconnu l'existence d'une
seconde source, les Xóyta. — Le style de ces morceaux présente
comme traits spéciaux le parallélisme constant des membres de

phrase, et l'emploi de formes ou de mots qui ne se retrouvent que
là; ainsi la forme hébraïsante iepovaak-np pour iepo<j6h>iia, l'expression

bfioloynv h vin (Matth. X, 32; Luc, XII, 8), la négation où^i,

l'emploi pléonastique de «vopwiro? avec le substantif (par exemple:
avôpwiro? fâyoq %a\ oîvottotïjç, Matth. XI, 19; Luc, VII, 34, etc.).

Enfin, le style de Marc lui-môme, quoique se rapprochant beaucoup

de celui de la source qu'il a suivie, en diffère par quelques

particularités que nous reconnaissons entre autres dans les passages

où Matthieu et Luc sont d'accord et où il ne concorde pas avec

eux, dans les latinismes assez fréquents sur lesquels nous aurons à

revenir plus tard, et dans un certain nombre de mots qui paraissent
lui appartenir à lui seul el ne se retrouvent pas dans les autres

synoptiques ni même dans tout le Nouveau Testament. Il est à remar-



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 13

quer que Marc ne présente aucun des traits qui distinguent
spécialement le premier ou le troisième évangile, ou les Xóy<«; preuve de

plus du peu de réalité de l'hypothèse de Griesbach.

IV. Valeur historique des évangiles synoptiques.

Après avoir cherché à déterminer l'origine et les rapports
réciproques de nos trois premiers évangiles, il nous reste à jeter un
coup d'œil sur leur contenu, afin de nous demander quelle importance

ils ont comme documents historiques.
a) Toutefois nous devons, auparavant, rappeler les données

traditionnelles que nous possédons sur chacun d'eux pour les comparer

avec les résultats que nous avons obtenus.

D'après l'opinion unanime de l'ancienne église, le premier évangile

est l'œuvre de l'apôtre Matthieu, — sans doute le même que
le péager Lévi (Marc, II, 14) — qui l'aurait écrit, en langue ara-
méenne, avant de quitter Jérusalem. — Or, l'étude de l'évangile
nous a prouvé que cette tradition, telle qu'elle est formulée, ne
saurait être admise comme historique. Nous avons vu que l'auteur
doit avoir écrit en grec: nous avons reconnu ensuite que son
ouvrage est une composition secondaire pour laquelle il a employé
et retravaillé des sources plus anciennes, et nous pouvons citer
plus d'un passage qui ne sauraient avoir été écrits par un témoin
oculaire. Au reste, l'évangile lui-môme ne se donne point pour être
l'œuvre de l'apôtre Matthieu.

D'autre part, nous devons accorder que la tradition renferme un
élément de vérité, qui en explique l'origine. Nous avons constaté,
en effet, et le fragment de Papias nous a confirmé dans cette
opinion, que Matthieu a écrit une collection des paroles du Seigneur
et que cette collection a été employée par l'auteur du premier
évangile, qui l'a insérée en très-grande partie dans son ouvrage.

Quand au second évangile, les Pères de l'église l'attribuent sans

exception à Marc, le môme disciple qui est aussi appelé Jean, fils
de cette Marie dans la maison de laquelle se réunissaient les chrétiens

de Jérusalem (Ad. XII, 12). Il doit avoir accompagné à Rome

l'apôtre Pierre, auquel il servait d'interprète (Ipfjuvjur^?), et corn,
posé son évangile d'après ce qu'il avait gardé dans son souvenir
des prédications de l'apôtre après la mort de celui-ci. Cette tradition

est, il est vrai, fort contestable en plus d'un point; elle n'est

pas même toujours conforme à elle-même, en ce sens que les Pères



14 HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER.

plus récents veulent que le second évangile ait été écrit par Marc
du vivant même de Pierre et sous sa dictée. Cependant, rien ne
nous empêche de voir dans ses données essentielles un élément
historique réel. Non que le second évangile lui-même puisse être
l'ouvrage de Marc dont parlent les Pères: le caractère secondaire
de cet écrit ne permet pas de l'admettre; mais la source qu'il a

reproduite, avec fort peu de changements d'ailleurs, est
très-probablement due à la plume de ce disciple. C'est ce que confirment
les nombreux el minutieux détails qu'elle renferme, les
renseignements très-exacts qu'elle contient sur l'apôtre Pierre, ou que
ce disciple seul pouvait avoir donnés (V, 37, 41-43; VIII, 29-33;
IX, 5, 6, etc.), et la circonstance remarquable que Justin Martyr,
citant le passage Marc, III, 16, l'indique comme se trouvant dans
les a7ro^vY)/j.ov£Ù|uaToc ïlerpou.

L'auteur du troisième évangile est le seul qui parle de lui-même
(Luc, I. 1-4). Depuis Irénée la tradition ecclésiastique voit en lui
Luc, le compagnon de l'apôtre Paul, dont parlent fréquemment
les épîtres de celui-ci; il élait sans doute payen de naissance (Col.
IV, 11-14), médecin de sa profession (ibid.) et possédait apparemment

une culture assez développée.
La tradition va, il est vrai, plus loin encore: elle veut que Luc ait

aussi écrit en quelque sorte sous la dictée et en tous cas avec
l'approbation de Paul. Or, nous ne pouvons la suivre jusque-là ; le
prologue du troisième évangile lui-môme ne nous le permet pas. Là,
en effet, l'auteur déclare qu'il a recherché les renseignements des

témoins oculaires et ne parle point de Paul, qui n'avait pas vécu avec
Jésus comme les autres apôtres. Mais les critères internes et en
particulier le caractère général de l'ouvrage, sur lequel nous aurons à

revenir, s'accordent avec les données externes pour nous faire
voir dans cet évangile l'œuvre de Luc qui accompagna l'apôtre
Paul dans son voyage de mission de Troas à Philippes, puis dans

son dernier voyage à Jérusalem.

Après être demeuré quelques semaines dans cette ville, il passa
deux années avec Paul, prisonnier à Cesaree, et pendant ce séjour
il a pu recueillir les détails concernant le ministère de Jésus en
Judée, desquels il a enrichi l'histoire évangélique. De plus, le diacre

Philippe (Act. VIII, 40; XXI, 8), qui demeurait, à Cesaree et qui
avait évangélisé la Samarie, a pu lui fournir la matière de plusieurs
récits où il s'agit des Samaritains, tels que Luc, IX, 52 et suiv.; X,
33 et suiv.; XVII, 16 et suiv.

b) Caractère dogmatique des trois synoptiques. L'école critique qui



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 15

voit dans les évangiles les représentants de certaines tendances
intentionnelles, rapporte l'évangile de Matthieu au parli du judéo-
christianisme, et cite plusieurs passages qui paraissent accuser
l'esprit particulariste de l'auteur, comme la généalogie remontant
jusqu'à Abraham, les paroles sur la valeur permanente de la loi
(Matth. V, 17-19; XI, 13, etc., etc., etc.1).

Cependant, Schwegler - lui-môme et Baur 3 plus encore, ont
déjà fait remarquer que ce caractère ne pouvait êlre signalé dans

l'évangile entier, et l'étude de celui-ci prouve qu'il renferme tout
autant de passages favorables à Tuniversalisme et directement
contraires aux tendances du judaïsme (il suffit de cher Matth. XXI, 43.
et les paraboles des chap. XX, XXI, XXII) que de traits que l'on
peut interpréter dans le sens du particularisme juif. Un bon nombre

de ces passages ne se rencontrent même que dans Mallhieu
seul, el la présence simultanée des uns el des autres, aussi bien
que le caractère général de la composition, montre l'absence
évidente de toute intention dogmatique. L'auteur, au contraire,
conserve à ses sources le caractère qu'elles présentaient, et nous
montre ainsi, conformément à l'histoire, réunis en la personne de

Jésus les deux éléments du christianisme primitif qui, plus tard,
entrèrent en lutte.

Mais si l'évangile de Matthieu n'est pas l'œuvre du parti judéo-
chrétien, on a affirmé, d'autre part, qu'il avait été écrit dans un
but apologétique el pour prouver aux Juifs non-chrétiens et aux
chrétiens sortis du sein du judaïsme que Jésus était vraiment le
Messie promis par les prophètes4. De là, dit-on, les fréquentes
citations de l'Ancien Testament, la formule îW -n-X-/-,pwe^ revenant fort
souvent avec les passages prophétiques cités, etc. On ne saurait
nier qu'il n'y ait là quelque chose de vrai, en tant que le premier
évangile porte l'empreinte du milieu dans lequel il a vu le jour et

était destiné avant tout à l'usage des chrétiens de la circoncision.
Mais il contient un si grand nombre de récits et surtout de paroles
de Christ, qui n'ont aucun rapport avec la thèse qu'il aurait voulu
démontrer, qu'on ne peut voir dans cette thèse l'intention
première de l'auteur. Son ouvrage est avant tout un ouvrage historique.

' KöstliD, Der Ursprung und die Komposition der synoptischen Evangelien,

1853.
¦ Nachapostolisches Zeitalter, I, 1845.
5 Theolog. Jahrbüciier, 1843, et Untersuchungen der Evangelien, 1847.
4 Credner: Einleitung ; et Das Neue Testament nach Zweck, II. Ewald,

Jahrbücher, II. Meyer : Comment, zu Matthäus. Hengstenberg : Evang.
Kirchenzeitung, 1858.



16 HOLTZMANN ET WEIZSÄCKER.

Nous pouvons en dire tout autant, et à plus forte raison, du
second évangile. On pourrait être surpris de n'y trouver qu'un* fort
petit nombre des enseignements de Jésus, landis que l'évangéliste
répète souvent que le Seigneur annonçait au peuple « la parole »

(Marc, I, 21 ; II, 2 et passim). Ce phénomène s'explique par le fait
que Marc connaissait sans doute les \6yta de Matthieu, et a voulu,
non les répéter, mais leur donner plutôt un complément
historique.

Au reste, l'auteur lui-môme était un juif de naissance, comme le

prouveraient à eux seuls les fréquents hébraïsmes de son style :

mais, il était entièrement sorti du sein du judaïsme (il nomme les
juifs, en se séparant nettement d'eux, wavre? oi ïouVroi, comme le
quatrième évangile) ; il écrit pour des chrétiens d'entre les gentils,
ce qu'indiquent déjà les nombreux latinismes que nous rencontrons,

à côté des tournures hébraïques, dans son écrit. — Donc,
ici encore, nulle tendance particulière. Aussi, l'école de Tubingue
a-t-elle fini par envisager le second évangile, après avoir cherché
à lui assigner une place dans les luttes de partis du premier siècle

après J.-C, comme l'un des ouvrages destinés à amener la
conciliation entre les tendances opposées ; mais il faut pour cela méconnaître

absolument l'originalité et le caractère naïf et pittoresque du
récit de Marc.

On sait que les principaux représentants de l'école de Tubingue,
et en particulier Baur lui-même, Hilgenfeld et plus encore Volkmar

', ont vu dans l'évangile de Luc, une tendance marquée
d'opposition contre le judéo-christianisme, l'évangile écrit au point de

vue de Paul, contrairement à celui des chrétiens sortis du judaïsme
que représenterait le premier évangile. Biais nous avons vu. que
Luc a écrit son évangile d'une manière tout à fait indépendante
de celui de Matthieu;, ainsi tombe déjà un des principaux
arguments sur lesquels s'appuie cette théorie. D'ailleurs, si Luc avait

voulu corriger Matthieu au point de vue universaliste, il aurait eu

la main bien malheureuse en supprimant l'ordre d'évangéliser
« toutes les nations » (Matth. XXIV, 14 ; XXVIII, 19). Bien plus, le
troisième évangile ne contient absolument rien qui soit dirigé
contre la Loi, ni contre le judaïsme en lui-même, et les sources

auxquelles il puise renferment plus d'un élément judaïque, qu'il
ne cherche point à éloigner ou à dissimuler.

D'autre part, il est parfaitement vrai de dire qu'il y a entre Luc

1 Theolog. Jahrbücher, 1850. Evangelium Marcion's.



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 17

et Paul plus d'un rapport, comme nous l'avons vu déjà pour la

langue, soit dans les détails soit dans les idées générales. L'institution

de la Sainte-Cène (Luc, XXII, 19-20), et le récit des apparitions

du ressuscité (Luc, XXIV) sont tout à fait conformes à 1 Cor.
XI et XV, et présentent certaines divergences avec Matthieu et Marc.
De môme l'universalisme du troisième évangile, qui se retrouve
déjà dans la généalogie de Jésus remontant jusqu'à Adam, et l'idée
du pardon, de la libre grâce de Dieu qui y revient souvent et y
occupe une grande place, rappellent les traits distinctifs de

l'enseignement de Paul. Nous y reconnaissons donc l'esprit du pauli-
nisme, mais nullement le produit d'une tendance exclusive ou
l'œuvre d'un parti. Ici encore, comme dans les autres synoptiques,
nous avons un ouvrage purement historique.

c) Date et lieu de la composition. Nous commençons par déterminer

le terminus ad quem. Baur a cherché à le faire descendre
autant que possible, se fondant essentiellement sur ce que le
contenu des évangiles ne pouvait être de l'histoire réelle, et a fixé

comme date de la composition de nos synoptiques les années 130
à 150 après J -C. Mais il est certain que Justin Martyr, qui vivait
de 103 à 167, a connu en tous cas Matthieu et Luc; il est certain
également que Marc est cité dans les Homélies clémentines qui
parurent, de l'an 150 à 160', que Celse qui vivait dans la seconde
moitié du second siècle a connu tous les Évangiles, et qu'aucune
contestation ne s'est élevée nulle part sur l'authenticité de ces

livres. Par conséquent, ils étaient en usage dans l'église avant l'année

140 ou 150, ce qui suppose déjà une composition bien
antérieure à l'époque à laquelle Baur veut s'arrêter. Cependant, nous
pouvons aller plus loin encore dans cette détermination. A cet

égard, les discours eschatologiques de Jésus (Matth. XXIV; Marc,
XIII ; Luc, XXI) nous fournissent de précieuses indications. Cette

prophétie, autant que nous pouvons en juger d'après la source
primitive, se composait de trois portions: l'annonce des à^-A
ùShtav, pendant lesquelles l'évangile doit se répandre partout, et

qui se termine par ces mois: âXX' oöjtw ìavtvxo tîXoç (Marc, XIII, 7);
la prédiction de la ruine de Jérusalem et du Temple, à l'occasion
de laquelle les chrétiens doivent s'enfuir, ce sont les jours de la

Q).Ui- (Marc, XIII, 20), enfin, l'annonce de l'avènement glorieux de

Chrisl pt-rà vr,-j OXîJiiv èxtivviv (Marc, XIII, 24).

1 Cf. Uhlhorn: Die Homilien uu 1 Reco^nitionen des Clem»ns Romanus,

1854, p. 434.

C. R. 1869 2



18 HOLZMANN ET WEIZSÄCKER.

Or, le premier évangile confond ces deux derniers événements
et attend le retour de Christ immédiatement (èuSe'wç, Matth. XXIV,
29) après la destruction de Jérusalem. Il a dès lors été écrit avant
cette catastrophe qui eut lieu en 70 — quoique probablement très-
peu d'années et peut-être de mois auparavant.

Luc, au contraire, présente les discours eschatologiques de Jésus

sous un jour différent. li distingue avec soin les prédictions relatives

à la ruine de Jérusalem el au jugement qui doit frapper
spécialement, les Juifs (t5 a-m toùtw, Luc, XXI, 23) de celles qui se

rapportent à l'avènement de Christ el au jugement final. Entre ces
deux événements s'étend, d'après lui, une période pendant laquelle
Jérusalem sera ìroiToufjisvr, ù-nrò 19-jüv ô^o'i ou TcX.r,p<«>Öw<J!v xaifo'i sÔvwv

(Luc. XXI, 24). Si nous considérons en outre que certains trails
de la prophétie dans Luc semblent supposer par leur précision
que 1,1 ruine de Jérusalem était effectivement arrivée (Luc, XIX.
43-44; XXI. 20-24), et que les mois i y^,^- ;;y>ix: étaient déjà
envisagés comme la devise des imposteurs (Luc, XXI, 8), nous
conclurons que le troisième évangile a été composé après la ruine.

A l'égard du second évangile, il faut distinguer entre la source
qui lui a servi de base et l'ouvrage que nous possédons. Le
premier de ces écrits doit avoir été composé en tous cas avant l'an
70, les mois h irny.rrxr/.o» vo£!-tw (Marc, XIII. 14) dils à propos de

« l'abomination de la désolation entrant où elle ne doit pas èlre »

— qui s'y trouvaient et que Matthieu a conservés (Matlli. XXÏV.
15), — supposent l'approchede la catastrophe qui n'était pas encore
accomplie. — D'autre part, l'auteur de notre évangile de Marc
paraît avoir retravaillé quelque peu ces données au point de vue
d'une attente moins immédiate de l'avènement de Christ; ainsi il
n'a pas le sùOs«; de Matthieu, quoique ce mot soil une de ses

expressions de prédilection. Puis, si nous comparons Marc. IX, 1,

avec les parallèles efen particulier avec Matth. XVI, 2-8, nous

remarquons que, tandis que celui-ci parle de la venue du fils de

l'homme, Marc parle seulement de celle du règne de Dieu venani

avec puissance. D'après ces indices nous croyons pouvoir assigner
à noire évangile de Marc une date postérieure à la destruction de

Jérusalem.

Cependant, si le second et le Iroisième évangiles ont été

composés après l'an 70, ce doit être assez peu de temps après ce

moment. Tous les trois, en effet, altendentque « cette génération »

(atirri -h y£v£«, ce qui ne peut s'entendre que d'une génération
humaine) ne passera point avant que la prophétie tout entière ne



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 19

soit accomplie. Nous ne pouvons dès lors descendre plus bas que
cinq ou tout au plus dix ans après l'année 70.

Comme terminus aquo, nous pouvons fixer approximativemenl.
pour les sources elles-mêmes, l'extension de l'église au milieu du

monde païen, vers 60. extension qui rendit nécessaire la rédaction
de la tradition orale. Probablement les \6yi-t furent mis par écril
en première ligne, puis l'ouvrage qui nous a été conservé dans

notre second évangile. Ainsi la littérature synoptique tout entière
serait née entre l'an 60 et l'an 80.

Quant au lieu de la composition, il est permis de penser que
l'évangile de Matthieu, composé, — tout son contenu le prouve, —
en Palestine et pour des chrétiens palestiniens, à une époque
voisine du siège de Jérusalem par les armées romaines, a été écrit
à Pella, clans la Pérée, où les chrétiens s'étaient réfugiés au
commencement de la guerre. C'est ce que paraît supposer le trtpav roû
'loooâvou (Matth. XIX; Marc, X, 1).

Pour ce qui concerne l'évangile de Marc, on peut, avec une
vraisemblance qui approche de la certitude, indiquer Rome comme le
lieu de sa composition. La circonstance que l'auteur désigne Simon
de Cyrène comme étant le père de Rufus, qui était bien connu à

Rome (cf. Rom. XVI, 13), et les très-nombreux latinismes de son
langage rendent la chose tout à fait probable.

C'est sans doute à Rome aussi que fut écril le troisième évangile;

au moins la comparaison avec le livre des Actes des apôtres
(Act. XXVIII, 12 et suiv.) prouve que Théophile, à qui le livre était
adressé, connaissait la géographie de l'Italie et les environs de

Rome.

Quanl aux sources des synoptiques et en particulier à la
première d'entre elles, il est probable que, puisqu'elle a été employée
pour la composition du premier évangile, elle a été écrite non loin
de la Palestine, peul-être en Syrie, où fapôlre Pierre séjourna et

exerça assez longtemps son ministère. — Les Xdy.a de Matthieu
ont été sans aucun doute écrits en Palestine.

d) Crédibilité des évangiles synoptiques. Les sources dans lesquelles

ils ont puisé la matière de leurs récits datent d'une époque si

rapprochée des faits qu'elles racontent que cela seul exclut
entièrement la possibilité de la formation de mythes, comme le veul
Strauss, pour expliquer l'histoire évangélique.

Or, si des sources nous passons aux évangiles eux-mêmes, nous

remarquons que Marc reproduit presque textuellement l'une d'elles

et mérite dès lors la même confiance. Matthieu, sans doute,



20 HOLZMANN ET WEIZSÄCKER.

retravaille davantage les sources et les combine suivant le besoin,
mais sans les altérer, nous l'avons vu, dans leur nature intrinsèque.

Luc a peut-être, il est vrai, quelque prédilection pour les traits
merveilleux, mais elle n'influe nullement sur l'ensemble de
l'histoire. Bien plus, le soin avec lequel il recueille les données
historiques, en les juxtaposant môme au prix de la clarté du récit et de
la chronologie, prouve qu'il les envisageait comme tout à fait
dignes de foi.

Ce sont donc des faits, c'est une histoire réelle que nous donnent

nos trois évangiles: tel est le résultat auquel une critique
vraiment historique est nécessairement conduite, eu opposition
avec la théorie de Strauss et de l'école de Tubingue.

D'un autre côté, il faut reconnaître l'inutilité des efforts que fait
une tendance tout opposée pour établir une concordance absolue,
une harmonie complète entre nos trois évangiles. Si le fond de

l'histoire est certainement le même, il y a entre eux à côté de cela
des différences qu'il ne faudrait pas vouloir méconnaître. Ainsi,
tandis que, d'après Marc, Jésus n'est reconnu que peu à peu et pas
tout de suite pour le Messie, et que l'opposition des Pharisiens
grandit petit à petit de même que l'ignorance des disciples diminue

graduellement, dans Matthieu les traces de ce développement
disparaissent et Jésus se présente et est accueilli tout d'abord
comme le Chrisl. Cerlaines expressions qu'il emploie supposent
également une manière d'envisager la personne et l'œuvre de Jésus

à un point de vue plus dogmatique; ainsi Jésus est nommé 'lr,aoù-;

Xùi<j-iç, Simon, dès le commencement, Pierre, les douze sont

appelés apôtres, dès le dixième chapitre (X, 2).

Luc, de son côté, apporte une certaine confusion dans le tableau

de la vie de Jésus, par l'intercalation dans son récit de sa seconde

source, laquelle ne pouvait se combiner que difficilement avec la

première. Au reste, celte source même sert à montrer combien

l'œuvre de Jésus dépasse ce que nous en savons, et elle prouve
en particulier que, quoique les synoptiques paraissent l'ignorer, il
a été plusieurs fois à Jérusalem et en Judée avant ses souffrances

et sa mort (cf. Act. X, 39). C'est ce que suppose déjà le mot

iro-jobuç (Luc, XIII, 34), et ce qui seul explique certains traits de la

première source qui demeureraient sans cela énigmatiques, comme
la présence autour de Jésus au commencement de son ministère,
de foules venant de Jérusalem ;et de la Judée (Marc, III, 7, 8), les

relations de Jésus avec Joseph d'Arimathée qui avait une propriété



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 21

à Jérusalem (Marc, XV, 43-46), et la circonstance qu'il connaissait

fort bien Jérusalem (Marc, XI, 3; XIV, 14-32).
C'est précisément la reproduction presque intégrale et très

exacte de celte seconde source (les ">iy«x), qui fait pour l'historien
le prix de l'évangile de Luc.

e) Caractère historique des sources. D'après tout ce que nous-
venons de voir, nous pouvons affirmer que la première source

(Prôlo-Marc), reproduisant dans leur fraîcheur les souvenirs
encore vivants des disciples, présente un tableau fidèle et sûr du
ministère galiléen de Jésus. Sans doute certains iraits, comme, par
exemple, le groupement de sentences qui ne se rapportent point
au même objet, la forme parfaitement précise des prédictions de

Jésus relatives à sa résurrection, supposent déjà en quelque mesure
un remaniement de l'histoire, mais ce ne sont là que des traits
isolés et qui n'influent point sur l'ensemble de l'œuvre. Et, si nous

comparons cette source, pour autant que nous la retrouvons dans

l'évangile de Marc, avec le premier et le troisième évangiles, nous

remarquons qu'elle rend les faits avec leur caractère spécial, sans

aucune tentative de généralisation, qu'elle exprime avec naïveté

l'impression que devait produire l'apparition de Jésus sur ceux qui
l'entouraient, et indique avec précision les lieux, les moments
(Marc, II, 1-26 ; XV, 25, etc., etc.), les nombres (Marc, II, 3; V, 13:
VI, 7, etc.), les noms (Marc, I, 20; III, 17, etc.), autant de preuves
de la vérité du récit et de sa réalité historique.

Quant aux Xby.«, ils ont. une certitude historique d'aulant plus
grande qu'ils sont dus sans doute à la plume d'un témoin oculaire
de la vie de Jésus. D'ailleurs le contenu même de ces discours, la

puissance et la profondeur qui les distinguent, le charme tout
particulier qu'ils exercent sur qui les relit, en garantissent,
indépendamment de toute autre considération, l'authenticité.

Enfin — el ceci est décisif pour établir la fidélité de chacune de

ces sources — elles se supposent l'une l'autre et concordent dans

tous les points essentiels. Ainsi dans toutes les deux les discours
de Jésus ont le même caractère, souvent le môme contenu, et
supposent les mêmes circonstances historiques. Toutes les deux
également nous montrent en Jésus les mêmes pensées dominantes,

les mêmes relations avec Dieu (par exemple : Luc, X, 22, cf.

Marc, II, 10), la même manière d'envisager la Loi, qu'il déclare,
d'une part, indestructible, tahdis que de l'autre il se met au-
dessus d'elle, suivant qu'il en considère le contenu éternel ou la
forme extérieure. Toutes les deux nous présentent la même image



22 HOLZMANN ET WEIZSÄCKER.

du caractère de Jésus, de ce caractère dont la grandeur consiste à

réunir et à concilier les contrastes les plus opposés; toutes les
deux nous font admirer en lui la même connaissance intime de
l'Ancien Testament, le môme sentiment profond de la nature, le
même don merveilleux de voir dans toutes les choses de la terre
une image et un symbole des choses du royaume des cieux.

f) Esquisse de la vie de Jésus d'après la première source. Le
résultat le plus précieux de notre travail est peut-être que nous
puissions, au point où nous sommes arrivés, présenter, d'après les
documents que nous avons étudiés, une image sûre et distincte de
la personne et de l'œuvre de Jésus. C'est là ce qui manque en

particulier aux théologiens de l'école de Tubingue, quelque progrès

qu'ils aient fait d'ailleurs sur Strauss. — Or, c'est la

première source de nos évangiles synoptiques ou, si l'on veut, l'évangile

de Marc qui nous montre le mieux, dans sa fraîcheur primitive
et sans préoccupation dogmatique, ce que fut la vie de Jésus, et
nous fait assister au développement humain de sa personne et de

son œuvre. Marc, en effet, laisse entièrement de côté l'histoire
mystérieuse de la naissance de Christ ; il l'appelle simplement
Jésus de Nazareth (I, 9), le charpentier (VI, 3). D'après lui, ce

n'est qu'au baptême que commencent les événements merveilleux
dans sa vie. Alors l'esprit de Dieu descend sur Jésus, et dès ce

moment se révèle en lui une puissance qui dépasse la mesure
humaine. Avant tout, poussé par l'Esprit, il se retire dans la solitude
du désert; puis il se met à agir en déployant un pouvoir et une
énergie irrésistibles. Il choisit ses disciples, entre immédiatement
en lutte avec les mauvais esprits, et la foule se presse autour de

lui, tellement qu'il se voit obligé de chercher la retraite et le

repos. — Aucun des évangélistes n'a fait ressortir, aussi bien que
Marc, l'énergie de ce commencement du ministère de Jésus.

Ce ministère lui-môme se partage, d'après le second évangile,
en sept cycles que nous pouvons caractériser comme suit :

1° Commencement de l'œuvre de J.-C. à Capernaüm et premier

voyage dans les lieux d'alentour (I, 21-45).
2° Séjour à Capernaum, où tous se pressent autour de lui, et

premiers symptômes d'inimitié (II, 1 ¦— III, 6).
3° Sermon sur la montagne et choix des douze. L'opposition

augmente et le discours sur la montagne (que Luc nous a

conservé clans sa forme primitive) roule essentiellement sur la

patience dans la persécution et l'amour des ennemis (III, 7-19).



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES. 23

4° Les Pharisiens prétendent que Jésus est possédé, les siens

qu'il a perdu la raison, et il se sépare d'eux (III, 19 — IV, 34).
5° Voyage dans la contrée de Gadara et à Nazareth, où il est

aussi mal reçu (IV, 35 — VI, 6).
6° Mission des douze et mort de Jean-Bapliste, annonçant celle

de Jésus lui-même. C'est le commencement de la crise (VI, 7

— VII, 37).
7" Transfiguration, et confession de Pierre, au moment où Jésus

part pour Jérusalem el va au-devant de la souffrance (Vili. 1

— IX, 50).
Ainsi, à mesure que les disciples ont appris à connaître toujours

mieux leur maître et à saluer enfin en lui le Messie, la haine de

la porlion incrédule du peuple est allée en grandissant, et maintenant,

repoussant tout moyen violent de se défendre, il va succomber

devant elle. C'est cette dernière période que retracent, les
derniers chapitres de Marc, depuis X, 1 à la fin.

Le môme développement graduel se remarque dans les discours
de Jésus (pie Marc nous a conservés. D'abord, en effet, il parle
moins de lui-même que de son royaume, el se présente d'une
manière analogue à Jean-Baptisle; puis, dans le sentiment que son
œuvre ne peut élre accomplie que par lui seul, il insiste davantage
dans ses enseignements sur sa personne, il se présente lui-même
comme le Messie, en se nommant le fils de l'homme, et ce n'est

que plus tard encore qu'il s'appelle le Fils de Dieu.
En recueillant ces (rails divers, nous voyons se dessiner de-

vant nous le portrait de l'homme parfait, chez lequel l'intelligence,

le sentiment, l'imagination, les qualités les plus diverses,
les plus opposées môme, et les facultés les plus eminentes se
réunissent dans une merveilleuse harmonie, (pii ne se relrouve nulle
part ailleurs. Marc, en nous faisant assister au développement, de

cette personnalilé unique, nous en a fait comprendre la réalité.
g) Les récits de miracles dans les synoptiques. La science qui

nie a priori la possibilité du miracle pourrait nous objecter que les

nombreux récits de miracles rapportés dans nos évangiles rendent
impossible la lenlalive d'en lirer un tableau fidèle el historique de
la vie de Jésus, ou nous demander de fournir la preuve que ces
récils n'occupent dans l'histoire évangélique qu'une place tout à fait
secondaire et, peuvent, en être retranchés sans nuire au fond du
récit — Or, qu'en esl-il de cette objection? Quelle place occupe
dans la narration des synoptiques le récit des miracles de Jésus o!

quel degré de confiance devons-nous accorder à cette porlion de



24 HOLZMANN ET WEIZSÄCKER.

l'histoire — Voilà ce qu'il nous reste à examiner, bien entendu
au point de vue purement historique.

Remarquons d'abord que les miracles qui nous sont racontés
dans les trois premiers évangiles se partagent en deux classes :

l'une comprenant essentiellement des guérisons, œuvres d'amour,
reposant sur le rapport étroit qui existe entre le mal physique et
le mal moral; l'autre se composant de faits d'une nature un peu
différente qui apparaissent plutôt comme une démonstration de

puissance, ainsi la marche de Jésus sur les eaux, la transfiguration,

etc. A l'égard de ces derniers, la question n'est pas claire et
ne le sera peut-être jamais ; la solution dépend de l'idée que l'on
se fait de la puissance de Jésus sur la nature, puissance dont
sa résurrection est l'acte le plus décisif. Pour ce qui concerne
spécialement la résurrection de Christ, les synoptiques ne nous
fournissent pas des données suffisantes, à cause des divergences
de leurs récits, et le cadre que nous nous sommes tracé nous
oblige à laisser entièrement de côté tout ce qui concerne celte
classe de miracles.

Quant à ceux de la première espèce, les renseignements donnés

par les évangiles synoptiques sont nombreux et suffisants. Or,
nous l'avons vu déjà, il s'est écoulé si peu de temps entre les faits

et la relation écrite de ces faits qu'il n'y a point de place pour la
formation de mythes. En effet, la première source des synoptiques
remonte jusqu'à l'apôtre Pierre et les léyia jusqu'à Matthieu, tous
les deux témoins oculaires de la vie de Jésus. — Aussi les théologiens

de l'école de Tubingue qui, d'une part, pensent que le principal

auteur du premier évangile a été un témoin oculaire des

faits, et, de l'autre, ne veulent voir que des mythes dans les récits
de miracles, tombent-ils dans une contradiction évidente avec eux-
mêmes. On est en droit, en effet, de leur demander de déclarer, ou

que Matthieu a été le jouet d'une constante hallucination, ou que
les faits extraordinaires qu'il raconte sont réels.

Mais il y a plus : les récits de miracles forment une partie
intégrante de l'histoire évangélique, tellement que les traits les plus

originaux et les plus indubitables de la vie et du caractère de

Jésus sont dans un rapport étroit et indissoluble avec les miracles

qu'il accomplit. Nier ceux-ci et affirmer néanmoins la réalité de

ces traits, c'est vouloir cueillir des fruits sur un arbre dont on nie
l'existence.

Sans doute les miracles se rattachaient à des conditions qui
échappent en bonne partie à notre appréciation, mais un historien



LA QUESTION DES SYNOPTIQUES 25

impartial ne saurait en méconnaître la réalité, comme il doit
reconnaître aussi que nous possédons dans nos évangiles une image
de la vie et de la personne de Christ aussi complète et aussi fidèle

que la piété et la science peuvent la désirer.

H. DuBois, pasteur.

(Fin de la première partie.)


	La question des synoptiques. Partie 1

