
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE.

p. hofstede de groot. basilide, et son temoignage relativement a

l'âge et a l'autorité des écrits du nouveau testament '.

Ce pelit ouvrage de 144 pages contient tous les matériaux essentiels

d'une histoire du canon pendant les deux premiers siècles.
Plusieurs de ces matériaux ont même été mis au jour ou employés
pour la première fois par notre auteur. L'origine de l'écrit explique

son titre un peu compliqué. M. de Groot a été frappé d'un
passage des Philosophumena, ouvrage découvert en 1842 dans la

bibliothèque du Mont-Athos et aujourd'hui généralement attribué
à Hippolyte, évêque de Portos au commencement du IIP siècle.
Après avoir tiré tes conséquences de ce passage, il énumère et évalue

dans une première partie toutes les données historiques que
fournissent les écrits des Pères relatives aux écrits du Nouveau
Testament en général; et dans la seconde partie il met en relief
celles de ces données qui concernent l'évangile de Jean en
particulier.

Le passage qui lui sert de point de départ rapporte que Basilide et

son fils Isidore se disaient disciples personnels de l'apôtre Matthias,
qui leur avait transmis des enseignements secrets qu'il avait reçus
lui-même privément delà bouche du Sauveur. Pour que cette
prétention possédât la vraisemblance historique dont elle ne pouvait
raisonnablement être dénuée, Basilide doit avoir vécu déjà dans le
premier siècle, ce qui concorde avec les données des Pères, d'après
lesquelles il a terminé sa carrière vers 135, pendant la persécution
de Barcochebas. S'il avait alors l'âge de 60 à 70 ans, cela nous-conduit

à l'an 70 de notre ère comme date approximative de sa
naissance. On voit à quelle haute antiquité remontent les citations de

1 Basilides amAusgange des apostolischen Zeitalters als erster Zeuge

fur Alte*- und Auctorität neutestamentlicher Schriften, imbesondere des Jo-
hannesevangeliwns, in Verbindung mit andern Zeugen bis zur Mitte des

zweiten Jahrhunderts, von P. Hofstede de Groot, Dru. Prof. der Theol- an
der Univ. za Groningen. Deutsche vermehrte Ausgabe. Leipzig 1868. Un vol.



THÉOLOGIE. 631

nos livres bibliques, renfermées dans les écrits de cet hérétique;
M. de Groot les énumère. Dans les quelques fragments qui nous
ont été conservés de Basilide, par Hippolite surtout, se trouvent
entremêlées avec plusieurs citations des livres de l'Ancien Testament

(Genèse, Exode, Psaumes, Proverbes), onze citations de ceux
du Nouveau (Luc et Jean, Romains, I et 2 Corinthiens, Ephésiens,
I Pierre), avec des formules telles que celles-ci : Comme il est dit
ou écrit; — l'Ecriture dit, : — ainsi qu'il est écrit dans les évangiles.
II ressort de ces courts extraits que nous possédons, que les vingt-
quatre livres de commentaires sur l'Evangile publiés par Basilide
étaient, si l'on ose ainsi dire, saturés de citations de l'Ancien et du
Nouveau Testament, et que les écrits apostoliques étaient à ses

yeux revêtus exactement de la même autorité que les écrits
mosaïques et prophétiques. Un fait non moins remarquable, c'est que
Basilide ne cite pas une seule fois un ouvrage philosophique ou
apocryphe: nos écrits bibliques constituent la seule autorité à

laquelle cet hérétique ait recours, et cela à la fin du premier siècle
et au commencement, du second.

h'auteur étend ensuite son étude à une secte aussi et même plus
ancienne que celle de Basilide. les Ophites. Ceux-ci faisaient
procéder leur doctrine de Jacques, le frère du Seigneur, par
l'intermédiaire d'une certaine Marianne. Pour émettre une telle prétention,

ils devaient aussi remonter au premier siècle. Aussi Hippolyte
les donne-t-il pour les plus anciens prêtres de la doctrine gnostique.
On connaît leur idée fondamentale: le serpent (Gen. Ill) était pour
eux te principe de la vraie sagesse. Nous pouvons constater qu'ils
citaienl, à côté d'Esaïe, des Psaumes, du Deutéronome, de la
Genèse, les évangiles de Matthieu. de Luc et de Jean, les épitres
aux Romains, Corinthiens, Galates, Ephésiens. Ils emploient, de
plus, un écrit apocryphe, l'évangile de Thomas. Paul est désigné
par eux comme apôtre. Les formules de citation sont: Il est écrit
ou dit; l'Ecriture dit.

L'auteur s'arrête ensuite à Valentin. Ce chef de secte se disait
également instruit par un homme apostolique, Théodade, disciple
de Paul. Il mourut vieillard, en Chypre, vers 160. Il pouvait donc
réellement avoir connu quelques-uns des hommes instruits par
Paul. M. de Groot constate l'usage abondant que faisaient Valentin
et toute son école des écrits du Nouveau Testament, Héracléon, le
disciple le plus illustre de Valentin, son contemporain, composa le
premier commentaire connu sur l'évangile de Jean. M. de Groot
rappelle ici l'étrange bévue échappée à M. Volkmar. Dans son
pamphlet contre M. Tischendorf, le critique a prétendu qu'Héra-
cléon, n'étant point nommé par Irénée, devait nécessairement avoir
vécu après ce Père, ce qui ôterait toute importance à son travail
sur Jean, puisqu'il esl constant qu'à cette époque le quatrième
évangile était déjà universellement reçu. Mais M. Tischendorf fait
tomber d'un mot cette démonstration qui en soi était déjà fort
hasardée en tant que reposant sur le périlleux argumentum e si-
lenlio. 11 a cité un passage d'Irénée dans lequel Héracléon est
expressément nommé.



632 BULLETIN.

En réunissant toutes les citations du Nouveau Testament que
nous rencontrons chez ces gnostiques. les Ophites, Basilide,Valentin

et quelques autres, nous trouvons, abstraclion faite des passages
de Jean chez Héracléon, 167 citations des écrits du Nouveau
Testament En échange nous ne rencontrons que quelques paroles
empruntées aux évangiles apocryphes de Thomas et des Egyptiens.
M. de Groot est ainsi conduit aux conclusions suivantes :

1° Les gnostiques ont immédiatement succédé aux apôtres: c'est
là un fait doni le Nouveau Testament, les épitres pastorales et

l'Apocalypse, contiennent déjà les preuves:
2° Tout en se réclamant d'un enseignement apostolique secret,

tes gnostiques cherchaient surtout à s'appuyer sur les livres du
Nouveau Testament comme documents reçus dans l'Eglise;

3° Les nombreux écrits apocryphes cités par les Pères datent en

général d'un temps bien postérieur aux premiers gnostiques. Notre
auteur se pose ici cette question intéressante: D'où vient que l'emploi

du Nouveau Testament ait été beaucoup plus abondant chez
les gnostiques que chez tes Pères eux-mêmes? Et il démontre que.
tandis que les gnostiques se faisaient une arme du Nouveau
Testament, dont ils tordaient le sens par une exégèse allégorique et

forcée, les Pères, au lieu d'opposer la vraie exégèse à la fausse,
trouvaient plus commode et plus sur de se renfermer clans la
forteresse de la tradition orale dont l'épiscopat était le dépositaire au
sein de toutes les Eglises. Il leur eût été. à cette époque, bien
malaisé de lutter victorieusement contre les gnostiques sur le pur
terrain exégétique.

M. de Groot examine ensuite d'une manière très approfondie
l'objection soulevée par l'école de Tubingue. qui consiste à dire

que tes citations du Nouveau Testament qu'Irénée et Hippolyte
attribuent à Basilide et Valentin, etc., ne sont pas de ces chefs eux-
mêmes, mais de leurs disciples qui ont vécu longtemps après eux.
Ces citations ne sauraient donc prouver l'âge reculé des écrits
bibliques. Par l'analyse détaillée des extraits d'Hippolyte, M. de Groot

prouve que, quant à Basilide, cette supposition n'est nullement
soulenable, et que tes citations sont bien de lui. Quant à Valentin.
on doit l'admettre pour plusieurs sinon pour toutes. Un passage
remarquable du livre pseudo-épigraphique le Testament des XII
patriarches, puis un autre de Cerdon,le maître de Marcion, du même
temps (fin du premier siècle ou commencement du second), achèvent

de prouver l'emploi des évangiles et des Actes des Apôtres a

cette époque. Bien plus, il résulte de ces passages que ces livres
faisaient déjà partie de collections plus ou moins considérables
d'écrits sacrés.

De cette discussion générale, l'auteur passe à l'étude spéciale des

témoignages concernant l'évangile de Jean ; c'est le sujet de la
seconde partie. Nous ne relèverons qu'un seul passage, relatif à

Papias. ce Père dont on a si souvent exploité le silence contre
l'authenticité du quatrième évangile. Dans un fragment d'une main
inconnue, publié déjà en 1744 par Vesozzi, d'après un manuscrit
du Vatican, il est dit: « L'évangile de Jean a été composé et donné



THÉOLOGIE. 633

l'Eglise par Jean encore vivant: ainsi que Papias, qu'on appelle
3 Hiérapolitain, disciple bien-aimé de Jean, te raconte dans ses
,vres exotériques (exégétiques?), à la fin du cinquième livre.» Que
erait-ce, si l'on retrouvait enfin l'ouvrage de Papias, qui existait
ncore au moyen âge, et que l'on vint à constater la vérité de ce
âmoignage? Que deviendraient toutes les pages écrites par la cri-
ique moderne sur le prétendu silence de Papias touchant l'évan-
ile de Jean
Après avoir énuméré et apprécié les témoignages tirés des do-

uments de l'Asie Mineure vers la fin du premier siècle, des écrits
pocryphes d'Esdras et de Baruch, el du Testament des Douze pa-
riarches, des livres des anciens gnostiques, Basilide, Ophites, Pé-
ales, Valentin, Plolémée. Héracléon, Théodote, de ceux des plus
nciens Pères, Barnabas, Ignace. Hermas, Papias, Polycarpe, Justin
lartyr, Tatien, l'épilre à Diognète, de ceux de quelques sectes, les
lontanistes, tes Judéo-chrétiens, des Clémentines, enfin des écrits
,es adversaires eux-mêmes, ceux du quatrième évangile, les Aloges,
t celui du christianisme en général, Celse. — l'auteur nous place à

tome, vers te milieu du second siècle. Là se rencontrent, dit M.
e Groot, presque tous ces témoins, arrivés de toutes les contrées,
ralentin d'Alexandrie, Plolémée d'Arsinoé. Héracléon probable-
îent aussi d'Egypte, Cerdon de Syrie, Marcion de Sinope dans le
'ont, Justin de Flavia Neapolis en Palestine, Tatien d'Assyrie; tous
es hommes d'opinions diverses réunis dans cette capitale à celte
poque s'accordent à reconnaître le quatrième évangile, cet écrit,
ui gênait à tant d'égards la plupart d'entr'eux, comme un écrit
uthentique. Cela serait-il possible, s'ils n'avaient connu ce livre
i original, si différent des autres écrits évangéliques, dans leur
ropre patrie? Bien plus: Polycarpe, le disciple de Jean, paraît
ussi au milieu d'eux, à Rome, vers 160. Il ramène à l'église or-
liodoxe un certain nombre de Marcionites et de Valentiniens. Ces
entiers appuient leurs hérésies sur l'évangile de Jean, les pre-
îiers se moquent de ce livre. Entre Polycarpe et l'évêque de Rome,
micet. ce livre ne manque pas non plus de jouer un rôle, puisque
micet y a recours. Que fût-il infailliblement arrivé si l'opinion que
on avait si universellement à Rome de cet évangile, n'eût pas été
:>ndée? N'eûl-elle pas succombé immédiatement, du moins chez
3s catholiques, devant le témoignage opposé d'un homme tel que
'olycarpe qui avait connu personnellement l'apôtre Jean? Mais la
onviction de tous demeure la même, dans le camp catholique aussi
ien que chez les hérétiques. Cela est inconcevable, si Polycarpe
'a pas reconnu cet écrit comme provenant de son maître.

« Ainsi, dit en terminant l'auteur, la question des évangiles n'a
ien à redouter de l'investigation, de la réflexion, de la science:
lie ne peut que gagner à l'usage de tous ces moyens. L'inimitié
ontre le christianisme est étrangère à l'étude sérieuse, à la vraie
cience. Elle réside dans les presuppositions arbitraires, dans les
réjugés. Chaque nouvelle découverte apporte de nouveaux té-
loignages en faveur de l'Evangile éternel, et en particulier de son
îonument le plus magnifique, le récit du disciple qui a reposé sur



634 BULLETIN.

le sein de Jésus et qui a parle de la manière la plus élevée du Fils
unique de Dieu et de la gloire qu'il avait dans le sein du Père
avant la fondation du monde *. » F. Godet.

A. PHILIPPI. COMMENTAIRE SUR L EPITRE DE SAINT PAUL AUX ROMAINS '.

L'orthodoxie luthérienne n'a pas de représentant plus décidé

que M. le professeur Philippi, de Rostock. Il l'a défendue avec
vigueur contre M. Hofmann, qui, clans son livre Schriftbeweis,
s'écartait du dogme traditionnel de la satisfactio vicaria"'. Quelques
années après, en 1859, il a entrepris de soutenir dans une
dogmatique complète ", l'édifice entier de la doctrine ecclésiastique.
Son commentaire sur l'épitre aux Romains* a le même caractère.
M. Philippi, en effet, ne s'est pas borné à établir le sens grammatical

du texte: il n'a pas cru pouvoir écarter la discussion des

questions dogmatiques que soulève l'exposition de l'apôtre.
Un travail exégétique n'a guère d'intérêt que par les détails. Il

faudrait prendre chapitre après chapitre, verset après verset, presque

mot après mot. Cela nous est malheureusement impossible ici.
Nous nous bornerons à présenter l'interprétation, donnée par
l'auteur, de quelques-uns des principaux passages de l'épitre aux
Romains.

(I, 3-4). — « Au sujet de son Fils, né, selon la chair, de la pos-
« térité de David, établi Fils de Dieu en puissance, selon l'esprit de

« sainteté, par la résurrection des morts, Jésus-Christ, notre Sei-
« gneur. » h'expression ffé^ Baffj n'est pas seulement un titre
messianique; elle désigne toujours chez Paul une relation
métaphysique entre le Christ et le Père (Comp. VIII, 32: «io; M«;). —
Conformément aux prophéties, le Fils de Dieu est né fils de David,
et ce n'est que sous ce dernier rapport qu'il est un yivipims, un
être né dans le temps; en tant que Fils de Dieu, il existe de toute
éternité. Cependant, il n'est pas devenu un fils de David par une
transformation de son immuable divinité (ce n'est que dans le
panthéisme que l'infini devient fini), mais en acceptant l'humanité dans
l'unité de sa personne divine. Puis, par sa résurrection d'entre les

morts, il a été établi (aux yeux des hommes) Fils de Dieu en
puissance (Filius Dei potens), selon l'esprit de sainteté. — Si la ac^S,

' Cette citation est un extrait des dernières pages du livre.
2 Commentar über den Brief Pauli an die Römer, 3le verbesserte und

vermehrte Aufl. Gr. 8°, xvin et 712 p.
5 Voir l'avant-propos de la seconde édition du Coram, sur l'ép. aux

Rom., et l'écrit intitulé : Hr. Dr. Hofmann gegenüber der lutherischen Vet-
söhnungs- und Bechtfertigungslehre. Frankf. 1856 —M. Hofmann répondit
par ses Schutzschriften jiir eine neue Weise alte Wahrheit zu lehren. Nœrdl.
1856.

4 Philippi, Kirchliche Glaubenslehre, Stuttg., 1859, 3 vol.
8 La première édition a paru en 1848, la seconde en 1856 et la

troisième en 1866.



THÉOLOGIE. 635

(v. 3) désigne la nature humaine de Christ, le mtv>ia doit être le
principe supérieur, divin en lui, non le Saint-Esprit. L'essence
spirituelle est attribuée au Fils de Dieu, et sans doute sa nature
divine est appelée ici esprit de sainteté, parce que le mot chair
pouvait éveiller l'idée de faillibilité, de peccabilité. Le Christ a vécu
en forme de chair de péché; cependant il est demeuré Fils de Dieu
en puissance, selon l'esprit de sainteté, et il a été manifesté comme
tel par sa résurrection d'entre les morts.

La divinité de J.-C. est encore plus clairement exprimée dans
IX, V. 5:... « èç wv Tzctrioföff ó XpiCTOç to xoc-rà <7aoxa, o aiv lié'. -rravTcov
« S-sb; vAoyr.rh; sic Toù; aîùv«;... desquels (pères), en ce qui regarde
« la chair, (est sorti) le Christ, qui est Dieu au-dessus de toutes cho-
« ses, béni éternellement. — L interprétation qui rapporte cette
doxologie (i wv etc.) à Christ est non-seulement la plus naturelle,
mais la seule possible: car ffo MTÎI •.7,.y,.r, ne peut être que le
premier terme d'une opposition, et les mots suivants doivent être pris
pour te second terme, si, comme c'est le cas dans ce passage, ils
forment une antithèse naturelle. Cela est d'autant plus nécessaire
ici que tò xcerâ <7i,o-/.a n'est mentionné qu'en vue de ce qui suit. Si
l'apôtre n'avait pas eu l'intention de relever la divinité de Chrisl.
il aurait écrit simplement: î£ ™ i xp'Vto;. — On objecte que
nulle part l'apôtre ne donne à J.-C. le titre de Dieu, et que, s'il
l'avait fait une fois, il l'aurait fait souvent. — Mais on oublie que
presque partout il le désigne indirectement, comme Dieu. Il lui
attribue des perfections divines, comme l'éternité (Col. I, 15-17), et
la toute-présence (Eph. I, 23), des œuvres divines, comme la création

et la conservation du monde (Col. 1,16-17), le jugement (Rom.
XIV, 10). etc. Enfin les titres qu'il lui donne: ffff-, six.»-; Srsov, irpwxó-

rm-, xûpio; (trad, dej-flpp dans les hXX), ont la même valeur que
celui de S-coç. Si donc Paul a considéré Christ comme Dieu, il pouvait

l'appeler Dieu, et notre passage montre qu'il l'a fait. Il ne l'aurait

fait nulle part ailleurs, que cela ne prouverait pas qu'il ne l'ait
pas fait ici. Mais plusieurs fois, dans les épîtres de Paul, Jésus-Christ
reçoit le titre de Dieu. Eph. V, 5; Tite, II, 13, etc.

Notre interprétation a été généralement admise dans l'Eglise.
On cherche à y échapper, en plaçant un point après toxvtcuv, ou
préférablement après câf,*«, pour obtenir une doxologie de Dieu,
le Père, non de Jésus-Christ. Mais cette ponctuation est inacceptable,

car il n'y aurait plus rien qui fît opposilion à tô ¦/.*-* <jàç,xa,
et de plus, si la doxologie, b w eia, élait indépendante de ce qui
précède, il faudrait, d'après l'usage constant de l'hébreu, des LXX,
des apocryphes et du N. T., que «ùXo^-ró; fût en tête de la phrase
ou cpie le verbe (iVrw) ne fût pas sous-entendu.

Après la salulation (I, 1-7) vient l'introduction qui se termine
dans les v. 16 et 17 par l'indication du sujet de l'épitre: « La jus-
•< lice de Dieu se révèle en lui (c'est-à-dire dans l'évangile) de la foi
'pour la foi, selon qu'il est écrit: Le juste vivra par ta foi. » —
L'évangile est une puissance salutaire, parce qu'il révèle la justice
de Dieu, non la justice que Dieu possède, mais celle qui vient de
Dieu, ou plus exactement encore, la justice valable devant Dieu,



636 BULLETIN.

celle que Dieu tient pour telle, h'évangile fait connaître que cette
justice vient de la foi sur lu foi. La foi est la condition de la justice,
comme aussi l'organe qui la reçoit, et la justice vient sur la foi,
c'est-à-dire sur les croyants (Comp. Ill, 22). Ce grand principe de
la justification par la foi est confirmé par une citation de l'A. T.:

«< Le juste vivra par la foi >> (Hab. II, 4). ha traduction: « Le juste
par la foi, vivra, » n'est pas autorisée parle texte hébreu.

Pourquoi la foi seule donne-t-elle la justice? Parce que tous les
hommes sont pécheurs. Ils n'ont donc par leurs œuvres aucun droit
devant Dieu, et ne peuvent que chercher un refuge dans la grâce
divine par la foi. Dans I, 18 — III, 20, l'apôtre montre que tous les
hommes sont pécheurs; puis dans 111,21-31, il présente la foi à

l'évangile comme l'unique moyen de justification: « Mais, mainte-
« nant sans la loi la justice de Dieu a été manifestée (la loi et les
« prophètes lui rendant témoignage), la justice de Dieu par le moyen
« de la foi en J.-C, pour tous ceux et sur tous ceux qui croient. Car
« il n'y a point de différence, puisque tous ont péché et sont privés de
« la gloire de Dieu, étant justifiés gratuitement par sa grâce, par le
« moyen du rachat qui est en J.-C, que Dieu a manifesté comme
« propitiatoire par le moyen de la foi, par son sang, pour montrer
« sa justice, parce qu'il avait passé par dessus les péchés qui précé-
« dèrent pendant le support de Dieu, pour montrer (dis-je) su justice
« dans le temps présent, afin qu'il soit juste et justifiant celui qui est
« de la foi. » La justice de Dieu se révèle sans la loi. La loi en
effet n'y concourt d'aucune manière, car elle révèle le péché, l'évangile

la justice. La loi dit: Juste et heureux qui m'observe! L'évangile

de Jésus-Christ : Juste et heureux qui croit en moi! La loi
exige sans donner, l'évangile donne sans exiger. Comme personne
n'observe ni ne peut observer la loi, ce sont les dons seuls de

l'évangile, sans tes exigences de la loi, qui nous révèlent la justice
valable devant Dieu. Tous tes hommes sont privés de gloire devant
Dieu; car d'une part ils ont péché, d'autre part ils sont justifiés
gratuitement, par la grâce de Dieu, par le moyen du rachat qui est
en J.-C. ha grâce de Dieu est la cause première, la rédemption est
le moyen de la justification de l'homme. Il faut conserver au mot
à-r^olûz^Mciç l'idée d'un rachat, du payement d'une rançon (I Cor.
VI, 20; Gai. III, 13. etc.). Le prix du* rachat est le sang de Christ
(Eph. I, 7).

Nous sommes rachetés de la coulpe du péché, puis de la puni-
nition du péché (colère de Dieu et mort), enfin de la domination
du péché et de Satan. Au v. 22, l'apôtre a dit que la justice de Dieu
nous est communiquée par le moyen de la foi en J.-C. et maintenant

(v. 24) c'est par le rachat qui est en J.-C. Cela ne peut se
concilier qu'en considérant la foi comme le moyen subjectif, te rachat,
comme te moyen objectif de la justification. En effet, Dieu a établi
J.-C. comme propitiatoire1. De mèmeque, sous l'ancienne alliance,

1 M. Philippi (p. lOé-103) maintient la traduction ordinaire de iXats-nipiov

et repousse le sens de sacrifice expiatoire, adopté par un grand nomhre

d'exégètes modernes.



THÉOLOGIE. 637

le propitiatoire recouvrait la loi et par la vertu du sang expiatoire
dont il était arrosé suspendait la condamnation prononcée, de
même Christ par son sang nous a rachetés de la malédiction de la
loi. Dieu l'a établi comme propitiatoire par le moyen de la foi,
« par son sang, pour montrer sa justice, non sa bonté, sa fidélité,
mais sa justice, au sens juridique du mot. Il montre cette justice
en ce qu'il exige pour la justification de l'homme le sang de la
victime expiatoire. Jésus-Christ a par son sacrifice apaisé la colère
île Dieu contre le péché. C'est là, sans doute, une manifestation de
l'amour divin; mais la nécessité du sacrifice repose toujours sur la
justice de Dieu, qui réclamait une satisfaction. Dieu a montré sa

justice, « afin d'être juste (c'est-à-dire reconnu pour tel) et justifiant

celui qui est de la foi en Jésus.
hes versets 24-26 nous présentent le sommaire de la doctrine

évangélique de la justification par la foi. Ils nous montrent la %<*?<;
et la Stxaioav-j-o de Dieu, que le péché de l'homme avait séparées,
réunies de nouveau el comme réconciliées par riirs>ÛTpwcr!; èv ™
amari Xoio-rcû. Cette rédemption assure la Stxalwon;, qui consiste
dans le pardon des péchés, et le moyen pour l'homme de se
l'approprier, c'est la mVn;. La foi, l'élément subjectif de la justification,
est plus qu'une simple adhésion de l'esprit au dogme de l'expia-
lion, elle est une confiance du cœur dans la promesse de la grâce
de Dieu en J.-C. Cette foi justifiante n'est pas une œuvre de la
nature, mais déjà un effet de la grâce de Dieu. Elle n'est que le
résultat de « l'attraction du Père vers le Fils par l'Esprit. » Si la foi
venait en quelque mesure de nous, notre justification serait en
partie notre œuvre et tout sujet de nous glorifier devant Dieu ne
serait pas exclu, ha foi n'est autre chose que le renoncement à

toute œuvre propre et à tout mérite, en faveur de l'œuvre et des
mérites de Christ. En d'autres termes, elle n'est que l'organe par
lequel l'homme injuste saisit la justice de Christ, ha foi ne nous
justifie pas par sa valeur morale, par son excellence, ni par l'amour
et les bonnes œuvres qu'elle produit, mais uniquement par son
objet, par son contenu, par la justice de Christ qu'elle embrasse.
C'est bien là l'idée de Paul; car la question qu'il se pose: « De-

- menrerons-nous dans le péché, afin que la grâce abonde? » (VI,
1) ne s'expliqueraient pas si, clans la foi justifiante, il avait déjà compris

le renouvellement du cœur. Ainsi se trouve confirmée par
l'Ecriture la doctrine protestante de Yimputatio justitiae Christi,, de la
justifictttio sold fide, non propter fidem, sed per fidem. La foi n'a de
valeur clans l'acte de la justification, que par le sang de Christ
qu'elle saisit (V, 1) et par la grâce de Dieu sur laquelle elle s'appuie

(III, 24). ha doctrine protestante est la seule dans laquelle ces
trois éléments (x«p<?, oü.p.a et iri<rr<ç) qui concourent à la justification,

rendent un accord' harmonieux. Dans toute autre combinaison,

ils produisent une dissonance criante.
Au chap. IV. Paul confirme par l'exemple d'Abraham la doctrine

de la justification par la foi; « Car que dit VEcriture? — Abraham
" crut à Dieu et cela lui fut imputé à justice » (Rom. IV, 3). Cette
citation est tirée de Gen. XV, 5, 6, où nous voyons que Dieu avait



638 BULLETIN.

promis à Abraham un fils, puis une postérité aussi nombreuse que
les étoiles du ciel. Comment la foi d'Abraham en cette promesse
a-t-elle pu le justifier? Ce n'est pas seulement parce qu'il crut à la
naissance d'Isaac et à sa postérité selon la chair; car il n'y aurait
alors de commun entre une pareille foi et la foi chrétienne, que
la disposition du cœur, la confiance; or nous venons de voir que,
d'après Paul, la foi qui justifie n'est pas la foi subjective, mais la
foi objective, le contenu de la foi. Il faut donc que la foi d'Abraham

ait eu le même objet que la nôtre; sinon l'apôtre, en citant
l'exemple du patriarche, renverserait lui-même la théorie de la

justification, qu'il vient d'établir. Abraham attendait le Messie. S'il
crut d'une foi si ferme à la promesse d'une postérité selon la chair,
c'est qu'il croyait avec non moins de fermeté à la promesse d'une
postérité spirituelle. Sa foi. quoiqu'elle fût sans doute moins claire,
moins précise, moins constante, avait donc en réalité le même
contenu que la foi chrétienne; elle se rapportait au même objet,
elle pouvait par conséquent être imputée à justice. « h'objet de la
foi justifiante d'Abraham se composait, selon l'apôtre, de trois
éléments: le pardon des péchés (v. 3 et 5), la postérité spirituelle (v. 16

et 17) et l'héritage éternel1 (v. 13); mais le lien qui réunit ces trois
éléments de la foi du patriarche, qui leur sert de centre et de
fondement, c'est Christ, sans lequel il n'y a point de pardon des
péchés, car lui seul nous l'a fait obtenir, point de communauté des

croyants, car lui seul l'a formée par son Esprit, point d'héritage
éternel, car lui seul nous l'a acquis. Si dans ce qui suit (v. 18-22)
la foi justifiante d'Abraham se rapporte cependant à la naissance
d'Isaac, c'est seulement en tant que la foi par laquelle Abraham
embrassait la promesse d'une postérité manifestait, en même
temps, qu'il attendait avec confiance le Messie (dont la naissance
avait pour condition celle d'Isaac), ainsi que le pardon des péchés,
la postérité spirituelle et l'héritage céleste, dont Christ était le
seul fondement et le seul dispensateur. »

Dans V, 12-14, c'est encore l'interprétation traditionnelle qu'il
faut suivre : « De même que par un seul homme le péché est entré dans
le monde, et par le péché la mort, et qu'ainsi la mort a passé sur tous
les hommes, parce que tous péchèrent, » etc. — Par un seul homme
te péché est entré dans te monde, le péché comme acte et comme
penchant tout ensemble, et par le péché la mort, mort physique,
mort spirituelle, mort éternelle, et, par suite, la mort a passé sur
tous les hommes, ê?' J> -n-âvrc,- -^p-rov, parce que tous péchèrent. —
Le verbe àuap-rovîiv signifie commettre un acte de péché, non
être ou devenir pécheur. Le sens apparent de la phrase serait donc

que la mort est venue sur tous les homines, parce que tous ont
imite par leurs actes le péché d'Adam. Mais cette interprétation
ne tient aucun compte de ce fait, que dans tout ce passage (voir
en particulier le v. 19) l'apôtre établit une relation réelle entre le

1 KXnpovo'pio; xootacu. — Le xo'cjao; est ici le monde glorifié, les nouveaux
cieux et la nouvelle terre (2 Pierre III, 13), la création affranchie de la
vanité et de la corruption (Rom. VIII, 18, etc.).



THÉOLOGIE. 639

péché de l'humanité et celui du premier homme. En oulre, il n'y
aurait plus un parallélisme exact entre le premier et le second
Adam. Christ est l'auteur de la justice et de la vie ; Adam, pour
être, par antithèse, un type de Christ, doit donc être l'auteur du
péché et de la mort. Or, il ne serait que l'auteur de la mort, si ses
descendants n'avaient aucune part à son péché, et s'ils ne
mouraient que pour avoir, chacun à leur tour, librement imité la chute
de leur premier père, ha pensée de Paul, comme le montrent les
versets suivants, est plutôt celle-ci : La mort est venue sur tous les

hommes, parce que tous péchèrent, etc., h \Sâfi, Adamo peccante
(Bengel), ipso actu quo peccava Adamus (Koppe), ce qui revient,
pour le fond, à l'interprétation d'Augustin : « in quo omnes pecca-
verunt. » C'est la volonté générale de l'humanité qui, en Adam, a

transgressé la loi de Dieu. Dès lors le péché est nécessaire, car il
n'est qu'une conséquence de la chute ; mais il est libre, parce que
cette direclion funeste, prise une fois pour toutes par l'humanité,
l'a été librement, et que chaque homme, usant de sa liberté pour
appliquer à ses actes individuels le péché du genre humain, se
détermine personnellement dans le même sens qu'il s'est déjà déterminé

génériquement.
h'apôtre avait à plusieurs reprises, dans les six premiers chapitres,

insisté sur l'impuissance de la loi à donner la justice, la sanc-
fication et la vie. Il avait dit que la loi produit la colère (IV, 15),
qu'elle est survenue afin que l'offense se multipliât (V, 20). Il était
temps de montrer que malgré cela la loi est sainte et qu'elle remplit

un office important dans l'œuvre de la régénération. C'est ce
que fait l'apôtre, en répondant à cette objection : La loi est-elle
péché (VII, 7-25). — ha première partie de cette péricope (v. 7-
13) nous dépeint l'état de l'homme irrégénéré, d'abord la fausse
sécurité dans laquelle il vit en l'absence de loi, puis le trouble que
produit la connaissance de la loi. Quant à la seconde partie (v. 14-
25), les avis sont partagés. L'exégèse traditionnelle, depuis Augustin,

entend ce passage de l'homme régénéré, tandis que la plupart
des interprètes modernes y voient un tableau de l'homme irrégénéré.

La première opinion est seule admissible. On sent, à l'émotion

de Paul, qu'il parie par expérience, que la lutte morale qu'il
décrit, il la soutient encore. Puis, dirait-il de l'homme irrégénéré
qu'il se soumet à la loi de Dieu, quant à l'entendement (v. 25),
qu'il y prend plaisir selon l'homme intérieur (v. 22) Celui auquel
de telles expressions peuvent être appliquées, n'est plus cbarnel
seulement; il est déjà, quant à son moi véritable, sous l'influence
de l'esprit. Au reste, il ne faut pas oublier que nous n'avons ici
qu'une des faces de la vie spirituelle du chrétien, la lutte contre
le vieil homme. Pour compléter le tableau, il faut y joindre les onze
premiers versets du chapitre suivant, qui.nous montrent l'homme
régénéré affranchi de la loi du péché et de la mort par la loi de
l'esprit de vie qui est en Jésus-Christ (VIII, 2).

Dans les chap. IX-XI, où est exposé le plan de Dieu par rapport
à Israël, M. Philippi s'attache à repousser la théorie de la
prédestination absolue. L'exclusion des Juifs du salut messianique parais-



(i'lO BULLETIN.

sait en contradiction avec la parole divine. Pour donner à celte
parole son vrai sens. Paul remonte jusqu'aux origines du peuple
et montre qu'Isaac a été préféré à Ismael, Jacob à Esaù, sans aucun
égard au droit de naissance ou au mérite des œuvres (IX, 6-13).
L'élection divine n'est donc fondée sur aucune circonstance
extérieure, elle dépend uniquement de la volonté de celui qui appelle.
Mais il ne suit pas de là que cette libre détermination de Dieu soit
arbitraire. La volonté de Dieu peut fort bien s'être liée elle-même
à une règle qui sera, par exemple, la sagesse, la justice et l'amour.
Cela n'est pas dit expressément clans notre passage, c'est pourquoi
la prédestination absolue peni en apparence s'y appuyer : mais le
contraire n'est pas dit non plus, h'explicalion clans le sens delà
prédestination absolue n'est donc que possible, elle n'est pas
nécessaire. Ce qu'il y a de dur dans la théorie de la prédestination
absolue, ce n'est pas qu'elle attribue à Dieu le droit, qu'il possède
sans doute, de condamner et de sauver absoluto decreto; mais c'est
de prétendre que Dieu fait réellement usage de ce droit. On porte
ainsi le trouble dans l'harmonie des perfections divines, on absorbe
la sagesse, l'amour et la justice dans l'idée abstraite de la puissance,
au lieu de considérer la puissance comme dirigée par les autres
perfections de Dieu. L'arbitraire absolu n'est pas la vraie liberté, il
en est plutôt le contraire.

Israël n'est pas parvenu à la justice, parce qu'il a cherché à
l'obtenir par tes œuvres de la loi, non par la foi. Dieu a-t-il donc rejeté
son peuple(XI, 1)? Non: car l'apôtre lui-même et un certain nombre

de ses compatriotes ont accepté la grâce de Dieu en Jésus-Christ.
De plus, l'infidélité des Juifs n'est que temporaire. Si leur défection
et la perte (W,««) qu'ils ont ainsi fait éprouver au royaume de
Dieu sont la richesse des nations, combien plus le sera leur
complément (irXripwfKx), c'est-à-dire le complément qu'ils apporteront
pour réparer cette perte, en rentrant eux-mêmes dans le royaume
de Dieu Le péché des Juifs a produit comme une lacune dans le
royaume de Dieu, leur conversion viendra la combler (XI. 11-15).
Mais auparavant, il faut que les païens aussi apportent leur
complément au royaume de Dieu (XI, 25-26). — Ce complément des
nations, qui entre dans le royaume de Dieu à la place des Juifs
incrédules, peut être plus ou moins considérable ; mais, quand il
sera entré, l'endurcissement du peuple élu cessera, tout Israël sera
sauvé, c'est-à-dire rentrera dans la théocratie, pour en faire partie
au même titre que les autres nations. Chacun des Israélites pourra
profiter des moyens de salut individuel mis ainsi à sa portée. Tous
le feront-ils? L'amour de Paul et son ardent espoir ne connaissent
point d'exception. — L'apôtre ne détermine rien de précis sur
l'époque de la conversion d'Israël. U dit seulement que le complément

nécessaire des Gentils doit entrer dans le royaume de Dieu,
avantque le peuple juif y entre à son tour, et que cet événement
produira parmi les nations encore étrangères à l'alliance de grâce
un grand réveil, comme une « résurrection d'entre les morts >

(v. 15). Après cela Jésus-Cnrist lui-même reviendra. — Dans un
appendice ajouté au chap. XI, dans la troisième édition, M. Philippi



THÉOLOGIE. 641

modifie sensiblement l'opinion qu'il a émise sur la conversion d'Israël

dans son commentaire. Paul n'annoncerait pas qu'Israël tout
entier ou une grande multitude des Juifs se convertiront simultanément

clans les derniers temps ; il dirait seulement que jusqu'à
la fin du monde la conversion successive des Israélites se poursuivra

et qu'un grand nombre d'entre eux parviendront à la foi et au
salut éternel, ha principale raison qui a engagé l'auteur à changer
ses vues précédentes et à se joindre à la majorité des théologiens
luthériens et à Luther lui-même, c'est que l'idée d'une conversion
subite et universelle du peuple d'Israël nous ramènerait à la
doctrine de la prédestination et au particularisme juif que Paul n'a
cessé de combattre clans son épître. he sens des versets 25 et 26
devient donc celui-ci : Jusqu'à ce que le complément des nations soit
entré, un endurcissement partiel demeure sur Israël, et de cette
manière (c'esl-à-dire parce que cet endurcissement n'étant pas partiel,
un grand nombre de Juifs se convertiront successivement), tout
Israël sera sauvé, par où il faut entendre l'Israël qui ne l'est pas
selon la chair seulement, mais selon l'esprit, le Xc7uu« ïst' sx/.o-^v.

Fréd. Rambert.

ALB. REVEL. EPITRE DE SAINT JAQUES '.

Voici le premier essai original d'exégèse biblique qui ait paru
en Italie depuis la fondation" de la mission actuelle. L'auteur est
professeur de langue grecque au collège vaudois de Torre-Pellice.

Ce travail se divise en deux parties: 1° Une nouvelle traduction
du texte de Jaques, accompagnée de nombreux renvois ; 2° Une
exposition historico-dogmatique de l'épitre.

ha traduction se recommande par quelques expressions et
tournures heureuses qui la rendent plus exacte que celle de Diodali,
3t par les renvois qui se divisent en deux groupes distincts: les
parallèles des mots et les parallèles des idées. Cette version est
.me étude consciencieuse, non-seulement du texte de Jaques, mais
l'une portion notable du langage biblique. Aussi peut-elle être fort
itile même aux plus avancés.

Dans l'exposé bistorico-dogmatique, railleur traite des points
suivants: 1° le caractère de l'écrivain sacré; 2° la personne de Ja-
pies ; 3° les lecteurs de l'épilre; 4° sa doctrine.

Relativement, au premier point, l'auteur signale la ressemblance
le Jaques avec les prophètes, qui se montre à la fois dans la
puissance de la pensée et dans la richesse de l'imagination.

En ce qui concerne la personne de Jaques, l'auteur, après avoir
Iressé un tableau de tous les homonymes et de leurs marques dis-

_

' Epìstola di San Jacobo, Nuovamente tradotta sul testo, e corredata
li copiosi raffronti, con una Esposizione storico-dommatica, per Alberto
level. Firenze. Tipog. Claudiana, 1868.

C R. 1868. 41



642 BULLETIN.

tinclives, se range à l'opinion qui attribue noire épître à Jaques,
frère du Seigneur, et chef de l'église de Jérusalem.

Quant aux lecteurs de l'épitre, l'auteur les voit dans les Jttdéo-
Chrétiens, au moment de la transition entre la synagogue et l'église,
ce qui explique leur peu de vie et d'homogénéité sous te triple
rapport social, moral et religieux. A ce dernier point de vue, M.
Revel caractérise nettement leur tendance en la nommant un
déisme pratique.

Enfin pour exposer la doctrine de Jaques, l'auteur examine dans
six discours les sujets suivants: La toi parfaite; — Dieu, te Père;
— Jésus-Christ: — Le salut; — La justification; — La perfection.

Sans entrer dans chacun de ces sujets, notons seulement la
manière dontnotre exégète résout la grande difficultéde celle épître,

l'apparente contradiction entre Paul et Jaques, relativement à

la justification, ha solution de la question est implicitement
contenue dans ce que l'auteur dit de la tendance déiste des lecteurs
de l'épitre.

M. Bonnet avait déjà déclaré d'après Gerlach: <¦ Il n'y a pas dans
celte épître un mol, une syllabe qui puisse donner lieu de penser
que la doctrine de la justification par la foi régnait dans l'esprit
(les lecteurs, de manière à ce qu'ils en eussent abusé pour tomber
dans l'antinomianisme; ils sont précisémenl à l'extrême opposé
dans leur judaïsme, si peu pénétré encore de l'évangile. » Dans le
même sentiment, M. Revel distingue entre les deux sens du mot
foi: la foi-confiance de Paul et la foi-croyance de Jaques; — entre
les deux sens du mot justification : le sens patilinien d'imputation
gratuite de justice devant Dieu pour le salut, el le sens pratique de
déclaration de justice par les œuvres devant les hommes ; — el enfin
entre les deux sens du mot œuvres: les œuvres légales el les
œuvres pratiques. Il en conclut qu'il n'y a pas contradiction entre les

deux écrivains sacrés. Mais il va plus loin. Rattachant cette
polémique à la situation des lecteurs, il en l'ait l'antithèse et la condamnation

du déisme. — Quant à l'ensemble de l'épilre, l'auteur en
relie tous les sujets à l'idée de la sagesse, dans laquelle il voit, avec
Schneckenburger, le lien d'unité et le résumé de l'épitre entière.
Voici te plan ou la division que M. Revel propose: 1° épreuve et
tentation (I, 2-15); — 2° la parole de vérité ou la loi parfaite de la

liberté (I, 16-27); — 3° organisme de la loi de la liberté (II, 1-13);
— 4° foi et œuvres, déisme et obéissance (II, 14-26); — 5" doclo-
romanie (III); — 6" orgueil de la vie, amour du monde (IV, V,
6); — 7° longanimité (V, 7-11); — 8° préceptes détachés (V, 12-20).
— L'idée de la sagesse traverse et domine tous ces sujets.

La brochure de M. Revel se termine par un index alphabétique
de l'épitre, qui à lui seul est toute une élude, et qui peut être
d'un grand secours soit pour l'étude du texte, soit pour celle de la

doctrine.
O. Cocorda.


	Théologie

