
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


théologie. 483

Kienlen. Le témoignage de St. Paul en faveur de la
résurrection (1 Cor. XV, 1-10).

C. J. Riggenbach. Jean l'apôtre ef, le prêtre Jean.
Bulletin. Les poètes de l'Ancien Testament, par H. Ewald:

Les Psaumes et les Lamentations (3° édition, 1866). Les écrits
de Salomon (2" édition, 1867). — L'Ep. aux Galates, par G. W.
Matthias (1865). — Un fragment de l'Ep. aux Galates (III, 15-22).
par G. W. Matthias (1866). — L'Orient et son importance dans
l'histoire de la civilisation, par A. W. R. de Zerboni di Sposetli
(1868). — Le pèlerinage du landgrave de Thuringe, Guillaume
le Hardi, dans la Terre Sainte, en 1461, par J. G. Kohi (1868).
— La discipline de l'Eglise depuis l'époque apostolique
jusqu'au septième siècle, par Fr. Frank (1867). — Histoire de
l'Eglise en Allemagne, par /. Friedrich. 1™ P. La période
romaine (1867). — Les fausses décrétâtes d'Isidore, par P. Hinsch
(1868). — La philosophie d'Anselme de Cantorbery. par Em.
Hœhne (1867Ì. — Le comte Fr. Léop. Stolberg et ses contemporains,

par Th.Menge, I et II v. (1862). —Esquisse de la théologie

pratique évangélique, par W. Otto (1866). — Manuel du
droit ecclésiastique catholique et évangélique, par Em. L. Rich-
ler-Dove, 6° edit. (1867).

PHILOSOPHIE.

TH. HENKE. J. FR. FRIES1.

Cette biographie du philosophe Fries a été écrite parson gendre,
à l'aide de la correspondance et des papiers que celui-ci a réussi à

recueillir. Plus d'un quart duvolume est consacré à la publication
de ces pièces diverses. On y remarque, entre autres, un article
nécrologique de de Wetle, des lettres du même et quelques-unes
de Jacobi.

Jacob-Frédéric Fries naquit en 1773, àBarby, dans l'Électorat de
Saxe, au sein d'une communauté morave où il fit ses premières
études. L'absence de toute vie de famille et une discipline austère
développèrent de bonne heure en lui une tendance à la spéculation,

qui l'éloigoa peu à peu delà carrière ecclésiastique à laquelle
on le destinait. « Un jour, écrit-il lui-même, j'exprimai à monmaî-
« tre, clans une leçon de géométrie, la joie que me causaient la so-
« lidité et la clarté des démonstrations géométriques. Il me dit à
• ce propos que l'on pouvait de la même manière prouver philo-
« sopbiquement l'existence de Dieu. — Oht comment donc cela?
« demandai-je avec un vif intérêt. — Tout, me répondit-il à peu

Jac. Fr. Fries aus seinem handschriftlichen Nachlasse dargestellt, von
Henke. Un vol. in-8", 1867, x et 383 p.



484 bulletin.

• près, tout doit avoir sa raison suffisante : par conséquent aussi
« l'univers: or, cette raison suprême de l'univers, c'est Dieu. Je
« gardai le silence; mais à l'instant je mo dis à moi-même: Eh
« bien, si tout doit avoir sa raison, Dieu doit avoir aussi la sienne;
« ou si Dieu peut avoir sa raison en lui-même, pourquoi n'en se-
« rait-il pas ainsi du monde et des choses qui sont clans le monde"?
> — Telle fut ma première discussion philosophique; j'avais alors
> quatorze ans. »

Du Pedagogium de Barby, Fries passa, dans l'automne de
1792, au séminaire théologique de Niesky. Là, les leçons deGarve:
« Introduction à la connaissance encyclopédique de toutes les sciences,

•> commencèrent à lui donner des doutes sur l'importance
du culte et sur quelques-uns des dogmes de l'orthodoxie, sans
ébranler sa croyance en Dieu el en l'immortalité de l'âme, ni
diminuer pour lui la valeur de la vie religieuse. Il se trouvait ainsi
placé au point de vue de Jacobi et en complète sympathie de
sentiments avec ce philosophe; mais il se séparait de plus en plus de
la communauté morave, au sein de laquelle, cependant, il
conserva toujours des relations d'estime et d'amitié. Après une année
d'études de droit, dans l'université de Leipzig et un court séjour à

celle de léna, Fries passa trois années en Suisse, comme précepteur
dans la famille d'un capilaine bernois, établi à Zofingue. Là, pendant

les heures que lui laissail l'enseisnement, grâce à la simplicité

patriarcale de la vie que menaient ses hôtes, il put se livrer à

ses travaux favoris.
De retour en Allemagne, Fries commença, en 1801, à professer

comme privat-docent à léna, en opposition avec la méthode et les
idées de Schelling, auquel il reprochait de suivre les errements de
Fichte et de luer chez les étudiants tout esprit philosophique.
Fidèle à la pure tradition kantienne, il publia, en 1803, l'écrit
intitulé: « Reinhold, Fichte, Schelling, » qui le lil connaître dans un
cercle plus étendu. Il y caractérise deux sortes d'exclusisme. Le
premier considère comme le principe constilutif de toute connaissance

l'unité, qui est le produit de la raison, ou plutôt de la raison
réagissant contre l'affection sensible dans les mathématiques et. en
philosophie. C'est là ce que Fries appelle le rationalisme, et ee qu'il
combat chez Fichte et Schelling. L'autre exclusisme, qui est le
contre-pied du précédent, voit le principe constitutif delà connaissance

dans la multiplicité de l'intuition sensible; c'est l'empirisme.
Mais le crilicisme s'oppose à la fuis au rationalisme et à l'empirisme,
en lant qu'il prétend ne partir d'aucune loi constitutive et ne poser

à la base que des maximes regulatives. A l'exclusisme rationaliste

il oppose l'argument que c'est seulement par la connaissance
sensible que nous pouvons avoir la notion du différent, et que,
sans la multiplicité, l'unité n'est qu'une forme vide. Contre
l'exclusisme empirique et sceptique, il invoque l'argument que. de ce

point de vue, on ne peut, sans l'unité et la nécessité, doni aucune
affeclion des sens ne donne la notion, rendre compie de l'expérience

commune, delà conscience journalière au milieu de laquelle
nous vivons. Fonder le crilicisme, telle fui la tâche essentielle de



PHILOSOPHIE. 485

Fries. Le peu de succès qu'il obtint auprès du public s'explique par
la fatigue qu'on éprouvait alors pour la recherche prosaïque el
consciencieuse de la connaissance humaine, poursuivie sur les traces de
Kanl. On était déjà retombé dans le dogmatisme, et l'on éprouvait
le besoin de se nourrir de poésie et de parler à l'imagination.

Après avoir obtenu le titre de professeur,en 1805,en même temps
que Hegel, Fries lit paraître l'un de ses principaux écrits: «Savoir,
Croyance, Pressentiment1, » composition exotérique, comme il
l'appelle lui-même. Il ne tarda pas à recevoir un appel pour
l'université de Heidelberg qui se reconstituait sur de nouvelles bases.
C'est là qu'il fit la connaissance de Jacobi alors en haute estime
dans le inonde philosophique. Fries se défend d'avoir été jamais
son disciple, comme l'ont souvent affirmé les historiens de la
philosophie. Il déclare que ses vues procèdent de Kanl, dont il n'a
jamais réussi à faire comprendre à Jacobi l'idéalisme transcendental.

Une relation plus étroite devait se former entre lui et l'un de
ses collègues, plus jeune que lui de sept ans, Martin-Leberecht de
Wette, qui entra dans toutes ses vues et s'en servit avec fruit clans
la construction de son propre système théologique. De Weite lui
emprunta, en particulier, l'idée féconde du dualisme du savoir et de la
foi, lequel traverse (ouïe la connaissance humaine, comme aussi
la distinction entre te devoir, la vertu et la beauté de l'âme, qu'il
appliqua à son exposition de la morale chrétienne.

Voici en quels termes Fries a caractérisé lui-même sa position à

l'égard de ses contemporains, Schelling et Jacobi, aussi bien
que de Kant, son devancier. Dans la loi de la méthode critique
et de la Crilique de la Raison, Kant a trouvé le véritable moyen
pour fonder la philosophie par la pure connaissance de soi-
même. Mais c'est à tort qu'il a réclamé partout des démonstrations

pour établir les jugements, là où l'intuition sensible fait
défaut. Toute démonstration n'est qu'un intermédiaire qui conduit
seulement d'un jugement à un autre. Ce qui manque chez Kant,
c'est l'explication du point de départ, du principe de toute conviction

philosophique, he mérite de Jacobi a consisté en ce qu'il a
reconnu cette lacune et, en même temps, le dualisme indestructible

de l'élément naturel et de l'élément surnaturel dans la raison
humaine. Mais il n'a pas suffisamment distingué entre l'un et l'autre,
et, par conséquent, enlre le savoir el la croyance ; il a donné parfois
à chacun de ces facteurs une application trop universelle, en
taisant intervenir tantôt le savoir dans le domaine surnaturel, tantôt

la croyance dans le domaine naturel. En outre, il n'a pas
reconnu que la vraie philosophie ne commence pas par des
démonstrations, mais que la connaissance de soi-même se borne à

nous découvrir quelles sont les révélations que renferme l'esprit
humain. Les révélalions de la croyance ne peuvent jamais devenir
elles-mêmes un savoir ni une science; mais une science peut être
fondée sur ce qui est croyance et pressentiment dans l'esprit de

Wissen, Glaube und Ahndung. 1805.



486 BULLETIN.

l'homme; et c'est à la philosophie de donner cette science, aussi
bien qu'elle donne la science du savoir lui-même. Toute conviction
que l'homme trouve en lui-même par le fait seul qu'il pense,
mérite le nom de philosophique. Ce n'est pas à la science
philosophique de nous apporter et de former cette conviction; c'est
plutôt à la connaissance de soi-même de nous dire quelle
conviction philosophique nous avons en nous. Mais la science philosophique

doit, ce que Jacobi ne fait pas assez, établir l'opposition du
savoir et de la croyance dans la doctrine kantienne de la dislindion
entre le phénomène et l'être véritable, et dans la théorie de
l'entière insuffisance de l'espace el du temps pour constituer l'essence
vraie des choses. Dans le savoir de l'homme, la connaissance de la
nature forme un tout où chaque détail est fatalement soumis à des
lois générales. A cette connaissance, susceptible de se transformer
en science, est opposé, dans nos convictions, un tout autre mode
de connaissance, pour lequel cette connaissance de la nature n'est
qu'une manifestation des choses, et dont les conceptions, loin de
s'appuyer sur l'intuition sensible, se posent vis-à-vis de celle-ci en
pleine contradiction. Nous concevons Dieu, l'univers, la liberté et
l'immortalité sans pouvoir même par des exemples vérifier ces

conceptions dans le monde sensible. La croyance conçoit la
véritable essence des choses comme affranchie des limitations des lois
naturelles; ce n'est que clans la négation de ces limites qu'elle
élève au-dessus de la naiure l'essence éternelle. Ce dualisme ne
saurait être concilié par quelque synthèse supérieure: il est inhérent

à l'organisation de la connaissance humaine, parce que nous
ne possédons qu'une raison limitée, mais ayant la conscience de
ses limites.

Fries reproche encore à Jacobi d'avoir confondu le fait par
lequel, dans notre intelligence, les données de la conscience
deviennent des idées claires, ce qui n'a lieu qu'au moyen de
l'entendement, avec l'origine immédiate de nos convictions, telles qu'elles
appartiennent à la raison. « Quand nous sommes arrivés à bien
comprendre, dit-il ailleurs, que l'entendement seul se trompe, et
qu'au contraire, la raison de tous les hommes a les mêmes
convictions fondamentales et originelles, celte deduction prend
l'importance la plus positive contre lout scepticisme. Il ne saurait y
avoir aucun débat entre les hommes sur la question de savoir
comment sont les choses ; tous ont là-dessus la même conviction;
nous ne disputons que pour décider si nous savons, ou croyons,
ou pressentons que les choses sont. En conséquence, il ne s'agit
que de constater quelles sortes de convictions nous avons en nous,
et c'est là l'œuvre de la déduction. Si nous constatons que la

croyance en Dieu est dans la raison de chaque homme, ce n'est
pas pour donner à la raison l'idée consolante qu'il y a un Dieu.
La raison n'a besoin d'aucune consolation de ce genre, puisqu'elle
n'est pas atteinte par le doule. Nous n'avons en vue que de
mettre l'entendement cn possession d'un jugement infaillible. »

Fries quitla Heidelberg en 1816 pour occuper à léna une chaire
de philosophie, puis de physique et de mathématiques. La part



PHILOSOPHIE. 487

qu'il prit à la fête des étudiants à la Wartbourg, ses relations avec
des sociétés suspectes de tendances révolutionnaires, amenèrent
sa suspension après l'assassinat de Kolzebue et l'exposèrent à une
sorte de persécution qui paralysa pour quelque temps son
activité.

Les vues philosophiques de Fries et la forme abstraite sous
laquelle il les exposait, le séparèrent de plus en plus de la nouvelle
école, et restreignirent son influence à un cercle assez limite. « Je
suis, dit-il, en philosophie un mathématicien. Tout chez moi
repose sur des calculs bien faits, mais peu de gens sont en état
de se servir de ces calculs. Il y a dans mon exposition quelque
chose de serré, qui fait que les autres ne peuvent y mordre que
difficilement. » Cela n'a pas empêché de Wette de considérer son
maître comme un des plus grands génies que l'histoire de la
philosophie ait à nommer.

« Fries, nous dit de Wette, était capable d'exposer son système
sans aucun effort, avec la môme facilité que d'autres ont pour débiter

des contes. Cette facilité manquait, il est vrai, du don de
produire la conviction, parce qu'il suivait plutôt le cours de ses propres

idées que celles des autres. De là et de sa méthode le plus
souvent synthétique le peu de succès de son enseignement académique

el le succès moindre encore de ses écrils. C'est pour moi
une vérité incontestable que, comme successeur indépendant de
Kant. Fries a conduit la philosophie dans le bon chemin, tandis
que Fichte, Schelling et Hegel l'onl jetée dans les senders de
l'erreur qui la mènent au pur néant. Il faut une fois mettre un terme
à ce jeu insensé qui l'ait éclore Ions les tlix ans un nouveau
système philosophique pour mettre à la torture la tète des jeunes
gens, et il est à espérer que le dernier tour de passe-passe de cette
espèce sera elfeclivement le dernier.

« ha philosophie de Fries part de l'expérience, de ce qui est
donné clans la conscience humaine, et s'élève de là, par une
spéculation prudente, jusqu'aux plus hautes vérités universelles.
Aussi longtemps qu'on ne prend pas cette route et qu'on ne
commence pas humblement par en bas, pour atteindre aussi haut qu'il
est possible, mais qu'au contraire avec un ridicule orgueil on
s'élève en l'air comme le Socrate d'Aristophane, et qu'on veut
tout déduire d'en haul, aller môme jusqu'à répéter l'acte divin de la
création et tirer le fini de l'infini, aussi longtemps, dis-je, on ne sortira

pas du cercle magique de la fantaisie, et l'on sera à la merci de-
la hardiesse du premier nouveau jongleur venu, ha philosophie
empirico-crilico-spéculative est seule capable d'accomplir la tâche
d'une saine philosophie, à savoir de guider la marche des sciences
qui sont toutes empiriques clans leurs commencements, tandis
que d'autres systèmes dogmatico-rationalistes égarent par des
préjugés ou étouffent sous des formules l'esprit de recherche
scientifique. A l'égard des sciences naturelles, la philosophie de Fries
est en relation avec les mathématiques, dont l'application fait
seule avancer les recherches de cet ordre, tandis que les formules
vides de la prétendue philosophie de la nature leur ont fait un



488 BULLETIN.

mal immense. En général, ce qu'il y a de sain dans une
philosophie se monlre clans l'affinité qu'elle a avec les mathématiques.
Parmi les nombreux traits de lumière qui distinguent l'Histoire de
la philosophie de Fries ', le moins remarquable n'est pas celui qui
a montré le parallélisme entre l'évolution de la philosophie
moderne et l'application des mathématiques aux sciences naturelles.
Les mathématiques avec leur balance et leur mesure exacte jugent
impitoyablement toute rêverie philosophique.

« Le tour subjectif que Fries donna à la philosophie caractérise

le grand mouvement imprimé déjà par Socrate, et qui seul
peut la conduire au but. Le cri d'opposition poussé par ceux
qui réclament une vérilé objective, est vraiment puéril. Apprenez

d'abord, à partir du point de vue subjectif, le seul qui nous
soit possible, pour arriver à la connaissance el à l'appréciation des
objets par la voie régulière de la réllexion en dehors de tout
arbitraire; apprenez, dans un acquiescement fidèle à la vérité, à

étendre votre sujet jusqu'à la compréhension objective des choses.
Vous trouverez ce que vous cherchez plus sûrement que par la
voie de vos hypothèses. Le philosophe peut-il prétendre à une
autre objectivité que le poète, qui, dans le pur miroir de son sujet,
saisit le monde et la vie dans leur vérité et leur beaulé accessibles
à toutes les âmes pures, pour les jeter ensuite dans le miroir
objectif de ses tableaux Et vous, théologiens, pourquoi tant vous
débattre contre ce point de vue subjectif, qui est cependant le seul
vraiment chrétien? La plus haute vérité n'est donnée au chrétien
qu'en retour de la foi, et la révélation de cette vérité s'est
produite dans un sujet, dans le Christ, dont la subjectivité, considérée
comme la plus pure, objective par conséquent, doit être reçue en
nous.

« Fries partage avec Schleiermacher le mérite d'avoir découvert
et répandu le principle que la religion a son centre vital clans le
sentiment; mais la démonstration de cette thèse est beaucoup
plus solide et plus scientifique chez le premier que chez le second.
Il a aussi montré mieux que personne le lien qui rattache les
beaux-arts à la religion et qui ne peut être supprimé sans nuire à

celle-ci comme à ceux-là. Les productions les plus importantes des
beaux-arts se meuvent dans l'élément moral de la convenance
finale (Zweckmässigkeit), en ce sens qu'ils représentent la vie
morale dans sa force, sa grandeur et son charme, dans ses luttes et
ses victoires, dans ses opérations et ses élans. Us n'ont pas pour
objet le bien, tel qu'il est déterminé par la conscience d'après la
loi, mais le beau et le sublime, et cela non pour les présenter
dans un concept, mort, mais sous une forme vivante et sensible,
librement créée. Par une conséquence rigoureuse, Fries ramène
toute beaulé artistique à trois idées, qui ne sont rien autre que
les déterminations et les réalisations des idées spéculatives de
l'dme, de la liberté et de la divinité, ainsi que des idées pratiques
correspondantes de l'homme, de l'opposition du bien et du mal, et

1 Die Geschichte der Philosophie. I" B. 1837. H"* B. 1840.



PHILOSOPHIE. 489

de la sainteté de Dieu. Ce sont les idées esthétiques de la poésie
épique, de la poésie élégiaque, tragique et comique, et de la poésie
lyrique. C'est d'après ces principes que notre philosophe classe
tous les genres d'art et de poésie et leurs productions, et qu'il
définit leur essence, tandis que toute autre classification s'atlache
à des caractères extérieurs et accidentels.

« Si la philosophie de Fries, malgré ses mérites sérieux el.

incontestables, a obtenu peu de succès, il faut en chercher les raisons
soit dans la forme et le fond de son enseignement, soit dans la
tendance et l'esprit de son époque. U faut le dire: eût-il possédé
et pratiqué au plus haut degré l'art de l'exposition dialectique,
qui lui manquait, Fries n'aurait pas gagné pour cela les esprits de
ses contemporains à son criticisme. Le criticisme de Kant,
essentiellement négatif, pouvait devenir la philosophie dominante d'une
époque engagée dans une tendance négative et disposée à recevoir
tout ce qui pouvait servir à l'analyse et à la décomposition des
données traditionnelles. Mais le succès même de la philosophie
kantienne gâta la situation pour une philosophie telle que celle
de Fries, critique comme la précédente, quoique bien plus
profonde et plus comprehensive. Ceux qui se rattachaient à la
direction qui avait prévalu jusque-là, les Kantiens et les rationalistes,
ne purent pas comprendre une doctrine qui dépassait leur maîlre,
et en regardèrent l'auteur comme un apostat. Ceux qui sentaient
le besoin d'une conception plus vivante auraient pu, il est vrai,
se trouver satisfaits. Mais, d'une part, ils étaient repoussés par
l'élément critique contre lequel ils s'étaient mis depuis longtemps en
défiance; et, d'autre part, ils ne trouvaient pas, sous une forme sai-
sissable et aisément maniable, l'élément positif qu'ils cherchaient.

Fries est mort en 1843, sans avoir eu la satisfaction de voir
ses contemporains lui rendre toute la justice qu'il méritait, mais
entouré des regrets et des hommages de ses nombreux élèves
et amis. A. 0.

M. W. DROBISCH. LOGIQUE1. — F. UEBERVVEG. LOGIQUE".

De toutes les branches de la philosophie, la logique est celle
qui a été la plus affectée par le mouvement des esprits depuis
Kant. D'après le criticisme, celte science n'a qu'une porlée
exclusivement formelle et subjective. Il n'y aurait aucun point de contact
entre les formes logiques de la pensée, d'une part, et les formes
de l'être, d'autre part. On étudie ces règles subjectives et formelles

1 Neue Darstellung der Logik, nach ihren einfachsten Verhältnissen mit,
Rücksicht auf Mathematik und Naturwissenschaft, von Moritz Wilhelm
Drohisch Dritte, neu bearbeitete Auflage. Leipzig 1863. 8°. 264 p.

* System der Logik und Geschichte der logischen Lehren, von Dr Friedr.
Ueberweg. Zweite neu bearbeitete Auflage. Bonn, 1865, 8°, 400 p.



490 BULLETIN.

de la pensée sans se demander le moins du monde si elles peuvent
nous faire connaître réellement les objets placés en dehors de
nous.

C'est dans cet esprit que M. Drobisch a composé son livre. Il se
rattache à l'école d'Herbart, qui, comme Kant, a une notion
exclusivement formelle, analytique et subjective de la logique.
L'auteur nous dit cependant que, faisant droit aux observations de
ses critiques et surtout à celles de M. Trendelenburg, il s'est peu à

peu éloigné du point de vue kantien qui dominait trop dans la
première édition de son livre. Il voudrait aujourd'hui étudier la
logique en elle-même, sans trancher les graves questions
métaphysiques auxquelles cette science touche de si près. « Réjouissons-
nous, dit-il, de ce qu'il y a des lois de la pensée d'une valeur
générale, sur lesquelles toute controverse est impossible et qui
sont redevables de leur certitude non pas à telle ou telle théorie
de la connaissance ou à la métaphysique, mais uniquement à la
réflexion de l'intelligence sur elle-même. Gardons-nous bien de
mêler les doctrines les plus simples et les plus claires de la logique
à des controverses non encore viciées; servons-nous-en plutôt,
autant que possible, pour affermir ce qui est encore ébranlé el

pour tirer au clair ce qui est entouré de ténèbres. »

La logique, telle que Hegel et son école l'entendent, tombe
dans un autre extrême: elle se confond avec l'ontologie el la
métaphysique. Les formes de l'être et celles de l'intelligence sont
complètement identifiées: le mouvement de la pensée pure est le
procès par lequel l'être lui-même s'engendre.

Schleiermacher, dans sa Dialectique, publiée en 1839, a déjà
cherché à se fraver une voie moyenne enlre ces deux extrêmes.
S'opposanl, à la fois, aux Kantiens qui veulent séparer absolument
les formes de l'être de celles de la pensée, el aux hégéliens qui
prétendent les confondre et les identifier, il se borne à établir un
parallélisme entre les deux domaines, ha pensée esl un rellet de
l'être; elle se distingue de son corrélatif réel, sans cesser d'être
en rapport avec la chose; elle correspond à l'objet sans s'identifier

ni se confondre avec lui. — MM. Ritler, Vorländer, Trendelenburg,

Beneke, et la plupart des logiciens modernes ont accepté le
point de vue de Schleiermacher.

M. Ueberweg se rattache à la même tendance. Evitant le
formalisme excessif de l'école de Kant, il prétend exposer un système
de logique, formelle dans l'esprit d'Aristote. La logique ne nous
donne pas un ensemble de règles à priori, exclusivement
applicables au reflet des choses dans l'organe cognitif du sujet, comme
le prétend le crilicisme, ni un système de lois également a priori,
mais ayant une valeur objective, comme l'affirme le dogmatisme
de Hegel. Il s'agii de combiner, d'après les règles logiques, les
faits fournis par l'expérience, pour arriver à une connaissance
avant une valeur objective, réelle.

Une histoire de la logique, depuis les temps les plus anciens,
signale les principaux ouvrages qui ont paru de nos jours en
Allemagne et ailleurs.



PHILOSOPHIE. 491

Un écrivain belge, M. Joseph Delbœuf, a publié deux livres qui
se rattachent à la même tendance que M. Ueberweg'.

G. A. LINDNER. MANUEL DE PSYCHOLOGIE EMPIRIQUE2.

La logique n'est pas seule à profiter du mouvement de réaction
conlre l'idéalisme pour chercher à se constituer à part. La psychologie

est entrée à son tour dans cette voie et elle y marche
résolument. On prétend même que sa rupture avec les disciplines
philosophiques est déjà accomplie, et qu'elle a franchement pris
rang parmi les sciences exactes. Celle psychologie nouvelle qui
abandonne le terrain des idées pures pour se placer sur celui clés

faits, s'appelle tout simplement empirique, en opposition à la
psychologie rationnelle, dont elle se dislingue quant au programme et
quant à la méthode.

La psychologie, en général, se propose d'étudier les lois de la
vie de l'âme pour rendre ensuite compte des divers phénomènes
dont celle-ci est le théâtre. La psychologie spéculative ou rationnelle

va du général au particulier et fait usage de la méthode
deductive; la psychologie empirique part du particulier pour s'élever
au général, suivant les procédés de la méthode inductive. Tandis
que la première part d'une nolion préconçue de l'âme, dont elle
fait tout découler, l'autre commence par éludier les fails pour en
conclure plus lard une théorie. 11 s'agirait donc d'appliquer à

l'étude de l'âme humaine cette méthode inductive, remise en
honneur par Bacon de Verulam, et qui a si bien servi la cause des
sciences naturelles. Les faits recueillis par l'expérience intérieure
fournissent, ses principes à la psychologie empirique. Pour les
conslater, elle a recours à l'observation de soi-même, complétée
et contrôlée par l'observation des autres, ha méthode inductive
prend des formes différentes suivant les sciences naturelles
auxquelles elle s'applique; la psychologie empirique leur emprunte
leurs procédés selon ses besoins.

Il va sans dire que la psychologie empirique, comme science
exacte, est absolument indépendante de toute doctrine métaphysique

sur l'essence de l'âme. Elle renonce dès l'abord à résoudre
les problèmes délicats qui impliquent une pareille doctrine. On
ne prétend pas faire connaître l'essence de l'âme: il ne s'agit pas
de résoudre le problème de ses rapports avec le corps. Celte
psychologie nouvelle ne peut pas plus répondre à ces questions que

1 Prolégomènes philosophiques de la géométrie. Liège, 1860. Un vol. 8" —
Essai de Logique scientifique, prolégomènes. Liège, 1866. Un vol. 8°.

_

* Lehrbuch der empirischen Psychologie, als inductiver Wissenschaft.
Für den Gebrauch an höheren Lehranstalten und zum Selbstunterrichte,
von D' Gustav Adolph Lindner. Zweite vollständig umgearbeitete und
erweiterte Auflage. Wien, 1868.



492 BULLETIN.

la physique ne saurait nous dire en quoi consiste la matière, ce
qu'est la force, quels rapports régnent entre elles. Ces deux sciences
ont un champ assez vaste, quoique restreint.

Noire science ne deviendrait suspecte que si elle prétendait
rendre la psychologie rationnelle inutile. Mais elle s'en défend
expressément; sa mission esl uniquement de préparer à sa rivale
les matériaux dont celle-ci tirera ses conclusions; elle n'aspire
qu'à servir d'introduction aux sciences philosophiques proprement
dites.

Depuis que la première édition de cet ouvrage a paru, il y a
dix ans, la tendance représentée par M. Lindner n'a fait que
s'accuser et conquérir journellement du terrain. Deux causes ont
amené ce résultat: les découvertes de la physiologie dans l'étude
du système nerveux, el celles de la physique sur la lumière et sur
le son. De ce contact de la psychologie avec les sciences naturelles
est sortie la plus récente des sciences, la physique de l'âme, qui se
rattache au nom de Fechner.

C'est l'école d'Herbart qui a beaucoup contribué à imprimer cette
direction nouvelle aux éludes psychologiques. Mais M. Lindner a

soin de nous avertir que les résultats acquis par la psychologie
empirique sont entièrement indépendants du sort qui est réservé
aux principes métaphysiques d'Herbart. Cela se conçoit, puisque,
en se faisant empirique, la psychologie prétend se constituer à

part, et s'émanciper du joug de tous les systèmes.

H. A. RINNE. LE MATÉRIALISME ET LE BESOIN MORAL1.

Cette brochure de quatre-vingt-neuf pages, écrite par un
médecin, s'occupe également de psychologie. L'auteur éludie les
questions de l'existence de l'âme, de son identité, du sort qui
l'attend après la mort, de la liberté, de la conscience et de la rétribution,

enfin de la cause suprême du monde. Pour résoudre ces
problèmes, il fait exclusivement appel à l'expérience et aux lois de
la raison. Il se trouve que les diverses solutions en présence n'ont
qu'une valeur relative. La raison ne se prononce ni pour le
matérialisme, ni pour les consolantes solutions de la foi religieuse.
L'imperfection de notre science laisse encore une belle part à la
foi, à condition que celle-ci ne sorte pas des limites que la
première lui trace.

1 Materialismus und ethisches Bedürfniss, in ihrem Verluxlinisse iur
Psychologie, von II. A. Kinne. 1S68.



PHILOSOPHIE. 493

OTTO CASPARI. LES ERREURS DES ANCIENS PHILOSOPHES GRECS \
I. Les héros de la philosophie grecque se sont efforcés de

découvrir et d'exposer scientifiquement les formes de la pensée. C'est
un grand service qu'ils ont rendu à la science. Mais ils se sont
trompés sur la valeur de ces formes, et cette erreur a eu des
conséquences déplorables pour la philosophie. Elle consiste à considérer

ces formes, qui ne sont en fait que des mouvemenls de notre
pensée, comme desmouvements de l'esprit divin, comme éternelles
et pour ainsi dire créatrices. C'est ainsi que Platon mit les Idées
de toutes choses en Dieu et les prit pour les seules vraies réalités.
Il idéalisai! le bien et le mal, le beau et le lait. Il se mettait par là
dans l'impossibililé d'expliquer le mouvement et la vie. Les Idées
ressemblent à des cristaux ou à des pétrifications. Si Aristote sentit
très-bien le vice de ce système, il ne sut guères y remédier. Il comprit

à la vérité que la science ne doit pas, comme chez Platon, se
borner au développement de la notion, mais pousser jusqu'à
l'analyse de la proposition et du jugement. 11 fut le père de la
logique. Il voulut rendre au mouvement et à la vie le rôle qu'ils ont
dans le monde et que Platon ne leur avait pas laissé dans sa théorie.

Mais, malgré cette intention louable, ses principes fondamentaux

ne sont que des idées platoniciennes mieux adaptées à

l'expérience. Ils sont d'ailleurs aussi abstraits que les Idées de son
prédécesseur. Aristote continua de prendre les mouvements de la
pensée pour les mouvements des choses elles-mêmes.

II. Platon considérait ses Idées comme la seule réalité : le monde
sensible n'élait pour lui qu'apparence. Aristote fit de même, ha
« puissance el l'acte » sont pour lui les pierres angulaires de l'univers.

Mais ces principes n'expliquent pas plus que les Idées le
mouvement et la vie, l'individuel; ils sont des formes creuses, des
notions artificielles, qui n'éclairent pas mieux la psychologie epe
la cosmologie, l'âme que le monde. Un tel point de vue ne peut
conduire qu'à l'erreur.

L'auteur développe assez amplement cette thèse.
III. En analysant les formes ou mouvements de la pensée, Platon

et Aristote firent une grande œuvre; leur erreur fut de prendre
ces mouvements de la pensée pour les mouvements des choses.
La pensée se meut dans le temps, où tout est successif, landis que
les choses existent dans l'espace, où tout est simultané. Les
différences qu'il y a enlre les choses individuelles dans le monde ne
sont pas au tout, à l'univers, ce que les différences qui existent
entre les nouons et leurs attributs sont aux notions. Pour arriver
à la connaissance, la pensée fait une suite d'opérations, analyses,
synthèses, etc., qui n'ont rien à faire avec les choses et sont tout
à fait étrangères à celles-ci. Il y a une illusion enfantine à pré-

' Die Irrthumer der altclassischen Philosophen in ihrer Bedeutung für
das philosophische Princip. Fin kritischer Beitrag in drei Vorträgen, von
B' Otto Caspari. 1868, in-8, 05 p.



494 BULLETIN.

tendre expliquer le monde par des constructions à priori. En un
mot, la pensée n'est pas l'être. Il y a sans doute harmonie entre
la pensée et le monde, mais il n'y a nullement identité. 11 ne faut
pas supprimer le fait de leur différence.

Ce n'est pas ici le lieu, dit notre auteur en terminant, de retracer
l'histoire des erreurs qui ont été la suite des fausses vues de Platon

et d'Aristote, quoiqu'elles aient encore exercé leur influence
sur la dernière philosophie.

Il est bon peut-être d'ajouter à cette analyse, qui s'est strictement

tenue au centre de la question, que M. le Ur Caspari nous
paraît avoir jugé Aristote et Platon du point de vue d'un disciple
plus ou moins dissident d'Herbart. Ch. de Felice.

Revues.
Philosophische Monatshefte. 1868, lter B.

3'"H. — R. Schellwien. Liberté ou communisme? (3e article).
//. Langenbeck. De la distinction du spirituel et du physique.
Bulletin. — La perception sensible et les lois psychologiques,

par //. Böhmer (1868). — Kant et son dualisme cn métaphysique

et en religion, par Th. Weber (1866). — Kanl et sa table
des catégories, par G. Knaner (1868). — Essais de critique
philosophique. 1 cahier: Herbart et Trendelenburg, par W.
Schacht (1868).

Bibliographie, par Ascherson (Ouvrages allemands).
Chronique. Encore le Don Carlos de Schiller. — ha réunion

des Journalistes. — Nouvelles ecclésiastiques. — L'Académie
française et V. Cousin (lor article). — Faits divers.

4"" u. 5"'" H. — E. Bratuscheck. Auguste Bœckh comme Plato¬
nicien.

R. Schellwien. Liberté ou communisme? (4e et dernier
article).

Bulletin. — De la méthode dialectique, par E. v. Hartmann
(1868). — Les représentations dans l'esprit de l'homme, par
Ed. Olawsky.(1868). — Matériaux pour la psychologie
comparée: L'âme et les formes de ses manifestations dans
l'ethnographie.

Bibliographie, par Ascherson (Ouvrages allemands).
Chronique. L'Académie française et V. Cousin (2'' et dernier

article). — Nouvelles ecclésiastiques. — Un procès de l'inquisition

en Espagne. — Julius Schaller. — Faits divers.

Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft '.
V"" B. (1867).

1""H. — H. Steinthal. De l'origine du langage.

1 Nous nous bornons à indiquer, parmi les articles de cette Revue, ceux
qui présentent quelque intérêt philosophique.


	Philosophie

