
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


320 théologie.

Salomon. — J. C. M. Laurent. Le p 1 u r a 1 i s m a j es t a t i eus
dans les Epilres aux Thessaloniciens.

Bulletin. — Leçons sur l'histoire des dogmes chrétiens, par
F. Ch. Baur. V V. 1" P. (I860). 2° P. (1866). — D. Herrn. Hupfeld,

par E. Riehin (1867). —hes Psaumes, trad, et interpr.
par H. Hupfeld. 2e édil. Ior V. (1867). — Année Idéologique,
par W. Hauck.

2CS H. — Chr. J. Riggenbach. De la justification par la foi, à propos
des ouvrages récents de MM. DöUinger1 et Romang2.
— Groos. La notion johannique delà x&<<hç, d'après les données
de l'exégèse. — L. Wahl. La doctrine psychologique de maître
Eckhart. — R. Röhricht. La doctrine johannique du Logos.

Bulletin. — Le pasteur d'Hermas, par E. Gaab (1866). —
Les livres historiques de l'Ancien Testament, par Ch. H. Graf
(1866). — Appendix Codicum celeberrimorum Sinaitici Vaticani

Alexandrini, par A. F. C. Tischendorf (1867).

Jahrbücher für deutsche Theologie. XIIIer B.
Ies H. — G. E. Steitz. Histoire de la doctrine de la Cène clans

l'Eglise grecque (6e article). — A. Ritschl. Etudes historiques
sur la doctrine chrétienne de Dieu (2° article). — O. Pfleiderer.
De la composition du discours eschatologique clans Matth. XXIV,
4 el suiv.

Bulletin. — La vie de Moïse, par H. Reckendorf (1868). —
Recherches historiques sur les plus anciens témoignages relatifs
aux écrits du Nouveau Testament, par II. Schölten (1867). —
h'Evangile de Paul et de Pierre, par Ch. Holsten (1868). —
Nouvelles études architecturales, historiques et topographiques sur
la Palestine, par Sepp (1867). — Bibliographia geographica
PalestuiEe, par T. Tobler (1867). — Matériaux pour la topographie

de la plaine occidentale du Jourdain, par H. Zschokke
(1866). — Observations géologiques sur le Nil, la presqu'île du
Sinaï el la Syrie, par O. Fraas (1867). — ha mer Morte, par
0. Fraas (1867). — De l'importance de l'école d'Antioche au

point de vue de l'exégèse, par H. Kihn (1866). — L'Empire
romain de l'Occident (375-388), par H. Richter (1863). — Les
lettres de Henri Suso, publiées par W. Preger (1867), etc., etc.

PHILOSOPHIE.

Fr. Hoffmann. Écrits philosophiques '.
ha philosophie de Baader prend faveur en Allemagne. Elle y

occupe les penseurs et inspire des ouvrages qui mettent à la portée
des hommes cultivés les théories profondes mais abstruses du

1 Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung. 1860.
2 Ueber Unglauben, Pietismus und Wissenschaft. 1859.
3 Philosophische Schriften, von Dr Fr. Hoffmann. Erster Band, 1868.

L et 579 p.



PHILOSOPHIE. 321

maître; elle séduit les intelligences dégoûtées d'un positivisme
vulgaire ; elle favorise la tendance de beaucoup d'esprits à revenir
au théisme; elle offre un aliment nouveau à ceux que les derniers
systèmes n'ont pas satisfaits. Ce mouvement durera-t-il plus que la
vogue éphémère dont a joui Schopenhauer? C'est ce que montrera
l'avenir. Au rang des disciples et des admirateurs les plus accrédités

de Baader se trouve M. le Dr Hoffmann, professeur à Wurz-
bourg. Ses « Ecrits philosophiques, » dont nous donnons ici un
compte rendu assez détaillé, tant à cause de la vogue du maître
auquel se rattache leur auteur qu'en raison de l'actualité de la

plupart des questions qui y sont traitées, forment un recueil de
quinze articles ou discours, publiés ou prononcés de 1850 à

1862. hes sujets en sont très-divers; aucun autre lien ne les
rattache entre eux que l'esprit de la doctrine qui les a inspirés.

Dans la préface, M. Hoffmann expose qu'il ne publie dans ce
volume que des morceaux détachés, parce qu'il a dû consacrer tout
son temps et ses forces â la nouvelle édition (seule complète) des
œuvres de F. Baader. U en prend occasion de proclamer celui-ci
le plus grand et le plus profond philosophe de l'Allemagne et, par
conséquent, du monde. Il lui présage une popularité universelle.
Le morceau se termine par une adresse aux amis el admirateurs
de Baader, qui sont conviés à s'associer à la publication et à la
propagation des ouvrages du grand mystique.

I. Le premier morceau est le Discours que prononça M.
Hoffmann à son installation comme recteur de l'Université de Würz -
bourg. Il roule sur les Universités ; l'auteur déclare tout d'abord
qu'il n'apporte rien de nouveau sur ce sujet. Les Universités,
dit-il, n'ont pas pour but de former des pasteurs, des juristes et
des médecins; elles ont pour but la science en général, qui est
essentiellement désintéressée. Il est vrai que les gouvernements
ont le droit d'exiger que les jeunes gens qui en sortent soient
capables de remplir les emplois de la vie civile; mais ils en
seront d'autant plus capables, ils seront des hommes d'autant plus
pratiques qu'ils auront plus approfondi la science qu'il faut
connaître pour pratiquer la profession qu'ils auront choisie. La
pratique doit chercher à réaliser l'idée, et l'idée pourra d'autant
mieux être réalisée qu'elle aura été mieux connue. Le centre
et le couronnement de toutes les sciences est la philosophie;
il faut apporter à l'étude de toutes les sciences particulières un
esprit philosophique. — II. Franz von Baader dans son rapport
avec Hegel et avec Schelling. Au lieu d'exposer les points capitaux
sur lesquels ces grands esprits se réunissent ou se séparent, et de
comparer leurs systèmes, l'auteur se borne à commenter trois
critiques de la première édition des petits écrits de Baader, et à nous
faire connaître les rapports personnels de Baader et de Schelling,
dans le but, il est vrai, d'établir la supériorité et l'influence du
premier sur le second. M. Hoffmann croit devoir défendre la
personne et les idées de son maître jusque dans le détail. — III. De
t importance des Facultés pour le développement de la science. C'est
a leur organisation et à leur division en Faculté de philosophie et

c- R. 1868. 21



322 BULLETIN.

en Facultés spéciales que les Universités allemandes doivent et
devront leurs succès. Leur mission est de concilier l'antagonisme
entre la spéculation et l'expérience. Pour y parvenir, il suffirait
d'avoir déterminé la nature et la portée de l'a priori. L'existence
incontestable de vérités métaphysiques à priori suppose l'existence
de l'esprit ; le théisme est supérieur à tous les autres systèmes.
L'erreur fondamentale du panthéisme et du matérialisme "consiste
à admettre un Absolu inconscient. M. Hoffmann s'attache à réfuter
le spinozisme et le panthéisme moderne. Ce dernier a perdu la
prédominance, grâce aux efforts d'un groupe nombreux de
philosophes théistes que l'auteur passe en revue. Un triomphe
définitif est réservé au théisme dans un avenir prochain et
lorsque les écrits de Baader auront été entièrement compris. —
IV. Réponse aux « censures » du professeur Erdmann dans son
annonce des Œuvres complètes de Baader. Ces censures, dont
plusieurs sont à l'adresse personnelle de M. Hoffmann, perdent une
grande partie de leur importance, en présence des propres
déclarations de M. Erdmann, qui tient Baader pour un des plus grands
philosophes de l'Allemagne. Notre auteur s'en réjouit, dans
l'espoir surtout que l'école hégélienne fera désormais une étude
sérieuse des écrits de son maître. Les points principaux de
divergence entre les appréciations de M. Erdmann et celles de M.
Hoffmann sont les suivants : M. Erdmann ne croit pas que Baader ait
été aussi hostile à la logique de Hegel que le pense M. Hoffmann.
M. Erdmann reproche au système de Baader d'être exclusivement

synthétique, et nullement analytique. Le point de vue de
Baader sur le matérialisme paraît inintelligible à M. Erdmann;
suivant M. Hoffmann, la faute en est à l'école hégélienne qui s'est
rendue incapable de comprendre la doctrine capitale de Baader
sur la matière. La discussion porte ensuite sur la question de
savoir si Baader a réellement triomphé de l'idéalisme exclusif de
Hegel; sur la manière d'entendre l'histoire, que M.Hoffmann
qualifie de déterminisme ; sur l'antinaturalisme de Baader, dont
M. Erdmann no saisit pas le vrai caractère; sur les rapports de
Baader et de Schelling relativement à la date du second système
de celui-ci ; sur la philosophie de la religion de Baader.

V. La nouvelle divinisation de la matière par le Dr A. Weber.
Cet écrit est divisé en quatre parties. Dans la première, M.
Weber concède à tort aux matérialistes la vérité de l'atomistique
pour la sphère du monde matériel, tout en niant l'impénétrabilité
de la matière. Il ne croit pas, cependant, que, même dans cette
sphère, il n'existe rien autre que des atomes. La seconde partie
traite du problème de la vie organique et renferme un grand
nombre d'idées ingénieuses. La troisième partie est consacrée à

l'étude du cerveau et de l'âme. La cause de la vie est démontrée
comme transcendante ; la conscience est expliquée. La quatrième
partie renferme des considérations générales sur la tendance
matérialiste du temps présent. — VI. Le matérialisme, foi du
charbonnier, par le D' Fr. Michelis. L'auteur de ce livre fait des
concessions excessives au matérialisme : c'est ainsi qu'il admet l'ato-



PHILOSOPHIE. 323

mistique, au moins comme hypothèse. Appelant à juste titre « foi
du charbonnier » l'opinion que le matérialiste a de la conscience,
il donne lui-même de ce fait une explication insuffisante, quelque
triomphant qu'en soit l'accent. Les points de vue de MM. Vogt et
Virchow ne sont pas bien saisis. M. Hoffmann les expose à son
tour ; puis il montre que l'explication matérialiste de la conscience
ne satisfait pas aux lois d'une hypothèse. Dans la seconde partie de
son œuvre, M. Michelis nie l'existence de l'âme chez les animaux.
M. Hoffmann voit dans ce point de vue une conséquence de l'ato-
mistique. A ses yeux, la peur du panthéisme conduit M. Michelis
à un déisme qui est en réalité un panthéisme de la pire espèce. —
Vn. L'âme et la Physiologie, écrit polémique de M. Frohschammer
contre M. Ch. Vogt. L'ouvrage de M. Frohschammer combat les
vues du matérialisme de M. Vogt et de M. Czolbe sur les questions
toujours actuelles de l'existence et de la nature de l'âme. M.
Hoffmann se borne presque partout à donner son approbation aux
vues de l'auteur sans exposer lui-même des vues originales.

VIII. De l'importance de la Philosophie. Si la philosophie a pour but
la recherche de la vérité, on serait en droit d'attendre qu'elle fût
considérée comme un moyen indispensable de la culture de l'esprit.

Il est vrai qu'on a souvent douté de la possibilité d'arriver à

une connaissance certaine de la vérité, mais c'est faute de réflexion.
Il y a, en effet, des propositions évidentes d'elles-mêmes ; il y a,
en outre, des idées qui sont dans une relation si étroite avec d'autres,

qu'on est contraint par une nécessité de la pensée d'admettre
les secondes aussitôt qu'on a admis les premières ; c'est ce qu'on
appelle raisonner. Mais si la raison humaine peut connaître d'une
manière certaine une seule vérité et en tirer des conséquences
par voie de raisonnement, il résulte de la liaison des vérités entre
elles, qu'on pourra passer de la connaissance de l'une à la
connaissance de l'autre, fallût-il même pour cela un temps indéfini. Si
donc on se plaint de l'incertitude des résultats de la philosophie,
tout ce qu'on en pourrait conclure, du moment qu'on ne refuse
pas à l'esprit humain la puissance de connaître des vérités, c'est
que le développement de la philosophie, la plus difficile des sciences

sera plus lent que le développement des autres sciences et
qu'il faudra redoubler de persévérance pour se rapprocher du but.
L'étude des chefs-d'œuvre des philosophes est d'ailleurs une si
excellente gymnastique pour l'esprit qu'on est bien récompensé
de la peine qu'elle coûte. Enfin, la philosophie n'est pas si arriérée
qu'on pense. On s'étonnerait, si l'on y réfléchissait, du nombre de
vérités qui sont universellement admises. Les sciences expérimentales

aussi sont sujettes à l'erreur, et si la philosophie y est plus
exposée, cela tient à la grandeur de son objet et à la difficulté des
questions qu'elle soulève. Si la philosophie était impossible, les plus
nobles esprits de l'humanité qui l'ont cultivée auraient donc été
les victimes d'une erreur radicale I Et l'homme serait le plus
contradictoire des êtres, puisque la nature lui aurait donné le désir
de savoir sans lui en donner les moyens! La philosophie est non-
seulement possible, elle est réelle, elle progresse comme les autres



324 BULLETIN.

sciences. Tout progrès provoque de nouvelles questions, qui, après
qu'elles ont été résolues, en font naître d'autres à leur tour.
L'objet de la philosophie est infini, sa tâche est infinie. Elle est
la science universelle, non qu'elle enseigne tout, mais parce
qu'elle donne des lois à toutes les sciences, les dirige, marque à

chacune d'elles sa place et lui fournit ses principes. Elle est le
lien commun qui les rattache les unes aux autres; elle est la
science royale qui les domine toutes.

IX. Discours académique prononcé à Wurzbourg le 10 novembre
1859 à l'occasion de la célébration du centième anniversaire de
Schiller. Ce discours est beaucoup plus littéraire que philosophique.
Schiller occupe une place clans la philosophie entre Kant et Fichte
d'un côté, et Schelling de l'autre. Mais c'est principalement dans
le domaine de l'esthétique qu'il a brillé. Il y suit le plus souvent
les traces de Kant. Il considère les arts comme le plus excellent
moyen d'éducation pour l'homme; grâce à eux, celui-ci apprend
à s'élever des choses sensibles qu'ils imitent aux idées dont ces
choses sont les symboles, en d'autres termes, de la sensation à la
pensée. La beauté est citoyenne de deux mondes : du monde
matériel et du monde spirituel. L'art asservit la sensibilité à l'esprit,
et se fait de la matière un instrument pour exprimer l'idée. La
poésie, la plus haute forme de l'art, est la plus propre à en
atteindre le but général, la régénération de l'humanité, et, parmi
les différents genres de poésie, la tragédie et la comédie agissent
plus fortement sur l'homme que les autres. On peut résumer ainsi
l'esthétique de Schiller : 1° Il y a une poésie naïve et une poésie
sentimentale : l'une est la poésie de la nature, l'autre la poésie de
l'esprit. La poésie idéale est une association de l'une et de l'autre, une
fusion de la nature et de l'esprit. — 2° L'art affranchit l'homme de
la servitude des sens et des abstractions de l'entendement ; il est la
conciliation de ces deux extrêmes. — 3° Les hommes se divisent
en réalistes et idéalistes; le véritable homme est à la fois l'un et
l'autre (nature et esprit).

X. L'idée de Dieu d'Anaxagore, de Socrate et de Platon, rattachée

à leur théorie sur le monde et sur l'homme. — Anaxagore fut le
premier philosophe grec qui connut Dieu, non comme la Raison
universelle agissant sans conscience, mais comme l'Intelligence
absolue, douée d'une parfaite connaissance et se proposant un
but clans ses œuvres. On lui reprochait cependant de s'être trop
peu servi de cette idée pour expliquer les phénomènes ' du
monde, et d'en avoir cherché la cause dans une nécessité
inhérente à la matière. Il n'appelait jamais Dieu à son aide, a-t-on dit,
que lorsqu'il ne pouvait se tirer d'embarras autrement. Il se mit
en contradiction avec lui-même en admettant d'une part que l'Esprit

(Dieu) était le premier moteur de la matière, et, d'un autre
côté, que le mouvement avait eu un commencement clans le temps,
car, puisque Dieu était éternel, le mouvement ne pouvait pas avoir
jamais commencé, mais devait être éternel comme Dieu. En effet,
quelle cause aurait pu faire sortir Dieu d'un long sommeil et le
déterminer à mouvoir la matière Evidemment, Anaxagore avait



PHILOSOPHIE. 325

emprunté aux Ioniens l'idée de cette matière éternelle. Mais ce ne
fut pas moins un progrès que de concevoir Dieu comme mouvant
la matière par une volonté consciente d'elle-même. Il séparait ainsi
Dieu du monde ; il en faisait une personnalité. Mais sa philosophie
n'en resta pas moins dualiste, incapable d'expliquer le rapport de
Dieu et du monde el entachée de panthéisme. Socrate arriva par
ses propres forces à l'idée d'Anaxagore, en partant, non de
la nature comme ce dernier, mais de la conscience de soi-même,
c'est-à-dire de la partie spirituelle de l'homme qu'il ne séparait pas
de la partie morale. Pour lui, la science et la vertu étaient une
seule et même chose. Le souverain bien était la réunion des deux,
et ce bien était l'essence même, l'attribut essentiel d'un être, à

savoir de Dieu. S'il dédaigna d'étudier la nature, il y reconnut
cependant un enchaînement de moyens et de buts qui lui prouvaient
l'existence d'un Dieu voulant et agissant avec la pleine conscience
de ses volontés et de ses actes. Socrate connut donc la preuve
téléologique qui renfermait la preuve cosmologique de l'existence
de Dieu. Dieu n'était pas seulement l'architecte, mais le créateur
du monde. Les êtres spirituels n'étaient plus des parties pour ainsi
dire de l'Esprit universel; ils avaient une existence propre,
relativement indépendante de Dieu, libre et impérissable. Platon ne
pouvait se contenter de répéter les leçons de Socrate : il développa

et approfondit les vérités qui étaient implicitement contenues
clans l'enseignement de son maître. L'idée de Socrate que la pensée

divine a créé le monde est le germe de la doctrine platonicienne

des Idées. Les Idées, au sens platonicien, sont les- déterminations

de l'Esprit divin. Par elles, l'unité de Dieu se dilate,
s'étend en une multiplicité infinie, et la multiplicité infinie se
contracte clans l'unité. Dieu est la dernière cause et le but final absolu,
l'être parfait et le meilleur. Il a ordonné les choses de manière
qu'elles concourussent toutes à une fin. (Platon a concilié la
doctrine d'Heraclite que tout change sans cesse avec la doctrine Eléa-
tique que tout demeure immuablement.) Il est un, libre, indépendant,

éternel, tout puissant, tout bon, tout amour, tout sagesse,
beauté parfaite. Tous ces attributs ne sont, en réalité, qu'un seul
et même attribut. En vertu de sa perfection, Dieu ne pouvait créer
qu'un monde parfait qui fût à son image. Mais cette perfection ne
pouvait être qu'une perfection relative, imparfaite pour ainsi dire,
car il ne saurait y avoir deux absolus, et si le monde avait toutes
les perfections de Dieu, il serait égal à Dieu, il serait Dieu. Ce n'est
pas impuissance de la part de Dieu, c'est raison. La raison ne peut
pas être absurde. L'image ne doit pas être une seule et même
chose que ce dont elle est l'image. Dieu est éternel, le monde qui
est son image doit êlre éternel. La volonté de Dieu n'a pas de
commencement, le monde qui est un acte de la volonté de Dieu n'a
pas eu de commencement. Les âmes ont été créées; mais elles ont
été créées de toute éternité, et elles vivront éternellement. Il y a
deux sources du mal : la limitation des êtres créés et la liberté,
c est-à-dire la faculté de choisir entre le bien et le mal. Mais le mal
qui naît de ces deux causes est relatif et non absolu. Dieu ne pou-



326 BULLETIN.

vait créer que des êtres limités; or il valait mieux qu'il n'existât
que des êtres limités cjue si rien n'avait existé ; ce mal n'est donc
pas un mal, mais un bien relatif. D'un autre côté, Dieu ne pouvait
trouver sa vraie image que clans des âmes pensantes et voulantes;
or, la possibilité de l'erreur est inséparable de la pensée et cie la
volonté. La liberté, loin d'être un mal, est donc un bien. Les âmes
sont toujours revêtues de corps, mais ces corps sont plus ou moins
parfaits. Elles sont indépendantes les unes des autres, mais toutes
sont sous la main de Dieu. Conclusion : La théorie de Platon est une
monadologie. Platon est le précurseur de Leibniz et non de Spinosa.
— XI. Examen des attaques dirigées contre F. Baader dans
l'ouvrage de Thilo : Théorie du droit et de la politique. M. Hoffmann
défend son maître contre l'accusation de panthéisme et d'hégé-
lianisme et profite de l'occasion pour faire une incursion dans le
camp de l'ennemi, Herbart et ses disciples.

XII. Du Panthéisme et du Théisme. On ne peut contester qu'il
n'existe un Etre absolu. Tout ce qui existe doit tirer son
existence de soi ou d'un autre. Mais cet autre doit à son tour tenir
son existence de lui-même ou d'un autre. On remonte ainsi
nécessairement à un Etre Absolu. Il n'y a qu'un seul Etre Absolu,
car s'il y en avait plusieurs, ils se limiteraient les uns les autres
et aucun ne serait absolu. Cet Etre doit avoir intelligence et
volonté pour pouvoir être l'auteur des êtres doués d'intelligence
et de volonté. Car il ne peut y avoir moins dans la cause que
dans l'effet. L'Etre Absolu est donc un Esprit. A ce titre, il se

pense, il produit et engendre sa pensée, il se pose, c'est-à-dire
grammaticalement qu'il pose lui: c'est lui qui se pose et lui
qui est posé. Il est l'identité des deux. II se pose lui-même
devant lui-même, il se réfléchit. Dans cet acte, il distingue sa pensée
de lui-même. Ses pensées sont les idées ou le type sur lequel il a

formé le monde. Il l'a créé de toute éternité parce qu'il l'a pensé
de toute éternité, et que penser, vouloir et faire sont une seule et
même chose pour lui. Toutefois, on ne peut affirmer que le monde
n'ait pas eu cie commencement, car le temps et l'espace ont
commencé avec l'acte de la création. Il n'y a pas eu de temps avant la
création du monde, il n'y en a que depuis. Dieu voyait le monde
dans sa pensée infinie avant de le créer; en vertu de sa bonté et
de son amour, il a voulu, en vertu de sa puissance, il a pu en
réaliser l'idée. Il l'a créé, mais il ne l'a pas tiré de sa propre
substance, il n'a rien retranché de lui-même pour le lui communiquer,
il n'a subi aucun amoindrissement d'être. Le monde est d'une
essence différente de la sienne, mais il est son image, il doit donc
contenir des êtres spirituels. Qui dit spirituels dit libres. Ces êtres
peuvent donc toujours s'éloigner de Dieu et revenir à lui. Toute
théorie qui contredit celle-là est condamnée à d'insolubles
contradictions. C'est ce qui arrive au panthéisme. Le panthéisme reconnaît,

comme le théisme, que l'homme peut connaître l'essence des
choses ; mais il exagère cette vérité en prétendant à une connaissance

absolue. Il y a deux formes de panthéisme : l'une qu'on
peut appeler le panthéisme de Y impersonnalité; l'autre le pan-



PHILOSOPHIE. 327

théisme de la personnalité. La première forme se divise en trois
espèces différentes : le panthéisme idéaliste, le panthéisme réaliste
et le panthéisme indifférent, c'est-à-dire idéaliste-réaliste. La
différence entre eux n'est que relative ; dans le fond, ils sont
semblables en tant que tous trois enseignent l'identité d'essence de
Dieu et du monete. L'Absolu, selon le premier, n'a aucune réalité
hors du monde ; le monde est la réalisation de l'Absolu (non la
somme, mais l'unité des êtres individuels). L'Absolu est un en soi
et infiniment multiple dans ses manifestations; il produit tout et
anéantit tout pour tout reproduire et tout engloutir de nouveau.
Ce mouvement incessant de production et de destruction constitue
sa vie. L'idée d'un but dans le monde, la liberté et la responsabilité

sont incompatibles avec ce système. Il n'admet ni morale, ni
droit ; tout y est soumis à la loi d'une inévitable nécessité. Mais, outre
l'objection morale, on peut en élever bien d'autres pour le réfuter.
a) Si chacun (dans ce système de nécessité) ne peut penser que
comme il pense, il n'y a plus ni vraies, ni fausses idées, b) Si l'on
admet que le conditionne n'a pas de réalité hors de l'Absolu, ni
l'Absolu hors du conditionné, on roule clans un cercle de
contradictions, c) Si le fini est l'unique contenu de l'Absolu, comme le
fini n'est que naissance et mort, l'Absolu n'est que la succession
éternelle de la naissance et de la mort. La forme idéaliste de ce
panthéisme admet une certaine personnalité de l'Absolu. Mais cette
personnalité de l'Absolu n'est que ce qu'il y a de personnel clans
tous les êtres finis. C'est une notion abstraite de genre. L'Absolu
reste en réalité sans conscience et sans volonté. Les partisans de
cette théorie voudraient en tirer la liberté et la responsabilité,
mais la théorie s'y refuse.

Cette impossibilité a donné naissance à la seconde forme du
panthéisme, qu'on peut appeler le panthéisme de la personnalité
en soi et pour soi. Il maintient l'idée de l'essence identique de
Dieu et du monde, mais il admet que Dieu est un Esprit doué
de conscience et de volonté, et conséquemment il admet la liberté
et la responsabilité des esprits créés. Mais il y a là encore une
contradiction, car si le monde et Dieu sont de même essence,
les êtres créés sont toujours et nécessairement déterminés par
Dieu et la liberté n'a aucune place dans le système. Pour s'épurer
de toute contradiction, il faut qu'il se transforme en théisme et
reconnaisse que le monde est une création, et non une manifestation,

une détermination de Dieu. Alors l'être fini peut être libre, le
mal est expliqué par l'abus de la liberté, et, si le monde est déchu,
Dieu ne participe pas à cette déchéance. — XIV. Le discours de
M. Hoffmann sur les philosophies d'Anaxagore, de Socrate et de
Platon avait été discuté au sein de la Société de philosophie de
Berlin, et plusieurs orateurs s'étaient efforcés d'établir que ces
philosophes n'avaient pas été théistes et n'avaient pas enseigné un
Dieu personnel. L'auteur prouve, principalement par des citations
tirées de leurs ouvrages et par le raisonnement, la vérité de la
thèse qu'il avait exposée dans son discours.

XV. Discours académique prononcé au centième anniversaire de



328 BULLETIN.

Fichte. Après avoir fait l'éloge du caractère de Fichte, l'auteur tente
de donner un court sommaire de sa philosophie. La philosophie de
Fichte est sortie de celle de Kant, mais on conteste encore qu'elle en
soit la vraie conséquence, et Kant a protesté contre cette prétention
de son successeur. Kant était parti de ce postulat: « L'Inconditionné
doit être; » il est parce que la raison exige qu'il soit ; il est ce que
la raison exige qu il soit. Il y a donc deux raisons, une raison finie
qui cherche l'Inconditionné, et une Raison infinie qui est l'objet
de la recherche de la raison finie. La première se réalise par la
seconde et dans la seconde, mais elle ne peut jamais s'y réaliser
complètement. Fichte ne fit que dégager ce postulat, et en tira son
idéalisme. Il ramena la philosophie à un seul principe et chercha
à prouver ce que Kant avait déjà pressenti, à savoir que la sensibilité

et l'entendement n'ont qu'une seule et même racine. Il crut la
trouver clans cette faculté primitive que Kant avait appelée la
spontanéité. Il pensa alors avoir réussi à construire à priori la philosophie

et à en faire une science absolue, la science de la science
(Wissenschaftlehre). Cette science devait fournir des principes aux
autres sciences et assigner à chacune sa place respective. Kant
avait montré que le jugement de conscience: « je pense » est
enfermé dans tous nos autres jugements. Fichte en conclut que le
je ou le moi' produit spontanément toutes ses représentations et
que l'objet n'est posé que pour la conscience et dans la conscience.
La connaissance (Wissen) est donc un monde fermé qui doit
s'expliquer par lui-même. S'il y a des choses hors de moi, c'est la
conscience qui les représente et les pose par un acte de son activité,
de sa liberté, he moi pose donc le moi et le non-moi. Sans moi,
point de non-moi, sans non-moi point de moi. Le non-moi n'a d'autre

réalité que celle que lui donne le moi. Si le non-moi limite le
moi, il n'en est pas moins enfermé dans le moi. Un cercle inscrit
dans un cercle le limite, mais n'en est pas moins enfermé en lui.
Toutes nos sensations, toutes nos idées sont donc le produit de la

spontanéité du moi, quoiqu'elles soient occasionnées par une
impression du non-moi sur le moi. Le moi conscient est le grand cercle

limité par le petit; le petit cercle est le monde extérieur; les
deux cercles réunis sont le Moi absolu. La conscience parcourt
dans son développement trois degrés : l'imagination, l'entendement,

le jugement. Si le non-moi détermine le moi, le moi détermine

aussi le non-moi. Le moi déterminé par le non-moi est le moi
théorique (le moi connaissant, l'intelligence) ; le moi déterminant le
non-moi est le moi pratique (le moi voulant, la volonté). Le moi
pratique parcourt aussi trois degrés: le sentiment, le désir, l'acte. Le
sentiment est l'activité entravée, arrêtée dans son action. Il
s'efforce alors de surmonter l'obstacle et se manifeste comme désir.
Le désir tend vers la perfection, l'absolu, et se manifeste par des

actes. Ces actes sont toujours finis et imparfaits ; ils ne peuvent
contenter le désir Le but du moi est la victoire sur le non-moi,
laquelle ne peut jamais être complète. La partie pratique de la

Wissenschaftlehre fonde et détermine la partie théorique et achève

par là la théorie de l'esprit humain. Telle est la première forme



PHILOSOPHIE. 329

de la philosophie de Fichte. Comme on le voit, elle n'est pas
toujours très-claire. La notion du Moi absolu et le rapport de ce Moi
au moi empirique, aux moi individuels ainsi que la loi d'après
laquelle les moi empiriques posent hors d'eux inconsciemment
un monde extérieur, identique et le même pour tous, tout cela
reste plus ou moins dans l'obscurité. L'ouvrage intitulé « Destination
de l'homme, » qui parut en 1799, marque la transition entre la
première et la seconde forme de la philosophie de Fichte. L'homme,
y dit-il, doil rechercher la vérité pour elle-même ; il veut savoir ce
qu'il est et ce qu'il sera et, s'il ne peut le savoir, il veut du moins
savoir qu'il ne le peut. Le système du naturalisme ou de la nécessité

semble d'abord satisfaire l'intelligence. Mais il froisse notre
cœur et nous remplit de tristesse et d'effroi, car il nous ravale au
rang d'une chose clans l'enchaînement des choses. Je dois avoir la
faculté de chercher le bien ; si je ne le trouve pas, c'est ma faute.
Je dois pouvoir l'accomplir parce que je veux l'accomplir. Ma
volonté doit pouvoir maîtriser la nature. Que croire Suis-je libre, ou
ne suis-je que l'instrument d'une force étrangère? Dois-je me fier
à ma tête ou à mon cœur Fichte montre alors que la conscience
ne peut sortir d'elle-même pour saisir les choses extérieures,
qu'elle ne perçoit que ses propres modifications, que nous n'avons
que nos sensations et nos idées et non les objets mêmes, que toute
notre connaissance n'est formée que d'images, que le moi lui-
même n'est pour nous qu'une image et même une image d'images,

et qu'ainsi tout n'est qu'un rêve sans qu'il existe un sujet qui
rêve, et un objet qui soit rêvé. Il en conclut que la science ne
mène qu'à savoir que nous ne savons rien. Mais notre destination

n'est pas simplement de savoir, mais d'agir. La nature me
crie que je dois agir, c'est la voix du devoir que je veux écouler ;
c'est elle qui me garantira la réalité de mon être et celle des
choses; elle renferme une certitude immédiate. Si je crois au
devoir, je crois à une loi du monde spirituel, je crois à une volonté
infinie, source de tous les êtres et de la nature. Ce n'est donc pas
la connaissance, mais la foi seule qui nous élève à la certitude. Ce
point de vue, qui est celui de la « Destination de l'homme, » ne
suffit plus à Fichte dans ses ouvrages subséquents. Il a réfléchi que
si la connaissance n'est qu'une image ou une copie, l'image ou la
copie suppose nécessairement un original; que si nous avons une
connaissance, ce ne peut être que la connaissance de quelque chose,
d'un être qui existe réellement, de Dieu, de l'Absolu. Telle est la
doctrine de la « Wissenschaftlehre » de 1801. D'Absolu n'est ni
l'être, ni la pensée exclusivement, mais la racine, le fond commun
des deux, la substance qui subsiste par elle-même, qui se réalise
dans les moi, sans pouvoir jamais s'y réaliser complètement. Cet
incompréhensible Absolu a pris la place de la chose en soi de Kant.
La notion de la connaissance qui était, dans le premier système de
Fichte, le point de départ, devient un principe dérivé et n'occupe
plus que la seconde place. Par là Fichte atteignit la plus haute forme
de son système. Dieu est maintenant pour lui l'Être Absolu qui se
divise en une multitude infinie d'intelligences, de moi individuels.



330 BULLETIN.

Dans un supplément à ce dernier article, M. Hoffmann cherche

à montrer les points faibles du système. Une erreur, qui en
entraîne beaucoup d'autres à sa suite, empêcha Fichte d'atteindre
le plus haut sommet de la spéculation. En vertu de la proposition
trop exclusive: Omnis determinano est negatio, il nia que l'Être
Infini (Dieu) prit avoir conscience de lui-même, ou, ce qui
revient au même, qu'il eût conscience de lui-même autrement que
dans la totalité des intelligences finies. Il n'avait pas le droit
d'affirmer cela, car, puisqu'il tenait Dieu pour incompréhensible, il ne
devait ni nier ni affirmer qu'il fût inconscient. En second lieu, s'il
avait prouvé que l'homme n'est conscient que parce qu'il est fini,
il n'avait pas le droit d'en conclure que Dieu n'est pas conscient
parce qu'il est infini, mais il devait se borner à dire que Dieu ne
pouvait avoir conscience à la manière de l'homme. Enfin, il ne
peut y avoir d'êtres cloués d'une conscience finie, s'il n'y a pas
un être doué d'une conscience infinie. Appeler Dieu un esprit et
lui refuser la conscience, c'est se contredire, car la conscience est
la forme de tout esprit. Fichte lui-môme dut le reconnaître, au
moins tacitement. Une autre erreur de Fichte est d'enseigner que
le monde a un but, il est vrai, mais que ce but est infini et que
le monde ne peut que s'en rapprocher toujours davantage sans
jamais l'atteindre, car la perfection de Dieu exige que le but du
monde soit un jour atteint, et ce but c'est la fin de la lutte entre
la nature et l'esprit par la spiritualisation de la nature. C'est là ce
qu'a montré Baader, corrigeant et complétant Fichte.

Fr.-H. Jacobi h

La philosophie de Jacobi, sur laquelle une patiente et consciencieuse

monographie d'un jeune savant, M. le Dr E. Zirngiebl,
rappelle aujourd'hui notre attention, et qui a été l'objet de plus d'un
exposé magistral dû aux historiens de la science, en particulier à

M. Kuno Fischer et à M. Schwegler, ne forme pas proprement un
système. L'auteur de Woldemar, l'ami de Lessing, de Hamann et
de Gœthe, fut homme du monde, romancier, poète, prescpie autant
que philosophe. « Ce ne fut jamais mon but, disait Jacobi lui-même,
« d'établir un système pour l'école. Mes écrits avaient leur source
« clans ma vie intérieure; ils se succédaient simplement par ordre
« chronologique ; en un sens je ne les faisais pas moi-même, pour
« mon plaisir, mais comme contraint par une puissance supérieure,
« irrésistible. » Il résulte de cette nature même des œuvres de
Jacobi qu'il n'est pas très-facile de se faire de sa doctrine une idée
d'ensemble et d'apprécier la place, importante pourtant, qu'il oc-

1 F.-H. Jacobi's Leben, Dichten und Denken, ein Beitrag zur Geschichte
der deutschen Literatur und Philosophie, von Eberhard Zirngiebl. Wien,
1867. — Geschichte der neueren Philosophie, 2" B., 2" Auflage, von K.
Fischer, 1867. — Geschichte der Philosophie im Umriss. 6° Auflage, von
A. Schwegler, 1868.



PHILOSOPHIE. 331

cupe dans l'histoire de la philosophie moderne. Pour atteindre ce
but, M. Zirngiebl a divisé son travail en trois parties. Dans la
première, il nous donne la biographie proprement dite de Jacobi au
point de vue du développement de ses idées philosophiques; la
seconde contient l'exposition de la philosophie de Jacobi, et la
troisième une étude sur la valeur historique de cette philosophie.
Il y a beaucoup à apprendre dans ce livre, mais peut-être l'auteur
n'a-t-il pas assez soigneusement distingué la biographie de l'exposition

et l'exposition de la critique, et pas assez nettement séparé
les détails secondaires des points essentiels. En tout cas, l'analyse
d'une étude aussi développée demanderait une place que nous ne
pouvons lui accorder ici ; aussi présenterons-nous plutôt au
lecteur, pour lui donner un aperçu de la philosophie de Jacobi, le
résumé très-clair qu'en a fait M. Schwegler sous ces trois chefs : 1° La
polémique de Jacobi contre la philosophie dogmatique. 2° Son
principe du savoir immédiat. 3° Sa position à l'égard de la
philosophie de son temps et particulièrement de celle de Kant.

1° Le point de départ de Jacobi fut sa polémique à propos de
Spinoza et de Lessing. On sait que peu de mois avant la mort de
Lessing, Jacobi l'avait visité à Wolfenbüttel et qu'il avait euaveclui
une conversation de laquelle il avait conclu que l'auteur de
Nathan était spinoziste. Lorsqu'il parla de cette conversation, les
anciens amis de Lessing, Mendelssohn surtout, protestèrent avec
indignation, ne comprenant pas qu'on attribuât à leur ami une
doctrine aussi éloignée de leur propre philosophie. De là les Lettres
à Mendelssohn sur la doctrine de Spinoza. Les trois thèses principales

que Jacobi soutient dans cet écrit sont les suivantes. Spino-
zisme est synonyme de fatalisme et d'athéisme. — Toutes les voies
de la démonstration philosophique conduisent également au
fatalisme et à l'athéisme. — Pour ne pas tomber clans cet abîme, il
faut mettre une borne à la démonstration et reconnaître que la foi
est un élément essentiel de toute connaissance humaine. — Reprenons

ces trois thèses.
Le spinozisme est athéisme, car, selon cette doctrine, la cause

de l'univers n'est pas une personne, un être agissant en vue
de certaines fins, doué de raison et de volonté, elle n'est pas
Dieu. Le spinozisme est fatalisme, parce que, d'après lui, c'est
à tort, en vertu d'une illusion, que la volonté humaine se croit libre.
— Cet athéisme et ce fatalisme ne sont que la conséquence nécessaire

de toute démonstration philosophique rigoureuse. Comprendre
une chose, c'est la déduire de ses raisons prochaines, l'expliquer

par une autre chose. Nos conceptions dépendent ainsi d'une
chaîne de conditions, et l'ensemble de ces conditions forme un
mécanisme naturel qui est le champ illimité de notre entendement.
Aussi longtemps que nous voulons prouver et comprendre, nous
devons accepter au-dessus de chaque objet un objet antécédent qui
en est la condition; où la chaîne s'arrête, là s'arrêtent aussi toute
conception et toute démonstration. Nous ne pouvons atteindre à

l'Infini, si nous ne renonçons à démontrer. Quand la philosophie
veut saisir l'Infini avec un entendement fini, il faut qu'elle rabaisse



332 BULLETIN.

le divin dans le domaine du fini; et c'est précisément l'impasse
où se sont trouvées jusqu'à présent tontes les philosophies.
N'est-ce pas, en effet, une entreprise absurde de vouloir découvrir

des conditions à ce qui n'en a pas, de faire du nécessaire,
de l'Absolu, une simple possibilité, afin de pouvoir le construire.
S'il fallait prouver l'existence de Dieu, on devrait donc déduire
Dieu d'une cause qui serait antérieure ou supérieure à lui. De là
le paradoxe de Jacobi : D'intérêt de la science est qu'il n'y ait
pas de Dieu, qu'il n'y ait pas d'être surnaturel, extérieur et
supérieur au monde. C'est seulement à la condition que la
nature seule existe, qu'elle soit indépendante, qu'elle soit tout en
toutes choses (Alles in Allem), c'est seulement à cette condition que
la science peut se flatter d'atteindre pleinement son but, d'être
égale à son objet et de devenir comme lui tout en toutes choses.
Aussi la moralité que Jacobi tire du drame de l'histoire de la
philosophie est-elle celle-ci : « Il n'y a pas d'autre philosophie que
¦ celle de Spinoza. Avec celui qui peut admettre que toutes les
« œuvres et toutes les actions des hommes soni produites par le
« mécanisme de la nature el que l'intelligence ne joue en tout
« cela que le rôle d'un spectateur, il n'y a pas à discuter, il n'y
« a rien à faire; nous ne pouvons que l'abandonner, ha justice
« philosophique n'a pas d'action à exercer contre lui, car ce
« qu'il nie ne peut pas se démontrer rigoureusement: ce qu'il
« prouve ne peut pas être rigoureusement réfute. ¦ Que faire?
L'entendement (Verstand) isolé est matérialiste et irrationnel; il
nie l'esprit et Dieu. La raison (Vernunft) isolée est idéaliste et en
désaccord avec le sens commun : elle nie la nature et elle se divinise

elle-même. — Il nous faut donc, et c'est la troisième thèse
de Jacobi dans ces Lettres, chercher un autre moyen de
connaissance des choses supra-sensibles. Ce moyen, c'est la foi. Jacobi
appelle ce passage de la connaissance intellectuelle à la foi le salto
mortale de la raison humaine. Toute certitude, pour être comprise,
demande une autre certitude: on arrive ainsi à une certitude
immediate qui n'a pas besoin de motifs et de preuves, qui même exclut
absolument toute démonstration. Cette certitude, qui n'a pas sa

source dans des motifs rationnels, est la foi. Au fond, nous ne
connaissons les choses sensibles, comme les supra-sensibles, que
par la foi. Toute connaissance humaine vient d'une révélation et
d'une foi.

Ces thèses de Jacobi firent scandale clans le monde philosophique

allemand. On lui reprocha d'être un ennemi de la raison,
un prédicateur de la foi aveugle, un contempteur de la science
et de la philosophie, un fanatique, un papiste. Jacobi répondit à

ces accusations par son livre intitulé, David Hume sur la foi, ou
Idéalisme et Réalisme, clans lequel il développe et précise son principe

de la foi ou du savoir immédiat.
2° Jacobi distingue d'abord la foi au sens où il l'entend de la

foi aveugle ou foi d'autorité, ha foi aveugle est celle qui, au lieu
de se fonder sur des arguments rationnels, cherche son appui dans
une autorité étrangère. Tout au contraire, la foi, au sens où Jacobi



PHILOSOPHIE. 333

la prend, s'appuie sur une nécessité intérieure du sujet lui-même.
Pour lui, la foi n'est pas non plus une conception arbitraire de
l'esprit. Nous pouvons nous imaginer tout ce que nous voulons,
mais nous ne tiendrons jamais une chose pour certaine sans cette
contrainte inexplicable du sentiment, qui est précisément ce que
Jacobi appelle la foi. Quant au rapport dans lequel la foi se trouve
avec les différentes formes de la faculté de connaître, la pensée
de Jacobi est un peu vacillante, parce que sa terminologie a

changé. Dans ses premiers écrits, il plaçait la foi clans la sensibilité
(Sinn) ou réceptivité, en opposition avec l'entendement et la
raison, ces deux derniers mots étant pris comme synonymes et
désignant le savoir médiat et fini de la philosophie antérieure.
Plus tard, et après l'exemple de Kant, il opposa la raison à l'entendement

et nomma raison ce qu'il avait appelé naguère sentiment et
foi. ha foi de la raison, l'intuition de la raison (Vernunftglaube,
Vernunftanschauung) est devenue pour lui l'organe par lequel
nous percevons les choses supra-sensibles. Comme telle, la raison
est opposée à l'entendement. Il doit y avoir une faculté plus élevée
que l'entendement et à laquelle le vrai clans les phénomènes et
au-dessus des phénomènes se révèle d'une façon inaccessible aux
sens et à l'entendement. Ainsi, à l'entendement dont la fonction est
d'expliquer tout, se trouve opposée la raison qui n'explique pas,
mais qui fournit une révélation positive et une affirmation absolue.
De môme qu'il y a une vue des sens, il y a aussi une intuition de la
raison, contre laquelle la démonstration est aussi impuissante que
contre la vue des sens. Jacobi justifie cette expression intuition de la
raison par l'impossibilité d'en trouver une meilleure, la langue
ne possédant pas d'autre terme pour indiquer de quelle manière
ce qui est inaccessible aux sens est saisi par le sentiment. Quand
quelqu'un dit : je sais telle et telle chose, on lui demande avec
raison : d'où les savez-vous et il ne peut s'en rapporter alors
qu'à une perception des sens ou à un sentiment de l'esprit. Mais
celui-ci est aussi supérieur à celle-là que l'espèce humaine est
supérieure aux animaux. Jacobi avoue résolument que sa philosophie

part du sentiment, du sentiment pur, objectif, et qu'elle y
voit l'autorité suprême et décisive. Le sentiment est ce qu'il y a
de plus élevé dans l'homme, ce qui seul le distingue spécifiquement

de l'animal; il est identique avec la raison ou plutôt la raison
n'a pas d'autre source que lui.

Jacobi avait la conscience très-claire de l'opposition où il se
mettait vis-à-vis de toutes les philosophies antérieures par ce
principe du savoir immédiat. Il y a eu, dit-il clans l'introduction à

ses œuvres complètes, il y a eu depuis Aristote, dans les écoles
philosophiques, un travail toujours plus actif pour subordonner
la connaissance immédiate à la connaissance médiate, la perception
directe à la réflexion abstraite, l'original à la copie, les choses aux
mots, la raison à l'entendement. Rien ne devait plus être tenu
pour vrai que ce qui pouvait se prouver et se prouver deux fois
pour une. Mais toute philosophie qui n'admet que la réflexion



334 BULLETIN.

abstraite doit à la fin se perdre dans le néant de la connaissance.
Son dernier résultat est le nihilisme.

3° La position que Jacobi devait prendre au nom de son principe

de foi, vis-à-vis de la philosophie kantienne, peut déjà se
déduire en partie de ce que nous avons dit. Le rapport de Jacobi à
Kant porte principalement sur les trois points suivants : 1) Jacobi
n'est pas d'accord avec Kant sur la théorie de la connaissance
sensible. Il défend le point de vue de l'empirisme, soutient la véracité de
la perception sensible et nie le caractère à priori de l'espace et du
temps. Kant en arrive à prouver que les objets aussi bien que
leurs rapports ne sont que des modifications de notre moi et
n'existent absolument pas en dehors de nous. Car, lors même
qu'on dit qu'il y a quelque chose qui correspond à nos représentations

et qui en est la cause, toujours ne savons-nous pas ce
qu'est ce quelque chose. Selon Kant, les lois de nos perceptions et
de nos pensées seraient sans aucune valeur objective, notre
connaissance ne contiendrait aucun élément objectif. Mais il est
absurde d'admettre que, dans les phénomènes, le vrai qui est
caché derrière eux ne se révèle en aucune manière. Avec une
telle doctrine, il serait plus raisonnable de renoncer tout à fait à la
chose en soi et d'être idéaliste jusqu'au bout. « Si Kant est consé-
« quent, il ne peut pas supposer l'existence d'objets capables de
« faire impression sur notre âme. Il doit enseigner l'idéalisme le
« plus rigoureux. » — 2) En revanche, Jacobi est pour l'essentiel
d'accord avec Kant sur la critique de l'entendement. En effet.
Kant affirmait comme Jacobi que l'entendement est hors d'état
d'atteindre les choses supra-sensibles et que les plus hautes idées
de la raison ne peuvent être saisies que par la foi. Pour Jacobi le
mérite capital de Kant consistait à avoir mis de côté les idées, qui
ne seraient plus que de simples produits de la réllexion et des chimères

logiques. L'entendement est porté à s'imaginer que, par la seule
voie logique et par le développement des notions qui lui sont
propres, il peut s'élever au-dessus du monde sensible et atteindre
dans son vol une science plus haute et indépendante, la science
des choses supra-sensibles ; — que non-seulement il le peut, mais
qu'il en a la vocation expresse. Kant dévoila et détruisit cette
illusion. « Par là, tout au moins une place vide était gagnée pour un
rationalisme authentique et intelligent. Là fut la grande œuvre de
Kant, son mérite immortel. Mais un penseur de cet ordre, ne
pouvait se dissimuler que la place vide dont il s'agit se transformerait

bientôt en un abîme où s'engloutirait toute connaissance
de la vérité, à moins qu'un Dieu n'intervînt pour l'empêcher.
C'est en ce point que se rencontrent la doctrine de Kant et la
mienne. » —¦ 3) Mais Jacobi n'est plus d'accord avec Kant, lorsque
celui-ci refuse à la raison théorétique la capacité de la connaissance

objective et se plaint que la raison humaine ne soit pas en
état d'établir théoriquement la réalité de ses idées. Kant, selon
lui, ne sait pas voir que ce n'est pas des lacunes de la connaissance

humaine, mais de la nature même des idées que résulte
leur incompatibilité avec toute démonstration. Aussi essaie-t-il sur



PHILOSOPHIE. 335

le terrain pratique une sorte de démonstration scientifique, expédient
malheureux, puisque toute preuve est aussi impossible qu'inutile.

ha philosophie postérieure à Kant trouva beaucoup moins
d'accueil auprès de Jacobi, qui n'en agréait pas les tendances
panthéistes. « Pour Kant, ce penseur profond et sincère, les mots

¦< Dieu, liberté, immortalité, religion, avaient exactement la même
« valeur qu'ils ont eue de tout temps pour le sens commun ; il ne
« cherchait pas à tromper où à jouer sur les mots. On se scan-
« dalisa parce qu'il avait montré d'une manière irréfutable l'in-
« suffisance de toutes les preuves que la philosophie spéculative
« donne de ces idées. Cependant il remplaça ces preuves théo-
i riques par les postulats nécessaires d'une raison purement pra-
« tique. Par là, assurait Kant, tous les intérêts de la philosophie se
« trouvaient satisfaits et le but jusque-là toujours manqué était at-
« teint. Mais déjà la propre fille de la philosophie critique (Fichte)
« ne vit plus Dieu que dans l'ordre moral vivant et agissant, et
« admit ainsi expressément un Dieu sans conscience et sans exis-
« tence propre. Une profession de foi aussi peu déguisée, faite
« publiquement, souleva une vive opposition. Mais l'inquiétude
« s'apaisa bien vite. Peu de temps après, lorsque la seconde fille
« de la philosophie critique (Schelling) supprima la distinction
« que la première laissait encore subsister entre la philosophie
« de la nature et la philosophie morale, entre la nécessité et la
« liberté, et déclara nettement qu'au-dessus de la nature il n'y a
« rien et qu'elle seule existe, il n'y eut plus personne pour s'en
« étonner; cette seconde fille est un spinozisme retourné ou
« transfiguré, un matérialisme idéaliste. » — Ces attaques
provoquèrent une vive réplique de Schelling h

En résumé, on peut indiquer comme le trait caractéristique de
la philosophie de Jacobi, la séparation abstraite qu'il établit entre
l'entendement et le sentiment. 11 n'a pas su les ramener à
l'harmonie. « La lumière est clans mon cœur, dit-il quelque part, mais
dès que je veux la faire passer dans mon entendement, elle s'éteint.
Laquelle des deux clartés est la vraie, celle de l'entendement qui
montre, il est vrai, des formes palpables, mais derrière elles un
abîme sans fond — ou celle du cœur, qui luit au loin avec des
promesses, mais qui ne nous donne pas des connaissances
précises? L'esprit humain peut-il saisir la vérité si ces deux clartés
ne se réunissent pas en lui pour ne former qu'une seule lumière
Et cette réunion est-elle possible autrement que par un miracle? »

Mais quand Jacobi, pour terminer ce conflit entre l'entendement
et le sentiment, a voulu substituer ce qu'il appelle le savoir
immédiat au savoir médiat ou fini, il a été victime d'une illusion.
Ce prétendu savoir immédiat, que Jacobi tient pour l'organe propre

de la connaissance des choses supra-sensibles, a dû traverser,
lui aussi, une série d'intermédiaires subjectifs, et ce n'est qu'en
oubliant complètement sa propre genèse qu'il peut se donner
pour immédiat. C. R.

1 Denkmal der Schrift von den göttlichen Dingen, etc. Tübingen, 1812.


	Philosophie

