Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 1 (1868)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

32

0 THEOLOGIE.

Salomon. — J. . M. Laurent. Le pluralis majestaticus
lans les Epilres aux Thessaloniciens.

Bulletin. — Lecons sur histoire des dogmes chrétiens, par
F. Ch. Baur. I V. 1™ P. (1863). 2° P. (186() — D. Herm. Hup*
feld, par K. Riehm (1867). — Les Psaumes. trad. et interpr.
par H. Hu pfeld. 22 édit. 1= V. (1867). — Année théologique,
par W, Hrmcl.,

*H. — Chr. J. Riggenbach. De la justification par la foi, a propos

des ouvrages récents de MM. Déllinger? et Roma ng?®
— Groos. La notion Johannique de la xoises, A’apres les Llonnees
de 'exégese. — L. Wahl. La doctrine psx(,holoou[ue le mailre
Ecl\halt — R. Rohricht. La doctrine johannigue du Logos.

asteur d’Hermas, par K. Ganb 51866)
Les livres lnstonques de I’Ancien Testament, par Ch. I. Graf
(1866). — Appendix Codicum celeberrimorum Sinaitici Vati-
cani Alexandrini, par A. I. C. Tischendorf (1867).

JAHRBUCHER FUiR DEUTSCHE THEOLOGIE. XIIT*" B.

1= H. — G. E. Steitz. Histoire de la doctrine de la Ceéne dans

I’Eglise grecque (6° article). — A. Ritschl. Etudes historiques
sur la doctrine chrétienne de Dieu (2¢ article). — O. Pfleiderer.
De la composition du discours eschatologique dans Matth, XXIV,
4 el sulv.

Bulletin. — La vie de Moise, par H. Reckendorf (1868).
Recherches historiques sur les plus anciens témoignages I‘Ola[l[\
aux écrits du Nouveau Testament, par . Scholten (180/) —
L’Evangile de Paul et de Pierre, par Ch. Holsten (1868). — Nou-
velles etudes architecturales, hlstomques et topographiques sur
la Palestine, par Sepp (1867). — Bibliographia geographica
Palestinee, par T. Tobler (1867). — Matérianx pour la topogra-
phie de la plaine occidentale du Jourdain, par H. Zschokhe
(1866). — Observations géologiques sur le N11 la presqu’ile du
Sinai et la Syrie, par 0. Fraus (1867). — La mer Morte, par

0. Fraas (1867). — De Pimportance de 1’école &’ Antioche an
pomt de vue de ’exégeése, par H. Kihn (1866). — L’Empire ro-
main de I'Occident (375-388), par H. Richier (1865). — Les
lettres de Henri Suso, publiées par W. Preger (1867), etc., etc.

PHILOSOPHIE.

Fr. HorryanN. KCRITS PHILOSOPHIQUES 3.
La philosophie de Baader prend faveur en Allemagne. Elle ¥ oc-

cupe les penseurs el inspire des ouvrages qui mettent ala portée
des hommes cultivés les théories profondes mais abstruses du

U Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung. 1860.
2 Ueber Unglauben, Pietismus und Wissenschaft. 1859.
3 Philosophische Schriften, von Dr Fr. Hoffmann. Erster Band, 1868.

L et 579 p.



PHILOSOPHIE. 321

maitre; elle séduit les intelligences dégoutées d'un positivisme
vulgaire; elle favorise la tendance de beaucoup d’esprits a revenir
au théisme ; elle olfre un aliment nouveau a ceux que les derniers
svstemes n’ont pas satisfails. Ge mouvement durera-t-il plus ¢ue la
vogue éphémeére dont a joui Schopenhauer ? C’est ce (que montrera
I'avenir. Au rang des disciples et des admirateurs les plus accreé-
dités de Baader se trouve M. le D* Hoffmann, professeur a Wurz-
bourg. Ses « KEerits philosophiques, » dont nous donnons ici un
compte rendu assez deétaillé, tant a cause de la vogue du mailre
auquel se rattache leur auleur qu’en raison de Pactualité de la
plupart des questions qui y sont traitées, forment un recueil de
(quinze articles ou discours, publiés ou prononcés de 1850 a
1862. Les sujets en sont trés-divers; aucun autre lien ne les rat-
tache enlre eux que I'esprit de la doctrine qui les a inspires.

Dans la préface, M. Hoffmann expose qu’il ne publie dans ce vo-
lume (ue des morceaux détachés, parce qu’il a du consacrer tout
son temps et ses forces & la nouvelle édition (seule complete) des
ceuvres de F. Baader. Il en prend occasion de proclamer celui-ci
le plus grand et le plus profond philosophe de ’Allemagne et, par
consequent, du monde. Il lui présage une popularité universelle.
Le morceau se termine par une adresse aux amis et admirateurs
de Baader, qui sont conviés 4 s'associer a la publication et a la
propagation des ouvrages du grand mystique.

I. Le premier morceau est le Discours que prononca M. Hofl-
mann a son installation comme recteur de I’'Université de Wurz-
bourg. 1l roule sur les Universités; Pauteur déclare tout d’abord
(qu’il n’apporte rien de nouveaun sur ce sujet. Les Universilés,
dit-il, n’ont pas pour but de former des pasteurs, des juristes et
des médecins; elles ont pour but la science en général, qui esl
essentiellement désintéressee. Il est vrai que les gouvernements
onl le droit d’exiger que les jeunes gens qui en sortent soient
capables de remplir les emplois de la vie civile; mais ils en se-
ront d’autant plus capables, ils seront des hommes d’autant plus
pratiques qu’ils auront plus approfondi la science qu’il faut con-
naitre pour pratiquer la profession u’ils auront choisie. La
pratique doit chercher a réaliser I'idée, et I'idée pourra d’autant
mieux €lre réalisée qu’elle aura él& mieux connue. Le centre
el le couronnement de toutes les sciences est la philosophie;
il faut apporter 4 I'étude de toutes les sciences particulieres un
esprit philosophique. — II. Franz von Baader dans son rapport
avec Hegel et avec Schelling. Au lieu d’exposer les points capitaux
sur lesquels ces grands esprits se réunissent ou se séparent, et de
Ccomparer leurs systémes, I’auteur se borne 4 commenter trois cri-
liques de la premiére édition des petits écrits de Baader, el & nous
faire connaitre les rapports personnels de Baader et de Schelling,
dans le but, il est vrai, d’établir la supériorité et ’influence du
premier sur le second. M. Hoffmann croit devoir défendre la per-
sonne et les idées de son maitre jusque dans le détail. — II. De

L]

Vimportance des Fucultés pour le développement de la science. Cest

1

A leur organisation et a leur division en Faculté de philosophie et
C. R. 1868. 21



322 BULLETIN.

en Facultés spéciales que les Universités allemandes doivent et
devront leurs succés. Leur mission est de concilier I'antagonisme
entre la spéculation et l’expérience. Pour v parvenir, il suffirait
d’avoir déterminé la nature et la portée de I'a priori. L’existence
incontestable de vérités métaphysiques @ prior: suppose 1’existence
de Desprit; le théisme est supérieur a tous les autres systémes.
L’erreur fondamentale du panthéisme et du matérialisme consiste
a admettre un Absolu inconscient. M. Hoffmann s’attache a réfuter
le spinozisme et le panthéisme moderne. Ce dernier a perdu la
prédominance, grice aux efforts d’'un groupe nombreux de
philosophes théistes que T'auteur passe en revue. Un triomphe
définitif est réservé au theéisme dans un avenir prochain et
lorsque les écrits de Baader auront été entiérement compris. —
IV. Réponse aux « censures » du professeur Erdmann dans son an-
nonce des OBuvres complétes de Baader. Ces censures, dont plu-
sieurs sont a 'adresse personnelle de M. Hoffmann, perdent une
grande partie de leur importance, en présence des propres décla-
rations de M. Erdmann, qui tient Baader pour un des plus grands
philosophes de I’Allemagne. Notre auteur s’en réjouit, dans ’es-
poir surtout que ’école hégélienne fera désormais une étude sé-
rieuse des écrits de son maitre. Les points principaux de diver-
gence entre les appréciations de M. Erdmann et celles de M. Hoff-
mann sont les suivants : M. Erdmann ne croit pas que Baader ait
éte aussi hostile a la logique de Hegel que le pense M. Hoffmann.
M. Erdmann reproche au systéme de Baader d’étre exclusive-
ment synthétique, et nullement analytique. Le point de vue de
Baader sur le matérialisme parait inintelligible & M. Erdmann;
suivant M. Hoffmann, la faute en est & I’école hégélienne (ui s’est
rendue incapable de comprendre la doctrine capitale de Baader
sur la matiére. La discussion porte ensuite sur la question de sa-
voir si Baader a réellement triomphé de 'idéalisme exclusif de
Hegel; sur la maniere d’entendre ’histoire, que M. Hoffmann
qualifie de déterminisme; sur l'antinaturalisme de Baader, dont
M. Erdmann ne saisit pas le vrai caractére; sur les rapports de
Baader et de Schelling relativement a la date du second systéme
de celui-ci; sur la philosophie de la religion de Baader.

V. La nouvelle divinisation de lao matiere par le D* A. Weber.
Cet écrit est divisé en quatre parties. Dans la premiére, M.
Weber conceéde & tort aux matérialistes la vérité de 'atomistique
pour la sphere du monde matériel, tout en niant 'impénétrabilite
de la matiére. [l ne croit pas, cependant, que, méme dans cette
sphére, il n’existe rien autre que des atomes. La seconde partie
traite du probléme de la vie organique et renferme un grand
nombre d’idées ingénieuses. La troisiéme partie est consacrée a
Pétude du cerveau et de 'ame. La cause de la vie est démontrée
comme transcendante; la conscience est expliquée. La quatriéme
partie renferme des considérations générales sur la tendance ma-
térialiste du temps présent. — VI. Le matérialisme, foi du char-
bonnier, par le D™ Fr. Michelis. 1’auteur de ce livre fait des con-
cessions excessives au matérialisme: ¢’est ainsi qu’il admet 1'ato-



PHILOSOPHIE. 323

mistique, au moins comme hypothése. Appelant & juste titre « foi
du charbonnier » ’opinion que le matérialiste a de la conscience,
il donne lui-méme de ce fait une explication insuffisante, quelque
triomphant qu’en soit ’accent. Les points de vue de MM. Vogt et
Virchow ne sont pas bien saisis. M. Hoffmann les expose a son
tour; puis il montre que ’explication matérialiste de la conscience
ne satisfait pas aux lois d’une hypothese. Dans la seconde partie de
son ceuvre, M. Michelis nie ’existence de ’aime chez les animaux.
M. Hoffmann voit dans ce point de vue une conséquence de I’ato-
mistique. A ses yeux, la peur du panthéisme conduit M. Michelis
a un déisme qui est en réalité un panthéisme de la pire espéce. —
VII. L’dme et la Physiologie, écrit polémique de M. Frohschammer
contre M. Ch. Vogt. L’ouvrage de M. Frohschammer combat les
vues du matérialisme de M. Vogt et de M. Czolbe sur les questions
toujours actuelles de D'existence et de la nature de I’ame. M. Hoff-
mann se borne presque partout & donner son approbation aux
vues de Pauteur sans exposer lui-méme des vues originales.

VIIL. De Pimportance de la Philosophie. Si la philosophie a pour but
la recherche de la vérité, on serait en droit d’attendre qu’elle fut
considérée comme un moyen indispensable de la culture de 1'es-
prit. 11 est vrai qu’on a souvent douté de la possibilité d’arriver a
une connaissance certaine de la vérité, mais ¢’est faute de réflexion.
I1'y a, en effet, des propositions évidentes d’elles-mémes: il v a,
en outre, des idées quisont dans une relation si étroite avec d’au-
tres, qu’on est confraint par une nécessité de la pensée d’admettre
les secondes aussitot qu’on a admis les premiéres; c’est ce qu’on
appelle raisonner. Mais si la raison humaine peut connaitre d’une
maniere certaine une seule vérité et en tirer des conséquences
par voie de raisonnement, il résulte de la liaison des vérités entre
elles, qu'on pourra passer de la connaissance de 1'une a la con-
naissance de l'autre, falliit-il méme pour cela un temps indéfini. Si
donc on se plaint de incertitude des résultats de la philosophie,
tout ce qu'on en pourrait conclure, du moment qu’on ne refuse
pas & Pesprit humain Ia puissance de connaitre des vérités, c’est
que le developpement de la philosophie, la plus difficile des scien-
ces, sera plus lent que le développement des autres sciences et
qu’il faudra redoubler de persévérance pour se rapprocher du but.
L’¢étude des chefs-d’ceuvre des philosophes est d’ailleurs ume si
excellente gymnastique pour P’esprit qu’on est bien récompensé
de la peine qu’elle coule. Enfin, la philosophie n’est pas si arriérée
qu’pn pense. On s’étonnerait, si I’on v réfléchissait, du nombre de
Veérités qui sont universellement admises. Les sciences expérimen-
tales aussi sont sujettes a ’erreur, et si la philosophie y est plus
exposeée, cela tient 4 la grandeur de son objet et & la difficulté des
questions qu’elle souléve. Sila philosophie était impossible, les plus
nobles esprits de ’humanité qui 'ont cultivée auraient donc été
les victimes d’une erreur radicale! Et I’homme serait le plus con-
tradictoire des étres, puisque la nature lui aurait donné le désir
de savoir sans lui en donner les moyens! La philosophie est non-
seulement possible, elle est réelle, elle progresse comme les autres



324 BULLETIN.

sciences. Tout progres provoque de nouvelles questions, qui, apres
qu’elles ont été résolues, en font naitre d’autres a leur tour.
L’objet de la philosophie est infini, sa tiche est infinie. Elle est
la science universelle, non qu’elle enseigne tout, mais parce
qu’elle donne des lois & toutes les sciences, les dirige, marque a
chacune d’elles sa place et lui fournit ses principes. Elle est le
lien commun qui les rattache les unes aux aufres; elle est la
science royale qui les domine toutes.

IX. Discours académique prononcé @ Wurzbourqg le 10 novembre
1859 a Poccasion de la célébration du centiéme anniversaire de
Schiller. Ce discours est beaucoup plus littéraire que philosophique.
Schiller occupe une place dans la philosophie entre Kant el Fichte
d’un coté, et Schelling de I'autre. Mais c¢’est principalement dans
le domaine de 'esthétique qu’il a brillé. Il v suit le plus souvent
les traces de Kant. Il considére les arts comme le plus excellent
moyen d’éducation pour ’homme; grace a eux, celui-ci apprend
a s’élever des choses sensibles qu’ils imitent aux idées dont ces
choses sont les symboles, en d’autres termes, de la sensation a la
pensée. La beauté est citoyenne de deux mondes : du monde ma-
tériel et du monde spirituel. L’art asservit la sensibilité a Pesprit,
et se fait de la matiére un instrument pour exprimer l'idée. La
poésie, la plus haute forme de I’art, est la plus propre & en at-
teindre le but général, la régénération de humanité, et, parmi
les différents genres de poésie, la tragédie et la comédie agissent
plus fortement sur ’homme que les autres. On peut résumer ainsi
Pesthétique de Schiller: 1° Il yaune poésie naive et une poésie sen-
timentale : I’'une est la poésie de la nature, ’autre la poésie de I'es-
prit. La poésie 1déale est une association de 1'une et de I'autre, une
fusion de la nature et de P’esprit. — 2° L’art affranchit ’homme de
la servitude des sens et des abstractions de 'entendement; il est la
conciliation de ces deux extrémes. -— 3° Les hommes se divisent
en réalistes et idéalistes; le véritable homme est a la fois 'un et
Pautre (nature et esprit).

X. Lidée de Diew d’Anaxagore, de Socrate et de Platon, ratio-
chée a leur lhéorie sur le monde et sur I’homme. — Anaxagore fut le
premier philosophe grec qui connut Dieu, non comme la Raison
universelle agissant sans conscience, mais comme ['Intelligence
absolue, douée d’une parfaite connaissance et se proposant un
but dans ses ceuvres. On lui reprochait cependant de s’étre trop
peu servi de cette idée pour expliquer les phénoménes du
monde, et d’en avoir cherché la cause dans une nécessité inhe-
rente 4 la matiére. Il n’appelait jamais Dieu & son aide, a-t-on dit,
que lorsqu’il ne pouvait se tirer d’embarras autrement. Il se mit
en contradiction avec lui-méme en admettant d’une part que I'Es-
prit (Dieu) était le premier moteur de la matiére, et, d’'un autre
cOté, que le mouvement avait eu un commencement dans le temps,
car, puisque Dieu était éternel, le mouvement ne pouvait pas avoir
jamais commencé, mais devait étre éternel comme Dieu. En effet,
uelle cause aurait pu faire sortir Dieu d’un long sommeil et le
déterminer a mouvoir la matiére? Evidemment, Anaxagore avait



PHILOSOPHIE. S20

emprunté aux loniens 'idée de cette matiére éternelle. Mais ce ne
fut pas moins un progres que de concevoir Dieu comme mouvant
la matiere par une volonté consciente d’elle-méme. I1 séparait ainsi
Dieu du monde; il en faisait une personnalité. Mais sa philosophie
n’en resta pas moins dualiste, incapable d’expliquer le rapport de
Dieu et du monde el entachée de panthéisme. Socrate arriva par
ses propres forces a l'idée d’Anaxagore, en partant, non de
la nature comme ce dernier, mais de la conscience de soi-méme,
c’est-a-dire de la partie spirituelle de I’lhomme qu’il ne séparait pas
de la partie morale. Pour lui, la science et la vertu étaient une
seule et méme chose. Le souverain bien était la réunion des deux,
et ce bien était Pessence méme, attribut essentiel d’un étre, a sa-
voir de Dieu. S’il dédaigna d’étudier la nature, il y reconnut ce-
pendant un enchainement de moyens et de buts qui lui prouvaient
Uexistence d’un Dieu voulant et agissant avec la pleine conscience
de ses volontés et de ses actes. Socrate connut donc la preuve
téléologique qui renfermait la preuve cosmologique de 1'existence
de Dieu. Dien n’était pas seulement Varchitecte, mais le créateur
du monde. Les étres spirituels n’étaient plus des parties pour ainsi
dire de I’Esprit universel; ils avaient une existence propre, relati-
vement indépendante de Dieu, libre et impérissable. Platon ne
pouvait se contenter de répéter les lecons de Socrate : il déve-
loppa et approfondit les vérités qui étaient implicitement contenues
dans I’enseignement de son maitre. L’idée de Socrate que la pen-
sée divine a créé le monde est le germe de la doctrine platoni-
cienne des Idées. Les Idées, au sens platonicien, sont les' détermi-
nations de I’Esprit divin. Par elles, I'unité de Dieu se dilate,
s’étend en une multiplicité infinie, et la multiplicité infinie se con-
tracte dans I'unité. Dieu estla derniére cause etle but final absolu,
Iétre parfait et le meilleur. I1 a ordonné les choses de maniere
(qu’elles concourussent toutes & une fin. (Platon a concilié la doc-
trine d’Héraclite que tout change sans cesse avec la doctrine Eléa-
tique que tout demeure z’nunuczb?fement.) Il est un, libre, indépen-
dant, éternel, tout puissant, tout bon, tout ameur, tout sagesse,
beauté parfaite. Tous ces attributs ne sont, en réalité, qu'un seul
et meme attribut. En vertu de sa perfection, Dieu ne pouvait créer
(u’un monde parfait qui fat & son image. Mais cette perfection ne
pouvait étre qu’une perfection relative, éimparfaite pour ainsi dire,
car il ne saurait y avoir deux absolus, et si le monde avait toutes
les perfections de Dieu, il serait égal a Dieu, il serait Dieu. Ce n’est
pas mnpuissance de la part de Dieu, c¢’est raison. La raison ne peut
pas eire absurde. L’image ne doil pas étre une seule et méme
chose que ce dont elle est 'image. Dieu est éternel, le monde qui
est son image doit élre éternel. La volonté de Dieu n’a pas de
commencement, le monde qui est un acte de la volonté de Dieu n’a
pas eu de commencement. Les ames ont été créées; mais elles ont
ele créees de toute éternité, et elles vivront éternellement. I1'y a
Llfmx sources du mal: Ia limitation des étres créés et la liberté,
cesl-a-dire la faculté de choisir entre le bien et le mal. Mais le mal
qui nail de ces deux causes est relatif et non absolu. Dieu ne pou-



326 BULLETIN.

vait creéer que des étres limités; or il valait mieux qu’il n’existat
que des étres limités que si rien n’avait existé; ce mal n’est donc
pas un mal, mais un bien relatif. D’un autre coté, Dieu ne pouvait
trouver sa vraie image (ue dans des ames pensantes et voulantes;
or, la possibilité de I’erreur est inséparable de la pensée et de la
volonté. La liberté, loin d’étre un mal, est donc un bien. Les dmes
sont toujours revétues de corps, mais ces corps sont plus ou moins
parfaits. Elles sont indépendantes les unes des autres, mais toutes
sont sous la main de Dieu. Conclusion : La théorie de Platon est une
monadologie. Platon est le précurseur de Leibniz et non de Spinosa.
— XL Examen des attaques dirigées contre F. Baader dans Pou-
vrage de Thilo : Théorie du droit et de la politique. M. Hoffmann
defend son mailre contre I'accusation de panthéisme et d’hégé-
lianisme et profite de "occasion pour faire une incursion dans le
camp de ’ennemi, Herhart et ses disciples.

XII. Du Panthéisme et du Théisme. On ne peut contester qu’il
n’existe un Etre absolu. Tout ce qui existe doit tirer son exis-
tence de soi ou d’un autre. Mais cet autre doit & son tour tenir
son existence de lui-méme ou d’un autre. On remonte ainsi né-
cessairement a un Etre Absolu. I1 n’v a qu’un seul Etre Absolu,
car s’il v en avait plusieurs, ils se limiteraient les uns les autres
et aucun ne serait absolu. Cet Elre doit avoir intelligence et
volonté pour pouvoir éire I"auteur des étres doués d’intelligence
et de volonté. Car il ne peut y avoir moins dans la cause que
dans l'effet. L’Etre Absolu est donc un Esprit. A ce litre, il se
pense, it produit et engendre sa pensée, il se pose, c’est-a-dire
grammaticalement ¢u’il pose lui: c’est lui qui se pose et lui
qui est posé. Il est I'identité des deux. Il se pose lui-méme de-
vant lui-méme, il se réfléchit. Dans cet acte, il distingue sa pensée
de lui-méme. Ses pensées sont les idées ou le type sur lequel il a
formé le monde. Il I’a créé de toute éternité parce qu’il 1’a pensé
de toute éternité, et que penser, vouloir et faire sont une seule et
méme chose pour lui. Toutefois, on ne peut affirmer que le monde
n’ait pas eu de commencement, car le temps et I’espace ont com-
mencé avec ’acte de la création. Il n’y a pas eu de temps avant la
création du monde, il n’y en a que depuis. Dieu voyvait le monde
dans sa pensée infinie avant de le créer; en vertu de sa bonlé et
de son amour, il a voulu, en vertu de sa puissance, il a pu en réa-
fiser Tidée. Il I’a créé, mais 11 ne I’a pas tiré de sa propre sub-
stance, il n’a rien retranché de lui-méme pour le lui communicquer,
il n’a subi aueun amoindrissement d’étre. Le monde est d'une es-
sence différente de la sienne, mais il est son image, il doit donc
contenir des étres spirituels. Qui dit speretuels dit libres. Ces étres
peuvent donc toujours s’éloigner de Dieu et revenir a lui. Toute
théorie qui contredit celle-1a est condamnée a d’insolubles contra-
dictions. C’est ce qui arrive au panthéisme. Le panthéisme recon-
nait, comme le théisme, que ’homme peut connaitre I’essence des
choses; mais il exagere cette vérité en prétendant & une connais-
sance absolue. 11 y a deux formes de panthéisme : I'une qu’on
peut appeler le panthéisme de impersonnalité; ’autre le pan-



PHILOSOPHIE. a7

théisme de la personnalité. La premiére forme se divise en trois
especes différentes : le panthéisme #déaliste, le panthéisme réaliste
et le panthéisme indifférent, c’est-a-dire idéaliste-réaliste. La dif-
ference entre eux n’est (ue relative ; dans le fond, ils sont sem-
blables en tant que tous trois enseignent I'identité d’essence de
Dien et du monde. L’Absolu, selon le premier, n’a aucune réalité
hors du monde; le monde est la réalisation de 1I’Absolu (non la
somme, mais 1'unité des étres individuels). L’Absolu est un en soi
et infiniment multiple dans ses manifestations; il produit tout et
anéantit tout pour tout reproduire et tout engloutir de nouveau.
Ce mouvement incessant de production et de destruction constitue
sa vie. L’idée d’un but dans le monde, la liberté et la responsabi-
lité sont incompatibles avec ce systéme. Il n’admet ni morale, ni
droit; tout y est soumis a la Ioi d’'une inévitable nécessité. Mais, outre
I'objection morale, on peut en élever bien d’autres pour le réfuter.
@) Si chacun (dans ce systéme de nécessité) ne peut penser que
comme il pense, il n’y a plus ni vraies, ni fausses idées. b) Silon
admet que le conditionné n’a pas de réalité hors de 1’Absolu, ni
I’Absolu hors du conditionné, on roule dans un cercle de contra-
dictions. ¢) Si le fini est I'unique contenu de ’Absolu, comme le
fini n’est que naissance et mort, I’Absolu n’est que la succession
eternelle de la naissance et de la mort. La forme idéaliste de ce
panthéisme admet une certaine personnalité de I’Absolu. Mais cette
personnalité de ’Absolu n’est que ce qu’il y a de personnel dans
tous les étres finis. C’est une notion abstraite de genre. L’Absolu
reste en réalité sans conscience et sans volonté. Les partisans de
cette théorie voudraient en tirer la liberté et la responsabilité,
1nais la théorie 8’y refuse.

Cette impossibilité a donné naissance a la seconde forme du
panthéisme, qu’on peut appeler le panthéisme de la personnalité
en soi et pour soi. Il maintient I'idée de P’essence identique de
Dieu et du monde, mais il admet que Dieu est un Esprit doué
de conscience et de volonté, et conséquemment il admet la liberté
et la responsabilité des esprits créés. Mais il y a 1a encore une
contradiction, car si le monde et Dieu sont de méme essence,
les élres créés sont toujours et nécessairement déterminés par
Dieu et la liberté n’a aucune place dans le systéme. Pour s’épurer
de toute contradiction, il faut qu’il se transforme en théisme et
reconnaisse que le monde est une création, et non une manifesta-
tion, une détermination de Dieu. Alors I’étre fini peut étre libre, le
mal est expliqué par I’abus de la liberté, et, si le monde est déchu,
Dieu ne participe pas a cette déchéance. — XIV. Le discours de
M. Hoffmann sur les philosophies d’Anaxagore, de Socrate et de
Platon avait été discuté au sein de la Société de philosophie de
Berlin, et plusieurs orateurs s’étaient efforcés d’établir que ces
philosophes n’avaient pas été théistes et n’avaient pas enseigne un
Dieu personnel. L auteur prouve, principalement par des citations
trées de leurs ouvrages et par le raisonnement, la vérité de la
these qu’il avait exposée dans son discours.

XV. Discours académique prononcé au centicme anniversaire de



328 BULLETIN.

Fichte. Aprés avoir fait I’6loge du caractére de Fichte, I’auteur tente
de donner un court sommaire de sa philosophie. La philosophie de
Fichte est sortie de celle de Kant, mais on conteste encore qu’elle en
soil la vraie conséquence, et Kant a protesté contre cette prétention
de son successeur. Kant élait parti de ce postulat: « L’Inconditionné
doit étre; » 1l est parce que la raison exige qu’il soit; il est ce que
la raison exige qu il soit. [1 v a donc deux raisons, une raison finie
qui cherche I'Inconditionné, et une Raison infinie ¢ui est 1'objet
de la recherche de la raison finie. La premiére se réalise par la
seconde et dans la seconde, mais elle ne peut jamais s’v realiser
complétement. Fichte ne fit que dégager ce postulat, et en tira son
idéalisme. Il ramena la philosophie a un seul principe et chercha
a prouver ce (ue Kant avait déja pressenti, a savoir que la sensibi-
lité et Ventendement n’ont qu'une seule et méme racine. Il crut la
trouver dans cette faculté primitive que Kant avait appelée la spon-
tanéité. 11 pensa alors avoir réussi a construire @ preors la philoso-
phie et & en faire une science absolue, la science de lo science
(Wissenschaftlehre). Celte science devait fournir des principes aux
autres sciences et assigner a chacune sa place respective. Kant
avait moniré que le jugement de conscience: « je pense » est en-
fermé dans tous nos autres jugements. Fichte en conclnt que le
je ou le mot produit spontanément toutes ses représentations et
que ’objet n’est posé que pour la conscience et dans la conscience.
La connaissance ( Wissen) est donc un monde fermé qui doit s’ex-
pliquer par lui-méme. S’il v a des choses hors de moi, c’est la con-
science qui les représente et les pose par un acte de son activité,
de sa liberté. Le moi pose donc le mo? et le non-mot. Sans mot,
point de non-moz, sans non-mot point de mo?. Le non-moi n’a d’au-
tre réalité que celle que lui donne le moi. Si le non-mot limite le
mot, il n’en est pas moins enfermé dans le moi. Un cercle inscrit
dans un cercle le limite, mais n’en est pas moins enfermé en lul.
Toutes nos sensations, toutes nos idées sont donc le produit de la
spontaneité du moi, quoiqu’elles soient occasionnées par une im-
pression du non-moz sur le moi. Le moz conscient est le grand cer-
cle limité par le petit; le petit cercle est le monde extérieur; les
deux cercles réunis sont le Moz absolu. La conscience parcourt
dans son développement. trois degrés : Vimagination, VUentende-
ment, le jugement. Sile non-mo¢ détermine le moz, le moi déter-
mine aussi le non-mot. Le moi déterminé par le non-moi est le mot
théorique (le moi connaissant, Uintelligence) ; 1e moi déterminant le
non-mot est le mo¢ pratique (le moz voulant, la volonté). Le moi pra-
tique parcourt aussi trois degrés: le sentiment, le désir, Vacte. Le
sentiment est activité entravée, arrétée dans son action. Il s’ef-
force alors de surmonter I’obstacle et se manifeste comme désir.
Le désir tend vers la perfection, I’ahsolu, et se manifeste par des
actes. Ces actes sont toujours finis et imparfaits ; ils ne peuvent
conlenter le désir Le hut du mo? est la victoire sur le non-mot,
laquelle ne peut jamais étre compléte. La partie pratique de la
Wissenschaftlehre fonde et détermine la partie théorique et acheve
par 1 la théorie de I’esprit humain. Telle est la premiére forme



PHILOSOPHIE. 329

de la philosophie de Fichte. Comme on le voit, elle n’est pas tou-
jours trés-claire. La notion du Moz absolu et le rapport de ce Mo
au moi empirique, aux mo¢ individuels ainsi que la loi d’apres
laquelle les mo¢ empiriques posent hors d’eux inconsciemment
un monde extérieur, identique et le méme pour tous, tout cela
reste plus ou moins dans I'obscurité. L’ouvrage intitulé « Destination
de Phomme, » qui parut en 1799, marque la transition entre la pre-
miere et la seconde forme de la philosophie de Fichte. L’homme,
y dit-il, doit rechercher la vérité pour elle-méme ; il veut savoir ce
qu’il est et ce qu’il sera et, s’il ne peut le savoir, il veut du moins
savoir qu’il ne le peut. Le systéme du naturalisme ou de la néces-
sité semble d’abord satisfaire D’intelligence. Mais il froisse notre
ceeur et nous remplit de tristesse et d’effroi, car il nous ravale au
rang d’une chose dans ’enchainement des choses. Je dois avoir la
faculté de chercher le bien; si je ne le trouve pas, ¢’est ma faute.
Je dois pouvoir Iaccomplir parce que je veux I’accomplir. Ma vo-
lonté doit pouvoir maitriser la nature. Que crowre 7 Suis-je libre, ou
ne suis-je que l'instrument d’une force étrangeére? Dois-je me fier
a ma téte ou & mon ceeur ? Fichte montre alors que la conscience
ne peut sortir d’elle-méme pour saisir les choses exterieures,
qu’elle ne percoit que ses propres modifications, que nous n’avons
(que nos sensations et nos idées et non les obhjets mémes, que toute
notre connaissance n’est formée que d’images, (que le mot lui-
méme n’est pour nous qu’une image et méme une image d’ima-
ges, el qu’ainsi tout n’est qu’un réve sans qu’il existe un sujet qui
réve, et un objet qui soit révé. Il en conclut que la science ne
mene (u’a savoir que nous ne savons rien. Mais notre destina-
tion n’est pas simplement de sawvoir, mais d’agir. La nature me
crie que je dots agir, ¢’est la voix du devoir que je veux écouler ;
c’est elle qui me garantira la réalité de mon étre et celle des
choses; elle renferme une certitude immédiate. Si je crois au de-
volr, je crois a une loi du monde spirituel, je crois a une volonté
Infinie, source de tous les étres et de la nature. Ce n’est donc pas
la connaissance, mais la foi seule qui nous éléve 4 la certitude. Ce
point de vue, qui est celui de la « Destination de homme, » ne
suffit plus & Fichte dans ses ouvrages subséquents. I a réfléchi que
s1la connaissance n’est qu’une image ou une copie, I'image ou la
Copie suppose nécessairement un original; que si nous avons une
connaissance, ce ne peut étre que la connaissance de quelque chose,
d’un étre qui existe réellement, de Dieu, de I’Absolu. Telle est la
doctrine de la « Wissenschaftlehre » de 1801. L’Absolu n’est ni
Iéire, nila pensée exclusivement, mais la racine, le fond commun
des deux, la substance qui subsiste par elle-méme, qui se réalise
dans les mot, sans pouvoir jamais s’y réaliser complétement. Cet
Incompreéhensible Absolu a pris la place de la chose en soi de Kand.
La notion de la connaissance qui était, dans le premier systeme de
Fichte, le point de départ, devient un principe dérivé et n’occupe
plus que la seconde place. Par 1a Fichte atteignit 1a plus haute forme
de son systéme. Dieu est maintenant pour lui I’Etre Absolu qui se
divise en une multitude infinie d’intelligences, de mo¢ individuels.



330 BULLETIN.

Dans un supplément a ce dernier article, M. Hoffmann cher-
che & montrer les points faibles du systéme. Une erreur, qui en
entraine beaucoup d’autres a sa suite, empécha Fichte d’ atteindre
le plus haut sommet de la speculatlon En vertu de la proposition
trop exclusive: Omnis determinatio est ne J(mo il nia que I'Etre
Infini (Dien) put avoir conscience de lni-méme, ou, ce qui re-
vient au méme, qu’il et conscience de Ini-méme autrement que
dans la totalité des intelligences finies. I1 n’avait pas le droit d’af-
firmer cela, car, puisqu’il tenait Dieu pour incompréhensible, il ne
devait ni nier ni affirmer qu’il fut inconscient. En second lieu, s'il
avait prouvé que ’homme n’est conscient que parce qu’il est fini,
il n’avait pas le droit d’en conclure que Dieu n’est pas conscient
parce (qu’il est infini, mais il devait se borner a dire que Dieu ne
pouvait avoir conscience a la maniere de 'homme. Enfin, il ne
peut v avoir d’étres doués d’une conscience finie, s’il n’y a pas
un étre doué d’une conscience infinie. Appeler Dieu un esprit et
lui refuser la conscience, c’est se contredire. car la conscience est
la forme de tout esprit. Fichte lui-méme dui le reconnaiire, au
moins tacitement. Une autre erreur de Fichte est d’enseigner que
le monde a un but, il est vrai, mais que ce but est infini et que
le monde ne peut que s’en rapprocher toujours davantage sans
jamais Datteindre, car la perfection de Dieu exige que le but da
monde soit un jour atteint, et ce but c’est la fin de la lutte entre
la nature et I"esprit par la spiritualisation de la nature. G’est 1 ce
(qu’a montre Baader, corrigeant et complétant Fichte.

Fr.-H. Jacos1 1.

La ph}l()sophle de Jacobi, sur laquelle une patiente et conscien-
cieuse monographie d’un jeune savant, M. le D" E. Zirngiebl, rap-
pelle aujourd’hui notre attention, et qui a été 'objet de plus d'un
exposé magistral du aux historiens de la science, en particulier a
M. Kuno Fischer et a M. Schwegler, ne forme pas proprement un
systeme. L’auteur de Woldemar, 1'ami de Lessing, de Hamann et
de Geethe, fut homme du monde, romancier, poéte, presque autant
que philosophe. « Ce ne fut jamais mon but, disait Jacobi lui-méme,
« d’établir un systéme pour I’école. Mes écrits avaient leur source
« dans ma vie intérieure; ils se succédaient simplement par ordre
chronologique ; en un sens je ne les faisais pas moi-méme, pour
« mon plaisir, mais comme contraint par une puissance supérieure,
« irrésistible. » Il résulte de cette nature méme des ceuvres de
Jacobi qu’il n’est pas trés-facile de se faire de sa doctrine une idée
(’ensemble et d’apprécier la place, importante pourtant, qu’il oc-

=

=

=

't F.-H. Jacobi's Leben, Dichten und Denken, ein Beitrag zur Geschichte
der deutschen Literatur und Philosophie, von Eberhard Zirngiebl. Wien,
1867. — Greschichie der neueren Philosophie, 2% B., 2° Auflage, von K.
Fischer, 1867. — Geschichte der Philosophz’e im Umriss. 6° Auﬂage, von
A. Schwegler, 1868.



PHILOSOPHIE. 331

cupe dans I’histoire de la philosophie moderne. Pour atteindre ce
but, M. Zirngiebl a divisé son travail en trois parties. Dans la pre-
miere, il nous donne la biographie proprement dite de Jacobi au
point de vue du développement de ses idées philosophiques; la
seconde contient 1’exposition de la philosophie de Jacobi, et la
troisiéme une étude sur la valeur historique de cette philosophie.
Il y a beaucoup a apprendre dans ce livre, mais peut-éire 1’auteur
n’a-t-il pas assez soigneusement distingué la hiographie de ’expo-
sition et I’exposition de la critique, et pas assez nettement sé¢paré
les détails secondaires des points essentiels. En tout cas, 'analyse
d’une étude aussi développée demanderait une place que nous ne
pouvons lui accorder ici; aussi présenterons-nous plutot au lec-
teur, pour lui donner vn apercu de la philosophie de Jacobi, le ré-
sume trés-clair qu’en a fait M. Schwegler sous ces trois chefs : 1° La
polémicque de Jacobi contre la philosophie dogmatique. 2° Son
principe du savoir immédiat. 3° Sa position & I’égard de la philo-
sophie de son temps et particulierement de celle de Kant.

1° Le point de départ de Jacobi fut sa polémique a propos de
Spinoza et de Lessing. On sait que peu de mois avant la mort de
Lessing, Jacobi 1'avait visité a Wolfenbiittel et qu’il avait eu aveclui
une conversation de laquelle il avait conclu que 'auteur de Na-
than était spinoziste. Lorsqu’il parla de cette conversation, les an-
ciens amis de Lessing, Mendelssohn surtout, protestérent avec
indignalion, ne comprenant pas qu’on attribuat & leur ami une
doctrine aussi éloignée de leur propre philosophie. De la les Lettres
@ Mendelssohn sur la doctrine de Spinoza. Les trois theses princi-
pales que Jacobi soutient dans cet écrit sont les suivantes. Spino-
zisme est synonyme de fatalisme et d’athéisme. — Toutes les voies
de la démonstration philosophique conduisent également au fata-
lisme et & I'athéisme. — Pour ne pas tomber dans cet abime, il
faut mettre une borne a la démonstration et reconnaitre que la foi
est un elément essentiel de toute connaissance humaine. — Repre-
nons ces trois théses.

Le spinozisme est athéisme, car, selon cette doctrine, la cause
de T'univers n’est pas une personne, un étre agissant en vue
de certaines fins, doué de raison et de volonté, elle n’est pas
Dieu. Le spinozisme est fatalisme, parce que, d’aprés lui, c’est
a tort, en vertu d’une illusion, que la volonté humaine se croit libre.
— Cet athéisme et ce fatalisme ne sont que la conséquence néces-
saire de toute démonstration philosophique rigoureuse. Compren-
dre une chose, c’est la déduire de ses raisons prochaines, l’expliquer
par une autre chose. Nos conceptions dépendent ainsi d’une
chaine de conditions, et I’ensemble de ces conditions forme un
mécanisme naturel qui est le champ illimité de notre entendement.
Aussi longtemps ue nous voulons prouver et comprendre, nous
devons accepter au-dessus de chaque objet un objet antécédent qui
en est la condition; ou la chaine s’arréte, 1a s’arrétent aussi toute
conception et toute démonstration. Nous ne pouvons atteindre a
VInfini, si nous ne renongons a démontrer. Quand la philosophie
veut saisir I'Infini avec un entendement fini, il faut qu’elle rabaisse



332 BULLETIN.

le divin dans le domaine du fini; et ¢’est précisément I'impasse
ou se sont trouvées jusqu’a présent toutes les philosophies.
N’est-ce pas, en effet, une entreprise absurde de vouloir décou-
vrir des conditions a ce qui n’en a pas, de faire du nécessaire,
de 1’Absolu, une simple possibilité, afin de pouvoir le construire.
S'il fallait prowver V'existence de Dieu, on devrail donc déduire
Dieu d’une cause qui serait antérieure ou supérieure a lui. De 13
le paradoxe de Jacobi : L’intérét de la science est qu'il n’y ait
pas de Dieu, quil n’v ait pas d’8tre surnaturel, extérieur et
supérieur au monde. C’est seulement a la condition que la
nature seule existe, qu’elle soit indépendante, qu'elle soit fout en
toutes choses (Alles in Allem), ¢’est seulement & cette condilion que
la science peut se flatter d’atteindre pleinement son but, d’éire
¢gale a son objet et de devenir comme lui fout en toules choses.
Aussi la moralité que Jacobi tire du drame de Uhistoire de la phi-
losophie est-elle celle-ci : « Il n’y a pas d’autre philosophie que
« celle de Spinoza. Avec celui qui peut admetire que toutes les
« ceuvres et toutes les actions des hommes sont produites par le
« meécanisme de la nature et que l'intelligence ne joue en tout
« cela que le role d’un spectateur, il n’v a pas a discuter, il n’y
« arien a faire; nous ne pouvons que l'abandonner. La justice
« philoaophtque n’a pas d’action a exercer contre lui, car ce
« qu’il nie ne peut pas se démontrer rigoureusement; ce quil
« prouve ne peut pas étre rlgoureusement réfuté. » Que faxre’
L’entendement (Verstand) isolé est matérialiste et irrationnel ;
nie Pesprit et Dieu. La raison (Vernunft) isolée est idéaliste el en
desaccord avec le sens commun : elle nie la nature et elle se divi-
nise elle-méme. — Il nous faut done, et ¢’est la troisieme theése
de Jacobi dans ces Leftres, chercher un autre moven de con-
naissance des choses supra-sensibles. Ce moven, ¢’est la fol. Jacobi
appelle ce passage de la connaissance intellectuelle & 1a foi le salfo
mortale dela raison humaine. Toute certitude, pour étre comprise,
demande une autre certitude; on arrive ainsi a une certitude im-
meédiate quin’a pas besoin de motifs et de preuves, qui méme exclut
absolument toute démonstration. Gette certitude, qui n’a pas sa
source dans des motifs rationnels, est la foi. Au fond, nous ne
connaissons les choses sensibles, comme les supra-sensibles, que
par la fol. Toute connaissance humaine vient d’une révélation el
d'une foi.

Ces theses de Jacobi firent scandale dans le monde philoso-
phique allemand. On lui reprocha d’étre un ennemi de la raison,
un predicateur de la foi aveugle, un contempteur de la science
el de la philosophie, un fananque an papiste. Jacobi répondil &
ces accusations par son livre intitulé, David Hume sur la foi, ou
Idéalisme et Réalisme, dans lequel il développe et précise son prin-
cipe de la foi ou du savoir immédiat.

2° Jacobi distingue d’abord [z for au sens ou il U'entend de la
foi aveugle ou foi d’autorité. La foi aveugle est celle qui, au lieu
de se fonder sur des arguments ratlonnels, cherche son appui dans
une autorité étrangere. Toul au contraire, la foi, au sens ou Jacobi



PHILOSOPHIE. 333

la prend. s’appuie sur une neécessité intérieure duo sujet lui-méme.
Pour lui, la fol n’est pas non plus une conception arbitraire de
Pesprit. Nous pouvons nous imaginer tout ce que nous voulons,
mais nous ne tiendrons jamais une chose pour certaine sans cette
contrainte inexplicable du sentiment, qui est précisément ce que
Jacobi appelle la foi. Quant au rapport dans lequel la foi se trouve
avec les différentes formes de la faculté de connaitre, la pensée
de Jacobi est un peu vacillanle, parce que sa terminologie a
changé. Dans ses premiers écrits, il placait la foi dans la sensibilité
(Sinn) ou réceptivilé, en opposition avec ’entendement et la rai-
son, ces deux derniers mots étanl pris comme synonymes et
désignant le savoir médiat et fini de la philosophie antérieure.
Plus tard, et aprés I'exemple de Kant, il opposa la raison a ’enten-
dement et nomma raison ce qu'il avait appelé naguére sentiment et
foi. La foi de la raison, l'intuition de la raison (Vernunftglaube,
Vernunftanschauung) est devenue pour lui 1’organe par lequel
‘nous percevons les choses supra-sensibles. Comme telle, la raison
est opposée a entendement. Il doit y avoir une faculté plus élevée
que I’entendement et a laquelle le vrai dans les phénomeénes et
au-dessus des phénomenes se révéle d’une facon inaccessible aux
sens et a 'entendement. Ainsi, & 'entendement dont la fonction est
d’expliquer tout, se trouve opposée la raison qui n’explique pas,
mais (ui fournit une révélation positive et une affirmation absolue.
De méme qu’il y a une vue des sens, il y a aussi une intuition de la
raison, contre laquelle la démonsiration est aussi impuissante que
contre lavue des sens. Jacobi justifie cette expression ¢ntuition de la
raison par 'impossibilité d’en trouver une meilleure, la langue
ne possédant pas d’autre terme pour indiquer de quelle maniére
ce qui est inaccessible aux sens est saisi par le sentiment. Quand
quelqu’un dit: je sais telle et telle chose, on lui demande avec
raison : (’ou les savez-vous ? et il ne peut s’en rapporter alors
(qu’d une perception des sens ou a un sentiment de I’esprit. Mais
celui-ci est aussi supérieur a celle-la que I’espéce humaine est su-
périeure aux animaux. Jacobi avoue résoliment que sa philoso-
phie part du sentiment, du sentiment pur, objectif, et qu’elle y
voit Pautorité supréme et décisive. Le sentiment est ce qu’il y a
de plus élevé dans ’homme, ce qui seul le distingue spécifique-
ment de ’animal; il est identique avec la raison ou plutot la raison
n’a pas d’autre source que lui.

Jacobi avail la conscience trés-claire de Popposition ou il se
mettait vis-a-vis de toutes les philosophies antérieures par ce
principe du savoir immédiat. 11 v a eu, dit-il dans Pintroduction a
ses ceuvres completes, il y a eu depuis Aristote, dans les écoles
philosophiques, un travail toujours plus actif pour subordonner
la connaissance immédiate 4 la connaissance médiate, la perception
directe a la réflexion abstraite, Ioriginal a la copie, les choses aux
mots, la raison a I'entendement. Rien ne devait plus étre tenu
pour vrai que ce qui pouvait se prouver et se prouver deux fois
pour une. Mais toute philosophie qui n’admet que la réflexion



334 BULLETIN.

abstraite doit a la fin se perdre dans le néant de la connaissance.
Son dernier résultat est le nihilisme.

3° La position que Jacobi devait prendre au nom de son prin-
cipe de foi, vis-a-vis de la philosophie kantienne, peut déja se de-
duire en parl;le de ce que nous avons dif. Le rapport de Jacobi a
Kant porte principalement sur les trois points suivants: 1) Jacobi
n’est pas d’accord avec Kant sur la théorie de la connaissance sen-
sible. Il défend le point de vue de 'empirisme, soutient la véracité de
la perception sensible et nie le caractére @ preori de espace et du
temps. Kant en arrive a prouver que les objets aussi bien que
leurs rapports ne sont que des modifications de notre moi et
nemstent absolument pas en dehors de nous. Car, lors méme
qu'on dit qu’il v a quelque chose (ui correspond & nos représen-
tations et (ui en est la cause, toujours ne savons-nous pas ce
qu’'est ce quelque chose. Selon Kanl: les lois de nos perceplions et
de nos pensées seraient sans aucune valeur objective, notre con-
naissance ne contiendrait aucun élément objectif. Mais il est
absurde d’admettre que, dans les phénoménes, le vrai qui est
caché derriére eux ne se révele en aucune maniére. Avec une
telle doctrine, il serait plus raisonnable de renoncer tout a fait a la
chose en soi et d’étre idéaliste jusqu’au bout. « Si Kant est consé-
« quent, il ne peut pas supposer l’existence d’objets capables de
« faire impression sur notre dme. I doit enseigner I'idéalisme le
« plus rigoureux. » — 2) KEn revanche, Jacobi Bt pour Pessentiel
d’accord avec Kant sur la critique de Pentendement. En effet.
Kant affirmait comme Jacobi que ’entendement est hors d’état
d’atteindre les choses supra-sensibles et que les plus hautes idées
de la raison ne peuvent étre saisies que par la foi. Pour Jacobi le
mérite capital de Kant consislait & avoir mis de co6té les idées, qui
ne seraient plusque de simples produits de laréflexion et des chimeé-
res logiques. L’entendement est porté & s’imaginer que, par la seule
voie logique et par le développement des notions qui lui sont
propres, il peut s’élever au-dessus du monde sensible et atteindre
dans son vol une science plus haute et indépendante, la science
des choses supra-sensibles; — que non-seulement il le peut, mais
qu’il en a la vocation exprebse Kant dévoila et détruisit cette illu-
sion. « Par 14, tout au moins une place vide était gagnée pour un
rationalisme authentxque et intelligent. La fut la grande osuvre de
Kant, son mérite immortel. Mais un penseur de cet ordre. ne
pouvait se dissimuler que la place vide dont il s’agit se transfor-
merait bientot en un abime ou s’engloutirait toute connaissance
de la vérité, a moins ¢u’un Dieu n’intervint pour ’empécher.
C’est en ce point que se rencontrent la doctrine de Kant et la
mienne. » — 3) Mais Jacobi n’est plus d’accord avec Kant, lorsque
celui-ci refuse a la raison théorétique la capacité de la connais-
sance objective et se plaint que la raison humaine ne soit pas en
état d’établir théoriquement la réalité de ses idées. Kant, selon
lui, ne sait pas voir que ce n’est pas des lacunes de la connais-
sance humaine, mais de la nature méme des idées que résulte
leur incompatibilité avec toute démonstration. Aussi essaie-t-il sur



PHILOSOPHIE. G35

le terrain pratique une sorte de démonstrationscientifiqque, expédient
malheureux, puisque toute preuve est aussi impossible qu’inutile.

La philosophie postérieure a Kant trouva beaucoup moins d’ac-
cueil aupres de Jacobi, qui n’en agréait pas les tendances pan-
theistes. « Pour Kant, ce penseur profond et sincére, les mots
« Dieu, liberté, immortalité, religion, avaient exactement la méme
« valeur qu’ils ont eue de tout temps pour le sens commun ; il ne
« cherchait pas & tromper ou a jouer sur les mots. On se scan-
« dalisa parce (qu’il avait montré d’'une maniére irréfutable I'in-
« suffisance de toutes les preuves que la philosophie spéculative
« donne de ces idées. Cependant il remplaca ces preuves théo-
« rigques par les postulats nécessaires d'une raison purement pra-
« tique. Parla, assurait Kant, tous les intéréts de la philosophie se
« trouvaient satisfaits et le but jusque-1a toujours mancué était at-
« teint. Mais déja la propre fille de la philosophie critique (Fichte)
« ne vit plus Dieu que dans Pordre moral vivant et agissant, et
« admit ainsi expressément un Dieu sans conscience et sans exis-
« tence propre. Une profession de fol aussi peu déguisée, faite
« publicquement, souleva une vive opposition. Mais l'inquiétude
« s’apaisa hien vite. Peu de temps apres, lorsque la seconde fille
« de la philosophie critique (Schelling) supprima la distinction
« (que la premiére laissait encore subsister entre la philosophie
« de la nature et la philosophie morale, entre la nécessité et la
« liberté, et déclara nettement qu’au-dessus de la nature il n’v a
« rien et quelle seule existe, il n’y eut plus personne pour s’en
« étonner; cette seconde fille est un spinozisme retourné ou
« transfigureé, un matérialisme idéaliste. » — Ces atfaques pro-
voquerent une vive réplique de Schelling .

En résumé, on peut indiquer comme le trait caractéristique de
la philosophie de Jacobi, la séparation abstraite qu’il établit entre
Ientendement et le sentiment. Il n’a pas su les ramener a I’har-
monie. « La lumiére est dans mon cceur, dit-il quelque part, mais
dés que je veux la faire passer dans mon entendement, elle s’éteint.
Laquelle des deux clartés est la vraie, celle de 1’entendement qui
montre, il est vrai, des formes palpables, mais derriére elles un
abime sans fond ? — ou celle du coeur, qui luit au loin avec des
promesses, mais qui ne nous donne pas des connaissances pre-
cises? L’esprit humain peut-il saisir la vérité si ces deux clartés
ne se réunissent pas en lui pour ne former qu’une seule lumiere ?
Et cette réunion est-elle possible autrement que par un miracle? »
Mais quand Jacobi, pour terminer ce conflit entre I’entendement
et le sentiment, a voulu substituer ce qu’il appelle le savoir im-
mediat an savoir médiat ou fini, il a été victime d’une illusion.
Ce prétendu savoir immédiat, que Jacobi tient pour 1’organe pro-
pre de la connaissance des choses supra-sensibles, a di traverser,
lui aussi, une série d’intermédiaires subjectifs, et ce n’est qu’en
oubliant complétement sa propre genese qu'il peut se donner
pour immédiat. G

* Denkmal der Schrift von den gottlichen Dingen, etc. Tibingen, 1812.



	Philosophie

