
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE.

HAGENBACH. DU BUT ET DE LA MISSION DE LA THEOLOGIE

CONTEMPORAINE1.

M. le professeur Hagenbach, de Bàie, a publié récemment, sur
la mission de la théologie contemporaine, trois conférences, qu'il
avait prononcées devant un auditoire mêlé, étranger, clans sa
majorité, aux questions théologiques.

1° L'un des traits caractéristiques de notre temps, c'est qu'il veut
se rendre compte de tout ; il veut tout creuser, tout approfondir.
La théologie elle-même doit justifier de ses titres à occuper une
place clans l'organisme général des sciences humaines.

La théologie appartient, non au domaine des sens, mais au
domaine idéal, et, dans ce dernier, à la religion et à la science. Deux
courants opposés se dessinent de plus en plus quant aux rapports
de la théologie avec la religion. Les uns, et ce sont en général les
hommes pieux, veulent que la première soit soumise à la seconde,
repoussent, redoutent tout au moins la critique et la philosophie
religieuse. Les autres, libres penseurs, libéraux en théologie,
demandent de celle-ci, qu'elle s'affranchisse de plus en plus de la
religion et qu'elle la dépasse, qu'elle réponde au cri du siècle en
marchant de progrès en progrès. D'où viennent ces deux tendances

si opposées De la confusion de la religion et de la théologie.
Mais, avant d'aller plus loin, expliquons-nous sur le mot progrès.
Le domaine dans lequel le progrès peut être le plus aisément et

le plus nettement constaté, c'est celui de l'industrie. Quelle distance
entre la pirogue du sauvage et le navire cuirassé, entre les haches
de l'âge de la pierre et les fusils à aiguille, entre l'industrie du
copiste et l'imprimerie! Mais encore, peut-on toujours parler de
progrès dans le domaine technique? N'aurait-on pas plutôt raison
de parler de directions nouvelles, de principes nouveaux? La
découverte de la vapeur, celle de l'électro-magnétisme sont, si l'on
veut, des progrès gigantesques sur le passé: mais ne sont-ce pas
plutôt des voies toutes nouvelles ouvertes à l'industrie

Dans le monde idéal, l'idée de progrès est plus délicate encore.
Sans doute, le progrès technique se fait vivement sentir clans ce
domaine : les moyens offerts à l'artiste pour exprimer sa pensée
sont plus perfectionnés qu'autrefois. Mais l'art, dans son essence,

' Ueber Ziel und Richtpunkte der heutigen Theologie, von Dr K. R. Hagenbach,

Prof. der Theologie. Zurich, 1867, 76 pages, in-8°.



I-HÉOLOGIE. 145

vit-il de progrès? Non: l'art vit de création, de génie, et souvent
le progrès, clans cette sphère idéale, consiste dans un retour vers
le passé.

Dans le domaine moral, dans le domaine religieux, même spectacle.

Comment parler de progrès là où rien n'est d'invention
humaine, où le progrès consiste à se pénétrer de plus en plus de la
pensée du Maître, c'est-à-dire à serrer toujours de plus près, à

reproduire avec une exactitude toujours plus grande Jésus-Christ?
Le progrès, au point de vue de la religion, est un progrès

intérieur, non extérieur, qui va non du dehors au dedans, mais du
dedans au dehors, une assimilation toujours plus profonde des vérités
capitales renfermées dans les discours du Sauveur et de ses
premiers disciples.

Ajoutons, enfin, pour mieux faire sentir la différence, que clans
le domaine des sciences appliquées, les progrès peuvent être
appréciés, brevetés, couronnés; mais que, dans le domaine religieux,
une telle pratique est inapplicable. Apprécier, breveter les
progrès en religion quel plus sûr moyen de faire progresser l'hypocrisie!

L'objet de la théologie est donc; en première ligne, de favoriser
les progrès en religion dans le sens intérieur que nous venons
d'indiquer. Ajoutons, maintenant, que théologie et religion n'étant
pas une même chose, nous pouvons parler de progrès en théologie.
Le devoir de la théologie contemporaine est cie se meure d'accord
avec les résultats de la science moderne. La philosophie, la philologie,

l'ethnologie, les sciences naturelles, tout est du ressort du
théologien. Néanmoins, son premier et plus important devoir, c'est
île prouver que l'Évangile répond aux besoins profonds de l'âme
humaine; que seul, par la révélation de l'amour divin, il satisfait
pleinement la soif de salut qui est dans l'homme. L'apologétique
est cette science-là. Mais une fois la voie ouverte, une fois l'âme
satisfaite par la révélation du fait du salut, il faut examiner cette
révélation au point de vue historique, exégétique, dogmatique.
pratique.

2° La théologie protestante, la seule dont nous ayons à nous
occuper ici, est, en premier lieu, une science de l'Ecriture. Le
peuple chrétien demande et a droit d'exiger du serviteur de la
Parole qu'il vive de la Bible, qu'il se nourrisse de la Bible, qu'il
parle de la Bible. Mais il faut, de plus, que le théologien étudie
l'extérieur de la Bible.,Le texte original, ses formes diverses, ses

variantes, le canon des Écritures, son développement, son histoire,
l'authenticité de chacun des livres qui le composent, en un mot.
l'histoire critique de la Bible doit lui être connue; il doit avoir, suites

questions diverses qui se posent à ce sujet, une opinion
personnelle.

Si donc le théologien chrétien doit, au point de vue religieux,
v ivre dans la Bible, se soumettre à la Bible, il doit, au point de vue
scientifique, se placer au-dessus, en dehors des Ecritures, et en
dominer les éléments historiques. U doit, surtout, et c'est là une

10



146 BULLETIN.

question vitale pour la théologie contemporaine, étudier à fond le
mode d'inspiration des Écritures.

.Une fois ce terrain bien connu, le théologien recueillera, dans
l'Écriture, les dogmes qu'elle renferme: il fera une dogmatique.
C'est dans la dogmatique que se concentre la somme de toute
connaissance théologique. La tâche de la dogmatique est de reconnaître

pour le présent l'importance du dogme qui nous a été transmis

historiquement. Le dogme a une histoire et cette histoire doit
se poursuivre. La dogmatique exposera ce dogme à notre siècle,
le fera correspondre à ses besoins ; non sans doute que la
dogmatique doive être jamais la servante des opinions contemporaines,
mais il faut qu'elle comprenne son temps et formule le dogme en
vue de ses besoins. On ne veut plus de dogmes, dit-on, mais de la
morale. Que la théologie contemporaine réponde aux besoins
moraux des temps actuels, en fondant la morale chrétienne sur des
principes qui soient à l'abri de la critique de la philosophie la plus
sévère.

3° La théologie n'est pas seulement une science spéculative, elle
est aussi une science pratique. Après s'être occupée du contenant

et du contenu des Écritures, elle en tire des enseignements
pour la vie pratique.

Que la théologie contemporaine montre un intérêt vivant pour
l'Eglise, dont elle doit former les conducteurs; qu'elle s'efforce de
faire saisir tout l'organisme de l'activité ecclésiastique et la place
de chaque fonction clans cet organisme. De grands progrès se soni
accomplis, dans ce sens, depuis la Réforme. La notion d'Église ne
s'est guère développée d'une manière scientifique que depuis 1817.
après les grandes guerres de l'indépendance.

L'Eglise doit croître : l'esprit missionnaire est la conséquence
de ce besoin. Longtemps il est demeuré endormi dans l'Eglise. II
se réveille aujourd'hui avec puissance dans le sein des églises
évangéliques. La science de la mission doit entrer désormais dans
le programme de la théologie pratique.

La croissance de l'Eglise ne doit pas se faire géographiquemenl
seulement, elle doit aussi s'assimiler les générations nouvelles, les
enfants. Jusqu'à notre temps, l'Eglise el l'Ecole étaient demeurées
étroitement unies: aujourd'hui, on demande à grands cris la
sécularisation de l'Ecole. Nous admettons et nous croyons que l'Etat
ne peut plus avoir, de nos jours, d'écoles confessionnelles: mais
ce que nous pouvons exiger, c'est que l'Ecole ne soit pas hostile à

la religion, c'est que le droit de l'Eglise soit reconnu quant au
catéchuménat. Que la catéchisation s'efforce de répondre aux
exigences les plus sévères d'une saine pédagogie, au point de vue de
la méthode, mais sans laisser s'affaiblir le caractère chrétien de
l'enseignement; qu'elle prouve à notre siècle que l'éducation poetile

règne de Dieu est la seule éducation de l'homme, vraie et
profitable, la seule qui réponde à ses besoins les plus nobles et le-.

plus élevés, et que faire de bons citoyens du ciel, c'est faire en
même temps de bons citoyens pour la terre.

Mais l'Eglise ne doit pas croître à l'extérieur seulement - elle



THÉOLOGIE. 147

doit avoir une croissance intérieure, s'occuper de l'édification de
ses membres. De là l'activité liturgique et pastorale, la nécessité
d'un culte de plus en plus en rapport avec les besoins de l'Eglise,
et d'une cure d'âmes de plus en plus sérieuse. La théologie
contemporaine doit donc se donner pour tâche d'arriver à une intelligence

toujours plus complète des fruits que le culte peut obtenir:
elle doit ne point demeurer étrangère à l'art de la parole, de la
poésie, de la musique, mais réveiller le sens pour le beau, le
grand, le convenable dans le culte de la communauté, et rappeler
sans cesse à celle-ci qu'elle n'est pas simplement un auditoire,
mais qu'elle a dans le chant et la prière un sacrifice agréable à

offrir au Seigneur. Néanmoins, la prédication demeurera, clans le
culte, la partie principale, et l'homilétique aura toujours la
première place dans la théologie pratique. Qu'est-ce que la prédication?

Que doit-elle être? Quelles formes peut-elle revêtir? Quel
est le domaine dans lequel elle peut s'étendre? questions importantes

placées devant le théologien.
Descendons de la chaire, car le christianisme doit tout pénétrer

: la vie de famille comme la vie du peuple. Il doit avoir une
parole de consolation dans la douleur, d'assurance à l'heure de la
mort, une parole de paix, de force, de relèvement. Il doit chercher
ce qui est perdu, guérir celui qui est blessé, réunir ceux qui sont
isolés. Que de science l'accomplissement d'une pareille tâche
n'exige-t-elle pas t

La théologie contemporaine a donc autre chose à faire que d'être
une simple théologie de cabinet, occupée à conserver aveuglément
des traditions ou à forger des armes pour le service de l'incrédulité.

Qu'elle soit une vraie science de la foi; qu'elle serve la foi en
travaillant à la faire toujours mieux comprendre. Mais, en même
temps, qu'elle se montre par son activité scientifique, par ses
travaux approfondis, par les résultats qu'elle aura obtenus, une digne
émule des autres sciences, méritant, comme elles, une place dans
le grand organisme des sciences humaines et sociales.

LUTHARDT. CONFÉRENCES APOLOGETIQUES SUR LA DOCTRINE

CHRÉTIENNE DU SALUT1.

Dans une première série de conférences, récemment traduite
en français, l'auteur s'était attaché à prouver que la révélation de
Dieu en Jésus-Christ est la seule solution satisfaisante de tous les
problèmes que soulèvent les énigmes de l'existence humaine et
les contradictions du monde moral. Il s'était ainsi arrêté sur le
seuil du lieu saint. Aujourd'hui, il y fait pénétrer ses auditeurs:
ce qu'il expose, ce qu'il justifie devant eux, ce ne sont plus les vé-

' Apologetische Vorträge über die Heilswahrheiten des Christenthums, im
Winter 1867 zu Leipzig gehalten, von C E. Luthardt, Profess, der Theologie.

Zweite Auflage. Leipzig, 1867.



148 BULLETIN.

cités fondamentales du christianisme {Grundwahrheiten), mais let,
vérités qui concernent plus directement le salut (Heilswahrheiten).—
Quelle est d'abord l'essence du christianisme Ce n'es t point une idée,
mais un fait,—le fait du salut, cherché par les païens, espéré par
les juifs, accompli par Jésus-Christ. Ce fait, nous en sommes
assurés par la foi, qui ne se fonde sur aucune autorité extérieure,
mais sur l'expérience vivante et personnelle. La foi nous fait
pénétrer clans un monde supérieur, invisible, mais tout aussi réel
que le nôtre. On ne peut pas être chrétien de cœur, et rester
païen d'intelligence. Il y a donc une science de la foi, supérieure
à toute autre science, et à laquelle aspire tout chrétien sérieux.
Les vérités de la foi sont le lieu saint du christianisme; il repose
sur deux piliers inébranlables : le péché de l'homme et la grâce
de Dieu. — Le péché est un fait qui saute aux yeux. Toute l'humanité

est malheureuse, assujettie à la puissance du mal; elle se sent
coupable devant Dieu, séparée de lui par sa faute. Aucune théorie
fataliste ne pourra jamais étouffer la voix de la conscience, ni ôter
à l'homme le sentiment de sa responsabilité. Les tourments
intérieurs qu'endurent les pécheurs ici-bas constituent une puissance
qui a fait descendre le secours du ciel. — L'amour de Dieu se portant

sur un monde coupable et déchu prend le nom de grâce.
Le pécheur a besoin du pardon de Dieu; hors de là, pour
lui, point de bonheur; or. le pardon ne peut être qu'un don de la
grâce. La grâce de Dieu est universelle: elle embrasse tous les
hommes. Sans doute, il y a là de grands mystères: pourquoi
certains peuples et certains individus sont-ils favorisés? Cependant,
personne n'échappe entièrement à l'attrait mystérieux de la grâce.
Le but de l'éducation divine est de rendre l'homme réceptif pour
sa grâce; mais nul n'est forcé dans sa liberté; la grâce n'est donc
pas irrésistible.—La grâce de Dieu s'est pleinement manifestée en
Jésus-Christ, celui que la chrétienté appelle l'Homme-Dieu. La
pensée hardie exprimée par ce mot est-elle une réalité? La nature
divine et humaine se sont-elles réellement unies clans une même
personne L'humanité de Jésus, pleine et entière, mais sainte et
sans besoin de pardon, ne s'explique que par sa divinité. De plus,
Jésus a dit être homme et Dieu, pour pouvoir s'interposer comme
médiateur entre l'homme et Dieu; il a pu être homme et Dieu,
parce que le Dieu d'amour a de tout temps cherché à se communiquer

à l'homme, et parce que l'homme est de race divine, créé
à l'image de Dieu. Enfin, ce qu'il devait et pouvait être, Jésus l'a
véritablement été, et l'est encore. Sa double nature donne lieu
clans sa personne à d'étonnantes contradictions, qui atteignent
leur plus haut degré, quand le prince de la vie passe par la mort;
mais la gloire du Fils de Dieu transperce plus d'une fois son
abaissement comme Fils de l'homme, et depuis son élévation
glorieuse, toute contradiction entre ses deux natures, a cessé. —
C'est clans l'histoire de l'Homme-Dieu que s'accomplit l'œuvre du
salut. Comme prophète, Jésus annonce la grâce de Dieu, mais en
résistant au péché avec une sainteté divine ; il soulève ainsi la
haine des pécheurs, et succombe martyr de la vérité. Cependant,



THÉOLOGIE. 149

sa mort esl plus qu'un martyre : elle esl un sacrifice pour nos
péchés. La nécessité d'une pareille expiation se trouve en Dieu, qui
ne peut renier sa sainteté sans se renier lui-même: et nous-mêmes,

nous sentons le besoin d'une satisfaction que pourtant nous
ne pouvons offrir. Mais Jésus a-t-il pu se substituer à nous? Oui:
si une mère terrestre souffre des péchés que commet son enfant,
si toute âme élevée souffre en pensant aux péchés de l'humanité.
Jésus, l'amour absolu, a pu porter le poids des péchés du monde.
se faire péché pour nous, souffrir à notre place, prendre ce qui
était à nous, avant de nous donner ce qui est à lui. Sur sa croix, la
sainteté et la charité de Dieu se sont embrassées. Cela est contraire
à toute logique humaine: mais c'est la logique suprême : celle de
l'amour divin. Le christianisme de la croix est le seul christianisme
victorieux du inonde. A l'abaissement du Christ succède son
élévation. Impossible d'expliquer la foi victorieuse des Apôtres, si
Jésus n'est pas ressuscité. Sa résurrection était nécessaire pour
l'achèvement de notre salut, aussi bien que son ascension.—En
effet, le christianisme n'est pas un contre-coup de l'apparition de
Jésus sur la terre, mais une action actuelle de Jésus sur les siens,
laquelle a lieu par le Saint-Esprit. L'Esprit de Christ introduit chaque

jour dans les cœurs le salut accompli par Christ, afinque du cœur
de ceux qui l'ont reçu, le salut se répande clans le monde, comme
une puissance de vie nouvelle; l'œuvre de l'Esprit sera parfaite,
lorsque, dans le ciel, tous les enfants de Dieu reposeront en Chris!
dans le sein du Père céleste. Si impénétrable que soit pour notre
intelligence le dogme de la Trinité, il est l'expression de notre foi
au salut. Le salut est devenu une réalité, par cette triple révélation

de Dieu comme Père, Fils et Saint-Esprit: et cette révélation
doit être le miroir fidèle de l'Être divin. — Le Dieu trois fois saint,
le Dieu d'amour, a déposé la plénitude de sa grâce dans l'Eglise.
OEuvre de l'Esprit-Saint, elle ne peut être bien connue que par
des yeux spirituels. Son existence dans le monde, après tant de
luttes et d'orages, malgré la haine de ses ennemis et les actions
cruelles et honteuses de ses indignes représentants, est un fail
historique remarquable. Mais cette institution vénérable n'inspire
trop souvent aujourd'hui qu'un froid respect ou même de
l'antipathie. Que ne lui reproche-t-on pas Son antiquité d'abord,
comme autrefois on lui reprochait sa nouveauté; et pourtant, elle
se montre toujours jeune. On l'accuse de ne point s'occuper
des intérêts temporels de l'humanité; et c'est elle qui porte
encore aujourd'hui la civilisation chez les barbares. On se plaint
de son intolérance, lorsqu'elle défend la vérité. Mais ce qu'on ne
peut nier, c'est son utilité. Qu'on essaie de supprimer l'Eglise, el
l'on verra ce que le monde y perdra. Toutefois, l'essence de
l'Eglise n'est pas cç que les yeux voient. C'est l'unité de l'Esprit qui
unit en un vaste corps tous les enfants de Dieu; unité bien autrement

belle que celle que rêve le catholicisme, et qui subsiste,
même dans la diversité des Eglises particulières. — En attendant
que l'union soit plus parfaite encore, chaque Eglise particulière a

sa mission et son flambeau pour l'accomplir, savoir la Parole de



150 BULLETIN.

Dieu. La Bible est le témoignage que Dieu lui-même rend à Christ
et à son salut. Pour se convaincre de son inspiration, il faut y chercher

ce qu'elle nous offre, le salut de notre âme. 11 n'est point de
critique si négative, qui ne reconnaisse au moins l'authenticité de
quelques livres du Nouveau Testament; or, ces quelques livres
nous suffiraient, au besoin, pour nous assurer de notre salut. La
critique est donc moins forte qu'on ne pense pour ébranler la foi.
Apprenons seulement à vivre dans l'Ecriture, à la lire assidûment,
et nous aurons soif de la grâce de Dieu, à laquelle elle rend
témoignage. — Le salut annoncé par l'Ecriture et accompli sans
notre concours, devient nôtre par la grâce. La grâce de Dieu agit
sur nos cœurs par deux intermédiaires, deux moyens de grâce : la
Parole et les sacrements. L'épée de l'Esprit, c'est la Parole, qui se
concentre clans la prédication. Le contenu de la prédication doit
toujours être la loi et l'Evangile : la loi qui nous fait connaître
notre misère, l'Evangile qui nous donne la justice de Christ, d'où
découlent la vie nouvelle et la liberté des enfants de Dieu. La
parole de la prédication est accompagnée des sacrements : ce ne sont
pas de simples symboles, mais des actes symboliques qui contiennent

ce qu'ils représentent. Ainsi le baptême est véritablement
l'entrée dans l'alliance divine; et clans la Cène, Jésus se donne
véritablement à nous, nous rend participants de son humanité
glorifiée. Son retour est notre espérance. — Le chrétien, l'Eglise,
le monde marchent au-devant d'un but. Ce but c'est l'achèvement
du salut. Le chrétien espère mieux que l'immortalité de l'âme, qui
serait en elle-même une consolation insuffisante. La mort du corps
laisse notre âme seule avec Dieu ; pensée terrible, si Dieu n'est
devenu pour nous un ami. déjà pendant notre vie. C'est là ce qu'il
devient par Jésus-Christ, en qui nous espérons une glorieuse
résurrection. L'Eglise doit conquérir le monde entier, môme -le
peuple d'Israël; mais, en même temps, elle doit s'attendre à

soulever, de plus en plus, la haine du monde ennemi de Dieu. Ces
deux prophéties commencent déjà à se réaliser sous nos yeux.
Quand l'Eglise sera le plus angoissée, Jésus paraîtra pour la
délivrer ; les prophéties qui annoncent la victoire de l'Eglise sont
difficiles à comprendre; mais il suffit qu'elles nous servent
d'avertissement et de consolation. Le monde, enfin, ne se juge pas lui-
même ; il marche au-devant d'un jugement divin. Il y aura
certainement des damnés et des élus. Nous nous étonnons que Dieu
puisse condamner éternellement ; nous devrions plutôt nous étonner

de l'endurcissement de tant d'hommes, qui ne se laissent pas
vaincre par la grâce de Dieu. Quant aux élus de Dieu, nul ne saurait

dépeindre leur félicité ; ils auront triomphé en Christ du péché
et de la mort; ils auront atteint leur vraie destination dans un
inonde renouvelé. Dieu alors sera tout en tous. — Ainsi, la doctrine
chrétienne n'est point un assemblage de dogmes et d'opinions,
mais une bonne nouvelle, la proclamation d'une grande histoire
qui embrasse le ciel et la terre, qui prend son origine dans l'éternité

avant les siècles, clans le décret éternel du Dieu d'amour, qui
a son but dans le monde futur de l'éternité bienheureure, et dont



THÉOLOGIE. 151

le centre s'appelle Jésus-Christ, mort pour nos offenses et ressuscité

pour notre justification. H. de Perrot.

HELD. JESUS-CHRIST, CONFERENCES APOLOGETIQUES SUR LES DOCTRINES

FONDAMENTALES DU CHRISTIANISME '.

Ce petit volume ressemble beaucoup à celui que nous venons
d'analyser. — Comme l'ouvrage de M. Luthardt, c'est une série
d'entretiens, renfermant l'exposition apologétique de la foi
chrétienne devant un public éclairé des deux sexes. S'il fallait caractériser

ces deux livres, nous dirions que le premier est une dogmatique

apologétique, tandis que le second est une apologie proprement

dite du christianisme apostolique. Cette apologie n'est point
dirigée contre les adversaires déclarés du christianisme, mais contre

ceux qui prétendent réconcilier notre épocpie avec le christianisme,

en humanisant le christianisme, en le dépouillant de ses
dogmes, de ses mystères, de ses miracles, en le rendant acceptable
pour la pensée moderne. Cette tentative de certaines écoles
théologiques, l'auteur la repousse comme insensée, en montrant que le
Christ des apôtres est le seul vrai, le seul qui réponde aux besoins
les plus profonds de l'humanité. Jésus est véritablement le Christ;
c'est là, nous dit l'auteur, le fait fondamental du christianisme.
L'homme extraordinaire, dont l'apparition a transformé le monde,
n'a pas seulement eu la prétention d'être l'Oint de l'Eternel, venu
du ciel, issu de Dieu ; ce qu'il a prétendu être, il l'a réellement été.
C'est comme tel que les prophètes l'ont pressenti et que les apôtres
nous l'ont fait connaître. Or. le Christ des prophètes et des apôtres
n'est pas un rêve de siècles peu éclairés, mais une magnifique
réalité. C'est sur la réalité de ce fait que se fonde la prétention du
christianisme à être une religion parfaite et universelle, la seule
religion absolue. Partout óù ce fait est nié, on retombe dans le
judaïsme ou dans le paganisme. Judaïsme et paganisme, ce sont là,
en effet, les deux adversaires contre lesquels l'Eglise chrétienne a

toujours dû maintenir et affirmer la réalité du Christ apostolique.
Le judaïsme légal aboutissait à un Dieu élevé au-dessus des cieux,
laissant l'homme s'épuiser en vains efforts pour se sauver ; le
paganisme, au contraire, tendait à diviniser l'homme en faisant
abstraction du péché, et se bornait à le soumettre à un développement

naturel: tous les deux pouvaient se passer d'un Dieu fait
homme, seul médiateur entre l'homme et Dieu. Après avoir, clans
les premiers siècles de son existence, cherché à comprendre le
vrai Christ. l'Eglise retomba au moyen âge dans un singulier mé-

" Jesus der Christ, tö apologet. Vorträge über die Grundlehren des
Christenthums nach ihrer geschichtlichen Entwicklung und in ihrer bleibenden
Bedeutung, mit Rücksicht auf den Rationalismus und Skepticismus der
Gegenwart,'im Winter 1864 zu Zürich gehalten, von C. F. W. Held, Profess,
der Theologie an der Universität zn Breslau. Zürich, 1865.



152 BULLETIN.

lange de judaïsme et de paganisme. Luther, en qui le vrai
judaïsme avait fait son œuvre préparatoire, sut alors retrouver le
Christ des apôtres, et protester contre tout judaïsme légal : tandis
que les réformateurs suisses s'appliquèrent surtout à renverser un
nouvel olympe de saints et de martyrs, qui nous cachait la figure
du Christ. Aujourd'hui, beaucoup de protestants ne veulent plus
voir en Jésus qu'un grand génie religieux, en qui l'humanité eut
pour la première fois conscience de son union avec Dieu : c'est
retomber dans le paganisme. Cette nouvelle manière de divinise)
l'homme, sous prétexte de mieux comprendre le Christ, renverse
toute l'œuvre du salut. Pour cette œuvre, il fallait le Dieu fait
homme, celui que l'humanité pouvait recevoir dans son sein, mais
non pas produire elle-même. L'humanité a soif de Dieu, et pourtant

elle se sent éloignée de Dieu. Dieu, de son côté, désire une
humanité à laquelle il puisse se communiquer: mais il ne la trouve
point ici-bas. C'est alors qu'il donne à l'humanité son Fils unique :

un avec ses frères, Christ opère leur réconciliation avec Dieu par
son obéissance jusqu'à la mort; il met ainsi fin à l'humanité
ancienne, et fonde une nouvelle humanité, sur laquelle peut reposer
le bon plaisir de Dieu. L'homme, de son côté, aspire à une justice
parfaite, qu'il ne trouve point en lui ; chercher cette justice, c'est
là ce que le paganisme a fail souvent d'une manière inconsciente,
ce qu'ont fait tous les vrais Israélites que la loi a conduits à Christ,
ce qu'ont fait les prophètes en espérant une délivrance future, les
apôtres en reconnaissant en Jésus le Messie attendu par les
prophètes, les réformateurs en proclamant que l'homme n'est
justifié que par la foi. — Cette justice, dont notre siècle ne sent pas
assez le besoin, Dieu nous la donne en Jésus-Christ. La justification

gratuite par la foi. bien loin d'éteindre la vie morale, peul
seule produire la sanctification. Point de vie nouvelle pour le
pécheur en dehors de là. Pour vivre d'une vie chrétienne, nous ne
pouvons pas nous contenter d'un Christ derrière nous, comme
celui que prêche le rationalisme ; il nous faut un Christ pour nous,
un Christ en nous. Les apôtres nous ont donné le Christ que la
conscience appelle. S'il n'est pas le vrai Christ, le christianisme
tout entier n'est plus qu'une immense déception, et l'humanité
retombe plus bas que le paganisme. Quiconque connaît par
expérience le Christ des apôtres voudra arriver, de plus en plus, à la
certitude de sa réalité ; c'est alors que l'Ecriture sainte acquiert
pour lui toute son importance. La Bible tout entière, en effet, nous
rend témoignage de Christ : c'est à lui qu'aspire tout l'Ancien
Testament; c'est lui que proclame le Nouveau Testament. Sans
doute, les apôtres ne l'ont compris que peu à peu, d'une manière
progressive ; celui que Pierre annonce, le jour de la première
Pentecôte, n'est pas encore le Christ dans toute sa plénitude, celui que
nous trouvons dans l'évangile de saint Jean. Cependant, si on lil
cet évangile avec un vrai désir d'être sauvé, on ne donnera pas
raison aux théologiens qui prétendent que saint Jean a rêvé un
Christ à sa façon ; mais on sentira, de plus en plus, que le disciple
est dominé par son maître hien-aimé, dont il cherche à reproduire



THÉOLOGIE. 153

l'image fidèle. Ce n'est pas seulement par l'Ecriture sainte et par
ses expériences personnelles que l'homme apprend à connaître
Christ : c'est aussi dans la communion avec d'autres chrétiens, dans
l'Eglise chrétienne. Faudra-t-il donc se séparer de l'Eglise, si ses
conducteurs méconnaissent, abaissent, défigurent le Christ apostolique

Loin de là ; le chrétien doit rester dans l'Eglise, aussi
longtemps qu'on lui permet d'y rendre témoignage à son Sauveur.
D'ailleurs, à supposer même que la majorité s'éloignât pour
toujours du vrai Christ, les sacrements suffiraient à eux seuls pour
tenir, sans cesse, le protocole ouvert sur la personne du Christ, et

pour soulever sans cesse cette grande question : Qui est ce Jésus
qui veut qu'on baptise en son nom, qu'on offre sa chair et son sang
comme une nourriture de vie à l'humanité N'est-il qu'un enthousiaste

juif qui. au milieu de beaucoup d'erreurs et de préjugés de
son temps, a découvert, pour la première fois, que nous étions de
race divine Ou est-il le Christ des prophètes et des apôtres,
Emmanuel, Dieu avec nous Enfin, ne nous y trompons pas : le vrai
Christ n'a pas encore dit son dernier mot. Objet de notre foi. il
est aussi l'objet de notre espérance chrétienne. Un jour, il se révélera

aux siens et au monde tout entier. De même qu'on a inventé
de nos jours un faux Christ en qui l'homme s'adore lui-même, on
rêve une glorification progressive et naturelle de l'humanité. Ceux
qui se laissent entraîner par ce courant, haïssent nécessairement
le vrai Christ qui les contredit sur tous les points ; ils fraient la
voie à l'Antichrist. Ils se manifesteront toujours plus tels qu'ils sont,
païens de cœur, et non chrétiens ; mais, tandis que le monde païen
marche au-devant de sa condamnation, la vraie chrétienté ne peut
périr. Unie à Dieu par son céleste médiateur, elle sera, tôt ou tard,
victorieuse du monde ; elle verra s'accomplir un jour toutes les
promesses de son Sauveur. — Quoique publié, il y a déjà deux ans.
le volume que nous venons d'analyser est encore rempli d'actualité,

et touche d'une manière approfondie aux questions les plus
palpitantes de la théologie contemporaine. L'auteur ne désespère
pas de l'issue favorable des divisions actuelles : « Nous ne sommes
i pas, dit-il, à la fin d'un jour où les ombres s'allongent, où les
« ténèbres menacent de nous envahir : mais le jour commence à

« poindre, et de toutes les luttes contemporaines, il sortira une
« connaissance de la gloire de Christ, comme l'Eglise n'en a point
« encore eue dans les siècles passés Puisse ce vœu se réaliser
« bientôt •» H. de Perrot.

MONSELL. LA RELIGION DE LA REDEMPTION '.

Ce volume doit prendre place parmi les travaux relatifs aux
préliminaires de l'apologie chrétienne. L'auteur se propose de le faire
suivre d'autres essais plus directement apologétiques; mais il lui

1 The Reliqion of Redemption, bv R. U. Monsell, B. A. London, W. Hunl,
1866.



154 BULLETIN.

semble que l'homme qui veut se faire le défenseur d'une religion
quelconque, doit commencer par exposer la forme que cette
religion revêt à ses yeux. C'est donc une conception individuelle du
christianisme, qui est exposée dans la Religion de la Rédemption,
quoique les termes en soient empruntés, autant que possible, aux
auteurs chrétiens de tous les âges et de toutes les écoles. Cet essai
peut servir à attester l'accord essentiel qui existe, sur les doctrines
fondamentales, entre les penseurs chrétiens les plus éminents et
les plus pieux de ces écoles, souvent hostiles les unes aux autres.

L'ouvrage est divisé en cinq parties principales. La première
traite de l'état de péché et de misère qui a rendu la Rédemption
nécessaire.Le second livre est consacré à l'incarnation, à la mort
expiatoire, et à la résurrection du Rédempteur; le troisième a pour
sujet l'appropriation de la Rédemption; le quatrième, la vie
chrétienne individuelle; le cinquième, enfin, la vie chrétienne collective

et son histoire. Ainsi, les faits sont développés clans leur liaison

organique, et selon l'ordre dans lequel ils surgissent réellement,
renfermant en eux-mêmes les expériences religieuses normales de
l'humanité.

On peut donc considérer cet essai comme une sotériologie
populaire, aussi populaire du moins que l'auteur pouvait le faire sans
mutiler son sujet. — Il se termine par l'exposé de quelques résultats

de la Rédemption, tels qu'ils apparaissent clans l'histoire. U ne
renferme pas de christologie, si ce n'esl quelques propositions
élémentaires et indispensables, et pas davantage de théologie proprement

dite. La question des évidences du christianisme, celle de
l'autorité de la révélation écrite, celle enfin du contenu du canon,
n'y sont pas encore abordées.

Le point de vue de M.Monsell est celui de la théologie réformée,
toutefois avec les modifications que le progrès de la pensée
chrétienne lui parait avoir rendues nécessaires : « Chaque siècle a be-
« soin d'entendre formuler la vérité dans son propre langage, de
¦ la traiter d'après ses propres habitudes de penser, de l'appliquer
• à ses circonstances et à ses difficultés particulières. D'un autre
< côté, la vérité ainsi présentée doit être, clans son essence intime.

la foi de tous les siècles. Le scribe bien instruit clans ce qui re-
¦ garde le royaume de Dieu, doit sortir de son trésor les choses
¦ anciennes aussi bien que les choses nouvelles; autrement il serait
¦ puni de sa présomption par une déception aussi complète que
¦ méritée. •¦>

Quoique cet ouvrage présente peu de discussions apologétiques
directes, la doctrine chrétienne s'y trouve toujours exposée en vue
des objections contemporaines. Le non-croyant, sans être souvent
interpelé, est censé accompagner partout l'auteur, et il est ainsi
forcé d'entendre quelques confessions remarquables de ses amis
Rousseau, Voltaire, Renan, etc.

Le second livre est le plus important de l'essai, parce que
l'œuvre de l'expiation constitue la Rédemption même. L'auteur
proteste contre le point de vue matérialiste, qui ne reconnaît dans
le sacrifice du Sauveur qu'une somme de douleur subie d'une ma-



THÉOLOGIE. 155

mère passive. Cette conception ignore l'élément moral, c'est-à-dire
l'élément vraiment expiatoire dans les souffrances de Jésus. C'est
l'affinité primordiale de la nature humaine avec le Verbe Divin, qui
a rendu l'incarnation possible, et cette idée, déjà avancée par Théodore

de Mopsueste, est reproduite ici avec une prédilection
particulière.

Le sujet du troisième livre amène l'examen des systèmes de
saint Augustin et de Calvin, dont l'identité entière est constatée.
L'auteur s'est nourri des écrivains augustiniens (à peine ren-
contre-l-on les noms de deux ou trois docteurs arminiens dans la
longue liste d'autorités, placée à la fin du volume); cependant, il
rejette la doctrine de l'action irrésistible de la grâce sur le cœur
de l'homme, et, avec cette idée centrale et radicale, toutes les
particularités du système tombent d'elles-mêmes. L'augustinianisme
règne depuis quatorze siècles dans l'Eglise chrétienne. S'il n'a
jamais été compris ou accepté de la majorité, il l'a été néanmoins de
la minorité la plus pieuse et la plus intelligente ; il a été la théologie.de

ceux qui en avaient une, quant à ce qui regarde
l'appropriation du salut. Ceux qui l'ont ignoré ne l'ont jamais remplacé
par une théologie aussi comprehensive. aussi fortement liée, et
aussi conséquente.

U faut espérer que la théologie de l'avenir, sans atténuer la juste
sévérité de Dieu envers le pécheur, aura pour base les relations de
toute l'humanité avec le Père céleste, et que l'amour de Dieu
pour tous se trouvera être un principe d'une application encore
plus large que ne l'a été celui de l'amour pour les élus. Le livre
de la Religion de la Rédemption, outre son but apologétique immédiat,

est aussi, clans les limites des sujets qui y sont traités, destiné
à préparer l'avènement de cette théologie de l'avenir.

L'auteur a-t-il réussi à montrer comment la grâce divine et la
liberté humaine se concilient d'une manière pratique, et comment
leur conciliation spéculative elle-même se laisse entrevoir? ou
est-il lui-même tombé, à son tour, clans le grand gouffre
métaphysique qui a englouti tant de téméraires? C'est une question
dont le lecteur décidera.

Si de longues et nombreuses citations de Vinet se rencontrent
presque partout dans ce volume, c'est clans le quatrième livre surtout

que l'auteur est assis aux pieds du grand penseur et moraliste
suisse. Les sections cv et evi, sur la conscience morale, et sur le
rapport entre le christianisme et la morale, ne sont presque qu'une
chaîne de citations. L'on pourrait peut-être objecter à la dernière
moitié de ce livre qu'une place disproportionnée est consacrée à

la controverse contre les différentes formes d'ascétisme et de
fausse spiritualité.

Un sujet aussi complexe que celui de la vie chrétienne collective

et de son histoire, ne pouvait être traité que d'une manière
sommaire et incomplète dans l'espace qui lui était réservé ici.
Cependant le cinquième livre est de beaucoup le plus long, et il
renferme le petit nombre de sections clans lesquelles l'auteur peut
prétendre à quelque originalité. Ce sont celles où il est démontré



156 BULLETIV

que la théocratie était nécessaire dans l'enfance de la religion :

que la religion de la rédemption est à la fois primitive et positive ;

qu'elle est au genre humain ce que d'autres religions ont été aux
nations particulières; que ses phases se sont succédé dans l'ordre
voulu par la loi générale de l'évolution religieuse. Ce sont encore
les sections qui traitent de Uélasticité du principe chrétien, de la
manière dont l'histoire a été recommencée à nouveau par les
barbares, de la réalisation de conditions contradictoires en apparence,
par le Pentateuque et par le Nouveau Testament, etc.

La nature ecclésiastique des dernières sections du livre a permis

à l'auteur d'emprunter, pour sa conclusion, les magnifiques
paroles d'espérance chrétienne par lesquelles saint Augustin i

terminé sa Cité de Dieu.

OERTEL. PAUL ET LES ACTES DES APOTRES1.

Dans les recherches récentes sur les origines du christianisme,
l'étude du livre des Actes des Apôtres a tenu une grande place. On
sait que l'école de Tubingue, confrontant ce, livre avec les épîtres
de Paul, a accusé l'auteur d'avoir gravement altéré la vérité historique

et substitué un tableau de fantaisie à la peinture vraie des

luttes qui ont agité la primitive Eglise. (Voir Schicegler, Nachapostolisches

Zeitalter, 1846. Zeller, die Apostelgeschichte, 1854. Baur.
Paulus, 2me éd. 1866.) C'est pour répondre aux savants que nous
venons de nommer, que M. Oertel a écrit son livre, consacré à

défendre le caractère historique des Actes des Apôtres. <¦ Celte ques-
« tion, nous dit-il. est d'une très-haute importance ; elle a sa grande
« place dans les luttes décisives engagées de nos jours au sujet du
« christianisme historique U s'agit en définitive de la position
« qu'a prise dans le sein du christianisme celui qui, pour avoir été
« élu le dernier d'entre les apôtres, n'en est pas moins devenu le
« premier Les lettres de Paul, que la critique la plus avancée
« reconnaît pour authentiques, sont le rempart derrière lequel le
« christianisme historique est en sûreté. Elles n'ont pas seulement
« la valeur d'un témoignage très-rapproché pour les faits princi-
« paux de la vie de Jésus : mais encore la conception du christta-
« nisme qu'elles renferment doit être acceptée comme celle de
« Jésus lui-même, puisque Paul a été le contemporain de Jésus et
« a vécu en relations personnelles avec ses disciples immédiats. Il
« n'y a qu'un moyen d'affaiblir ce témoignage : c'est de prouver
« qu'il y a une différence essentielle entre le christianisme de Pau!
« el celui des premiers apôtres. C'est précisément ce qu'on a es-
« sayé: on a assigné à Paul une position aussi isolée que possible
« au sein de l'Eglise primitive ; on l'a dépeint comme le représen-

1 Paulus in der Apostelgeschichte. — Der historische Charakter dieser
Schrift an den paulinischen Stücken nachgewiesen, von J. R. Oertel, Pastor
in Gr. Stockwitz; xiv et 308 pages. Halle, G. Schwabe, 1868.



THÉOLOGIE. 157

tant absolu et fanatique d'une seule idée, et d'une idée négative,
¦ la séparation du christianisme d'avec le judaïsme. Par contre,

on a montré clans les Douze des hommes tout engagés encore
clans les liens du judaïsme, partageant tous les préjugés de leurs

< compatriotes, croyant leur peuple seul destiné au salut messia-
< nique, et ne cloutant pas de la durée éternelle de la loi mosaïque.

¦¦ Le seul point où ils se seraient distingués des Juifs proprement
» dits, aurait été leur foi en Jésus de Nazareth, envisagé comme le
•< Messie, et leur espérance de son retour glorieux et prochain. »

Ce qui suit inévitablement de telles prémisses, selon M. Oertel,
c'est que le vrai fondateur du christianisme n'est plus Jésus, mais
Paul; ou du moins,en admettant une entière communauté de vues
entre Jésus et Paul, que le vrai christianisme, obscurci et méconnu
par les disciples immédiats de Jésus, a dû être fondé une seconde
fois par Paul. Jésus n'aurait fait qu'un premier essai malheureux,
et l'honneur d'avoir donné le christianisme au monde reviendrait
en définitive à Paul. — Telles sont quelques-unes des questions les
plus importantes que soulève l'étude du livre des Actes rapproché
des épitres de Paul. M. Oertel se croit en état de prouver que la
mise en suspicion du livre des Actes par la critique de Tubingue
ne résiste pas à une étude purement historique et exégétique de
ce document. Il reproche à l'école de Baur d'apporter, clans la
critique des récits, un esprit déterminé d'avance par certaines thèses
philosophiques (comme la négation du miracle), et il se propose,
pour ce qui le concerne, d'étudier les Actes des Apôtres sans se
préoccuper d'aucun intérêt dogmatique. La position de l'auteur
vis-à-vis des faits qu'il raconte ; le caractère de chacun des principaux

récits étudiés soit en eux-mêmes, soit dans leur rapport :

1° avec les données contenues dans les lettres de Paul; 2° avec les
données des autres écrivains du Nouveau Testament et des
écrivains profanes; 3° avec les lois générales de la vie de l'âme et de
la nature; enfin, le but même du livre, tels sont les points que M.
Oertel examine tour à tour. Au dernier chapitre, celui qui
concerne le but dans lequel a été écrit le livre des Actes, sont jointes
deux dissertations spéciales, l'une sur le Concile cie Jérusalem
(Act. 15, Gal. 2), l'autre sur le christianisme primitif d'après l'école
de Tubingue. Nous ne pouvons songer ici à suivre M. Oertel dans
ces discussions exégétiques où le plus minutieux détail est nécessaire.

Nous avons voulu seulement indiquer l'esprit général et les
résultats de son livre, que M. Oertel lui-même résume ainsi: «Nous

¦ avons vu la critique échouer dans sa tentative de rendre vrai-
« semblable le christianisme primitif tel qu'elle le conçoit et le prête

< aux apôtres. Tous les écrits du Nouveau Testament qu'elle re-
• connaît elle-même pour authentiques dans l'espérance d'y trou-

» ver la confirmation de son hypothèse fondamentale, lui refusent
¦ leurs services et se déclarent contre elle avec netteté et préci-
1 sion. Elle n'a pas mieux réussi à établir la prétendue contradic-
1 lion qu'elle veut trouver entre la version des Actes et celle de

l'épîire aux Galates sur le concile de Jérusalem, et à en faire
- sortir une preuve de la soi-disant opposition de principes entre



158 BULLETIN.

« Paul et les Douze Le sol sur lequel elle opérait contre le ea-
« ractère historique des Actes des Apôtres s'est dérobé sous ses
« pas ; l'état vrai des choses s'est trouvé en complet désaccord avec
« l'hypothèse que le livre des Actes avait faussé, dans un but de
« conciliation, l'histoire de la primitive Eglise Nous avons trouvé
i dans l'auteur des Actes un narrateur qui, en particulier dans la
« seconde partie, nous rapporte soit ce qu'il a vu lui-même, soit
« ce qu'il a entendu de témoins oculaires, et qui a rempli sa tâche
« en toute fidélité et sans le moindre égard aux considérations
« dogmatiques. Notre conclusion sera donc qu'au point de vue
« historique, le livre des Actes a droit autant que quel écrit que
« ce soit, d'être lu comme un récit fidèle el digne de toute con-
" fiance, el que toutes les critiques qui lui ont été adressées ne
« reposent, en dernière analvse, que sur des motifs cloamatiques. •

C. R.

K. WERNER. HISTOIRE DE LA THÉOLOGIE CATHOLIQUE1.

Le livre dont nous venons de transcrire le titre, fait partie d'une
volumineuse collection encyclopédique, publiée par la commission
historique de l'Académie royale de Bavière et sous le patronage
du roi Maximilien IL Elle est magnifiquement imprimée par les
célèbres presses de la librairie Cotta. Son programme annonce vingt-
deux ouvrages, divisés en trois seclions, sur toutes les branches des
sciences humaines. Chacun d'eux est confié à l'un des hommes
dont le nom fail autorité dans le sujet qu'il traite. Enfin, toute
l'entreprise doit être achevée d'ici à cinq ou six ans.

Les deux premiers volumes publiés de la première section, nous
ont paru d'un intérêt spécial pour nos lecteurs : Le premier est
l'histoire de la théologie catholique depuis le concile de Trente jusqu'à
nos jours, par le Dr Karl Werner, professeur à St-Polten, qui est
l'objet de celte annonce. Le second est l'histoire de la théologie
protestante, particulièrement en Allemagne, par le professeur
Dorner, de Berlin.

S'efforçant de montrer le rapport étroit qui existe entre le
développement de la théologie catholique ef celui de la culture
générale de la nation allemande, le D1 Werner divise son histoire en
trois périodes; chacune d'elles est traitée en un livre. En voici le
résumé, d'après les paroles même de l'auteur.

La première période comprend le temps de la lutte contre le
protestantisme primitif soumis à la foi des symboles, el s'étend
jusqu'à la fin du dix-septième siècle. Son exposé n'a que quatre-
vingts pages.

La seconde période commence avec les premières influences de
cette conscience moderne qui, dans ses efforts pour purifier et

corriger les formes et les croyances établies, s'attaqua d'une ma-

1 Geschichte der katholischen Theologie seit dem Trienter Concil bis zur
Gegenwart, von D1' Karl Werner. München. Cotta'sche BucIiIj. 1866.



THÉOLOGIE. 151)

nière dissolvante aux traditions et aux symboles. Cette influence.
qui pénètre partout, fait même invasion dans le domaine de la
théologie catholique. Son histoire nous est racontée dans le
second Ihre, d'environ deux cent cinquante pages, qui nous conduit
jusqu'au commencement du dix-neuvième siècle.

Enfin. la troisième période (à laquelle est consacré un dernier
livre de trois cents pages) commence avec la régénération de la
culture et de la vie nationale du peuple allemand, depuis l'époque
qui est généralement considérée comme celle de la restauration
de sa nationalité. Elle comprend tous Tes efforts tentés depuis le
commencement du dix-neuvième siècle jusqu'à nos jours, en vue
de relever et de vivifier l'esprit scientifique parmi les catholiques
allemands, spécialement dans le domaine de la théologie.

Nous n'avons pas l'intention d'aborder ici l'examen détaillé ei
critique de cel ouvrage; nous nous bornerons à relever un ou
deux traits de nature à faire ressortir l'utilité qu'il peut avoir pour
les théologiens protestants de langue française.

C'est, à notre connaissance, le seul qui nous présente un tableau
complet du développement de la théologie catholique en
Allemagne, et il nous offre le moyen de combler bien des lacunes que
nous trouvons souvent dans les publications protestantes sur ce
sujet.

Il est, en outre, instructif de voir la différence du point de
vue qui existe entre les catholiques en Allemagne et ailleurs, el
l'influence profonde que le docteur Werner reconnaît à l'élément
national sur le développement de la théologie. La théologie
catholique n'est donc plus celte théologie, une el universelle, qui
absorbe toutes les diversités nationales dans sa vaste unité,
suivant ses prétentions si souvent affichées.

Enfin, malgré la séparation qui existe en Allemagne, comme
ailleurs, entre les protestants et les catholiques, et par suite entre
la théologie des deux Églises, ces théologies y ont cependant beaucoup

plus de points de contact que dans d'autres pays. Un savant
historien de notre communion, le professeur Hagenbach, n'a pas
craint d'imprimer le jugement suivant : « On peut poser en fail
« qu'un Allemand catholique d'une culture scientifique pourra
" beaucoup mieux s'entendre avec un protestant allemand sur
« certains principes fondamentaux, qu'un Allemand protestant
« avec un de ses coreligionnaires français ou anglais. Protestants
¦ et catholiques se sont nourris au même sein de la philosophie
" allemande, comme des frères jumeaux, bien que chacun se soit

< approprié à sa manière la nourriture qu'il en a reçue. » — Quel-
ipi'énorme que puisse paraître une pareille assertion, il est plus
facile de s'en scandaliser que d'en contester la justesse. Dès lors,
un livre, nous offrant l'histoire de cette théologie catholique
allemande sous une forme concise, el cependanl suffisante pour nous
la faire connaître, un tel livre, écrit au point de vue de cette théologie

et par un des hommes les mieux qualifiés pour ce travail,
nous paraît être très-utile pour ceux qui veulent avoir une vue
d'ensemble de la théologie allemande.



160 BULLETIN.

Ajoutons qu'un tableau analytique de huit pages et un registre
fort détaillé des noms d'auteurs en facilitent beaucoup l'étude.

Ch. S.

BURKHARDT. CORRESPONDANCE INEDITE DE LUTHER. — HASE. LETTRES

CHOISIES DE LUTHER1.

Les lettres de Luther ont été réunies par De Wette en cinq gros
volumes, qui ont paru de 1825 à 1828, et qui renferment 2324
numéros. Dès lors, c'est-à-dire en 1856, un sixième volume,
préparé par les soins d'un savant pasteur saxon, M. Seidemann, y a

joint trois-cent douze numéros nouveaux et d'assez nombreuses
rectifications. Mais, malgré le zèle de M. Seidemann, il restait encore
passablement à faire pour amener l'œuvre de De Wette à la hauteur
de la science actuelle. Car il faut bien le reconnaître, la publication
première, si méritoire qu'elle ait été en son temps, et quelques
services qu'elle ait rendus à l'histoire de la Réformation, — cette
publication, disons-nous, n'avait pas été conduite avec l'exactitude
que l'on réclame aujourd'hui d'une pareille entreprise. De Wette
lui-même en convenait en toute modestie, lorsqu'il écrivait en
1843 : « Je n'ai jamais possédé les connaissances nécessaires à un
• éditeur des lettres de Luther. Mais j'ai fait ce que j'ai pu, certain
¦ (pie sije ne le faisais pas, nul autre ne se présenterait pour le
< faire. » Il y avait donc à la fois des textes à rectifier par la
comparaison des copies avec les originaux, des dates ou même des
adresses à débrouiller, des lettres encore inédites à donner (car
chaque jour, pour ainsi parler, en amène à la lumière), des
indications et des explications de tout genre à joindre aux lettres déjà
éditées, etc. C'est ce travail qui vient d'être accompli par le Dr C.

A. H. Burkhardt, archiviste du grand-duché de Saxe-Weimar.
M. Burkhardt a, d ailleurs, enrichi son livre de près de trois cents
pièces nouvelles. Enfin, il a préparé, autant qu'il dépendait de lui,
la publication d'une véritable correspondance, en dressant le
relevé sommaire des lettres et Luther, qui sont dispersées, à cette
heure, dans toute sorte d'ouvrages spéciaux.

L'analogie seule du sujet nous a fait mettre les Lettres choisies
de Luther à côté de la Correspondance inédite ; mais, s'il y a des
lecteurs four tous les livres, il doit y avoir des livres pour tous les
lecteurs, et M. Hase a eu, sans aucun doute, une bonne pensée
quand il a songé à recueillir, dans un petit volume, les témoignages
les plus caractéristiques de l'activité extérieure ou delà vie interne
du grand Réformateur saxon.

1 D" Martin Luthers Briefwechsel, mit vielen unbekannten Briefen und
unter vorzüglicher Berücksichtigung der De Wette'schen Ausgabe
herausgegeben von Ü'C. A. H. Burkhardt. Leipzig, 1866. — Luther-Briefe, in
Auswahl und Lebersetzung für die Gemeinde, herausgegeben von Dr C. Alf.
Hase. Leipzig, 1867.



THEOLOGIE. 161

SCARTAZZINI. LA CRISE THEOLOGIQUE DANS L EGLISE DE BERNE1.

L'ouvrage que nous annonçons est essentiellement consacré à

l'histoire et à l'appréciation des débats théologiques et ecclésiastiques

provoqués, dans l'Eglise de Berne, par l'apparition du Manuel
d'instruction religieuse de M. Ed. Langhans. (Die heilige Schrift.
Ein Leitfaden fur den Religionsunterricht an höheren Lehranstalten,

etc. Bern, 1865.) Mais le premier tiers du livre de M. Scartaz-
zini nous fait remonter plus haut, et nous met au courant des faits
qui ont précédé la récente crise. Après avoir constaté que, pendant

les trois siècles qui ont suivi la Réformation, l'Eglise de Berne
se distingua par une immobilité scientifique et religieuse absolue,
et fut aussi peu atteinte-par le piétisme du dix-septième siècle que
par le rationalisme du dix-huitième, M. Scartazzini fait dater de la
révolution politique de 1831 le commencement d'une ère nouvelle.
L'enseignement libéral du professeur Lutz (1834-44), l'appel de
Zeller qui provoqua,en 1847, à Berne, une agitalion presque aussi
considérable que celui de Strauss à Zurich en 1839, mais qui fut
maintenu malgré cette agitation, le long combat (1854-64) que dut
soutenir contre ses adversaires orthodoxes la Faculté de théologie
de Berne, dont le professeur Immer élait le principal représentant,
enfin la publication du livre d'Ed. Langhans (1865) et les débats
qui ont suivi, tels sont les principaux faits qui ont marqué cette
nouvelle période. On sait que, malgré les démarches du synode
cantonal, M. Langhans a été maintenu par le gouvernement à son
poste au séminaire de Münchenbuchsee, et que le résultat le plus
clair de cette dernière crise a été de constituer, dans l'Eglise de
Herne, le parti libéral, qui s'est donné un organe spécial, les Re-
formblâtter. Pour tous les détails de ces diverses polémiques, nous
renvoyons le lecteur à l'ouvrage de M. Scartazzini: il y trouvera
les renseignements les plus complets sur tous les incidents de ces
débats el une analyse développée de toutes les publications un peu
importantes qu'elles ont fait naître. 11 n'y trouvera pas la si ride
objectivité de l'historien. M. Scartazzini prend parti dans les luttes
qu'il raconte ; il appartient à la théologie libérale, et c'est au point
de vue libéral qu'il apprécie les hommes et les livres dont il nous
parle, el à propos desquels il nous expose avec ampleur et avec
chaleur ses vues personnelles. Cette histoire des récentes polémiques

religieuses dans l'Eglise de Berne est donc elle-même un livre
<le polémique ; mais nous ne serons que vrai en ajoutant, pour
achever de le caractériser, qu'on y remarque d'un bout à l'autre le
ferme vouloir de n'être ni injuste pour ses adversaires, ni surtout,
aveugle sur les défauts de ses amis. C. R.

Die theologisch-religiöse Krisis in der BernerisclienKirche. Ein Beitrag zur
Kirchen- und Ketzergeschichte des XIXe Jahrhunderts (La crise théologique
et religieuse dans l'Eglise de Berne, pour servir à l'histoire de l'Eglise et
des hérésies au XlXme siècle), par J. A Scartazzini, pasteur à Ablanclschen,
canton de Berne; xxvi et 278 pages. Bienne, Steinheil, 1867.

U


	Théologie

