
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: La doctrine chrétienne du péché [suite]

Autor: Choisy, L. / Muller, Julius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ

JULIUS MULLER.

(Suite.)

TROISIÈME PARTIE.

La possibilité du péché.

On ne réussira à écarter de Dieu la responsabilité du péché
qu'en montrant dans l'essence de la créature adonnée au mal la

présence d'un principe assez autonome pour pouvoir poser un
commencement nouveau el servir de limite au delà de laquelle il
ne faille pas remonter. Ce principe ne peut être que la volonté, et
son autonomie n'a d'autre source que la liberté. Une double tâche
s'impose maintenant à nous : nous aurons d'abord à étudier en
lui-même le libre arbitre de l'homme; puis à examiner comment
la liberté humaine se concilie avec la volonté et la science infinies
de Dieu.

I. LE LIBRE ARBITRE DE L'HOMME.

A. La liberté formelle et réelle. — Un homme est vraiment libre,
lorsqu'il veut résolument le bien qui constitue la véritable essence
de sa nature morale, et lorsqu'il exprime dans sa conduite une
nécessité intérieure qui exclut toute pensée de la possibilité du
contraire. La liberté parfaite, celle de Dieu, celle des rachetés,
consiste, non pas à osciller perpétuellement entre le bien et le mal,
mais à posséder un état où le bien est devenu comme une autre
nature, à réaliser l'identité de la liberté et de la nécessité dans
l'amour. Le chrétien y parvient en s'appropriant la Rédemption



574 JULIUS MULLER.

par un acte d'amour (1 Cor. X, 29; 2 Cor. Ili, 17; 1 Ps. II, 16;
Jean VIII, 32, 36 ; Jaq. 1, 25) ; mais il n'atteint à la complète liberté
que dans le royaume de la gloire (Rom. Vili, 21, 23).

A côté de cette liberté réelle, sans laquelle nous ne concevrions

pas l'accomplissement de l'idéal humain, ni en Christ, ni en nous-
mêmes, nous distinguons la liberté formelle, qui seule nous
explique la forme actuelle de notre vie, et qui consiste dans la faculté
de choisir entre le bien et le mal. L'Écriture suppose cette faculté
dans le récit qu'elle fait de la chute, dans les passages de la loi où

elle proclame des commandements et des défenses qui sont rattachés

à des promesses ou à des menaces (Deut. XXX, 15,16), et
enfin, lorsque sur le terrain de la Rédemption elle impose à l'homme
la condition de vouloir et de rechercher le salut (Jean VI, 44; Rom.

IX, 16; Mat. VII,7,XI,12; Actes Vil,51; LucXI,l-13: HébrIII,8).
Nous ne nous arrêterons pas à discuter une certaine théorie de

la liberté qui suppose la volonté sollicitée par des motifs, les uns
bons, les autres mauvais, et ces motifs se faisant un parfait
équilibre, de manière à permettre à la volonté de faire pencher la
balance. La volonté se tiendrait ainsi en perpétuel équilibre, et
reviendrait, après chaque décision, à un état d'indifférence. Il suffit,

pour en faire justice, d'observer qu'une pareille conception ne peut
pas se concilier avec la liberté réelle.

Nous répudions l'identité qu'on a essayé d'établir, dans
l'intérêt du déterminisme spéculatif, entre les idées de volonté et de

liberté. Ce qui constitue la liberté formelle, c'est la possibilité de

pouvoir faire autrement, le caractère de contingence, c'est, dans

le cas de l'homme appelé à accomplir librement la loi morale, la

possibilité du mal que sans cesse il doit, par une décision personnelle,

refuser de réaliser. On ne peut concevoir la liberté réelle

comme la plus haute forme de l'existence humaine que si elle a

la liberté formelle pour condition, et celle-ci, à son tour, n'est

qu'un moyen pour aboutir à celle-là, comme à son but. Aussi ces

deux idées de liberté sont-elles, au fond, deux éléments d'une
seule et même idée. La liberté formelle se compose de deux
facteurs : la présence objective de plusieurs possibilités, et la
conscience de ces diverses possibilités. Nous n'admettons pas qu'elle
renferme comme troisième élément l'oscillation entre des

déterminations opposées; car l'hésitation de la volonté dénoterait un

penchant au mal, et Dieu, l'auteur de la liberté, serait alors l'auteur

du mal.
Le libre arbitre est un principe déterminateur. Sa création la



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 575

plus immédiate est l'état moral de celui qui veut, son caractère, soit
en bien, soit en mal. Mais ce n'est pas tout. On ne doit pas lui
refuser le pouvoir d'imprimer son sceau au monde extérieur. Si

l'esprit fini est le centre de l'univers, la nature doit avoir été
ordonnée en vue de lui, et ne pas avoir la puissance d'entraver la libre
activité de sa volonté. Tenir la nature et ses lois pour chose plus
certaine que l'esprit et sa domination sur la nature, c'est professer
un pur naturalisme.

B. La liberté de la volonté dans le développement moral. — Ce qui
a manqué au système pélagien, c'est l'idée du développement moral,

dans le sens du bien comme dans le sens du mal, chez l'individu

comme chez l'espèce; de là vient qu'il a défini la liberté
morale, la faculté de décider, à chaque moment donné, entre le bien
et le mal. Pelage et Julien n'ont saisi que superficiellement l'idée
d'habitude qui, pressée davantage, aurait fait éclater leur système.
Considérez le libre arbitre comme une faculté également indifférente

aux motifs de tous les ordres, et à ses propres déterminations
précédentes : vous devrez conclure que tous vos efforts pour agir
sur les autres par l'éducation, la législation, la prédication, n'auront

d'autre résultat que d'offrir à l'homme, appelé à prendre une
décision, une multitude d'idées entre lesquelles il devra choisir;
rien ne vous garantit que vos efforts aboutiront dans un sens
donné, alors même qu'ils auraient déjà abouti précédemment
quatre-vingt-dix-neuf fois dans ce même sens; vous ne pouvez
nullement compter sur les dispositions d'un individu, sa volonté
étant à l'état perpétuel d'indétermination. Il ne sera plus question
de caractère, ce composé de volonté personnelle et de dispositions
naturelles; aucun lien ne rattachera tes uns aux autres des actes

échappés tous de l'abîme d'une liberté indifférente. On ne peut,
dans ce système, concevoir aucune action commune vers un but
déterminé, ni même aucune vie en commun, toutes les actions
humaines étant également marquées du sceau de l'imprévu. On ne
trouve plus aucune signification aux idées d'état de sainteté et de

servitude du péché, de régénération et de non-régénération,
d'ange et de diable, de royaume de Dieu et de royaume du monde,
de ciel el d'enfer; car ces idées correspondent à des états qui
supposent une tendance constante de la volonté. Une pareille liberté
serait au contraire la xsivwîa entre la lumière et les ténèbres,
repoussée par saint Paul (2 Cor. VI, 14). On n'aurait plus que faire
de la Rédemption, puisque chacun pourrait, dès qu'il le voudrait,



576 JULIUS MULLER.

ne plus s'attacher qu'au bien : il ne faudrait même plus parler
de capacité de rédemption, puisque celle-ci vise à fonder un état
où le mal ne trouverait plus en l'homme de point d'attache.

A notre tour, nous proposons la définition suivante de la liberté :

un être est libre en tant qu'il règle lui-même, par un acte de propre

détermination, le centre intime de sa vie, d'où découle son
activité.

A l'origine, lorsque te moi s'éveille, il trouve une base naturelle :

c'est le corps de l'homme, savie psychique, ce sont certains talents
et penchants qui composent ce qu'on appelle l'individualité naturelle.

La volonté agit sur cette individualité comme un principe
qui lui imprime un développement variable quant à la direction
et au degré d'intensité. Intimementuniàsabase naturelle, l'homme
moral s'élève cependant au-dessus de cette base par le développement

qu'il poursuit; celui-ci n'est autre chose que l'histoire de sa

volonté se déterminant librement elle-même. Sans doute, le caractère

est le principe de déterminations isolées de la volonté; mais
il est originairement lui-même le résultat des déterminations de la

volonté. Les directions de la volonté se forment indépendamment
de l'empire des habitudes. Si grande que soit la domination de

celles-ci, elles font incliner ceux qu'elles maîtrisent vers la passivité;

elles agissent à la manière des forces de la nature pour
pétrifier la vie: elles paralysent la faculté d'action. Leur domaine

propre est celui des activités isolées, et non celui des directions de

la volonté. Un homme deviendra par l'habitude tout ce qu'on voudra,

mais jamais un enfant de Dieu ni un enfant du diable, parce
que, pour mériter ces qualifications, il ne suffit pas de répéter une
action déterminée : il faut déployer sous un grand nombre de

formes une véritable activité, dont la source est dans un principe
ou bon ou dépravé. Nos sentiments, nos penchants, nos intérêts,
nos convictions, nos principes constituent en quelque sorte le corps
intérieur de notre libre volonté, et celle-ci en est l'âme. La
volonté est le moi, l'homme lui-même. Ce ne sont pas les motifs
sollicitant la volonté qui font l'acte, c'est la volonté, et la volonté
seule. On sait, en effet, que des idées particulières ne s'imposent

pas de leur chef, à titre de motifs, à notre volonté, mais qu'elles
deviennent des motifs de par la volonté elle-même, qui leur prête
l'intérêt qui la captive. On reconnaît la disposition fondamentale
de la volonté d'un homme à la nature des motifs par lesquels il se

détermine.
Tout véritable développement implique un principe de conser-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 577

vation, et un principe de progrès qui apporte un élément nouveau ;

s'ils s'excluaient, on aurait ou une pétrification, ou une dissolution.

Dans l'ordre moral, le principe de progrès est la liberté de

la volonté, la libre détermination du moi indéterminé, dans le sens
tantôt d'un accord, tantôt d'un désaccord avec la loi morale. Tout
ce que ce principe tire de lui-même, il le transmet au principe
conservateur qui l'implante clans la volonté, dans la vie intérieure.
On peut donc distinguer dans tout développement moral deux
moments : celui de l'état, habitus, et celui de l'acte, actus, l'acte étant
le producteur, et l'état le produit, doué lui-même d'une tendance
à s'affirmer dans des œuvres correspondantes (Mat. XII, 33). Au
début, la libre détermination de lui-même est pour l'homme la

chose évidente, et son état de détermination la chose cachée; c'est
le point de vue de la conscience naturelle. Dans la suite, la raison
est frappée du contraire : la liberté s'efface ou ne trouve de sûreté

que dans la citadelle de la foi, et l'état de détermination vous fait
l'effet d'une chaîne d'airain dont les anneaux vous enlacent. On

est alors en plein déterminisme, et l'on risque d'y rester pris. Enfin,

dans une troisième période, on reconnaît que l'on porte, à

chaque moment présent, le poids des déterminations précédentes;
mais on limite l'action de ces dernières, en les ramenant elles-
mêmes à un acte antérieur de libre détermination. Le développement

moral a, comme tout autre développement, ses crises, ses

époques, qui coïncident volontiers avec la croissance naturelle de

l'homme.vMais la volonté demeure toujours libre de résister comme
de céder aux attraits, aux instincts qui marquent l'apparition de ces

moments critiques. Souvent ces crises ne laissent pas de traces:
souvent même la vie intime d'un homme dépend d'une ferme
résolution prise en dehors de ces heures. Nous affirmons, en
conséquence de ces faits, qu'il n'est pas au pouvoir de l'homme doué
de la plus exacte connaissance des cœurs, de calculer et de prédire
les décisions auxquelles s'arrêtera la volonté des autres. Il est

même impossible de prédire, à coup sûr, comment un caractère
déjà développé se décidera dans un cas donné, tant la libre volonté
est une source inépuisable de nouvelles et différentes déterminations.

Bref, nous défendons notre définition de la liberté formelle,
envisagée comme libre détermination de la volonté se dégageant
de l'indéterminé, d'un côté, contre le déterminisme, qui fait
procéder la détermination de la volonté d'un état déjà déterminé lui-
même, et de l'autre, contre te pélagianisme, qui n'admet pas que

C. R. 1868. 37



578 JULIUS MULLER.

d'une détermination propre de la volonté résulte un état déterminé.

C. La liberté transcendentale et la liberté empirique. — Nous

sommes donc libres, mais d'une liberté limitée et successive, et

nous sommes en cherche d'un pur commencement de la liberté,
au delà duquel on ne puisse pas faire remonter l'origine du péché.
Nous n'admettons pas comme tel le péché commis avec la claire
conscience du devoir contraire, d'abord parce que ce péché-là est

difficile à distinguer, puis parce qu'il est lui-même le secret effet

d'un état déterminé antérieur. Nous n'admettons pas davantage

que la solution cherchée se trouve dans l'idée d'un moment, dans

la vie, de parfait équilibre entre des penchants opposés, où la

liberté prendrait un parti ; car c'est, une supposition tout à fait
gratuite de croire que la volonté elle-même, lorsqu'elle donne son

coup décisif, ne soit pas affectée par la puissance du passé. Nous

voilà donc refoulés, pour surprendre le premier acte de péché
réel de l'individu, jusqu'au point de départ du développement moral

conscient. Or, nous n'avons aucun souvenir de l'acte primitif
de libre détermination par lequel nous avons débuté dans la vie

morale. Quelque court qu'il soit, il y a toujours, même chez l'enfant,

un passé qui pèse sur le réveil de sa conscience morale. Sa

première décision ne se prend pas partout dans des conditions

égales, à cause des différences d'éducation et des différences de la

première tentalion. Est-il d'ailleurs probable que la décision
suprême, celle qui doit imprimer sa forme à toute la vie morale, fût
remise à un enfant, à un être estimé moins responsable que
l'homme? On ne peut donc placer la décision personnelle primitive

de la liberté en deçà du développement temporel de l'homme.
S'il n'y a pas un commencement avant ce commencement, la

liberté se justifiera toujours devant la conscience, mais l'idée en

sera scientifiquement insoutenable. Nous sommes obligés de chercher

le commencement de la liberté de l'homme dans le domaine

extra-temporel, le seul dans lequel une détermination pure et
inconditionnelle soit possible. La personnalité doit avoir sa source
en dehors du temps, sous peine de perdre toute garantie
d'immortalité. La condamnation éternelle n'est moralement possible et

compréhensible que si nous acceptons la portée transcendentale
de la liberté, et si nous admettons une innocence qui remonte au
delà des temps.

Nous distinguons deux existences : l'une extra-temporelle, intel-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 579

ligible, et l'autre empirique, dans le temps; mais toutes les deux
sont réelles. Nous nous séparons absolument de Kant. Ce

philosophe, il est vrai, distingue bien, lui aussi, le domaine de l'intelligible

et le domaine de l'empirique; mais cette distinction est chez

lui tout abstraite. Les choses en soi, l'idéal, voilà l'intelligible; les

phénomènes, l'expérience, voilà l'empirique. Distinctes en propos
ces deux sphères sont profondément unies, essentiellement
semblables : la seconde ne peut pas être la continuation de la
première. Nos actions appartiennent au monde intelligible, élevé au-
dessus du temps et de l'espace, par le fait que nous avons
conscience d'une loi inconditionnelle et universelle, la loi morale qui
régit notre conduite ; nous pouvons, en conséquence, nous attribuer

une volonté indépendante de la loi naturelle des phénomènes

et des conditions du temps, c'est-à-dire une liberté. Mais nos
mêmes actions, envisagées comme phénomènes, tombent absolument

sous la loi de la nécessité naturelle qui règne dans la sphère
du temps, et ne sont libres qu'en ce qu'elles ont leur origine
indépendante dans le monde intelligible, dans la pure volonté. Dès

lors, notre vie morale n'est plus même un phénomène, mais une
simple apparence: la pièce se joue en réalité derrière les coulisses
de la vie terrestre. Kant en fait l'aveu, lorqu'il reconnaît que la

moralité propre de nos actions nous est cachée, et que nous n'en

pouvons apprécier que le caractère empirique. Au fond, le vice de

sa philosophie idéaliste est le mépris hautain de notre être et de

notre conscience empiriques. Singulière philosophie que celle qui
montre à l'homme le néant du monde de l'expérience et qui
cependant l'y enchaîne, puisqu'elle lui annonce que la vérité réside
dans la région de l'intelligible, mais qu'il ne peut pas s'y élever 1

Kant appelle mal radical l'acte intelligible par lequel l'homme a

subordonné la maxime de l'obéissance à la loi morale, à celle de

l'amour de soi-même; celte perversion, fruit de la liberté, doit être
éternelle, un acte intelligible ne pouvant pas être contredit par un
second acte subséquent, et ce qui arrive dans le temps ne pouvant
pas altérer ce qui arrive hors du temps. Sa doctrine établit donc
l'indestructibilité du penchant au mal dans la nature humaine :

l'ade commis en dehors du temps prédétermine tout le cours de

la vie. Il résulte d'ailleurs du dualisme qu'il proclame entre l'idée
et la réalité que l'homme ne peut pas dans son existence empirique

détruire complètement le mal, mais seulement approcher du
but à l'infini. Tout cela n'empêche pas Kant d'affirmer la possibilité
d'une restauration de l'homme dans cette existence temporelle, par



580 JULIUS MULLER.

sa propre force, sans que l'auteur s'embarrasse des contradictions
où il s'engage et sans qu'il indique le principe de cette immense
révolution. Son tort a été double. D'abord il n'a pas vu que tout
être créé a besoin du temps et de l'espace pour atteindre à la pleine
réalité de son existence. Tout esprit créé devient : or la forme du
devenir, c'est le temps, et de plus, il lui faut, pour pouvoir se
révéler à d'autres êtres de la même espèce, une limite essentielle, un
corps qu'il marque de son empreinte. La philosophie a tort de

voir dans la dépendance du temps et de l'espace un élément de

bassesse pour l'homme, et dans l'indépendance du temps, dans

une spiritualité pure, la condition de sa grandeur. Nous reprochons

en second lieu à Kant de ne pas comprendre que Dieu

puisse, sans compromettre sa gloire, confier à une existence
renfermée dans les limites du temps et de l'espace les plus riches
trésors. Nous croyons, quant à nous, qu'ici se trouve la parole de la

justice (Rom. X, 6-8), et que la vie éternelle nous est offerte dans
le temps (Jean VI, 47). L'incarnation du Fils de Dieu n'a-t-elle pas
eu lieu à un moment donné et dans un endroit déterminé (Gai.

IV, 4)?
Schelling a repris le fil des recherches où Kant l'avait laissé tomber.

Suivant lui, la condition de toute vie est l'union de deux
principes, du principe idéal ou intelligent, et du principe réel ou
irrationnel, qu'il appelle aussi substance (Grund). Ces deux principes
se retrouvent en Dieu, en qui Schelling distingue le Dieu existant
et la Raison de son existence, soit une nature qui fait le fond de

Dieu. Dieu n'est personnel qu'en tant que le premier principe, le

principe idéal arrive à l'existence absolue en s'unissant à une
substance, à une raison qui en est indépendante. Les deux principes
ne sont parfaitement un que dans les êtres personnels ; mais, un
d'une identité absolue en Dieu, ils sont séparables chez l'homme.
D'après cette théorie, la liberté humaine est une faculté du bien
et du mal; et comme le mal ne peut procéder de Dieu, envisagé
du moins dans son principe idéal qui est bon, la liberté doit avoir
une racine indépendante de Dieu, dans la Substance, dans cette

essence qui est inséparable de Dieu et cependant distincte de lui.
Mais aussitôt nous voyons se dresser devant nous le spectre du

dualisme. Schelling se flatte de lui échapper et de sauver la liberie
de Dieu en disant que Dieu laisse agir la Substance, qui, en voulant

s'actualiser dans tes êtres créés, produit le mal. Mais on
demandera pourquoi Dieu laisse agir ainsi la Substance, s'il en
résulte une volonté rebelle à Dieu, et pourquoi, s'il la laisse agir, il



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 581

lui interdit de se réaliser dans la sphère de l'humanité. La grosse
difficulté de cette théorie est que, si la liberté de l'homme a sa
racine dans une Substance distincte de Dieu et n'est stimulée à vouloir

réellement le mal que par les sollicitations de la Substance
regimbant contre l'unité, l'homme est, en fait, au pouvoir d'un
principe éternel et général, autre que Dieu; sa liberté et sa

responsabilité périssent; il n'est plus lui-même que le jouet de
certaines puissances cosmogoniques générales. Schelling déclare que
l'homme ne peut pas sortir de l'indécision originelle, s'il n'existe
pas un motif général de tentation au mal qui permette à l'amour
naissant de trouver matière à se réaliser dans un élément
contraire. On immole ainsi la liberté formelle au profit d'une liberté
réelle qui n'en est pas une.

Schelling cherche à donner une définition plus exacte du côté
formel de son idée de la liberté ; il affirme que la vie de l'homme
dans le temps est déterminée par un acte de décision personnelle
qui ne précède pas la vie, quant au temps, mais qui s'accomplit à

travers la vie comme un acte éternel de sa nature. L'activité
particulière de l'homme a son origine dans son for intérieur, d'où elle
découle, d'après la loi d'identité, avec une nécessité absolue, une
nécessite intérieure qui est la liberté, aux yeux de Schelling, en ce
sens que l'essence de l'homme est sa propre œuvre, et se fonde
sur une décision personnelle éternelle. Plus conséquent que Kant,
Schelling veut que, si l'homme ne se ferme pas positivement au
bon esprit qui le convertit au bien, sa conversion elle-même soit
contenue dans l'acte primitif qui détermine sa nature. Mais, si la
vie empirique n'est que la réalisation dans le temps de l'acte
intelligible, on ne peut admettre dans la vie deux périodes, l'une
antérieure, l'autre postérieure à la conversion ; tous les moments de
la vie devraient être dans un rapport égal avec cet acte. Admet-on
que l'acte transcendental ait renfermé deux décisions, l'une en
faveur de la domination du principe réel ou vrai, l'autre en faveur
de son assujettissement On affirme une contradiction qui détruit
cet acte, et celui-ci devrait, en ce cas, se manifester dans le temps,
non pas sous la forme d'un renouvellement moral de l'homme,
mais sous celle d'une lutte perpétuelle.

Schelling va jusqu'à dire que l'ensemble de l'existence empirique

de l'homme, y compris la nature et le tempérament de son
corps, est une conséquence de l'acte primitif. Celui-ci créerait
même la conscience. Mais on enlève ainsi aux phénomènes
moraux leur plus sûr fondement, savoir le sentiment de la réalité ob-



582 JULIUS MULLER.

jedive de l'imputation; on en fait des phénomènes dépourvus de
caractère moral et que nul ne songe plus à se reprocher. En outre,
on vient se heurter contre des difficultés d'expérience : car il y a

constamment contradiction entre la laideur du corps et la beauté
de l'âme et vice-versâ. On ne rend pas compte de l'influence
qu'exercent sur l'idiosyncrasie spirituelle des gens les circonstances

de nationalité et de parenté. On devrait enfin expliquer
pourquoi la conversion morale de l'homme n'entraîne pas un
changement correspondant dans son individualité spirituelle et

corporelle.
Toute cette existence-ci étant le résultat d'une chute primitive,

l'existence intelligible qui est toute liberté doit être considérée
comme plus parfaite que l'actuelle qui ressemble à une servitude:
celle-ci est donc une existence amoindrie. Or. pour que, dans une
existence future, le péché disparaisse, il faut que les êtres affranchis

du mal soient rétablis dans un mode d'existence qui soit en
dehors du temps, ce qui implique contradiction : on ne peut pas
commencer dans le temps à exister en dehors du temps ; ce qui
est indépendant du temps ne peut pas en dépendre. Selon nous,
l'existence dans le temps détermine, réalise, et, par conséquent,
absorbe en elle-même l'existence antérieure au temps, lui donne
un commencement. Schelling répondra que l'existence en dehors
du temps pénètre et détermine complètement celle qui s'accomplit
dans le temps, tout en persistant dans une indépendance éternellement

égale à elle-même. Dans ce cas, nous ne pouvons attribuer à

cette vie-ci aucun but par rapport à notre existence intelligible, à

moins que nous ne découpions cette dernière en périodes successives

que détermine la vie dans le temps. Notre vie actuelle n'est
plus alors qu'une apparence d'existence, une ombre, et toutefois si

puissante qu'il s'y forme une conscience empirique des êtres
intelligibles qui leur dérobe complètement leur véritable existence et

ne réfléchit dans ses profondeurs que cette apparence d'existence.

D. La liberté considérée comme possibilité du péché. —¦ Nos idées

sur la liberté dépendent de notre idée de Dieu. Dieu, considéré
avant toute détermination, est l'être indéterminé, mais, possédant
en lui-même la puissance illimitée de se déterminer lui-même.
Dieu est la personnalité absolue, et Schelling proclame comme le

plus beau triomphe de la science la plus accomplie et la plus étendue

la connaissance claire de l'existence d'un être personnel,
auteur et gouverneur du monde. La personnalité divine ne peut être



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 583

conçue comme absolue que si Dieu possède une personnalité qui
ne dépende absolument que de lui-même. Dans la profondeur de
son être, Dieu n'est pas autre chose que Volonté el Liberté. Sa
volonté est la source même d'une infinie plénitude d'existence, parce
qu'il veut absolument la vie et l'amour. Nous ne distinguons donc
pas Dieu et l'Absolu. Dieu étant l'Alpha est aussi par ce fait l'Oméga,
et le rà -rcâvra £tç a-jrov est la raison du Ta rrâvra èÇ aùroù.

Dieu étant une personnalité absolue, crée d'autres êtres par un
mouvement de libre amour qui veut les rendre participants des
biens de l'existence et, si possible, du bien suprême de la
communion avec Dieu. Un amour absolument parfait n'est possible
qu'à la condition que, pour être amour, le sujet aimanl n'ait pas
besoin de l'objet aimé. Or, tel est l'amour de Dieu à l'égard du
monde; car, grâce à la distinction des personnes dans l'unité de

l'essence, Dieu se suffit absolument à lui-même (Jean XVII, 5,24),
On ne peut nier que, dans ce sens, l'existence du monde ne soit
contingente, qu'elle aurait pu ne pas être. Ce qui ne signifie
pas que la création soit un accident sans but; le but réside non en
Dieu, mais dans l'être qui doit l'accomplir, et qui est appelé à

réaliser tout ce qui est contenu dans son idée propre. Dieu précise
encore sa volonté en voulant qu'il y ait des êtres semblables à lui,
et par là capables de communion avec lui dans l'amour et la
connaissance. Une vie en Dieu implique à la fois le sentiment d'une
certaine autonomie par rapport à Dieu, et celui d'une différence
d'essence qui n'établisse pas une barrière entre lui et la créature
(Actes XVII, 28). Dieu établit donc la personnalité créée, et te but
propre de la création est que la personnalité réalise parfaitement
son essence. Cette volonté particulière de Dieu implique aussi qu'il
y ait hors de Dieu des êtres qui puissent par eux-mêmes passer de
l'état d'indétermination à celui de détermination, et régler non-seulement

leur conduite, mais leur nature même par une résolution
primitive, en d'autres termes, des êtres doués de liberté. Cependant,

cette puissance créatrice de la liberté ne s'exerce pas dans
la totalité de l'essence humaine, mais seulement dans un domaine
particulier de celte essence, le domaine moral, celui où se meut la
faculté d'aimer Dieu et de vivre dans sa paix. On ne peut fonder
la liberté que sur des motifs essentiellement moraux, et ce sont
ceux-ci qui, à leur tour, prouvent la liberté métaphysique, dont on
ne peut établir, sur le terrain spéculatif, que la possibilité. Toutefois,

antérieurement à la première décision de la liberté humaine,
nous statuons un acte de la volonté de Dieu qui ordonne que la



584 JULIUS MULLER.

volonté humaine persiste par la liberté dans la communion avec
lui. L'idée de la liberté ne renferme point essentiellement la
possibilité du mal. Dieu n'est régi par aucune nécessité métaphysique
d'où procèdent les perfections divines ordinairement appelées
morales. Dieu est ce qu'il veut, et ce qu'il veut, c'est le bien. Mais

l'homme n'a pas le bien pour essence propre; dès lors, la possibilité

du mal s'offre à lui à côté de la possibilité du bien. Le mal est

possible pour lui, par le fait que, préalablement à toute décision

personnelle, pris dans son état naturel primitif, il n'a pas encore
accompli sa destination d'être un avec Dieu, il est moralement
indéterminé. Cette faculté de libre détermination n'est point un
germe de mal; car, ne pas avoir encore accompli sa destination
n'est pas la même chose qu'être en désaccord avec elle, et la
transition de l'état d'innocence à la recherche de soi-même ne peut
se faire que par une perversion de la volonté, et non par un simple
arrêt dans le développement normal. Mieux vaudra toujours voir
dans l'homme pécheur un demi-dieu déchu qu'une demi-bête, qui,
malgré tous ses efforts pour s'élever au-dessus de la sphère de la

simple animalité, retombe toujours misérablement au niveau de

ses demi-frères.
Dieu est éternel, non dans le sens populaire d'une étendue de

temps illimitée, mais dans le sens d'un présent perpétuel (Jean I,

18; III, 13; VIII, 58). Sans avoir besoin du temps, il peut se
produire lui-même comme plénitude infinie; l'éternité est dans la
conscience divine ce que le temps est clans la nôtre. Dieu ne pouvait
communiquer cette éternité à d'autres êtres sans se donner des

égaux ; comme d'autre part, la détermination première des êtres

personnels ne peut avoir lieu qu'en dehors du temps, il faut que
cette existence en dehors du temps soit autre chose que l'éternité.
Notre personnalité créée ne possède pas encore, dans son état

originel, une pleine réalité ; elle a, par conséquent, le pouvoir de se

donner à elle-même la direction fondamentale qu'elle veut; mais,

en même temps, pour arriver à un état de pleine détermination,
il faut qu'elle perde la faculté de se déterminer absolument elle-
même. Simples embryons, les êtres personnels ne possédaient pas

avant de passer du royaume de l'intelligible dans le temps, la

plénitude d'une vie semblable à Dieu, mais seulement la faculté de se

prononcer en faveur d'une libre union avec Dieu, ou en faveur

d'une persistance du moi en lui-même. La vie parfaite qui suivra
la résurrection dépassera en réalité la vie présente autant que celle-
ci dépasse ces germes primitifs de notre existence. Nous contes-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 585

sons que la spéculation seule peut nous faire connaître cet acte
primitif commis en dehors du temps. Ce qui nous force à l'admettre,
c'est l'impossibilité d'expliquer autrement la présence du mal
moral en l'homme et la rigoureuse imputation que sa conscience
lui en fait. La nature seule ne produit pas et n'explique pas la
personnalité, ni même l'individualité. On ne peut nier que la nature
ne tende plutôt vers l'homme; elle se borne à lui fournir dans son
développement temporel la base d'une existence naturelle : elle
annonce l'avènement d'un être nouveau qu'elle ne peut produire
el qui lui est supérieur.

L'homme doit passer de l'état d'ignorance du péché, propre à

l'enfant (Rom VII, 7), à un état où il lui est moralement impossible

de connaître le péché, état semblable à celui de Christ (2 Cor.
V, 21); il ne le peut que s'il a conscience de la possibilité du mal
qui réside dans sa liberté. Or, c'est par la conscience de la règle de
la volonté qu'on arrive à la conscience de la possibilité du mal.
Cette règle régit la volonté, mais sans la lier, elle s'établit, sous
forme de prescription, dans la conscience, et elle proteste,
lorsqu'elle n'obtient pas la sanction de l'acte. Si elle était une loi
nécessaire, on n'en aurait pas plus conscience qu'on n'a conscience
des lois de la nature organique. Cependant, la conscience de la loi
disparaît, lorsque la volonté se l'est parfaitement assimilée.

En revanche, l'expérience seule peut dire si la possibilité du
mal s'est réalisée.

On n'est point obligé, parce qu'on admet que la possibilité du
mal et la conscience de cette possibilité forment la condition
inévitable du libre exercice du bien, de croire que l'apparition réelle du
mal soit la condition nécessaire de la conscience morale. Le péché
doit être précédé du sentiment que telle action mauvaise, tout en
étant possible, ne doit pas s'accomplir (Gen. II, 17; III, 3; Rom. VII,
7-9). Sinon, il faudrait dire que nous devons d'abord nous assimiler
les différentes sortes de péché pour pouvoir ensuite les combattre.
Il faudrait aussi attribuer à Christ, comme condition de son
développement moral, au moins un minimum de péché, ne fût-ce qu'un
péché de pensée, sans prendre garde que, lorsqu'on déchoit d'un
état de parfaite pureté, le minimum est un maximum, et qu'un
premier péché commis en provoque d'autres ultérieurement. Christ,
en se donnant pour le Rédempteur, tandis qu'il aurait eu besoin
lui-même de rédemption, aurait commis le plus damnable des

péchés, le péché d'orgueil. Nous croyons, au contraire, que Christ a

eu la conscience de la possibilité du péché; nous ne nous expli-



586 JULIUS MULLER.

querions sans cela, ni sa tentation, ni son développement humain.
Nous formulons le fait de sa sainteté en disant : non peccavit, — la

position dans laquelle il s'est trouvé au début de sa carrière par
ces mots : potuit peccare et non peccare, — et le résultat de son
développement par cette déclaration : peccare non potuit.

On demande si l'origine du mal est concevable ou inconcevable.
Quelques penseurs, Kant par exemple, déclarent le bien et le mal

également inconcevables. Sans doute, le bien, ne pouvant être
réalisé que par la liberté, est inconcevable, en ce sens qu'il ne
s'explique pas par l'enchaînement nécessaire qui règne dans la
nature. Mais nous le comprenons parfaitement, si nous le rattachons
à cet ordre moral supérieur, dont l'homme est ressortissant. C'est
te péché seul qui nous ôte l'intelligence du bien et nous jette dans

des transports d'admiration à propos de certains actes d'héroïsme
ou de désintéressement. Quant au mal, il demeure, clans son

essence, inconcevable ; il est un usurpateur qui s'arroge l'existence
à la face du bien, seul et exclusivement autorisé ; il est ce qui ne
doit absolument pas être, le mystère insondable du monde. De

même que le miracle est le mystère de Dieu, le mal est le mystère
du monde. C'est à cause du mal que le miracle a lieu. Dieu place
son saint mystère devant les regards du monde, afin que le monde
se détourne de son propre mystère d'impureté et se tourne vers
Dieu avec foi. Tout acte particulier de péché est également
inconcevable; toutes les excuses que nous alléguons supposent toujours
qu'en définitive le péché ne s'explique que par le péché. A plus
forte raison doit-il en être ainsi d'un premier péché par lequel une
volonté pure devient impure.

Si l'origine du mal est inconcevable, cela ne tient pas seulement
aux bornes de notre esprit, mais aussi à la nature même du mal.
Nous n'arriverons jamais, même dans l'état de perfection, à le
comprendre, de même que déjà maintenant c'est dans nos
moments de plus intime communion aveG Dieu que nous le comprenons

le moins. Dieu lui-même doit l'envisager comme quelque
chose d'arbitraire, d'irrationnel, d'entièrement distinct de lui, et qui
doit être vaincu dans son règne.

II. DE L'ACCORD DE LA LIBERTÉ HUMAINE AVEC LA VOLONTÉ ET LA

SCIENCE INFINIES DE DIEU.

Dieu est bien plus qu'un principe du monde absolu, renfermant
dans une unité éternelle, ce qui dans le monde est soumis à la division



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 587

et au temps. Dieu est la plénitude vraiment infinie de l'existence,
déterminée et distincte en elle-même. Dieu est maître de se limiter

lui-même : toute véritable force sait se restreindre, se tenir en

repos. Un Dieu incapable de se limiter lui-même aurait, besoin
d'être délivré de sa toute-puissance, parce que celle-ci ne lui
permettrait pas d'ouvrir un champ d'action à une liberté autre que la
sienne. Au reste, dans la doctrine chrétienne, Dieu ne crée pas le
monde pour manifester son infinie puissance : l'amour est le principe

moteur de la puissance, et l'on ne peut entendre le rapport de
la toute-puissance divine avec la liberté humaine qu'en concevant
la toute-puissance unie à l'amour. C'est l'amour qui propose à la

puissance son but, savoir l'accomplissement de la créature personnelle

dans la communion avec Dieu. Afin que le bien se fît dans
la créature, et qu'ainsi cette perfection de l'amour dans laquelle la

sainteté et la félicité se confondent, fût atteint, Dieu a voulu donner

l'existence et l'activité à un principe si autonome qu'il peut se

décider même contre Dieu. L'existence d'êtres libres dans le
monde est l'effet d'une limitation propre de Dieu, et de son action
dans le domaine qu'il a assigné à la liberté créée, mais non une
limitation de la puissance de Dieu. Dieu ne veut pas autre chose,
dans le domaine des esprits créés, que le bien ; mais il veut que ce

bien s'accomplisse d'après un ordre déterminé, en procédant de
la liberté de la volonté. Dieu veut à la fois le but général, savoir la

réalisation du bien, et le moyen, savoir la liberté de l'homme. Il
ne saurait donc être question d'imputer à Dieu une voluntas ineffi-
cax. Dieu veut de même, dans le domaine de la Rédemption, le
but général qui est le salut et le moyen, savoir la participation de
l'homme à ce salut par la foi en Christ. Cette volonté de Dieu a

pour conséquence, dans la première de ces sphères, la révélation
à l'esprit humain de la loi divine par le canal de la conscience, et
clans la seconde, l'accomplissement d'une œuvre de rédemption
suffisante pour tout le genre humain et l'offre qui en est faite à

l'homme, soit dans cette vie, soit après cette vie, d'une manière à

nous inconnue. Le but certain de Dieu, c'est l'établissement de son

royaume; Dieu le considère de toute éternité comme atteint, et la

limitation personnelle qu'il s'est imposée comme dépassée. Nous

savons donc qu'il sera atteint; autrement l'homme n'existerait pas
du tout. Le mal peut relarder, mais non en empêcher la pleine
réalisation. Attribuer à Dieu une vaine aspiration, une volonté qui
dépasse son pouvoir en se proposant des buts qu'elle ne saurait
atteindre, c'est compromettre la toute-puissance et détacher celte-



588 JULIUS MULLER.

ci de la toute-science. En résumé, Dieu a créé la sphère des

esprits appelés à se déterminer librement; sa volonte cesse, par
rapport à eux, d'être causale pour devenir impérative. Dieu veut que
tout ce qui se passe dans cette sphère procède d'une autre
volonté, ce qui implique la possibilité d'une volonté contraire à la
sienne. A cel effet, il cesse de vouloir, il permet. Il permet des

désordres réels, des temps d'arrêt qui font obstacle à la réalisation
du but du monde ; mais il ne permettrait pas que ces désordres
fissent échouer définitivement son dessein.

Dieu possède outre la toute-puissance la toute-science. Élevé

au dessus de tout temps, il ne connaît pas la distinction du temps
en passé, présent et avenir. Toutefois, le temps étant la forme
objective de l'existence conditionnelle, la succession des moments
doit être pour Dieu quelque chose de réel; autrement il faudrait
admettre que Dieu ne connaît pas le monde dans sa réalité. Tout
est donc présent pour Dieu; et cependant il voit chaque événement

à sa place, déterminée dans la suite des temps, étroitement
lié à ce qui précède et à ce qui suit. En résulte-t-il que parce
qu'une chose est connue de Dieu, elle soit voulue de lui, et que la

liberté humaine ne soit qu'une illusion Distinguons d'abord deux

objets de la science de Dieu : l'idée du monde réalisé présente à

l'entendement divin et voulue par la pensée de Dieu, en raison de

son amour ; puis l'idée du monde se réalisant, à partir d'un
commencement déterminé par une volonté créatrice, idée absolument
présente à l'éternelle science de Dieu. La seconde de ces idées est

un progrès sur la première. Observons ensuite que si cette seconde

connaissance, la connaissance objective du monde, dépend
primitivement de la volonté créatrice de Dieu, elle s'en distingue
formellement. Ce que la volonté pose à titre d'existence distincte
rentre éternellement dans la conscience divine par la connaissance.

Celle-ci n'exerce pas la moindre influence sur son objet;
elle se borne à en reproduire les moindres traits comme un fidèle
miroir. La volonté de l'homme enveloppée dans toutes ses
décisions par l'éternelle connaissance de Dieu ne prend pas ses
résolutions parce que Dieu les sait, mais Dieu les sait, parce que
l'homme les prendra. Nulle prédiction n'est la cause de l'événement

prédil. La volonté divine se contente de commander à la
volonté créée ses déterminations propres ; elle pose donc la possibilité

d'une décision contraire, non pour que celle-ci soit réalisée,
mais pour qu'elle soit niée: si elle se réalise, quoique étrangère à

la volonté de Dieu, elle est présente à sa science. La science di-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 589

vine trouve son accord avec la volonté divine dans l'idée que Dieu
voit de toute éternité la résistance à sa volonté, vaincue au terme
du développement du monde.

Ce qui, dans ces matières, a troublé beaucoup d'esprits, c'est

que l'on a confondu le nécessaire avec le certain, et le contingent
avec l'incertain. L'erreur provient de ce que dans l'avenir le
nécessaire seul est certain pour nous.

QUATRIÈME PARTIE.

La diffusion du péché.

I. L'UNIVERSALITÉ DU PÉCHÉ, FAIT D'EXPÉRIENCE.

Nous réclamons pour l'homme, à côté du besoin de rédemption,
une certaine capacité de rédemption; nous reconnaissons en lui
la présence d'un élément qui incline à recevoir la parole divine et
d'une certaine faculté de suivre ou de ne pas suivre cette propension

intérieure. Autrement, nous ne saurions comment expliquer
certains phénomènes moraux qui se passent dans la sphère des
vies étrangères à la Rédemption, tels que la prise de résolutions
contraires aux convoitises personnelles et conformes au sentiment
du devoir. La nature humaine ne peut pas faire disparaître
complètement les vestiges de son origine : ils survivent sous forme
d'un certain pouvoir de bien faire ; te scélérat le plus consommé
en a encore quelque conscience. h'Écriture nous montre l'homme
irrégénéré en proie à la division, à la contradiction, à l'inquiétude

(Rom. VII, 14-25). Ce qui lui reste de capacité de bien faire,
ne peut s'appliquer à un plus noble but qu'à lui faire saisir avec
humilité et soumission le salut que Dieu lui offre.

On peut distinguer, même en dehors de la sphère de la Rédemption,

deux classes d'hommes. Les uns sont nobles, spirituels,
bienveillants, amis du droit et de la vérité ; les autres sensuels, grossiers,

durs, indifférents à la vérité et au droit. Mais les premiers
eux-mêmes ne sont point exempts de péché réel. Nous préférons,
sur ce point, les théories panthéistes qui accentuent énergique-
ment te contraste du bien et du mal, à la théologie rationaliste
avec ses tendances pélagiennes, avec sa distinction des péchés en
crimes ou violations criantes du devoir et en fautes ou faiblesses
dont nul n'est exempt et dont on ne peut se faire de graves
reproches. Une pareille distinction est on ne peut plus relative et



590 JULIUS MULLER.

arbitraire. Un esprit pur qui descendrait parmi nous trouverait
infiniment répréhensibles une multitude de péchés qu'il découvrirait,
même chez les meilleurs. Ce sont ces meilleurs qui s'accusent le

plus d'avoir péché contre leur conscience, et qui, en fait, pèchent
le plus souvent contre elle, attendu que la conscience sommeille
chez tes masses et que le sentiment du péché suppose déjà le
réveil de la conscience. Un caractère général de la vie morale hors
de Christ, c'est de n'avoir pas conscience de la maladie radicale
dont elle souffre et du besoin qu'elle a d'une guérison radicale.
On ignore qu'une telle vie morale a le moi pour principe, et que
celui-ci peut parfaitement s'accommoder de la pratique de quelques

vertus et de l'honnêteté extérieure. Chacun a son côté faible,

par où le péché n'aurait qu'à le saisir au moment favorable poulie

précipiter dans le crime. L'innocente petite fille elle-même n'a
besoin que d'un instant de contaci avec un homme corrompu pour
se flétrir. Un moment suffit pour détruire toute une vie de vertus.
Ce qui protège notre vertu, c'est la faveur de l'accident; que
serions-nous devenus, si dès noire bas-âge nous avions subi des

influences corruptrices? à quoi n'a-l-il pas tenu qu'à telle époque
de notre carrière quelque mauvais penchant n'ait pas fait explosion

en nous
L'Ancien et le Nouveau Testament sont pleins de la supposition

de l'existence universelle du péché. Ainsi, dans te Nouveau
Testament, Christ pose la conversion comme condition de la

participation au royaume de Dieu, l'état de l'humanité nous est

dépeint en dehors de Christ, comme un état de réprobation aux yeux
de la sainteté divine, l'œuvre expiatoire de Christ s'étend à tous
les hommes, au monde entier ; les chrétiens eux-mêmes sont traités

de méchants et invités à implorer le pardon de leurs péchés.
Christ n'appelle justes et bien portants que ceux qui s'estiment tels
à tort.

II. LE PÉCHÉ CONSIDÉRÉ COMME CORRUPTION DE LA NATURE HUMAINE.

Nous sommes dans un étal de désordre ; le péché est immanent
en nous ; la disposition habituelle de notre vie intérieure est
mauvaise. Dans les vies où la sanctification a commencé, le péché se

manifeste moins par des actes déterminés que par un état de

paresse, par une disposition d'amertume dominante, par des motifs

égoïstes qui président aux œuvres morales. Nous sommes, grâce
au péché, dans un état d'ignorance morale, d'où résultent des pé-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 591

chés inaperçus, de sorte qu'il serait téméraire de prétendre qu'aucun

moment de notre vie fût exempt de péché. Le témoignage
approbateur de notre conscience ne doit pas nous inspirer une
confiance absolue. Ceux-là même qui se sanctifient ont les défauts de
leurs qualités, et leurs vertus peuvent succomber, tantôt à des
influences actives de la recherche de soi-même, tantôt à des formes
négatives ou passives de ce principe délétère.

On dit que nous tombons dans cet état de désordre par des

chutes individuelles Mais le premier péché de chaque individu
n'est pas le signal de l'invasion dans sa vie d'un élément absolument

nouveau ; c'est plutôt le réveil d'une force latente qui
sommeillait au plus profond de son être (Rom. VII, 8-9). Ce qu'on
appelle l'innocence de l'enfance n'est qu'une moindre intensité de
la perversion et de l'égoïsme de la volonté. Que si l'on prête à

l'enfant une innocence absolue, et que l'on impute aux circonstances

extérieures le développement du péché, il reste à expliquer
l'accueil que celui-ci rencontre et l'impuissance des circonstances
les plus favorables à prévenir ce développement. D'autres
invoquent la liberté de la volonté : mais alors, comment se fait-il que la

volonté ne se décide pas en faveur du bien comme du mal, et que,
dès l'éveil de la conscience morale, le péché apparaisse dans toute
vie humaine? D'autres enfin, allèguent la faiblesse naturelle de

l'homme : mais, dans ce cas, on cesse de tenir celte faiblesse même

pour un élément de péché, un désordre et une corruption ; on fait

procéder le péché des lois nécessaires du développement humain,
et l'on formule une idée de la nature humaine attentatoire à la

sainteté du Créateur.
Reconnaissons plutôt qu'il existe chez tout êlre humain un

penchant inné au mal, une disposition naturelle désordonnée. Nous
le croyons dans la pratique de la vie, puisque, dans nos rapports
avec les hommes, nous comptons toujours sur leur faiblesse
morale, et nous taxons d'orgueilleux celui qui se déclare sans péché.
Si tous les hommes sérieux, y compris les disciples les plus
prononcés de Pelage, sont certains de l'existence universelle du
péché, et croient à priori à la nécessité du péché, c'est qu'ils ont
clairement conscience que le péché est implanté dans la nature
humaine actuelle. On sait de reste combien le mal est facile, et

quels efforts, quelle lutte coûte la recherche du bien. Les idées les

plus grandes et les plus saintes rencontrent au sein de l'humanité
une énergique résistance; les plus nobles figures de l'histoire ont
eu leurs heures de défaillance, et l'accueil fait de tout temps à l'évan-



592 JULIUS MÜLLER.

gite de Christ est la confirmation la plus éclatante du besoin de

rédemption qu'il assigne à la nature humaine. On sait aussi qu'aucune

éducation n'est complète sans un élément de discipline ou
de correction, même pour les natures les plus souples; et tandis
qu'une mauvaise éducation peut prédire à coup sûr les effets

qu'elle produira, n'est-il pas constant que les meilleures
éducations échouent sans cesse? Enfin, une des preuves les plus fortes
de la profondeur du péché, c'est la ténacité avec laquelle il
persiste dans la vie des rachetés qui se sanctifient. Sans doute, l'empire

du péché est détruit, la puissance du péché décline, il n'offre
plus à l'homme régénéré l'attrait qui le rend agréable à l'homme
du monde. Cependant, celui qui se sanctifie lutte encore; il a le
sentiment que jamais dans cette vie terrestre il ne pourra parvenir
à l'exemption du péché. Son péché se manifeste sous forme de

mouvements involontaires qui devancent la vigilance de la volonté,
ou sous forme d'éléments vicieux qui troublent de leur présence
la pureté d'une action inspirée par un noble motif. Le péché a son
siège dans les dernières profondeurs de la nature de l'homme et

précède, conditionne les manifestations de la conscience. L'Écriture

enseigne effectivement que clans toute vie humaine, excepté
celle du Sauveur, il existe un germe profond de péché, immanent
dès la naissance. (Ps. II, 7; Gen. Vili, 21 ; Jean III, 3, 5; I, 12,13;
Tite III, 5; Jaq. 1,18; I Pierre I, 3, 23; Eph. IV, 22; Col. Ill, 9;
Rom. VI, 3-6; VII, 5, 14; VIII, 3, 9.)

Notre corruption naturelle consiste, sous sa forme positive, en
un égoïsme acharné. Si, chez les enfants, l'égoïsme naturel se
manifeste à l'occasion des penchants et des jouissances des sens, c'est

que le désordre produit par la volonté dévoyée s'est étendu à ce

domaine. Notre corruption a aussi un côté négatif, qui se traduit
dans l'état de faiblesse et de compression où se trouve en nous le

germe de la religion. Nous sentons dans nos moments de plus
grande sainteté que la religion, principe de la vie morale et
spirituelle, doit tout embrasser et tout dominer. Mais la conscience
de l'homme ordinaire ne l'envisage que comme quelque chose de

transcendant ; il ne s'élève à Dieu qu'en surmontant ses dispositions

naturelles, et cette répugnance ne disparaît que chez les

hommes d'une piété profonde.
Nous avons encore une preuve du désordre moral dont souffre

l'humanité dans la sphère physique, dans le phénomène universel
de la mort. L'Écriture représente la mort physique de l'homme
comme la conséquence et la punition de son désordre moral



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 593

(Rom. V. 12, etc.: I Cor. XV,21. etc.; Rom. VIII, 10; 1 PierreIV. 6;
Jean VIII, 44; Gen. Ill, 19, 22. 24); elle est le paroxysme des
douleurs et des peines de la vie d'ici-bas. Terrestre d'origine, l'homme
pouvait mourir ou ne mourir pas: mais cette incertitude n'était que
provisoire; et l'homme ayant péché, la mort physique est devenue

pour lui une inévitable nécessité. Nous voyons que Christ, le
second Adam, a, avant sa mort, un corps parfaitement semblable au
nôtre (Hébr. II, 14; I Jean IV, 2, 3). Après sa résurrection, son corps
est encore terrestre (Jean XX, 27, hue XXIV, 42, 43); cependant,
à partir de ce moment, il s'opère en lui un développement qui
suspend la possibilité de la mort, un procès par lequel l'esprit pénètre
et s'assimile le corps, pour qu'il devienne, conformément à sa
destination primitive, l'expression pure et parfaitement transparente
de l'esprit, un corps spirituel. C'est à l'ascension que le corps de

Christ devient ce corps de gloire (I Cor. XV, 48,49), auquel le
nôtre doit un jour être semblable (Phil. III, 21). On conçoit
parfaitement dès lors que saint Paul rattache la résurrection du corps
à la foi en l'immortalité de la personne, et qu'il associe la
résurrection des fidèles et leur entrée dans une vie céleste à la
résurrection et à l'ascension de Christ.

La mort, conséquence du péché, se présente sous deux aspects.
Elle est d'abord mort spirituelle, mort intérieure, division et
servitude intérieure, d'où résulte, après le jugement, la mort, seconde
manifestation publique de la ruine intérieure (Apoc. II, 11 ; XX, 6,

14; XXI, 8); cette mort-là ne se produit que lorsque l'homme se

l'est attirée par des péchés en acte (Rom. VII, 9, etc.; Jaq. 1,15).
Elle est de plus, mort extérieure, séparation et paralysie extérieure,
soit à l'heure de la dissolution, soit aussi dans l'état de servitude
qui la suit (Jean VI, 49, 50; VIII, 21, 24, 51 ; Rom. V, 12, 14, 17,
21: 1 Cor. XV, 54-56). La servitude esl abolie en principe pour les

croyants, au moins en ce qui concerne le côté spirituel de leur
existence; ils peuvent donc soupirer après la mort (Phil. I, 21 :

II Cor. V, 8). Mais en ce qui touche au côté naturel de leur
existence, la mort demeure un châtiment que les croyants eux-mêmes
doivent subir à cause de leur nature pécheresse, et c'est pour cela

qu'ils soupirent après la rédemption de leur corps (Rom. VIII, 19,

21, 23). La mort physique étant le fruit du péché, on comprend
l'importance que le Nouveau Testament attache à la résurrection
des corps. De même que l'homme ne s'élève moralement qu'en
mourant à lui-même (Rom. VI, 2,8). il faut aussi qu'il meure
physiquement pour vivre (I Cor. XV, 36).

c. r. 1868. 38



594 JULIUS MULLER.

III. LA DOCTRINE DU PÉCHÉ ORIGINEL D'APRÈS l'ÉGLISE.

Voici ce qu'enseigne l'Église. Dieu aurait primitivement doté

l'homme, sa créature, d'une justice originelle; sa nature aurait
compté la sainteté de la volonté et la sagesse de la connaissance

parmi ses attributs. S'il était demeuré fidèle, il aurait transmis sa

nature par voie de génération à ses descendants, de manière que
ceux-ci auraient eu toute facilité à développer des qualités qu'ils
ne possédaient d'abord qu'à l'état de dispositions. Mais nos
premiers parents sont tombés, et ils ont imprégné leur nature, corps
et âme, de l'amour du mal. Tous les hommes auraient hérité, par
voie de génération, de cette perte de l'image divine et de cette

disposition au mal, et ces deux éléments constitueraient le péché

originel. Celui-ci, vrai péché, placerait l'homme en état de culpabilité

devant Dieu, et le rendrait, cligne, dès l'origine de son
existence, de la condamnation éternelle. Le péché originel serait donc-

une coulpe originelle.
Mais on ne peut parler de culpabilité que si l'acte ou l'étal a sa

raison dernière dans la détermination propre d'un sujet personnel.
Si le sujet ne sert que de point de transition à des déterminations

reçues de quelque autre puissance, on ne saurait le dire coupable,
à moins que, par une décision antérieure, il n'ait donné prise à

cette puissance sur lui. Notre état de péché et nos péchés d'acte

ne doivent donc pas nous êlre imputés, si ce sont nos premiers
parents qui sont les auteurs de notre état: nous sommes des malheureux

et non des coupables. Il n'y a de coulpe que là où il y a

décision personnelle. h'Écriture ne tient pas un autre langage, quand
elle distingue si nettement les enfants du siècle des enfants de

lumière, et que, dans ses descriptions du jugement dernier, elle ne
connaît que les personnes. Tout individu personnel esl un lout en
lui-même. Admettre que l'état de détermination naturelle soit plus

qu'un élément de péché, et constitue tout le péché, c'esl tomber
clans un naturalisme qui compromet la doctrine du jugement
dernier et celle même d'une survivance personnelle. Quand on
demande quelle part, de responsabilité revient à l'individu clans

l'ensemble compliqué des influences qu'il subit et des déterminations

qu'il prend, venir parler de culpabilité collective, c'est poser, et

non résoudre la question.
On ne sauve pas la doctrine du péché originel en limitant la

responsabilité de l'homme, en supposant que te pécheur ne soit



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 595

coupable devant Dieu que de son assentiment aux attraits du pé
ché inné et des actes ou des états mauvais qui découlent de cel
assentiment. On ne réussit pas à distinguer ainsi d'une manière
précise ce qui, dans une vie d'homme, est le fait du péché inné et
ce qui est la faute du pécheur lui-même, h'expérience älteste que
le péché inné n'attend pas pour se manifester les sollicitations de
la volonté, qu'à côte des péchés consentis, il en est une foule de

non consentis. Quel principe pourrait-on, d'ailleurs, appliquer
pour distinguer dans une vie ou dans un acte la part de péché
inné et la part de péché librement voulu et imputable? On risque
de plus de tomber dans l'atomisme qui isole les décisions
perverses, et ne les estime pas capables de fonder un état d'âme : on
s'oblige, en ne condamnant que les actes, fruits de la liberté, à

absoudre tout ce (pii procède d'une passion aveugle. Enfin, un autre
vice de cette théorie, c'est qu'elle n'explique pas comment il se
fait que, la volonté étant libre de se soustraire aux attraits de la

nature corrompue, aucun homme ne soit parvenu à la conscience
de lui-même et n'ait gardé sa pureté primitive. Comment concilier
celte universalité du péché qui revêt un caractère de nécessité avec
la condition d'une libre volonté sans laquelle il n'y a pas de
véritable conscience de la coulpe?

On ne peut lever la difficulté qui nous arrête qu'en montrant
que la volonté, cause de cette corruption de la nature qui précède
le péché réel chez tous les descendants d'Adam, est en môme

temps notre propre volonté. Un théologien luthérien du dix-septième

siècle, Quenstedt, propose de considérer Adam comme le
chef à la fois naturel et moral de la race humaine, de telle sorte

que tous ses descendants auraient réellement pris part à l'acte
volontaire d'Adam. Mais sur quoi se base-t-on pour établir cette
unité? Ce ne peut être sur ce qu'Adam a été le représentant moral

de la race, puisqu'il n'a point reçu de celle-ci mission de la

représenter. On a insisté dans les temps modernes sur la portée
réaliste des idées d'espèce, et l'on a soutenu que ce n'était pas

l'individu, mais l'espèce qui avait chuté. Mais ce réalisme a le
défaut de rendre impossible l'apparition d'un Sauveur sans péché et
la délivrance de l'homme du péché. Aussi nous dispensons-nous
de montrer que métaphysiquement l'idée d'espèce ne peut pas
exister éternellement d'une existence personnelle et se réaliser à

travers le temps dans toutes les personnalités humaines.
Nous concluons que le dogme du péché originel ne peut pas

être défendu sous la forme que lui donne l'ancienne théologie.



596 JULIUS .MULLER.

Posons deux points que l'Écriture articule nettement: l'existence

d'un état de péché, mêlé à notre nature et provenant de la

chute d'Adam, état qui rend tous les hommes pécheurs, — et la

culpabilité personnelle de tous les descendants d'Adam. Le passage
Rom. V. 12-19 est le seul d'où il résulte que le péché d'Adam soit
avec le péché de ses descendants dans un rapport de cause à effet;
l'universalité de la mort y est représentée comme une conséquence
de la chute d'Adam ; mais l'apôtre ne dit pas que la chute d'Adam
soit à elle seule une cause suffisante de l'empire exercé par le
péché sur la vie naturelle de l'espèce humaine, ni que le péché du

premier père soit imputé à ses descendants autrement que sous la

forme d'un assujettissement à la mort.
Nous considérons le récit de la chute non comme une thèse

philosophique revêtue d'une livrée historique, ni comme un
mythe, mais comme la tradition la plus pure du fait lui-même;
nous attestons la supériorité de ce récit sur les légendes de

beaucoup de peuples plus cultivés, le rapport qu'il offre avec le

contenu historique des onze chapitres suivants, et le témoignage
de saint Paul (Rom. V, 12-19; I Cor. XV, 21, 22; II Cor. XI, 3;
I Tim. Il, 14). Cela ne signifie pas que tous les traits de ce récit
soient rigoureusement historiques. Mais la science fera bien de

s'avouer incompétente à opérer le départ. U raconte plutôt l'origine

de l'empire universel du mal que celle de l'universalité du

péché. Il y est parlé des peines de la vie terrestre, de la mori,
conséquence et punition du péché, soit pour nos premiers parents,
soit pour leurs descendants. Il y est simplement dit que la corruption

de l'homme, quelle qu'en soit l'origine, a sa raison en lui-même.
Nulle part, mention n'y est faite d'une transition d'un état de

pureté à un état de péché. A l'appui de l'idée qu'à l'origine l'espèce
humaine aurait été dans un état de sainteté, on invoque Gen. 1,

26-28; on entend alors par l'image de Dieu une sainteté et une
sagesse parfaites, et l'on affirme que la chute de nos premiers
parents a entraîné pour eux et pour leurs descendants la perte de

cette image. Nous nions qu'aucun passage des Écritures nous
autorise à croire que, par la chute, la race humaine ait perdu l'image
de Dieu. L'image de Dieu en l'homme, c'est son essence personnelle,

la conscience qu'il a de Dieu et de lui-même (Actes XVII,
28, 29). Dès lors, l'image divine, en d'autres termes, la personnalité

spirituelle, peut subsister jusque dans l'état de péché (Gen. IX,
6; Jaq. III, 9); elle a pour effet la domination sur la nature (Gen. I.

26); et l'image qui résulte de la Rédemption (Col. III, 10) est le



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DL PÉCHÉ. 597

parfait et réel accomplissement de la personnalité humaine. Nous
rappellerons aussi ce que nous avons déjà démontré, c'est que la
créature personnelle n'a pas pu débuter par un état primitif de

perfection morale; autrement il n'y aurait jamais eu pour elle de

possibilité de mal faire.

IV. L'ORIGINE DU PÉCHÉ INNÉ.

Nous revenons donc à notre idée d'un état de péché provenant
d'une source antérieure à notre existence individuelle dans le
temps, et ayant pour cause une décision personnelle ; nous sommes,
dès lors, justifiés à dire du penchant au péché qu'il est inné à

l'humanité et cependant qu'il résulte de notre propre faute. L'Écriture
se tait, il est vrai, sur cette existence antérieure. Nous ne pouvons
non plus avoir conscience de cette décision que nous avons prise
hors du temps en faveur du mal, parce qu'elle ne peut nous offrir
le caractère d'un acte passé, présent ou futur : elle se réfléchi!
dans notre conscience sous la forme d'un état, et non d'un acte.
Celle-ci nous accuse, en effet, non-seulement de certains actes
déterminés de péché, mais aussi d'un état de péché antérieur à ces
divers actes el leur servant de cause; malgré l'universalité du
péché qui pourrait faire conclure à sa nécessité, la conscience nous
déclare coupables et se comporte comme si elle avait connaissance
de celte chute hors du temps. Consultons l'expérience : elle nous
montre partout clans le péché un dévoiement de la volonté, el
point un désordre naturel subi à contre-cœur, he principe général
de cette corruption innée, c'est une concentration égoïsle du moi
sur lui-même. L'empire des sens n'en est qu'une manifestation, et

ne devient fatal que lorsqu'il s'attache à quelque volonté bonne
du moi pour la combattre. Le péché est absolument spirituel de sa

nature ; ce qui explique que, dans l'ordre des esprits, l'élévation
du rang ne soit point une garantie de pureté, et puisse, au
contraire, conduire à l'orgueil et à l'impiété diaboliques. On n'a donc

pas besoin, pour se rendre compte du péché primitif, de chercher
aucune sollicitation en dehors du moi spirituel. Notre moi a voulu,
à l'origine, s'ériger en principe souverain, voilà pourquoi nous
sommes soumis, pendant le cours de notre développement
terrestre, à un ensemble de circonstances, telles que des autorités à

accepter, des afflictions qui commandent la résignation, etc., propres

à dompter et discipliner notre moi. L'obéissance est la racine
d'où naît la vraie liberté.



598 JULIUS MÜLLER.

L'homme a pu se trouver en présence de la double alternative,
ou de s'affirmer lui-même, en niant la volonté divine, ou d'affirmer,

à côté de son moi, la volonté divine, mais en prescrivant à

celle-ci des limites conformes aux intérêts du moi. La seconde de

ces alternatives nous parait la plus vraisemblable, attendu qu'on
retrouve en l'homme une faculté de réaction contre le principe
souverain de l'égoïsme, qui témoigne d'un reste d'influence
conservé par la règle éternelle de la volonté. Cette faculté produit,
entre autres, cet étal d'indécision et de division dans lequel est

habituellement plongé l'homme naturel.
Nous croyons qu'une partie du monde des esprits a pris, dès

l'origine, une décision qui leur a assuré une communion morale
parfaite avec Dieu : ils se sont élevés par un développement continu

d'un état de pureté native à un état de sainteté. Une aulre
parlie de ces êtres, en revanche, a pu rompre d'une manière
complète et définitive avec Dieu, de façon à n'avoir plus aucun
penchant au bien durant le cours de leur existence temporelle. Ainsi
se seraient formées tes classes distinctes des anges et des diables.
Nous estimons que les divers ordres d'êtres, dont se compose le

royaume des créatures personnelles, existent antérieurement à la

chute.
Mais, dira-t-on, si tous les êtres auxquels était proposé l'idéal

humain à réaliser, ont Irempé dans la faute première, n'en
ressort-il pas que le péché est inhérent à l'idée même de la nature

spirituelle de l'homme, qu'il est, par conséquent, inévitable ou

justifiable?
Nous répondons que rien ne nous empêche d'admettre que des

êtres innombrables, du même ordre que nous, ont, dès leur décision

primitive, écarté la possibilité du mal, et mènent une
existence essentiellement analogue, dans ses conditions fondamentales,
à notre existence terrestre. Seulement nous ne connaissons qu'une
de ces volontés humaines, restée fidèle à la volonté divine, savoir
la volonté de Christ. Notre conscience nous révèle l'influence de

cet acte intelligible sur l'existence actuelle, par la coulpe primitive

qu'elle attache à notre nature et par le sentiment d'un désordre

qu'elle éveille en nous. Aussi les saints ne seront-ils pas des

innocents, étrangers au sentiment du péché, mais des rachetés qui
sauront leurs péchés converts par le pardon.

he péché inné à tous les homines a une seconde source.
Tout individu naît avec des dispositions naturelles qui le

distinguent, quant à la qualité, des autres individus; les âmes ne sont pas



LA DOCTRINE CURÉ TIENNE DU PÉCHÉ. 599

semblables. Ces dispositions particulières sont produites en chaque
individu par la force génératrice de l'espèce qui agit, par l'entremise

des parents, au moment de la génération. Ce n'est pas tant la

personnalité spirituelle qui agit dans cet acte, c'est plutôt un fond
de nature inconscient, dont la puissance nous est révélée, dans le
domaine de l'expérience, par une foule de faits, tels que la
transmission de maladies corporelles ou mentales, et même de désordres

moraux, l'explosion chez les enfants des conséquences fatales
des péchés des pères, la disparition momentanée et la réapparition

soudaine au bout d'une ou deux générations des mauvaises

dispositions des ancêtres. L'acte sexuel n'a rien en soi de criminel:
il participe seulement à l'infection du péché inné, et cela d'autant
plus, que le nœud entre le corps et l'âme est te point le plus
sensible de l'organisation humaine, et que l'acte sexuel tient à la fois
du domaine de la chair et du domaine de l'esprit par le rapport
qu'il établit entre les personnalités, h'élément de péché n'est ici
qu'accidentel, et le mode de propagation serait le même pour des

êtres purs. Quoi qu'il en soil, la transmission des mauvaises
dispositions particulières dénote un désordre universel de l'espèce, qui
se communique aux individus par la génération. Nous constatons
ici une seconde source du péché inné, un désordre distinct de la

corruption qui résulte de la révolte de la libre volonté contre
Dieu.

Transportons-nous au commencement de l'histoire de l'humanité

dans le temps.
Quand nous posons en principe que noire race a péché

primitivement en dehors du temps, nous n'entendons pasque notre
développement moral dans te domaine de l'expérience soil ln simple
manifestation de cet acte intelligible primitif. A l'origine, la volonté
humaine est divisée, mais il ne s'ensuit point que cette division
intérieure doive se produire sous forme de chute, ha volonté doit,
par la lutte, acquérir la claire conscience de son état de déchirement;

mais, la nature corporelle n'éianf pas encore plongée dans
le désordre, et la conscience sollicitant l'homme à l'obéissance
envers Dieu, la volonté peut encore triompher et guérir de sa

blessure. Adam aurait pu inaugurer un développement tendant à

affranchir la volonté de sa division originelle; il n'aurait eu qu'à
observer la défense de Dieu, défense destinée à donner l'éveil à

l'instinct d'émancipation du moi, mais aussi à le faire vaincre par
le moi. ha sollicitation au mal devait partir d'un être déjà mauvais
et frappé du contraste secret qu'offrait l'état de l'homme avec la



600 JULIUS .MULLER.

faiblesse de sa volonté. Cet être d'une intelligence supérieure ne
pouvait être que Satan (Rom. XVI, 20; I Jean III, 8; Apoc, XII, 9:
Jean VIII, 44). Satan fait miroiter aux yeux de la femme la
perspective d'arriver par la connaissance du bien et du mal à l'égalité
avec Dieu : il sollicite par cet appât la volonté, déjà inclinée dans
le sens de la révolte, à sortir de son indécision, et l'homme
succombe. Nous avons, dans tout ce récit, non point la narration de

l'origine du péché, mais l'histoire de l'origine du mal, de l'empire
de la souffrance et de la mort. Un désordre s'est glissé dans la vie

psychico-physique de l'homme, témoin l'universalité de la mort.
Ce désordre se distingue du désordre de la volonté par un caractère

d'hérédité qui nous fait remonter jusqu'à nos premiers
parents (Rom. V, 12). Il est clair dès lors que la chute de ceux-ci a

eu pour conséquence une corruption de leur vie psychico-physique,

qui s'est transmise par voie de génération à leurs descendants,

une disposition des penchants sensuels à refouler les
influences de l'esprit, une tendance mauvaise qui affecte une grande
variété de formes et qui constitue le péché originel proprement
dit. Ce qui ne varie pas chez les individus, c'est l'état de ruine de

la volonté, dû à la décision primilive de la liberté, état qui subsiste

même chez les saints, reparaît, s'ils ne veillent pas, et par conséquent

se transmet. Ce qui varie pour la forme et le degré, c'est le

défaut d'équilibre qui règne entre les qualités de l'âme et celles
du corps; ce désordre-là peut être l'effet de la disposition morale
des parents.

Notre théorie a le mérite de confirmer la doctrine officielle, de

la compléter, de lui offrir la solution de ses antinomies. Elle
présente, il est vrai, un caractère èsotérique; mais, à moins de renoncer

à toute spéculation, la théologie protestante contiendra toujours
des doctrines d'une nature èsotérique. En pratique, il faut qu'on
démontre la culpabilité de tous et de chacun, en faisant appel au

témoignage de la conscience, qu'on établisse nettement le rapport
de dépendance où nous sommes avec les générations précédentes,
et la disposition au péché avec laquelle nous naissons tous, et

qu'on représente comme un mystère la solution d'une contradiction

que la science s'efforce de lever à sa manière. Par-dessus tout,

gardons-nous des théories déterministes, spéculatives ou non
spéculatives, qui font bon marché de la responsabilité morale de

l'homme.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ 601

CINQUIÈME PARTIE.

L'affirmation croissante de l'individu dans le sens
du péché.

Nous avons déjà eu maintes fois l'occasion de distinguer les
péchés en deux classes. Les uns jouent le rôle de causes efficientes,
lorsqu'ils introduisent une nouvelle forme de péché ou manifestent
d'une manière nouvelle un péché déjà existant, hes autres sont
plutôt des états et se présentent sous l'aspect d'effets de l'état produit

par les pochés précédents. On voit se former, sous l'influence
de l'imagination, des tendances de la vie psychique qui entraînent
l'âme jusque sur le seuil de l'action et la font pécher avant qu'elle
se soit rendu compte de la véritable nature de l'acte auquel elle
est sollicitée. L'habitude exploite ce domaine au profit du péché:
mais toute conscience morale quelque peu sérieuse se fait un
reproche de ces états aussi bien que des péchés proprement dits.
Jamais cette servitude n'est plus dure que lorsqu'elle n'est plus
sentie (Jean VIII, 34 ; 2 Pier. Il, 19). On y arrive par des actes
successifs de la volonté: nul ne devient un scélérat à la suite d'une
décision unique. On appelle cette condition, servitude, parce que
l'homme devient réellement captif, jusque dans la sphère extérieure
de sa vie, des résolutions enfantées par sa liberté; il règle lui-même
sa destinée, il devient la première victime de ses mensonges, de

ses haines, de ses péchés de précipitation, et s'enlace lui-même
dans mille embarras. On ne peut, en pareil cas, revenir en arrière,
qu'à condition d'être prêt à sacrifier toute son existence terrestre
pour sauver son âme.

ha carrière du pécheur déterminé offre trois phases assez
distinctes : 1° une phase d'ignorance relative dans laquelle nous
faisons rentrer aussi bien l'innocence qui sommeille que la
grossièreté morale qui n'obéit qu'à la recherche d'elle-même: 2° une
phase de division intérieure positive, de servitude sentie, où le

pécheur a conscience de son état naturel; et 3° une phase
d'endurcissement qui provient de la résistance opposée aux appels
répétés de la conscience, sans que cependant il s'ensuive un
amortissement complet du sentiment moral et religieux. Quelques
passages des Écritures semblent faire de Dieu l'auteur de l'endurcissement

de certains hommes (Es. VI, 10; Matth. XI, 25): ils signifient

simplement qu'étant donné l'état moral de ces hommes, toutes



602 JULIUS MÜLLER.

les dispensations historiques et les institutions de Dieu, telles que
la prédication de la parole, la révélation apportée soit par Moïse,
soit par Jésus-Christ, leur tournent à perte et tendent à tes endurcir.

Au début, c'est la volonté humaine qui veut l'endurcissement,
et ce n'est qu'ensuite qu'elle succombe à la nécessité de servir,
par ses résistances, les desseins de Dieu. Pharaon commence par
s'endurcir lui-même; après quoi l'Écriture nous le montre
endurci par Dieu (Ex. VII, 13. 22: VIII, 15. 32, comparé avec Ex. IX.
12; X, 20. 27).

Tous tes péchés ont-ils des conséquences également fatales, et

faut-il, avec les Réformateurs, rejeter la distinction si longtemps
populaire ties péchés véniels et. des péchés mortels? Un pareil
parti aurait le tort de faire prononcer contre chaque péché isolé
la sentence d'éternelle condamnation qui ne frappe que l'état
général du pécheur, de fondre en une toules les nuances du péché,
et d'affaiblir l'horreur dont la conscience doit être saisie en
présence des violations exlrêmesdes ordonnances divines les plus
sacrées. Nous inclinons donc à adopter la distinction, tout en stipulant

qu'il est difficile de préciser les limites qui séparent ces deux

espèces de péché, d'autant plus que tel péché, véniel pour l'un,
pourrait fort bien être mortel pour l'autre. Nous établirons, en

conséquence, une différence de gravité entre les péchés, d'abord

au point de vue de la nature de la faute, suivant le degré d'énergie
déployé pour pécher, le péché étant le plus fort quand il s'attaque
aux ordonnances morales les plus élémentaires ou à la personne
même du Principe suprême: puis, au point de vue de l'individu
qui pèche, suivant le degré de conscience qu'il possède de la

culpabilité de sa faute, ce qui nous ramène par un chemin détourné
au premier point de vue. puisque la conscience parle le plus haut.

lorsque la défense qu'il s'agit d'enfreindre est le plus formelle.
Un péché est désigné par Christ comme pire que d'autres: le

blasphème contre le Saint-Esprit (Mat. XII. 31, 32; Luc XII, 10).

Acte de péché isolé, il n'en est pas moins le dernier mot d'un état

d'endurcissement antécédent, il ne suffit pas de vouloir une fois

pour blasphémer contre le Saint-Esprit. Ce péché suppose un
degré supérieur de conscience morale, et même de conscience
religieuse, il est. le plus élevé et le plus spirituel des péchés. Il consiste
à haïr lout ce qui est reconnu divin. Une force irrésistible
contraint ceux qui ont atteint les derniers sommets de la corruption
humaine, dans ses- formes spirituelles, à laisser jaillir leur haine

en torrents d'invectives, he moi hait Dieu qui oppose à ses caprices



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 603

la barrière de sa sainte loi et l'appelle à la soumission ; il voudrait
pouvoir anéantir cette loi, et il la combat sur la terre de toutes ses
forces. La volonté mauvaise s'estime seule juste, seule digne d'un
homme libre, et accuse la volonté contraire de faiblesse, de lâcheté,
de servitude. Saint Paul signalait ce péché dans le célèbre passage
où il dépeint l'audace de l'égoïsme se posant en Dieu (2 Thess. II,
3, 4). Le blasphème contre le Sainl-Esprit éclate à l'occasion de la

suprême révélation de Dieu en Christ. On a tort d'en faire un
péché propre aux régénérés d'autrefois; certes, les pharisiens qui
étaient endanger de le commettre, n'étaient pas des régénérés.
Christ déclare ce péché impardonnable, parce que celui qui le
commet n'éprouvant ni repentance, ni désir aucun de la grâce de

Dieu, s'exclut, piar le fait, du pardon. Aussi n'y a-t-il pas lieu de

douter (pie l'occasion de saisir ce pardon ne soit fournie, de l'autre
côté de la tombe, à ceux à qui l'offre de la Rédemption ne sera fias

parvenue ici-bas, comme aussi à lant d'âmes, appartenant
extérieurement à l'Église chrétienne, (pii n'auront jamais connu l'Évangile

dans sa pureté. Nous pouvons même espérer que, dans
l'intervalle qui séparera la mort du jugement, bien des personnes
verront s'éclaircir des difficultés qui les prévenaient contre la
vérité. Seulement, il faut articuler nettement la réserve que, même
de l'autre côté de la tombe, l'homme pourra encore commettre le
péché irrémissible.

Y aura-t-il un rétablissement final? h'Écriture enseigne qu'à la
consommation du royaume de Dieu, il y aura séparation d'avec te

royaume ennemi, et que cette séparation doit se prononcer au

jugement dernier. S'il y a rétablissement, il faut le remettre aux
périodes qui suivront la résurrection générale, et encore à la condition

que Dieu ne fasse plus dépendre ses résolutions de la libre
conduite de l'homme (Jean XII, 32; Phil. II. 10, 11; Col. 1. 20:
Rom. XI. 32: 1 Tim. II, i. 6:1 Jean II. 2). Sans doute, il semble
difficile à concevoir que le développement du monde aboutisse à une
catastrophe sans remède et que le contraire de la volonté divine
s'affirme dans la volonté de quelque creatore. Mais n'oublions pas

que celle opposition est vaincue, du moment qu'elle ne s'affirme
que du sein d'un état de punition, et d'ailleurs Dieu, dans son
infinie sagesse, a le moyen de faire concourir, malgré eux, les
réprouvés eux-mêmes à la réalisation de son idée du monde. On en
appelle contre ces conclusions à l'amour de Dieu. Mais, sous peine
de faire île cet amour un procès nécessaire, il faut admettre que
sa manifestation et son activité sont subordonnées à la condition



604 JULIUS .MULLER.

de la liberté. Si les âmes peuvent se perdre éternellement, la cause

en est au mystère de la liberté humaine. Rien ne nous oblige de

croire que la résistance à Dieu ne puisse pas se renouveler par-
delà la vie terrestre et se perpétuer à travers des espaces de temps
infinis. On ne peut crier à l'inhumanité et demander pourquoi
Dieu a créé des êtres qu'il prévoyait devoir être éternellement
damnés qu'à condition de méconnaître l'idée de la liberté humaine.
Au reste, ces questions ne peuvent être débattues qu'entre gens
qui donnent une explication satisfaisante des affreux ravages du

péché. Christ déclare, en tout cas, la condamnation réellement
éternelle pour ceux qui blasphèment contre le Saint-Esprit. Quant
aux autres, il semble bien qu'on puisse s'attendre à les voir recevoir

leur pardon dans le siècle qui est à venir, dans cette période
du règne du Messie qui suivra la résurrection et le jugement. La

perdition dont sont menacés ceux qui suivent la voie large (Matth.
VII, 13. 14) ne se rapporterait alors qu'à l'état qui suit immédiatement

la mort. Christ ferait ainsi entrevoir une espérance de salut
dans des temps éloignés, non pas aux rejetés, mais à son Église. Il
n'en résulte poinl un rétablissement final. Les réprouvés passeront,
au contraire, d'un état où ils ne voulaient pas le bien à un état où

ils ne le pourront pas. Le moi sera en proie à une rage incessante

contre un Dieu dont il sera forcé de reconnaître la loule-
puissance : son ver ne mourra point, et son feu ne s'éteindra
point.

L. Choisy.

(fin.)


	La doctrine chrétienne du péché [suite]

