Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: La doctrine chrétienne du péché [suite]
Autor: Choisy, L. / Muller, Julius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379073

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE

PAR

JULIUS MULLER.

(Suite.)

TROISIEME PARTIE.
La possibilité du péché.

On ne réussira a écarter de Dieu la responsabilité du péché
qu’en montrant dans ’essence de la créature adonnée au mal la
présence d’un principe assez autonome pour pouvoir poser un
commencement nouveau el servir de limite au dela de laquelle il
ne faille pas remonter. Ce principe ne peut éire que la volonté, et
son autonomie n’a d’autre source que la liberté. Une double tiche
g’impose maintenant & nous : nous aurons d’abord & étudier en
lui-méme le libre arbitre de I’homme; puis & examiner comment
la liberté humaine se concilie avec la volonté et la science infinies
de Dieu.

[. LE LIBRE ARBITRE DE L’HOMME.

A. La liberté formelle et réelle. — Un homme est vraiment libre,
lorsqu’il veut résoliiment le bien qui constitue la véritable essence
de sa nature morale, et lorsqu’il exprime dans sa conduite une
nécessité intérieure qui exclut toute pensée de la possibilité du
contraire. La liberté parfaite, celle de Dieu, celle des rachetés, con-
siste, non pas a osciller perpétuellement entre le bien et le mal,
mais a posséder un état ou le bien est devenu comme une autre
nature, a réaliser l’identité de la liberté et de la nécessité dans
I'amour. Le chrétien y parvient en s’appropriant la Rédemption



574 JULIUS MULLER.

par un acte d’amour (1 Cor. X, 29; 2 Cor. IIl, 17; 1 Ps. 1, 16;
Jean VIII, 32, 36 ; Jaq. 1, 25) ; mais il n’atteint & la compléte liberté
que dans le royaume de la gloire (Rom. VIII, 21, 23).

A coté de cette liberté réelle, sans laquelle nous ne concevrions
pas I"accomplissement de I’idéal humain, ni en Christ, ni en nous-
mémes, nous distinguons la liberté formelle, qui seule nous ex-
plique la forme actuelle de notre vie, et qui consiste dans la faculté
de choisir entre le bien et le mal. L'Ecriture suppose cette faculté
dans le récit qu’elle fait de la chute, dans les passages de la loi ou
elle proclame des commandements et des défenses qui sont ratta-
chés & des promesses ou & des menaces (Deut. XXX, 15, 16), et en-
fin, lorsque sur le terrain de la Rédemption elle impose a ’homme
la condition de vouloir et de rechercher le salut (Jean VI, 44; Rom.
IX, 16; Mat. VII, 7, XI, 12; Actes VII, 51; Luc XI, 1-13: Hébr III, 8).

Nous ne nous arréterons pas a discuter une cerlaine théorie de
la liberté qui suppose la volonté sollicitée par des motifs, les uns
bons, les autres mauvais, et ces motifs se faisant un parfait équi-
libre, de maniére a permettre a la volonté de faire pencher la ba-
lance. La volonté se tiendrait ainsi en perpétuel équilibre, et re-
viendrait, aprés chaque décision, a un état d’indifférence. Il suffit,
pour en fairejustice, d’observer qu’une pareille conception ne peut
pas se concilier avec la liberté réelle.

Nous répudions l’identité qu’on a essavé d’établir, dans I'in-
térét du déterminisme spéculatif, entre les idées de volonté et de
liberté. Ce qui constitue la liberté formelle, c’est la possibilité de
pouvoir faire autrement, le caractére de contingence, c’est, dans
le cas de I’homme appelé & accomplir librement la loi morale, la
possibilité du mal que sans cesse il doit, par une décision person-
nelle, refuser de réaliser. On ne peut concevoir la liberté réelle
comme la plus haute forme de ’existence humaine que si elle a
la liberté formelle pour condition, et celle-ci, & son tour, n’est
qu’un moyen pour aboutir a celle-la, comme & son buf. Aussi ces
deux idées de liberlé sont-elles, au fond, deux éléments d’une
seule et méme idée. La liberté formelle se compose de deux fac-
teurs : la présence objeclive de plusieurs possibilités, et la con-
science de ces diverses possibilités. Nous n’admettons pas qu’elle
renferme comme troisieme élément oscillation entre des déter-
minations opposées; car I’hésitation de la volonté dénoterait un
penchant au mal, et Dieu, lauteur de la liberté, serait alors I’au-
teur du mal.

Le libre arbitre est un principe déterminateur. Sa création la



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 575

plus immédiate est I’élat moral de celui qui veut, son caractére, soit
en bien, soit en mal. Mais ce n’est pas tout. On ne doit pas lui
refuser le pouvoir d'imprimer son sceau au monde extérieur. Si
P’esprit fini est le cenire de 1'univers, la nature doit avoir été or-
donnée en vuede lui, et ne pas avoir la puissance d’entraver la libre
activité de sa volonté. Tenir la nature et ses lois pour chose plus
certaine que ’esprit et sa domination sur la nature, c’est professer
un pur naturalisme.

B. La liberté de la volonté dans le développement moral. — Ce qui
a manqué au systeme pélagien, c’est I'idée du développement mo-
ral, dans le sens du bien comme dans le sens du mal, chez I'indi-
vidu comme chez 'espéce; de 13 vient qu’il a défini la liberté mo-
rale, la faculté de décider, & chaque moment donné, entre le bien
et le mal. Pélage et Julien n’ont saisi que superficiellement ’idée
d’habitude qui, pressée davantage, aurait fait éclater leur systéme.
Considérez le libre arbitre comme une facullé également indiffé-
rente aux motifs de tous les ordres, et a ses propres déterminations
precédentes : vous devrez conclure que tous vos efforts pour agir
sur les autres par 1’¢ducation, la législation, la prédication, n’au-
ronl d’autre résultat que d’offrir & ’homme, appelé 4 prendre une
décision, une multitude d’idées entre lesquelles il devra choisir;
rien ne vous garantit que vos efforts aboutiront dans un sens
donné, alors méme qu’ils auraient déja abouti précédemment
quatre-vingt-dix-neuf fois dans ce méme sens; vous ne pouvez
nullement compter sur les dispositions d’un individu, sa volonté
étant a ’état perpétuel d'indétermination. Il ne sera plus question
de caractére, ce composé de volonté personnelle et de dispositions
naturelles; aucun lien ne rattachera les uns aux autres des actes
échappés tous de 1’abime d’une liberté indifférente. On ne peut,
dans ce systéme, concevoir aucune action commune vers un bul
déterminé, ni méme aucune vie en commun, toutes les actions
humaines étant également marquées du sceau de 'imprévu. On ne
trouve plus aucune signification aux idées d’état de sainteté et de
servitude du péché, de régénération et de non-régénération,
d’ange et de diable, de rovaume de Dieu et de rovaume du monde,
de ciel el d’enfer; car ces idées correspondent a des états qui sup-
posent une tendance constante de la volonté. Une pareille liberté
serail au contraire la xowvwvia entre la lumiére et les ténebres, re-
poussée par saint Paul (2 Cor. VI, 14). On n’aurait plus que faire
de la Rédemption, puisque chacun pourrait, dés qu’il le voudrait,



LS el
576 JULIUS MULLER.

ne plus s’attacher qu’au bien: il ne faudrait méme plus parler
de capacité de rédemption, puisque celle-ci vise a fonder un état
ou le mal ne trouverait plus en I’homme de point d’attache.

A notre tour, nous proposons la définition suivante de la liberté:
un étre est libre en tant qu’il régle lui-méme, par un acte de pro-
pre détermination, le centre intime de sa vie, d’ou découle son
activité.

A Torigine, lorsque le moi s’éveille, il trouve une base naturelle:
c’est le corps de I’homme, sa vie psvchique, ce sont certains talents
et penchants qui composent ce qu’on appelle I'individualité natu-
relle. La volonté agit sur cette individualilé comme un principe
qui lui imprime un développement variable quant a la direction
etau degré d’'intensité. Intimement uni a sa base naturelle, ’homme
moral s’éléve cependant au-dessus de cette base par le développe-
ment (u’il poursuit ; celni-ci n’est autre chose que 1’histoire de sa
volonté se déterminant librement elle-méme. Sans doute, le carac-
tére est le principe de déterminations isolées de la volonté; mais
il est originairement lui-méme le résultat des déterminations de la
volonté. Les directions de la volonté se forment indépendamment
de I’empire des habitudes. Si grande que soit la domination de
celles-ci, elles font incliner ceux qu’elles maitrisent vers la passi-
vité; elles agissent a la maniére des forces de la nature pour pé-
trifier la vie: elles paralysent la faculté d’action. Leur domaine
propre est celui des activités isolées, et non celui des directions de
la volonté. Un homme deviendra par I’habitude tout ce qu’on vou-
dra, mais jamais un enfant de Dieu ni un enfant du diable, parce
que, pour mériter ces (ualifications, il ne suffit pas de répéter une
action déterminée: il faut déployer sous un grand nombre de
formes une véritable activité, dont la source est dans un principe
ou bon ou dépravé. Nos sentimenls, nos penchants, nos intéréts,
nos convictions, nos principes constituent en quelque sorte le corps
intérieur de notre libre volonté, et celle-ci en est I'dime. La vo-
lonté est le moi, I’homme lui-méme. Ce ne sont pas les motifs
sollicitant la volonté qui font 1’acte, ¢’est la volonté, et la volonté
seule. On sait, en effet, que des idées particuliéres ne s’imposent
pas de leur chef, a titre de motifs, a notre volonté, mais qu’elles
deviennent des motifs de par la volonté elle-méme, qui leur préte
Pintérét qui la captive. On reconnait la disposition fondamentale
de la volonté d’un homme a la nature des motifs par lesquels il se
détermine.

Tout véritable développement implique un principe de conser-



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 577

vation, et un principe de progres qui apporte un élément nouveau ;
s’ils s’excluaient, on aurait on une pétrification, ou une dissolu-
tion. Dans 'ordre moral, le principe de progrés est la liberté de
la volonté, la libre détermination du moi indéterminé, dans le sens
tantot d’un accord, tantot d’un désaccord avec la loi morale. Tout
ce que ce principe tire de lui-méme, il le transmet au principe
conservateur qui ’implante dans la volonté, dans la vie intérieure.
On peut donc distinguer dans tout développement moral deux mo-
ments : celui de I’état, habitus, et celui de ’acte, actus, ’acte élant
le producteur, et I’état le produit, doué lui-méme d’une tendance
a s’affirmer dans des ceuvres correspondantes (Mat. XII, 33). Au
début, la libre détermination de lui-méme est pour 'homme la
chose évidente, et son état de détermination la chose cachée; c’est
le point de vue de la conscience naturelle. Dans la suite, la raison
esl frappée du contraire : la liberté s’efface ou ne trouve de sureté
que dans la citadelle de la foi, et ’état de détermination vous fait
’effet d’'une chaine d’airain dont les anneaux vous enlacent. On
est alors en plein déterminisme, et 1'on risque d’y rester pris. En-
fin, dans une troisitme période, on reconnait (ue I’on porte, a
chaque moment présent, le poids des déterminations précédentes;
mais on limite ’action de ces derniéres, en les ramenant elles-
mémes a un acte antérieur de libre détermination. Le développe-
ment moral a, comme tout autre développement, ses crises, ses
époques, qui coincident volontiers avec la croissance naturelle de
I’homme. Mais la volonté demeure toujours libre de résister comme
de céder aux attraits, aux instincts qui marquent I’apparition de ces
moments critiques. Souvent ces crises ne laissent pas de traces:
souvent méme la vie intime d’un homme dépend d’une ferme ré-
solution prise en dehors de ces heures. Nous affirmons, en consé-
quence de ces faits, qu’il n’est pas au pouvoir de I’homme doué
de la plus exacte connaissance des cceurs, de calculer et de prédire
les décisions auxquelles s’arrélera la volonté des autres. Il est
meéme impossible de prédire, & coup sur, comment un caractére
deja développé se décidera dans un cas donné, tant la libre volonte
est une source inépuisable de nouvelles et différentes détermina-
tions. Bref, nous défendons notre définition de la liberté formelle,
envisagee comme libre détermination de la volonté se dégageant
de I'indéterminé, d’un coté, contre le déterminisme, qui fait pro-
céder la détermination de la volonté d’un état déja déterminé lui-
méme, et de I’autre, contre le pélagianisme, qui n’admet pas que
C. R. 1868. 37



578 JULIUS MULLER.

d’'une détermination propre de la volonté résulte un état déter-
mine.

C. La lberté transcendentale et la liberté empirique. — Nous
sommes donc libres, mais d’une liberté limitée et successive, et
nous sommes en cherche d’un pur commencement de la liberte,
au dela duquel on ne puisse pas faire remonter ’origine du pécheé.
Nous n’admettons pas comme tel le péché commis avec la claire
conscience du devoir contraire, d’abord parce que ce péché-la est
difficile & distinguer, puis parce qu’il est lui-méme le secrel effet
d’un état déterminé antérieur. Nous n’admettons pas davantage
que la solution cherchée se trouve dans 'idée d’un moment, dans
la vie, de parfait équilibre entre des penchants opposés, ou la
liberté prendrait un parti; car ¢’est une supposition tout a fait gra-
tuite de croire que la volonté elle-méme, lorsqu’elle donne son
coup décisif, ne soit pas affectée par la puissance du passé. Nous
voila donc refoulés, pour surprendre le premier acte de péche
réel de 'individu, jusqu’au point de départ du développement mo-
ral conscient. Or, nous n’avons aucun souvenir de l’acte primitif
de libre détermination par lequel nous avons débuté dans la vie
morale. Quelque court qu’il soit, il y a toujours, méme chez l’en-
fant, un passé qui pese sur le réveil de sa conscience morale. Sa
premiére décision ne se prend pas partout dans des conditions
¢gales, a cause des différences d’éducation et des différences de la
premiere tentation. Est-il d’ailleurs probable que la décision su-
préme, celle qui doit imprimer sa forme a toute la vie morale, fut
remise 4 un enfant, & un étre estimé moins responsable que
I’homme? On ne peut donc placer la décision personnelle primi-
tive de la liberté en deca du développement temporel de 1’homme.
S’l n’y a pas un comimencement avant ce commencement, la
liberté se justifiera toujours devant la conscience, mais 1'idée en
sera scientifiquement insoulenable. Nous sommes obligés de cher-
cher le commencement de la liberté de I’homme dans le domaine
extra-temporel, le seul dans lequel une détermination pure et in-
conditionnelle soit possible. La personnalité doit avoir sa source
en dehors du temps, sous peine de perdre toute garantie d’im-
mortalité. La condamnation éternelle n’est moralement possible et
comprehensible que si nous acceptons la portée transcendentale
de la liberté, et si nous admettons une innocence qui remonte au
dela des temps.

Nous distinguons deux existences : I’'une extra-temporelle, intel-



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 579

ligible, et V’autre empirique, dans le temps; mais toutes les deux
sont réelles. Nous nous séparons absolument de Kant. Ce philo-
sophe, il est vrai, distingue bien, lui aussi, le domaine de l’intelli-
gible et le domaine de I’empirique; mais cette distinction est chez
lui tout abstraite. Les choses en soi, I'idéal, voila I’intelligible; les
phénomeénes, 'expérience, voila 'empirique. Distinctes en propos
ces deux sphéres sont profondément unies, essentiellement sem-
blables: la seconde ne peut pas étre la continuation de la pre-
miere. Nos actions appartiennent au monde intelligible, élevé au-
dessus du temps et de I’espace, par le fait que nous avons con-
science d’une loi inconditionnelle et universelle, la lo1 morale qui
régit notre conduite; nous pouvons, en conséquence, nous attri-
buer une volonté indépendante de la loi naturelle des phéno-
menes et des conditions du temps, c’est-a-dire une lzberté. Mais nos
memes actions, envisagées comme phénomeénes, tombent absolu-
ment sous la loi de la nécessité naturelle qui regne dans la sphére
du temps, et ne sont libres qu'en ce qu’elles ont leur origine in-
dépendante dans le monde intelligible, dans la pure volonté. Des
lors, notre vie morale n’est plus méme un phénomeéne, mais une
simple apparence: la piéce se joue en réalité derriére les coulisses
de la vie terrestre. Kant en fait ’aveu, lorqu’il reconnait que la
moralité propre de nos actions nous est cachée, et que nous n’en
pouvons apprécier que le caractére empirique. Au fond, le vice de
sa philosophie idéaliste est le mépris hautain de notre étre et de
notre conscience empiriques. Singuliere philosophie que celle qui
montre a ’homme le néant du monde de I'expérience et qui ce-
pendant 'y enchaine, puisqu’elle lui annonce que la vérité réside
dans la région de I'intelligible, mais qu’il ne peut pas s’y élever!
Kant appelle mal radical I’acle intelligible par lequel I’homme a
subordonné la maxime de I’obéissance a la loi merale, a celle de
"'amour de soi-méme; cette perversion, fruit de la liberté, doit étre
éternelle, un acte intelligible ne pouvant pas élre contredit par un
second acte subséquent, et ce qui arrive dans le temps ne pouvant
pas altérer ce qui arrive hors du temps. Sa doctrine établit donc
Pindestructibilité du penchant au mal dans la nature humaine :
'acte commis en dehors du temps prédétermine tout le cours de
la vie. Il résulte d’ailleurs du dualisme qu’il proclame entre l'idée
et la réalité que I’homme ne peut pas dans son existence empi-
rique détruire complétement le mal, mais seulement approcher du
but & Pinfini. Tout cela n’empéche pas Kant d’affirmer la possibilité
d’une restauration de I’homme dans cette existence temporelle, par



580 JULIUS MULLER.

sa propre force,sans que ’auteur s’embarrasse des contradictions
ou il s’engage et sans qu’il indique le principe de cette immense
revolution. Son tort a été double. D’abord il n'a pas vu que tout
étre creé a besoin du temps et de I'espace pour atteindre a la pleine
réalilé de son existence. Tout esprit créé devient : or la forme du
devenir, c’est le temps, et de plus, il lui faut, pour pouvoir se re-
véler 4 d’autres étres de la méme espece, une limite essentielle, un
corps (u’il marque de son empreinte. La philosophie a tort de
voir dans la dépendance du temps et de ’espace un élément de
bassesse pour I’homme, et dans l'indépendance du temps, dans
une spiritualité pure, la condition de sa grandeur. Nous repro-
chons en second lieu a Kant de ne pas comprendre que Dieu
puisse, sans compromettre sa gloire, confier & une existence ren-
fermée dansles limites du temps et de I’espace les plus riches tré-
sors. Nous croyons, quant a nous, qu’ici se lrouve la parole de la
justice (Rom. X, 6-8), et que la vie éternelle nous est offerte dans
le temps (Jean VI, 47). L’incarnation du Fils de Dieu n’a-t-elle pas
eu lieu a un moment donné et dans un endroit détermine ((zal.
IV, 4)?

Schelling a repris le fil des recherches ou Kant 1’avait laissé tom-
ber. Suivant lui, la condition de toute vie est I'union de deux prin-
cipes, du principe idéal oun intelligent, et du principe réel ou irra-
tionnel, qu’il appelle aussi substance (Grund). Ces deux principes
se retrouvent en Dieu, en qui Schelling distingue le Dieu existant
et la Raison de son existence, soit une nature qui fait le fond de
Dieu. Dieu n’est personnel qu’en tant que le premier principe, le
principe idéal arrive a 1’existence absolue en s’unissant a une sub-
stance, a une raison qui en est indépendante. Les deux principes
ne sont parfaitement un que dans les étres personnels; mais, un
d’une identité abpsolue en Dieu, ils sont séparables chez I'homme.
D’apres cette théorie, la liberté humaine est une faculté du bien
el du mal; et comme le mal ne peut procéder de Dieu, envisagé
du moins dans son principe idéal quiest bon, la liberté doit avoir
une racine indépendante de Dieu, dans la Substance, dans cette
essence (qui est inséparable de Dieu et cependant distincte de lui.
Mais aussitol nous voyvons se dresser devant nous le spectre du
dualisme. Schelling se flatte de lui échapper et de sauver la liberte
de Dieu en disant que Dieu laisse agir la Substance, qui, en vou-
lant s’actualiser dans les étres créés, produit le mal. Mais on de-
mandera pourquoi Dieu laisse agir ainsi la Substance, s’il en ré-
sulte une volonté rebelle a Dieu, et pourquoi, 8’1l la laisse agir, il



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 581

lui interdit de se réaliser dans la sphére de I’humanité. La grosse
difficulté de cette théorie est que, si la liberté de I’homme a sa ra-
cine dans une Substance distincte de Dieu et n’est stimulée & vou-
loir réellement le mal que par les sollicitations de la Substance
regimbant contre Punité, I’homme est, en fait, au pouvoir d’un
principe éternel et général, autre que Dieu; sa liberté et sa res-
ponsabilité périssent; il n’est plus lui-méme que le jouet de cer-
taines puissances cosmogoniques générales. Schelling déclare que
’homme ne peut pas sortir de l'indécision originelle, s’il n’existe
pas un motif général de tentation au mal qui permette a 'amour
naissant de trouver matiére a se réaliser dans un élément con-
traire. On immole ainsi la liberté formelle au profit d’une liberté
reelle qui n’en est pas une.

Schelling cherche & donner une définition plus exacte du coté
formel de son idée de la liberté; il affirme que la vie de I’homme
dans le temps est déterminée par un acte de décision personnelle
qui ne précede pas la vie, quant au temps, mais qui s’accomplit
travers la vie comme un acte éternel de sa nature. L’aclivité parti-
culiere de I’homme a son origine dans son for intérieur, d’ou elle
découle, d’apres la loi d’identité, avec une nécessité absolue, une
necessité intérieure qui est la liberté, aux veux de Schelling, en ce
sens que I’essence de I’homme est sa propre ceuvre, et se fonde
sur une décision personnelle éternelle. Plus conséquent que Kant,
Schelling veut que, si 'homme ne se ferme pas positivement au
bon esprit qui le convertit au bien, sa conversion elle-méme so it
contenue dans l’acte primitif qui détermine sa nature. Mais, si la
vie empirique n’est que la réalisation dans le temps de l’acte in-
telligible, on ne peut admettre dans la vie deux périodes, 'une an-
térieure, ’autre postérieure 4 la conversion; fous les moments de
la vie devraient étre dans un rapport égal avec cet acte. Admet-on
que P'acte transcendental ait renfermé deux décisions, 1'une en fa-
veur de la domination du principe réel ou vrai, 'autre en faveur
de son assujettissement ? On affirme une contradiction qui détruit
cet acte, et celui-ci devrait, en ce cas, se manifester dans le temps,
non pas sous la forme d’un renouvellement moral de ’homme,
mais sous celle d’une lutte perpétuelle.

Schelling va jusqu’a dire que 1’ensemble de l’exislence empi-
rique de I’homme, y compris la nature et le tempérament de son
corps, esl une conséquence de I’acte primitif. Celui-ci créerait
meéme la conscience. Mais on enléve ainsi aux phénomenes mo-
raux leur plus sur fondement, savoir le sentiment de la realité ob-



582 JULIUS MULLER.

jective de 'imputation; on en fait des phénoménes dépourvus de
caractére moral et que nul ne songe plus a se reprocher. En outre,
on vient se heurter contre des difficultés d’expérience: caril vy a
constamment contradiction entre la laideur du corps et la beauté
de I'ame et vice-versd. On ne rend pas compte de l’influence
qu’exercent sur l’idiosyncrasie spirituelle des gens les circons-
tances de nationalité et de parenté. On devrait enfin expliquer
pourquol la conversion morale de I’homme n’entraine pas un
changement correspondant dans son individualité spirituelle et
corporelle.

Toute cette existence-ci étant le résultat d’une chute primitive,
Pexistence intelligible qui est toute liberlé doit étre considérée
comme plus parfaite que ’actuelle qui ressemble a une servitude:
celle-ci est donc une existence amoindrie. Or, pour que, dans une
existence future, le péché disparaisse, il faut que les étres affran-
chis du mal soient rétablis dans un mode d’existence qui soit en
dehors du temps, ce qui implique contradiction: on ne peut pas
commencer dans le temps a exister en dehors du temps; ce qut
est indépendant du temps ne peut pas en dépendre. Selon nous,
I’existence dans le temps détermine, réalise, et, par conséquent,
absorbe en elle-méme 1’existence antérieure au temps, lui donne
un commencement. Schelling répondra (ue lexistence en dehors
du temps pénetre et détermine complétement celle qui s’accomplit
dans le temps, tout en persistant dans une indépendance élernelle-
ment égale a elle-méme. Dans ce cas, nous ne pouvons attribuer a
cette vie-ci aucun but par rapport & notre existence intelligible, &
moins que nous ne découpions cette derniére en périodes succes-
sives (ue détermine la vie dans le temps. Notre vie actuelle n’est
plus alors qu’une apparence d’existence, une ombre, et toutefois si
puissante qu’il 8’y forme une conscience empirique des étres intel-
ligibles (ui leur dérobe complétement leur véritable existence et
ne réfléchit dans ses profondeurs ue cette apparence d’existence.

D. La liberté considérée conme possibilité du péché. — Nos idées
sur la liberté dépendent de notre idée de Dieu. Dieu, considére
avant toute détermination, est I’étre indéterminé, mais, possédant
en lui-méme la puissance illimitée de se déterminer lui-méme.
Dieu est la personnalité absolue, et Schelling proclame comme le
plus beau triomphe de la science la plus accomplie et la plus éten-
due la connaissance claire de I’existence d’un étre personnel, au-
teur et gouverneur du monde. La personnalité divine ne peut étre



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. H83

congue comme absolue que si Dieu posséde une personnalité qui
ne dépende absolument que de lui-méme. Dans la profondeur de
son étre, Dieu n’est pas autre chose que Volonté et Liberté. Sa vo-
lonté est la source méme d’une infinie plénitude d’existence, parce
(u’il veut absolument la vie et I’amour. Nous ne distinguons donc
pas Dieu et I’Absolu. Dieu étant1’Alpha est aussi par ce fait ’'Oméga,
et le T wovro ¢iz adroy est 1a raison du & wevra & abTov.

Dieu étant une personnalité absolue, crée d’autres étres par un
mouvement de libre amour qui veut les rendre participants des
biens de I’existence et, si possible, du bien supréme de la com-
munion avec Dieu. Un amour absolument parfait n’est possible
qu’a la condition que, pour étre amour, le sujet aimant n’ait pas
besoin de D’objet aimé. Or, tel est "amour de Dieu a 1’6gard du
monde; car, grace a la distinction des personnes dans 1'unité de
Pessence, Dieu se suffit absolument a lui-méme (Jean XVII, 5, 24),
On ne peut nier que, dans ce sens, I'existence du monde ne soit
contingente, u’elle aurait pu ne pas étre. Ce qui ne signifie
pas que la création soit un accident sans but; le but réside non en
Dieu, mais dans I’étre qui doit I’accomplir, et qui est appelé a réa-
liser tout ce qui est contenu dans son idée propre. Dieu précise
encore sa volonté en voulant qu'il v ait des étres semblables a lui,
et par 1a capables de communion avec lui dans 'amour et la con-
naissance. Une vie en Dieu implique a la fois le sentiment d’une
certaine autonomie par rapport a Dieu, et celui d’une différence
d’essence qui n’établisse pas une barriere entre lui et la créature
(Actes XVII, 28). Dieu établit donc la personnalité créée, et le but
propre de la création est que la personnalité réalise parfaitement
son essence. Cette volonté particuliére de Dieu implique aussi qu’il
v ait hors de Dieu des étres qui puissent par eux-mémes passer de
état d’indétermination a celui de détermination, et régler non-seu-
lement leur conduite, mais leur nature méme par une résolution
primitive, en d’autres termes, des étres doués de liberté. Cepen-
dant, cette puissance créatrice de la libertt ne s’exerce pas dans
la totalité de I’essence humaine, mais seulement dans un domaine
particulier de celte essence, le domaine moral, celui ot se meut la
faculté d’aimer Dieu et de vivre dans sa paix. On ne peut fonder
la liberté que sur des motifs essentiellement moraux, et ce sont
Ceux-ci (qui. a leur Lour, prouvent la liberté métaphysique, dont on
e peult élablir, sur le terrain spéculatif, que la possibilité. Toute-
fois, antérieurement  la premiére décision de la liberté humaine,
nous statuons un acte de la volonté de Dieu qui ordonne que la



584 JULIUS MULLER.

volonté humaine persiste par la liherté dans la communion avec
lui. L’idée de la liberté ne renferme point essentiellement la pos-
sibilité du mal. Dieu n’est régi par aucune nécessité métaphysique
d'ou procédent les perfeclions divines ordinairement appelées
morales. Dieu est ce qu’il veut, et ce qu’il veut, ¢’est le bien. Mais
I’homme n’a pas le bien pour essence propre; dés lors, la possibi-
lité du mal s’offre & lui a coOté de la possibilité du bien. Le mal est
possible pour lui, par le fait que, préalablement & toute décision
personnelle, pris dans son état naturel primitif, il n’a pas encore
accompli sa destination d’élre un avec Dieu, il est moralement in-
déterminé. Cette faculté de libre déterminatlion n’est point un
germe de mal; car, ne pas avoir encore accompli sa destination
n’est pas la méme chose qu’étre en désaccord avec elle, et la tran-
sition de 1’état d’innocence a la recherche de soi-méme ne peut
se faire que par une perversion de la volonté, et non par un simple
arrét dans le développement normal. Mieux vaudra toujours voir
dans I’homme pécheur un demi-dieu déchu qu'une demi-béte, qui,
malgreé tous ses efforts pour s’élever au-dessus de la sphére de la
simple animalité, retombe toujours misérablement au niveau de
ses demi-fréres.

Dieu est éternel, non dans le sens populaire d’une étendue de
temps illimitée, mais dans le sens d’un présent perpétuel (Jean I,
18; 111, 13 ; VIII, 58). Sans avoir besoin du temps, il peut se pro-
duire Iui-méme comme plénitude infinie; I’éternité est dans la con-
science divine ce que le temps est dans la notre. Dieu ne pouvait
communiquer cetle éternité a d’autres étres sans se donner des
égaux; comme d’autre part, la détermination premiére des étres
personnels ne peut avoir lieu qu'en dehors du temps, il faut que
cetle existence en dehors du temps soit autre chose que 1’éternité.
Notre personnalité créée ne posséde pas encore, dans son état ori-
ginel, une pleine réalité; elle a, par conséquent, le pouvoir de se
donner a elle-méme la direction fondamentale qu’elle veut; mais,
en méme temps, pour arriver 4 un état de pleine détermination,
il faut qu’elle perde la faculté de se déterminer absolument elle-
méme. Simples embryons, les étres personnels ne possédaient pas
avant de passer du royaume de l'intelligible dans le temps, la plé-
nitude d’une vie semblable a Dieu, mais seulement la faculté de se
prononcer en faveur d’une libre union avec Dieu, ou en faveur
d’une persistance du moi en lui-méme. La vie parfaite qui suivra
la résurrection dépassera en réalité la vie présente autant que celle-
ci dépasse ces germes primitifs de notre existence. Nous confes-



LA DOGTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 585

sons (ue la spéculation seule peut nous faire connaitre cet acte pri-
mitif commis en dehors du temps. Ce qui nous force a 'admettre.
c’est 'impossibilité d’expliquer autrement la présence du mal
moral en ’homme et la rigoureuse imputation que sa conscience
lui en fait. La nature seule ne produit pas et n’explique pas la per-
sonnalité, ni méme I'individualité. On ne peut nier que la nature
ne tende plutot vers I’homme; elle se borne a lui fournir dans son
développement temporel la base d’une existence naturelle : elle
annonce ’avénement d’un étre nouveau qu’elle ne peut produire
el qui lui est supérieur.

L’homme doit passer de I’état d’ignorance du péché, propre &
I’enfant (Rom VII, 7), a un état ou il lui est moralement impos-
sible de connaitre le péché, état semblable a celui de Christ (2 Cor.
V, 21); il ne le peut que s’il a conscience de la possibilité du mal
qui réside dans sa liberté. Or, ¢’est par la conscience de la régle de
la volonté qu'on arrive a la conscience de la possibilité du mal.
Cette regle régit la volonté, mais sans la lier, elle s’établit, sous
forme de prescription, dans la conscience, et elle proteste, lors-
qu’elle n’obtient pas la sanction de l'acte. Si elle était une loi né-
cessaire, on n’en aurait pas plus conscience qu’on n’a conscience
des lois de la nature organique. Gependant, la conscience de la loi
disparait, lorsque la volonté se I’est parfaitement assimilée.

En revanche, 'expérience seule peut dire si la possibilité du
mal s’est réalisée.

On n’est point obligé, parce qu'on admet que la possibilité du
mal et la conscience de cette possibilité forment la condition iné-
vitable du libre exercice du bien, de croire que ’apparition réelle du
mal soit la condition nécessaire de la conscience morale. Le péché
doit étre précédé du sentiment que telle action mauvaise, tout en
étant possible, ne doil pas s’accomplir (Gen. II, 17 ; III, 3; Rom. VII,
7-9). Sinon, il faudrait dire que nous devons d’abord nous assimiler
les différentes sortes de péché pour pouvoir ensuite les combatire.
Il faudrait aussi attribuer & Christ, comme condition de son déve-
loppement moral, au moins un minimum de péché, ne fit-ce qu’'un
péché de pensée, sans prendre garde que, lorsqu’on déchoit d’un
état de parfaite purelé, le ménimum est un maximum, et qu'un pre-
mier péché commis en provoque d’autres ultérieurement. Christ,
en se donnant pour le Rédempteur, tandis qu’il aurait eu besoin
lui-méme de rédemption, aurait commis le plus damnable des pé-
chés, le péché d’orgueil. Nous crovons, au contraire, que Christ a
eu la conscience de la possibilité du péché; nous ne nous expli-



H86 JULIUS MULLER.

querions sans cela, ni sa tentation, ni son développement humain.
Nous formulons le fait de sa saintelé en disant: non peccavit, — la
position dans laquelle il s’est trouvé au début de sa carriére par
ces mols : poturt peccare et non peccare, — et le résultat de son deé-
veloppement par cette déclaration : peccare non potuit.

On demande si I"origine du mal est concevable ou inconcevable.
Quelques penseurs, Kant par exemple, déclarent le bien et le mal
¢galement inconcevables. Sans doute, le bien, ne pouvant étre
réalisé (ue par la liberté, est inconcevable, en ce sens qu’il ne
s’explique pas par 'enchainement nécessaire qui régne dans la na-
ture. Mais nous le comprenons parfaitement, si nous le rattachons
a cet ordre moral supérieur, dont 'homme est ressortissant. G’est
le péché seul qui nous ote 'intelligence du bien et nous jette dans
des transports d’admiration & propos de certains actes d’héroisme
ou de désintéressement. Quant au mal, il demeure, dans son es-
sence, inconcevable ; 1l est un usurpateur qui s’arroge ’existence
a la face du bien, seul et exclusivement autorisé ; il est ce qui ne
doit absolument pas étre, le mystére insondable du monde. De
méme que le miracle est le mystére de Dieu, le mal est le mystére
du monde. C’est a caunse du mal que le miracle a lieu. Dieu place
son saint mystére devant les regards du monde, afin que le monde
se détourne de son propre mystére d'impureté et se tourne vers
Dieu avec foi. Tout acte particulier de péché est également incon-
cevable ; toutes les excuses que nous alléguons supposent toujours
(qu’en définitive le péché ne s’explique que par le péché. A plus
forte raison doit-11 en étre ainsi d’un premier péché par lequel une
volonté pure devient impure.

Si ’origine du mal est inconcevable, cela ne tient pas seulement
aux bornes de notre esprit, mais aussi a la nature méme du mal.
Nous n’arriverons jamais, méme dans I’état de perfection, a le
comprendre, de méme (ue déja maintenant c’est dans nos mo-
ments de plus intime communion avec Dieu que nous le compre-
nons le moins. Dieu lui-méme doit I’envisager comme quelque
chose d’arbitraire, d’irrationnel, d’entiérement distinct de lui, et qui
doit étre vaincu dans son régne.

[[. DE L’ACCORD DE LA LIBERTE HUMAINE AVEC LA VOLONTE ET LA
SCIENGE INFINIES DE DIEU.

Dieu est bien plus qu’un principe du monde absolu, renfermant
lans une unité éternelle, ce (qui dans le monde est soumis a la division



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 587

et au temps. Dieu est la plénitude vraiment infinie de I’existence,
déterminée et distincle en elle-méme. Dieu est maitre de se limi-
ter lui-méme : toute véritable force sait se restreindre, se tenir en
repos. Un Dieu incapable de se limiter lui-méme auraif besoin
d’étre délivré de sa toute-puissance, parce que celle-ci ne lui per-
mettrait pas d’ouvrir un champ d’action a une liberté autre que la
sienne. Au reste, dans la docirine chrétienne, Dieu ne crée pas le
monde pour manifester son infinie puissance : I'amour est le prin-
cipe moteur de la puissance, et I’on ne peut entendre le rapport de
la toute-puissance divine avec la liberté humaine qu’en concevant
la toute-puissance unie a 'amour. C’est 'amour qui propose a la
puissance son hut, savoir I'accomplissement de la créature person-
nelle dans la communion avec Dieu. Afin que le bien se fit dans
la créature, et qu’ainsi cette perfection de ’amour dans laquelle la
sainteté et la félicité se confondent, fut atteint, Dieu a voulu don-
ner 'existence et ’activité a un principe si autonome qu’il peut se
décider méme contre Dieu. L’existence d’étres libres dans le
monde est 'effet d’'une limitation propre de Dieu, et de son action
dans le domaine qu’il a assigné a la liberté créée, mais non une
limitation de la puissance de Dieu. Dieu ne veut pas autre chose,
dans le domaine des esprits créés, que le bien; mais il veut que ce
bien s’accomplisse d’aprés un ordre déterminé, en procédant de
la liberté de la volonté. Dieu veut a la fois le but général, savoir la
réalisation du bien, et le moyen, savoir la liberté de I'homme. Il
ne saurait donc étre question d’imputer a Dieu une voluntas ineffi-
cax. Dieu veut de méme, dans le domaine de la Rédemption, le
but général qui est le salut et le moyen, savoir la participation de
I'homme a ce salut par la foi en Christ. Cette volonté de Dieu a
pour conséquence, dans la premiére de ces sphéres, la révélation
a I’esprit humain de la loi divine par le canal de la conscience, et
dans la seconde, 'accomplissement d’une ceuvre de rédemption
suffisante pour tout le genre humain et ’offre qui en est faite a
’homme, soit dans cette vie, soit apres cette vie, d’'une maniére i
nous inconnue. Le but certain de Dieu, ¢’est 1’établissement de son
royaume; Dieu le considére de toute éternité comme atteint, et la
limitation personnelle qu’il s’est imposée comme dépassée. Nous
savons donc qu’il sera atteint ; autrement ’homme n’existerait pas
du tout. Le mal peut retarder, mais non en empécher la pleine
réalisation. Altribuer & Dieu une vaine aspiration, une volonté qui
dépasse son pouvoir en se proposant des buts qu’elle ne saurait
atteindre, c’est comprometire la toute-puissance et détacher celle-



588 JULIUS MULLER.

ci de la toute-science. En résumé, Dieu a créé la sphére des es-
prits appelés & se déterminer librement; sa volonté cesse, par rap-
port & eux, d’étre causale pour devenir impérative. Dieu veut que
tout ce qui se passe dans cetle sphere proceéde d’une autre vo-
lonté, ce qui implique la possibilité d’une volonté contraire a la
sienne. A cel effet, il cesse de vouloir, il permet. Il permet des
désordres réels, des temps d’arrét qui font obstacle a la réalisation
du but du monde; mais il ne permelttrait pas que ces désordres
fissent échouer définitivement son dessein.

Dieu posséde outre la toute-puissance la toute-scicnce. Eleveé
au dessus de tout temps, il ne connait pas la distinction du temps
en passé, présent et avenir. Toutefois, le temps étant la forme ob-
jective de I'existence conditionnelle, la succession des moments
doit étre pour Dieu quelque chose de réel; autrement il faudrait
admettre que Dieu ne connail pas le monde dans sa réalité. Tout
est donc present pour Dieu; et cependant il voit chaque événe-
ment a sa place, déterminée dans la suite des temps, étroitement
lié & ce qui précéde et & ce qui suit. En résulte-t-il que parce
(qu'une chose est connue de Dieu, elle soit voulue de lui, et que la
liberté humaine ne soit qu’une illusion ? Distinguons d’abord deux
objets de la science de Dieu: I'idée du monde réalisé présente a
I'entendement divin et vonlue par la pensée de Dieu, en raison de
son amour ; puis 'idée du monde se réalisant, & partir d’un com-
mencement déterminé par une volonté créatrice, idée absolument
présente a I’éternelle science de Dieu. La seconde de ces idées est
un progrés sur la premiére. Ohservons ensuite que si cette seconde
connaissance, la connaissance objective du monde, dépend primi-
tivement de la volonté créatrice de Dieu, elle s’en distingue for-
mellement. Ce que la volonté pose a lilre d’existence distincte
rentre éternellement dans la conscience divine par la connais-
sance. Celle-ci n’exerce pas la moindre influence sur son objet;
elle se borne a en reproduire les moindres traits comme un fidele
miroir. La volonté de I’homme enveloppée dans toutes ses déci-
sions par I’éternelle connaissance de Dieu ne prend pas ses reéso-
lutions parce que Dieu les sait, mais Dieu les sait, parce que
I’homme les prendra. Nulle prédiction n’est la cause de I’événe-
ment preédil. La volonté divine se contente de commander a la vo-
lonté créée ses déterminations propres; elle pose donc la possibi-
lité d’une décision contraire, non pour que celle-ci soit réalisée,
mais pour qu’elle soit niée: si elle se réalise, quoique étrangére &
la volonté de Dieu, elle est présente a sa science. La science di-



LA DOGCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 589

vine (rouve son accord avec la volonté divine dans I'idée que Dieu
voit de toute élernité la résistance a sa volonté, vaincue au terme
du développement du monde.

Ce qui, dans ces matiéres, a troublé beaucoup d’esprits, c’est
que ’on a confondu le nécessaire avec le certain, et le contingent
avec I'incertain. L’erreur provient de ce que dans I'avenir le né-
cessaire seul est certain pour nous.

QUATRIEME PARTIE.
La diffusion du pécheé.

. L’'UNIVERSALITE DU PECHE, FAIT D’EXPERIENCE.

Nous réclamons pour I’homme, a coté du besoin de rédemption,
une certaine capacité de rédemption; nous reconnaissons en lui
la présence d’un élément qui incline & recevoir la parole divine et
d’une certaine faculté de suivre ou de ne pas suivre cette propen-
sion intérieure. Autrement, nous ne saurions comment expliquer
certains phénoménes moraux qui se passent dans la sphére des
vies étrangéres a la Rédemption, tels que la prise de résolutions
conlraires aux convoitises personnelles et conformes au sentiment
du devoir. La nature humaine ne peut pas faire disparaitre com-
plélement les vestiges de son origine: ils survivent sous forme
d’un certain pouvoir de bien faire; le scélérat le plus consomme
en a encore quelque conscience. L’Ecriture nous montre ’homme
irrégénéré en proie a la division, a la contradiclion, a Vinquié-
tude (Rom. VII, 14-23). Ce qui lui reste de capacité de bien faire,
ne peut s’appliquer & un plus noble but qu’a lui faire saisir avec
humilité et soumission le salut que Dieu lui offre.

On peut distinguer, méme en déhors de la sphere de la Rédemp-
tion, deux classes d’hommes. Les uns sont nobles, spirituels, bien-
veillants, amis du droit et de la vérité ; les autres sensuels, gros-
siers, durs, indifférents a la vérité et an droil. Mais les premiers
eux-meémes ne sont point exempts de péché réel. Nous préférons,
sur ce point, les théories panthéistes qui accentuent énergique-
ment le contraste du bien et du mal, & la théologie rationaliste
avec ses tendances pélagiennes, avec sa distinction des péchés en
crimes ou violations criantes du devoir et en fautes ou faiblesses
dont nul n’est exempt et dont on ne peut se faire de graves re-
proches. Une pareille distinction est on ne peut plus relative et



290 JULIUS MULLER.

arbitraire. Un esprit pur qui descendrait parmi nous trouverait in-
finiment répréhensibles une multitude de péchés qu’il découvrirait,
méme chez les meilleurs. Ce sont ces meilleurs qui s’accusent le
plus d’avoir péché contre leur conscience, et qui, en fait, pechent
le plus souvent contre elle, attendu que la conscience sommeille
chez les masses et que le sentiment du péché suppose déja le re-
veil de la conscience. Un caractére général de la vie morale hors
de Christ, c’est de n’avoir pas conscience de la maladie radicale
dont elle soufire et du hesoin qu’elle a d’une guérison radicale.
On ignore qu’une telle vie morale a le moi pour principe, et que
celui-ci peut parfaitement s’accommoder de la pratique de quel-
(ques vertus el de I’honnéteté extérieure. Chacun a son coté faible.
par ou le péché n’aurait qu’a le saisir au moment favorable pour
le précipiter dans le crime. L’innocente petlite fille elle-méme n’a
besoin que d’un instant de contact avec un homme corrompu pour
se flétrir. Un moment suffit pour détruire toute une vie de vertus.
Ce qui protége notre vertu, c’est la faveur de laccident; que se-
rions-nous devenus, si dés nolre bas-dge nous avions subi des in-
fluences corruptrices? a quoi n’a-t-il pas tenu qu’a telle époque
de notre carriére quelque mauvais penchant n’ait pas fait explo-
sion en nous ?

L’Ancien et le Nouveau Testament sont pleins de la supposi-
tion de P’existence universelle du péché. Ainsi, dans le Nouveau
Testament, Christ pose la conversion comme condition de la par-
ticipation au rovaume de Dieu, I’état de I’humanité nous est dé-
peint en dehors de Christ, comme un état de réprobation aux veux
de la sainteté divine, 'ceuvre expiatoire de Christ s’élend a tous

les hommes, au monde entier ; les chrétiens eux-mémes sont trai-
tés de méchants et invités a implorer le pardon de leurs péches.

Christ n’appelle justes et bien portants (ue ceux quis’estiment tels
a tort.

[I. LE PECHE CONSIDERE COMME CORRUPTION DE LA NATURE HUMAINE,

Nous sommes dans un étal de désordre ; le péché est immanent
en nous; la disposition habituelle de notre vie inlérieure est mau-
vaise. Dans les vies ou la sanctification a commencé, le péché se
manifeste moins par des actes délerminés que par un état de pa-
resse, par une disposition d’amertume dominante, par des motifs
égoistes (ui président aux ceuvres morales. Nous sommes, grace
au péché, dans un état d’ignorance morale, d’ou résultent des pé-



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 591

chés inapercus, de sorte qu’il serait téméraire de prétendre qu’au-
cun moment de notre vie fut exempt de péché. Le témoignage ap-
probateur de notre conscience ne doit pas nous inspirer une con-
fiance absolue. Ceux-la méme qui se sanctifient ont les défauts de
leurs ualilés, et leurs vertus peuvent succomber, tantot a des in-
fluences actives de la recherche de soi-méme, tantol a des formes
negatives ou passives de ce principe délétére.

On dit que nous tombons dans cet état de désordre par des
chutes individuelles! Mais le premier péché de chaque individu
n’est pas le signal de l'invasion dans sa vie d’un élément absolu-
ment nouveau ; c’est plutot le réveil d’une force latente ui som-
meillait aun plus profond de son étre (Rom. VII, 8-9). Ce qu’on ap-
pelle I'innocence de 'enfance n’est qu’une moindre intensité de
la perversion et de I’égoisme de la volonté. Que si l'on préte a
I'enfant une innocence absolue, et que I'on impute aux circons-
tances extérieures le développement du péché, il reste a expliquer
l’accueil que celui-ci rencontre et 'impuissance des circonstances
les plus favorables a prévenir ce développement. D’autres invo-
quent la liberté de la volonté : mais alors, comment se fait-il que Ia
volonté ne se décide pas en faveur du bien comme du mal, et que,
dés I’éveil de la conscience morale, le péché apparaisse dans toute
vie humaine? D’autres enfin, alléguent la faiblesse naturelle de
’homme : mais, dans ce cas, on cesse de tenir celte faiblesse méme
pour un élément de péché, un désordre et une corruption: on fait
proceder le péché des lois nécessaires du développement humain,
et 'on formule une idée de la nature humaine attentatoire a la
sainteté du Créateur.

Reconnaissons plutot qu’il existe chez tout élre humain un pen-
chant inné au mal, une disposition naturelle désordonnée. Nous
le croyons dans la pratique de la vie, puisque, dans nos rapports
avec les hommes, nous comptons toujours sur leur faiblesse mo-
rale, et nous taxons d’orgueilleux celui qui se déclare sans péche.
Si tous les hommes sérieux, v compris les disciples les plus pro-
nonces de Pélage, sont certains de 1’existence universelle du pé-
ché, et croient d priori 4 la nécessité du péché, c’est qu’ils ont
clairement conscience que le péché est implanté dans la nature
humaine actuelle. On sait de reste combien le mal est facile, et
quels efforts, quelle lutte coute la recherche du bien. Les idées les
Plus grandes et les plus saintes rencontrent au sein de I’humanite
une energique résistance; les plus nobles figures de 'histoire ont
eu leurs heures de défaillance, et 'accueil fait de tout temps a I'évan-



592 JULIUS MULLER.

gile de Christ est la confirmation la plus éclatante du besoin de
rédemption qu’il assigne a la nature humaine. On sait aussi qu’au-
cune éducation n’est complete sans un élément de discipline ou
de correction, méme pour les natures les plus souples; et tandis
(qu'une mauvaise éducation peut prédire a coup sur les effets
qu’elle produira, n’est-il pas constant que les meilleures édu-
cations échouent sans cesse ? Enfin, une des preuves les plus fortes
de la profondeur du péché, c’est la ténacité avec laquelle il per-
siste dans la vie des rachetés qui se sanctifient. Sans doute, 1’em-
pire du péché est détruit, la puissance du péché décline, il n’offre
plus & ’homme régénéreé lattrait qui le rend agréable & ’homme
du monde. Cependant, celui (ui se sanclifie lutte encore; il a le
sentiment (que jamais dans cette vie terrestre il ne pourra parvenir
a 'exemption du péché. Son péché se manifeste sous forme de
mouvements involontaires qui devancent la vigilance de la volonté,
ou sous forme d’éléments vicieux qui troublent de leur présence
la pureté d’une action inspirée par un noble motif. Le péché a son
siége dans les derniéres profondeurs de la nature de ’homme et
précede, conditionne les manifestations de la conscience. L’Ecri-
ture enseigne effectivement que dans toute vie humaine, excepté
celle du Sauveur, il existe un germe profond de péché, immanent
dés la naissance. (Ps. Il, 7; Gen. VIII, 21; Jean III, 3, 5; I, 12, 13;
Tite III, 5; Jaq. I, 18; I Pierre I, 3, 23; Eph. IV, 22; Col. 1II, 9;
Rom. VI, 3-6; VII, 5, 14; VIII, 3, 9.)

Notre corruption naturelle consiste, sous sa forme positive, en
un égoisme acharné. Si, chez les enfants, 1’égoisme naturel se ma-
nifeste a I’occasion des penchants et des jouissances des sens, c’est
(que le désordre produit par la volonté dévovée s’est étendu a ce
domaine. Notre corruption a aussi un coté négatif, qui se traduit
dans I'état de faiblesse et de compression ou se trouve en nous le
germe de la religion. Nous sentons (dans nos moments de plus
grande sainteté que la religion, principe de la vie morale et spi-
rituelle, doil tout embrasser et tout dominer. Mais la conscience
de I’homme ordinaire ne 1’envisage que comme quelque chose de
transcendant; il ne s’éléve a Dieu qu’en surmontant ses disposi-
tions naturelles, et cette répugnance ne disparait que chez les
hommes d’une piété profonde.

Nous avons encore une preuve du désordre moral dont souffre
I’humanité dans la sphére physique, dans le phénoméne universel
de la mort. L’Ecriture représente la mort physique de ’homme
comme la conséquence et la punition de son désordre moral



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 593

(Rom. V, 12, etc.; I Cor. XV, 21, ete.; Rom. VIII, 10; 1 PierreIV. 6;
Jean VIIL, 4%; Gen. I, 19, 22, 24); elle est le paroxysme des dou-
leurs et des peines de la vie d’ici-bas. Terrestre d’origine, I’homme
pouvait mourir ou ne mourir pas:; mais cette incertitude n’était que
provisoire; et 'lhomme avant péché, la mort physique est devenue
pour lui une inévitable nécessité. Nous voyons que Christ, le se-
cond Adam, a, avant sa mort, un corps parfaitement semblable au
notre (Hébr. I, 14; T Jean 1V, 2, 3). Aprés sa résurrection, son corps
est encore terrestre (Jean XX, 27, Luc XXIV, 42, 43); cependant,
a partir de ce momenlt, il s’opére en luiun développement qui sus-
pend la possibilité de la mort, un procés par lequel Pesprit pénétre
et s’assimile le corps, pour qu’il devienne, conformément a sa des-
tination primitive, I’expression pure et parfaitement transparente
de D’esprit, un corps spirituel. C’est & ’ascension que le corps de
Christ devient ce corps de gloire (I Cor. XV, 48,49), auquel le
notre doit un jour étre semblable (Phil. I, 21). On concoit par-
faitement des lors que saint Paul rattache la résurrection du corps
a la foi en 'immortalité de la personne, et qu’il associe la résur-
rection des fideles et leur entrée dans une vie céleste a la résur-
rection et & I'ascension de Christ.

La mort, conséquence du péché, se présente sous deux aspects.
Elle est d’abord mort spirituelle, mort ¢niérieure, division et ser-
vitude intérieure, d’oni résulte, apres le jugement, la mort, seconde
manifestation publique de la ruine intérieure (Apoc. II, 11; XX, 6,
14; XXI, 8); cette mort-la ne se produit que lorsque I'homme se
Pest attirée par des péchés en acte (Rom. VIL 9, etc.; Jaq. 1, 15).
Elle est de plus, mort extérienre, séparation et paralysie extérieure,
s0it & ’heure de la dissolution, soit aussi dans 'état de servitude
qui la suit (Jean VI, 49, 50; VIII, 21, 24, 51; Rom. V, 12, 14, 17,
21: 1 Cor. XV, 54-56). La servitude est abolie en principe pour les
croyants, au moins en ce qui concerne le coté spirituel de leur
existence: ils peuvent donc soupirer aprés la mort (Phil. I, 21;
I Cor. V, 8). Mais en ce qui touche au coté naturel de leur exis-
tence, la mort demeure un chatiment que les croyants eux-memes
doivent subir & cause de leur nature pécheresse, et c’est pour cela
f’ils soupirent apres la rédemption de leur corps (Rom. VIII, 19,
21, 23). La mort physique étant le fruit du péché, on comprend
I'importance que le Nouveau Testament attache & la résurrection
des corps. De méme que ’homme ne s’éléve moralement (u’en
mourant & lui-méme (Rom. VI, 2, 8). il faut aussi qu’il meure phy-
siquement pour vivre (I Cor. XV, 36).

C. R. 1868. 38



JULIUS MULLER.

=74
<
e
Ca

III. LA DOCTRINE DU PECHE ORIGINEL D APRES L'EGLISE.

Voici ce qu’enseigne I'Eglise. Dieu aurait primitivement dote
I'homme, sa créature, d’une justice originelle; sa nature aurait
compté la saintelé de la volonté et la sagesse de la connaissance
parmi ses attributs. 87l élait demeuré fidele, il aurait transmis sa
nature par voie de génération a ses descendants, de maniere que
ceux-ci auraient eu toute facilité a développer des qualités qu’ils
ne possédaient d'abord qu’a I'état de dispositions. Mais nos pre-
miers parents sont tombés, et ils ont imprégné leur nalure, corps
et ame, de 'amour du mal. Tous les hommes auraient hérité, par
voie de génération, de cetle perte de I'image divine et de cette
disposition au mal, et ces deux éléments constitueraient le péche
originel. Celui-ci, vrai péché, placerait I'homme en état de culpa-
bilité devant Dieu, et le rendrait digne, dés l'origine de son exis-
lence, de la condamnation éternelle. Le péché originel serait donc
une coulpe originelle.

Mais on ne peut parler de culpabilité que si I'acte ou I’état a sa
raison derniére dans la détermination propre d’un sujet personnel.
Si le sujet ne sert que de point de transition a des déterminations
recues de quelque aulre puissance, on ne saurait le dire coupable,
a moins (ue, par une décision antérieure, il n’ait donné prise a
celle puissance sur lui. Notre état de péché et nos péches dacte
ne doivent donc pas nous élre imputes, si ce sont nos premiers pa-
rents qui sont les auteurs de notre état: nous sommes des malheu-
reux et non des coupables. Il n’y a de coulpe que la ou il v a dé-
cision personnelle. L’Ecriture ne tient pas un autre langage, quand
elle distingue si nettement les enfants du siécle des enfants de lu-
miére, el que, dans ses descriptions du jugement dernier, elle ne
connail cue les personnes. Tout individu personnel est un tout en
lui-méme. Admettre que I'état de détermination naturelle soit plus
qu'un élément de péché, et constitue tout le péché, c’est tomber
dans un naturalisme qui compromet la doctrine du jngement der-
nier et celle méme d’une survivance personnelle. Quand on de-
mande quelle part de responsabilité revient a U'individu dans 1'en-
semble compliqué des influences qu’il subit et des délerminations
qu'il prend, venir parler de culpabilité collective, c’est poser. el
non résoudre la question.

On ne sauve pas la doctrine du péché originel en limitant la
responsabilité de ’homme, en supposant que le pécheur ne soil



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PEGHE. 593

coupable devant Dieu que de son assentiment aux attraits du pé

ché inné et des actes ou des états mauvais qui découlent de cel
assentiment. On ne réussit pas a distinguer ainsi d’une maniere
précise ce qui, dans une vie d’homme, est le fait du péché inné et
ce (ui est la faute du pécheur lni-méme. L’expérience alteste que
le peché inné n’attend pas pour se manifester les sollicitalions de
[a volonté, qu’a coté des péchés consentis, il en est une foule de
non consentis. Quel principe pourrail-on, d’ailleurs, appliquer
pour distinguer dans une vie ou dans un acte la part de péche
inné el la part de péché librement voulu et imputable? On risque
de plus de tomber dans l'atomisme qui isole les décisions per-
verses, et ne les estime pas capables de fonder un état d’ame : on
s'oblige, en ne condamnant que les actes, fruils de la liberté, a ab-
soudre tout ce qui proceéde d'une passion aveugle. Enfin, un autre
vice e cetle theéorie, c’est qu'elle n’explique pas coinment il se
fait que, la volonté étant libre de se soustraire aux attraits de la
nature corrompue, aucun homme ne soit parvenu a la conscience
de lui-meéme et n’ait gardé sa pureté primitive. Comment concilier
celte universalité du péché qui revét un caracteére de nécessité avec
la condition d’une libre volonté sans laquelle il n’y a pas de véri-
table conscience de la coulpe ?

On ne peut lever la difficullé qui nous arréte qu’en montrant
((ue la volonté, cause de cette corruption de la nature qui précede
le péche réel chez tous les descendants d’Adam, est en méme
lemps notre propre volonté. Un théologien luthérien du dix-sep-
titme siécle, Quenstedt, propose de considérer Adam comme Ie
chef a Ia fois naturel et moral de la race humaine, de telle sorle
(ue tous ses descendants auraient réellement pris part a l'acte vo-
lontaire d’Adam. Mais sur quoi se base-t-on pour établir cette
unité ? Ce ne peut étre sur ce qu'Adam a été le représentant mo-
ral de la race, puisqu’il n’a point recu de celle-ci mission de la
représenter. On a insisté dans les temps modernes surla portée
réaliste des idées d’espéce, et ’on a soutenu que ce n’était pas
Uindividu, mais Iespece qui avait chuté. Mais ce réalisme a le dé-
faut de rendre impossible I'apparition d’un Sauveur sans péché et
la délivrance de I’homme du péché. Aussi nous dispensons-nous
de montrer que métaphysiquement I'idée d’espece ne peut pas
exister éternellement d’une existence personnelle et se réaliser a
travers le temps dans toutes les personnalités humaines.

Nous concluons que le dogme du péché originel ne peut pas
eétre défendu sons la forme que lui donne I'ancienne théologie.



596 JULIUS MULLER.

Posons deux points que I'Ecriture articule nettement: 1’exis-
tence d’un état de péché, meélé a notre nature et provenant de la
chute d’Adam, état qui rend tous les hommes pécheurs, — et la
culpabilité personnelle de tous les descendants d’Adam. Le passage
Rom. V. 12-19 est le seul d’ou il résulte que le péché d’Adam soit
avec le péché de ses descendants dans un rapport de cause a effet;
P'universalité de la mort y est représentée comme une conséquence
de la chute d’Adam; mais ’apotre ne dit pas que la chute d’Adam
so0it a elle seule une cause suffisante de I’empire exerce par le pé-
ché sur la vie naturelle de 'espece humaine, ni que le péché du
premier pére soit imputé & ses descendants autrement que sous la
forme d’un assujettissement a la mort.

Nous considérons le récit de la chute non comme une lhése
philosophique revétue d’une livrée historique, ni comme un
mythe, mais comme la tradition la plus pure du fail lui-méme;
nous attestons la supériorite de ce récit sur les légendes de
heaucoup de peuples plus cultivés, le rapport qu’il offre avec le
contenu historique des onze chapitres suivants, et le témoignage
de saint Paul (Rom. V, 12-19; [ Cor. XV, 21, 22; II Cor. XI, 3;
[ Tim. II, 14). Cela ne signifie pas que tous les traits de ce récit
soient rigoureusement historiques. Mais la science fera bien de
s’avouer incompétente a opérer le départ. Il raconte plutot Pori-
gine de I'empire universel du mal que celle de "universalité dn
péche. 11 'y est parlé des peines de la vie terrestre, de la mort, con-
séquence et punition du péché, soit pour nos premiers parents,
soit pour leurs descendants. 11 v est simplement dit que la corrup-
tion de I’homme, quelle qu’en soit 'origine, a sa raison en lui-meéme.
Nulle part, mention n’y est faite d'une transition d’un état de
pureté a un état de péché. A Pappui de I'idée qu’a 'origine espece
humaine aurait été dans un état de sainteté, on invoque Gen. |,
26-28; on entend alors par I'image de Dieu une sainteté et une
sagesse parfaites, et I'on affirme que la chute de nos premiers pa-
rents a entrainé pour eux et pour leurs descendants la perte de
cette image. Nous nions qu’aucun passage des Ecrilures nous au-
torise a croire (que, par la chute, la race humaine ait perdu 1’image
de Dieu. L'image de Dieu en I'homme, ¢’est son essence person-
nelle, la conscience qu’il a de Dien et de lui-méme (Actes XVII,
28, 29). Dés lors, image divine, en d’autres termes, la personna-
lite spirituelle, peul subsister jusque dans 1’état de péché (Gen. IX,
6; Jaq. IIL, 9); elle a pour effet la domination sur la nature (Gen. I.
26); et I'image qui résulte de la Rédemption (Col. III, 10) est le



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 597

parfait et réel accomplissement de la personnalité humaine. Nous
rappellerons aussi ce que nous avons déja démontré, c’est que la
créature personnelle n’a pas pu débuter par un état primitif de
perfection morale; autrementi il n’y aurait jamais ex pour elle de
possibilité de mal faire.

IV. L’ORIGINE DU PECHE INNE.

Nous revenons donc a notre idée d’un état de péché provenant
d’une source antérieure a notre existence individuelle dans le
lemps, et ayant pour cause une décision personnelle; nous sommes,
dés lors, justifiés & dire du penchant au péché qu’il est inné a hu-
manité et cependant qu’il résulte de notre propre faute. L’Ecriture
se tait. il est vrai, sur cette existence antérieure. Nous ne pouvons
non plus avoir conscience de cette décision (ue nous avons prise
hors du temps en faveur du mal, parce qu’elle ne peut nous offrir
le caractére d’un acte passé, présent ou futur: elle se réfléchit
dans notre conscience sous la forme d’un élat, et non d’un acte.
Celle-ci nous accuse, en effet, non-seulement de certains actes dé-
terminés de péché, mais aussi d’un état de péché antérieur a ces
divers actes el leur servant de cause; malgré Puniversalité du pé-
ché qui pourrait faire conclure a sa nécessité, la conscience nous
déclare coupables et se comporte comme si elle avait connaissance
de celte chute hors du temps. Consultons I’expérience : elle nous
montre partout dans le péché un dévoiement de la volonte, el
point un désordre naturel subi a contre-cceur. Le principe général
de cetle corruption innée, ¢’est une concentration égoiste du moi
sur lui-méme. L’empire des sens n’en est qu’une manifestation, et
ne devient fatal que lorsqu’il s’atlache a quelque volonté bonne
du moi pour la combattre. Le péché est ahsolument spirituel de sa
nature; ce qui explique que, dans l’ordre des esprits, I'élévation
du rang ne soit point une garantie de pureté, et puisse, au con-
Iraire, conduire a ’orgueil et & impiété diaboliques. On n’a donc
pas hesoin, pour se rendre compte du péché primitif, de chercher
aucune sollicitation en dehors du moi spirituel. Notre moi a voulu,
a l'origine, s’ériger en principe souverain, voila pourquoi nous
sommes soumis, pendant le cours de notre développement ter-
restre, a un ensemble de circonstances. telles que des autorilés a
accepler, des afflictions qui commandent la résignation, etc., pro-
pres a dompter et discipliner notre moi. L’obéissance est laracine
d’ott nait la vraie liberte.



598 JULIUS MULLER.

L’homme a pu se trouver en présence de la double alternative,
ou de s’affirmer lui-méme, en niant la volonté divine, ou d’affir-
mer, 4 coté de son moi, la volonté divine, mais en prescrivant a
celle-ci des limites conformes aux intéréls du moi. La seconde de
ces alternatives nous parail la plus vraisemblable, attendu qu’on
retrouve en ’homme une faculté de réaclion contre le principe
souverain de I’6goisme, qui témoigne d’'un reste d’influence con-
serve par la regle éternelle de la volonté. Cette faculté produit,
entre autres, cet étal d’indécision et de division dans lequel est
habituellement plongé I’'homme naturel.

Nous croyvons (qu’une partie du monde des esprits a pris, des
IPorigine, une décision (ui leur a assuré une communion morale
parfaite avec Dieu : ils se sont élevés par un développement con-
tinu d’un état de pureté native a un état de sainteté. Une aulre
partie de ces étres, en revanche, a pu rompre d’'une maniére com-
plete et définitive avec Dien, de facon & navoir plus aucun pen-
chant au bien durant le cours de leur existence temporelle. Ainsi
se seraient formées les classes distinctes des anges et des diables.
Nous estimons que les divers ordres d’étres, dont se compose le
rovaume des créatures personnelles, existent antérieurement a la
chule. |

Mais, dira-t-on, si tous les étres auxquels était proposé l'idéal
humain a réaliser, ont trempe dans la faute premiére, n’en res-
sort-il pas que le péché est inhérent & I'idée méme de la nature
spirituelle de I’homme, (u’il est, par conséquent, inévitable ou
justifiable ?

Nous répondons que rien ne nous empéche d’admettre que des
étres innombrables, du méme ordre (ue nous, ont, dés leur déci-
sion primitive, écarté la possibilité du mal, et ménent une exis-
tence essentiellement analogue, dans ses conditions fondamentales,
i notre existence terrestre. Senlement nous ne connaissons (qu’une
de ces volontés humaines, restée fidele a la volonté divine, savoir
la volonté de Christ. Notre conscience nous révéle Uinfluence e
cet acle intelligible sur I’existence actuelle, par la coulpe primi-
tive qu’elle attache & potre nature et par le sentiment d’un désordre
qu’elle éveille en nous. Aussi les saints ne seront-ils pas des inno-
cents, étrangers au sentiment du péché, mais des rachetés qui sau-
ront leurs péchés couverts par le pardou.

Le péché inné a tous les hommes a une seconde source.

Tout individu nait avec des dispositions naturelles ui le distin-
guent. quant a la qualité, des autres individus: les imes ne sont pas



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE, 599

semblables. Ces disposilions particuliéres sont produites en chaque
individu par la force génératrice de ’espéce qui agit, par ’entre-
nmise des parents, au moment de la génération. Ce n’est pas tant la
personnalité spirituelle qui agit dans cet acte, ¢’est plutdt un fond
de nature inconscient, dont la puissance nous est révélée, dans le
domaine de ’expérience, par une foule de faits, tels que la trans-
mission de maladies corporelles ou mentales, et méme de désor-
dres moraux, I’explosion chez les enfants des conséquences fatales
des péchés des peres, la disparition momentanée et la réappari-
tion soudaine au bout d’une ou deux générations des mauvaises
dispositions des ancétres. L’acte sexuel n’a rien en soi de criminel:
il participe seulement a Pinfection du péché inné, et cela d’autant
plus, que le nceud entre le corps et ’ame est le point le plus sen-
sible de I"organisation humaine, et que I’acte sexuel tient a la fois
du domaine de la chair et du domaine de I'esprit par le rapport
(uiil établit entre les personnalités. L’élément de péché n’est ici
(accidentel. et le mode de propagation serait le méme pour des
etres purs. Quoi qu’il en soil, la transmission des mauvaises dispo-
sitions particuliéres dénote un désordre universel de 1’espéce, qui
se communique aux individus par la génération. Nous constatons
ici une seconde source du péché inné, un désordre distinct de la
corruption qui résulte de la révolte de la libre volonté contre
Dieu.

Transportons-nous au commencement de ’histoire de I'huma-
nité dans le temps.

Quand nous posons en principe (ue notre race a péché primi-
tivement en dehors du temps. nous n’entendons pas (ue notre dé-
veloppement moral dans le domaine de I’expérience soit la simple
manifestation de cet acte intelligible primitif. A 'origine, la volonté
humaine est divisée, mais il ne s’ensuit point que cette division in-
lérieure doive se produire sous forme de chute. La volonté doit,
par la lutte, acquérir la claire conscience de son éfat de deéchire-
ment: mais, la nature corporelle n’élant pas encore plongée dans
le désordre, et la conscience sollicitant I’homme & I'obéissance en-
vers Dieu, la volonté peut encore triompher et guérir de sa bles-
sure. Adam aurait pu inaugurer un développement tendant & af-
franchir la volonté de sa division originelle; il n’aurait eu qu’a
observer la défense de Dieu, défense destinée  donner 'eveil a
I'instinet d’émancipation du moi, mais aussi a le faire vaincre par
le moi. La sollicitation an mal devait partir d’un étre déja mauvais
el frappé du contraste secret qu’offrait I'état de 'homme avec la



600 JULIUS MULLER.

faiblesse de sa volonté. Cet étre d'une intelligence supérieure ne
pouvait étre que Satan (Rom. XVI, 20; [ Jean III, 8; Apoc. XII, 9:
Jean VIII, 44). Salan fail miroiter aux veux de la femme la per-
spective d’arriver par la connaissance du bien et du mal a I’égalité
avec Dieu: il sollicite par cet appat la volonté, déja inclinée dans
le sens de la révolte, a sortir de son indécision, et 1’homme suc-
combe. Nous avons, dans tout ce récit, non point la narration de
I'origine du péché, mais I’histoire de I’origine du mal, de I’empire
de la souffrance et de la mort. Un désordre s’est glissé dans la vie
psychico-physique de I'homme, témoin P'universalité de la mort.
Ce désordre se distingue du désordre de la volonté par un carac-
tére d’hérédité qui nous fait remonter jusqu’a nos premiers pa-
rents (Rom. V, 12). I1 est clair dés lors que la chute de ceux-ci a
eu pour conséquence une corruption de leur vie psychico-phy-
sique, qui s’est transmise par voie de génération a leurs descen-
dants, une disposition des penchants sensuels a refouler les in-
fluences de D’esprit, une tendance mauvaise qui affecte une grande
variété de formes et qui constitue le péché originel proprement
dit. Ce qui ne varie pas chez les individus, c’est 1'état de ruine de
la volonté, dii a la décision primitive de la liberté, état qui subsiste
meéme chez les saints, reparait, s’ils ne veillent pas, et par conse-
quent se transmel. Ce qui varie pour la forme et le degré, c’est le
défaut d’équilibre qui régne entre les qualités de I'ame et celles
du corps; ce désordre-la peut étre I'effet de la disposition morale
des parents.

Notre théorie a le mérite de confirmer la doctrine officielle, de
la compléter, de lui offrir la solution de ses antinomies. Elle pré-
sente, il est vrai, un caractére ésotérique; mais, & moins de renon-
cer a toute spéculation, la théologie protestante contiendra toujours
des doctrines d’une nature ésotérique. En pratique, il faut qu’on
démontre la culpabilité de tous et de chacun, en faisant appel au
témoignage de la conscience, qu’on établisse nettement le rapport
de dépendance ol nous sommes avec les générations précédentes,
et la disposition au péché avec laquelle nous naissons tous , et
qu’on représente comme un mystere la solution d’une contradic-
tion que la science s’efforce de lever a sa manieére. Par-dessus tout,
gardons-nous des théories déterministes, spéculatives ou non spe-
culatives, qui font bon marché de la responsabilité morale de
I’homme.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 601

CINQUIEME PARTIE.

L’affirmation croissante de l'individu dans le sens
du peéche.

Nous avons déja eu maintes fois l'occasion de distinguer les pé-
chés en deux classes. Les uns jouent le role de causes efficientes.
lorsqu’ils introduisent une nouvelle forme de péché ou manifestent
d’une maniére nouvelle un péché déja existant. Les autres sont
plutot des états et se présentent sous aspect d’effets de ’état pro-
duit par les péchés précédents. On voit se former, sous l'influence
de I'imagination, des tendances de la vie psyvchique qui entrainent
I'ame jusque sur le seuil de 'action et la font pécher avant qu’elle
se soit rendu compte de la véritable nature de l'acte auquel elle
est sollicitée. L’habitude exploite ce domaine au profit du peéché:
mais toute conscience morale (uelque peu sérieuse se fait un re-
proche de ces états aussi bien que des péchés proprement dits.
Jamais cette servitude n’est plus dure que lorsqu’elle n’est plus
sentie (Jean VIII, 34; 2 Pier. II, 19). On vy arrive par des actes suc-
cessifs de la volonté: nul ne devient un scélérat a la suite d'une
décision unique. On appelle cette condition, servilude, parce que
’homme devient réellement captif, jusque dans la sphére extérieure
de sa vie, des résolutions enfantées par saliberté; il regle lni-meéme
sa destinée, il devient la premiére victime de ses mensonges, de
ses haines, de ses péchés de précipitation, et s’enlace lui-meéme
dans mille embarras. On ne peut, en pareil cas, revenir en arriere,
qu’a condition d’étre preét a sacrifier toute son existence terrestre
pour sauver son ame.

La carriére du pécheur déterminé offre trois phases assez dis-
tinctes : 1° une phase d’ignorance relative dans laquelle nous fai-
sons rentrer aussi bien Iinnocence (ui sommeille que la gros-
siéreté morale qui n’obéit qu’a la recherche d’elle-méme ; 2° une
phase de division intérieure positive, de servitude sentie, ou le
pécheur a conscience de son étal naturel; et 3° une phase d’en-
durcissement qui provient de la résistance opposée aux appels re-
pétés de la conscience, sans (ue cependant il s’ensuive un amor-
tissement complet du sentiment moral et religieux. Quelques pas-
sages des Fcritures semblent faire de Dieu I'auteur de l'endurcis-
sement de certains hommes (Es. VI, 10; Matth. XI, 25): ils signi-
fient simplement qu’étant donné I’état moral de ces hommes, toutes



602 JULIUS MULLER.

les dispensations historiques et les institutions de Dieu, telles que
la prédication de la parole, la révélation apportée soit par Moise,
soit par Jésus-Christ, leur tonrnent a perte et tendent a les endur-
cir. Au début, ¢’est la volonté hnmaine (ui veul I’endurcissement,
et ce n'est qu’ensuite qu’elle succombe a la nécessité de servir,
par ses resistances, les desseins de Dien. Pharaon commence par
sendurcir lui-méme: aprés quoi IEcriture nous le montre en-
lurci par Dieu (Ex. VIL, 13, 22: VIII, 15, 52, comparé avec Ex. IX,
12; X, 20, 27).

Tous les pécheés ont-ils des conséquences également fatales, et
faut-il, avec les Réformateurs, rejeter la distinction si longtemps
populaire des péchés véniels et des péchés mortels? Un pareil
partt aurait le tort de faire prononcer contre chaque péché isolé
la sentence d’¢ternelle condamnation qui ne frappe que l'état gé-
neral du pecheur, de fondre en une tontes les nuances du péché,
et d’alfaiblir horreur dont la conscience doit étre saisie en pre-
sence des violations extrémes des ordonnances divines les plus sa-
crées. Nous inclinons donc a adopter la distinction, tout en stipu-
lant qu’il est difficile de préciser les limites qui séparent ces deux
especes de péche, d’autant plus que tel péché. véniel pour 1'un,
pourrait fort bhien étre mortel pour 'antre. Nous établirons, en
conséquence, une différence de gravité entre les péchés, d’abord
au point de vue de la nature de la fante, suivant le degré d’énergie
déplové pour pécher,le péché étant le plus fort quand il s"allaque
aux ordonnances morales les plus élémentaires ou a la personne
méme du Principe supréme: puis. au point de vue de Dindividu
qui peche, suivant le degreé de conscience qu'il posséde de la cul-
pahilité de sa faute, ce (ui nous rameéne par un chemin détourne
au premier point de vue, puisque la conscience parle le plus haut,
lorzque la défense quiil sagit d’enfreindre est le plus formelle.

Un péche est désigné par Christ comme pire (que d’autres: le
blasphéme contre le Saint-Esprit (Mat. XII, 31, 32; Luce XII, 10).
Acte de péché isolé, il n’en est pas moins le dernier mot d'un état
d’enduarcissement antécédent, il ne suffit pas de vouloir une fois
pour blasphémer contre le Saint-Esprit. Ce péché suppose un de-
aré supériear de conscience morale, et méme de conscience reli-
giense, il est le plus élevé et le plus spiritnel des péchés. Il consiste
a hair tout ce qui est reconnn divin. Une force irrésistible con-
traint ceux (ni ont atteint les derniers sommets de la corruption
humaine, dans ses formes spirituelles, a laisser jaillir leur haine
en torrents d'invectives. Le moi hait Dien qui oppose a ses caprices



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 603

la barriere de sa sainte loi et 'appelle a la soumission ; il vondrait
pouvoir anéantir cette loi, etil la combat sur la terre de toutes ses
forces. La volonté mauvaise s’estime seule juste, seule digne d’un
homme libre, et accuse la volonté contraire de faiblesse, de licheté,
de servitude. Saint Paul signalait ce péché dans le célébre passage
ou il dépeint 'andace de I’égoisme se posant en Dieu (2 Thess. II,
3, 4). Le blasphéme contre le Saint-Esprit éclate a 'occasion de la
supréme révélation de Dieu en Christ. On a tort d’en faire un pé-
ché propre aux régénéres d’autrefois: certes, les pharisiens qui
étaient en danger de le commeltre, n’étaient pas des régénérés,
Christ déclare ce péché impardonnable. parce que celui qui le
commet n’éprouvant ni repentance, ni désir ancun de la grace de
Dieu, s’exclut, par le fait, du pardon. Aussi n’v a-t-il pas lien de
douter que occasion de saisir ce pardon ne soil fournie, de 'autre
cote de la tombe, a ceux a qui Uoffre de la Rédemption ne sera pas
parvenue ici-bas, comme aussi a tant d’ames, appartenant exte-
rieurement i I'Eglise chrétienne, qui n’auront jamais connu ’Evan-
cile dans sa pureté. Nous pouvons méme esperer (ue, dans I'in-
tervalle qui séparera la mort du jugement, bien des personnes
verront s’éclaircir des difticultés qui lesprévenaient contre la veé-
rite. Seulement, il faut articuler nettement la réserve que, méme
de T"autre coté de la tombe, 'homme pourra encore commetire le
peche irrémissible.

Y aura-t-il un rétablissement final? L'Ecriture enseigne qu’a la
consommation du rovaume de Dieun, il v aura séparation d’avec le
rovaume ennemi, et (que celte séparation doit se prononcer au ju-
cement dernier. S'il v a rétablissement, il faut le remettre anx pe-
riodes qui suivront la résurrection générale, et encore a la condi-
tion que Dieu ne fasse plus dépendre ses résolutions de la libre
conduite de 'homme (Jean XII, 32; Phil. 1l. 10, 11; Col. I, 20:
Rom. XI. 32: [ Tim. II, %. 6; [ Jean II. 2). Sans doute, il semble dif-
licile a concevoir que le développement du monde aboulisse & une
catastrophe sans reméde et que le contraire de la volonté divine
sTaffirme dans la volonté de quelque créature. Mais n’oublions pas
que celte opposition est vaincue, du moment (u’elle ne s’affirme
(que du sein d’un état de puanition, et daillewrs Dieu, dans son in-
linie sagesse, a le moven de faire concourir, malgré eux, les ré-
prouvés eux-meémes a la réalisation de <on idée du monde. On en
appelle contre ces conclusions a amour de Dieu. Mais, sous peine
de faire de cet amour un procés nécessaire, il faut admettre que
sa manifestation et son activité sont subordonnées a la condition



604 JULIUS MULLER.

de la liberté. Si les ames peuvent se perdre éternellement, la cause
en est au mystére de la liberté humaine. Rien ne nous oblige de
croire que la résistance a Dieu ne puisse pas se renouveler par-
dela la vie terrestre et se perpéluer a travers des espaces de temps
infinis. On ne peut crier a 'inhumanité et demander pourquoi
Dieu a créé des étres qu'il prévovait devoir étre éternellement
damnés qu’a condition de méconnailre I'idée de la liberté humaine.
Au reste, ces questions ne peuvent étre débattues qu’entre gens
(qui donnent une explication satisfaisante des affreux ravages du
péché. Christ déclare, en tout cas, la condamnation réellement
éternelle pour ceux qui blasphément contre le Saint-Esprit. Quant
aux aulres, il semble bien qu’on puisse s’attendre a les voir rece-
voir leur pardon dans le siécle qui est ¢ venir, dans cetle période
du régne du Messie qui suivra la résurrection et le jugement. La
perdition dont sont menacés ceux qui suivent la voie large (Matth.
VII, 13, 14) ne se rapporterait alors qu’a I'état qui suit immeédiate-
ment la mort. Christ ferait ainsi entrevoir une espérance de salut
dans des temps €éloignés, non pas aux rejelés, mais a son Eglise. 1l
n’en résulte point un rétablissement final. Les réprouves passeront,
an conlraire, d’un état ou ils ne voulaient pas le hien & un état ou
ils ne le pourront pas. Le moi sera en proie & une rage inces-
sante contre un Dieu dont il sera forcé de reconnaitre la toule-
puissance: son ver ne mourra point, et son feu ne s’éteindra

point.
L. CHoISY.

(fin.)



	La doctrine chrétienne du péché [suite]

