
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: La doctrine chrétienne du péché

Autor: Choisy, L. / Muller, Julius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ

PAR

JULIUS MULLER

Neuf années séparent de la précédente cette dernière édition de

l'ouvrage capital du professeur de Halle. Dans l'intervalle, le
problème anthropologique a été examiné et débattu, en Allemagne,
dans une multitude d'écrits d'occasion et dans plusieurs livres
importants. M. Julius Muller s'excuse de n'avoir pas tenu compte
des éléments nouveaux apportés à la discussion par les théologiens

ses compatriotes, et de n'avoir pas fait subir une refonte
totale à son propre ouvrage, h'édition que nous annonçons ne
diffère de son aînée que sur des points de détail, tenant plus à

l'arrangement des matières qu'au fond de la question. Une paralysie,
dont notre auteur est loin d'être complètement remis, a affecté

ses forces et condamné sa plume à une inaction temporaire.
Son livre se divise en cinq parties, classées d'après l'ordre

logique, et intitulées :

1° la réalité du péché;
2° examen des principales théories destinées à expliquer le

péché ;

3° la possibilité du péché ;
4° la diffusion du péché ;

5" le progrès du péché dans le développement de l'individu.
Nous signalerons la première et les deux dernières parties,

comme méritant l'attention des prédicateurs et de toutes les

personnes qui ne s'estiment pas étrangères aux questions morales. La

1 Die christliche Lehre der Sünde, dargestellt von D' Julius Müller.
5" édition. 2 v. 8". xviu, 578, et xx, 617 pages.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 365

seconde et la troisième offrent un intérêt de spéculation et de

raisonnement et touchent à quelques-uns les plus formidables
problèmes qui agitent les esprits même les plus incultes. Ajoutons
que la théorie particulière de M. Müller lui-même est contenue,
soit dans la troisième partie au paragraphe c, intitulé: « la liberté
transcendentale et la liberté empirique, » soit dans la quatrième
partie, au chapitre intitulé: >< origine du péché inné. »

Avant que d'entrer en matière, notre auteur expose dans son
Introduction la méthode qui préside à ses recherches. On ne
peut, suivant lui, procéder au débat des questions de théologie
par la méthode à priori sans tomber sous le joug de la nécessité

logique, et, dans le sujet qui va l'occuper, sans supprimer l'idée
du mal. La spéculation a pour fonction de proposer les hypothèses
qu'il s'agit d'appliquer aux phénomènes connus, et de les mettre
à l'épreuve des faits. Un fait enlre autres doit entrer en ligne de

compte, celui de la liberté. Or la liberté, en tant que principe
d'activité, ne peut être conçue que sous forme de volonté personnelle,
de personnalité, personnalité en l'homme, personnalité en Dieu.
Toute philosophie obligée, par sa théorie de la connaissance,
de méconnailre les droits de la personnalité et de la liberté
est l'ennemie née de la religion et de la théologie chrétienne,
et ne peut s'accorder avec elles. Toute philosophie qui réserve les
droits de la personnalité en l'homme et en Dieu est l'alliée naturelle

de la religion chrétienne, quels que soient d'ailleurs leurs
points de dissidence. Au contrôle des faits il faut joindre celui de
la Sainte Écriture, et spécialement du Nouveau Testament. On ne
peut renoncer au témoignage de la Révélation ; car, si la
conscience religieuse est avant tout une affaire d'expérience, elle ne
s'est pourtant éveillée dans l'esprit de l'homme qu'au contact de
la Révélation divine. M. Julius Müller termine en faisant profession
d'une parfaite indépendance vis-à-vis des livres symboliques de
l'Église luthérienne et des systèmes dogmatiques qui s'en sont
inspirés.

PREMIERE PARTIE.

Réalité du péché.
On peut, sous ce titre, entendre deux choses, décomposer la

notion du péché en deux idées : son essence et son imputation à

crime à celui qui le commet. Il faut définir la première, constater
et expliquer la seconde.



366 JULIUS MULLER.

I. ESSENCE DU PÉCHÉ.

Procédons du plus simple au plus compliqué. L'essence du péché
se manifeste au début dans la transgression de la loi, puis dans

la désobéissance envers Dieu, enfin dans la recherche de soi-même.

A. Le péché, traiisgression de la loi. — Nous reconnaissons tous
clans le mal un principe, non-seulement tout à fait étranger, mais

encore hostile à notre être, contraire à notre nature. En effet,
notre esprit est volonté, soit par la faculté de détermination

propre qu'il possède en commun avec les êtres dépourvus
d'intelligence, soit surtout par la conscience qu'il a de ses actes et

qui lui permet de se les proposer comme but. Ce qui règle la
volonté de l'homme, sans toutefois la contraindre, c'est le bien ou
la loi morale.

Que la loi soit envisagée dans sa généralité, son universalité,
son invariabilité, et parlant, son autorité inconditionnelle, ou qu'elle
se pose vis-à-vis de nous sous ta forme de certains buts moraux
particuliers à poursuivre, ou enfin que, dans le domaine de la réalité,

elle s'affiche comme un devoir déterminé, précisé par la
conscience de l'individu, le mal, qui a son siège dans la volonté, se

manifeste avant tout comme une résistance à cette loi. On ne saurait

trop affirmer l'autorité de la loi morale. L'homme le plus
sauvage, qui en méconnaît les prescriptions clans ses rapports avec ses

semblables, veut qu'elle les oblige vis-à-vis de lui. Nous la retrouvons

à la base des ordonnances et des droits qui régissent la

famille, l'État et tout commerce d'homme à homme. Et ce n'est pas

l'infirmer, que de constater chez les individus et chez les peuples
des variations de la conscience où se reflètent les progrès de l'esprit

humain, et les résistances provoquées par l'empire des

penchants. Mais à cette sainte nécessité de la loi morale l'homme
oppose un principe de bon plaisir individuel : sa volonté s'insurge
contre la volonté générale. Le péché revêt alors le caractère
objectif d'une transgression de la loi. C'est dans ce sens que l'apôtre
Jean appelle le péché -h àvo^f« (1 Jean III, 4); il juge que l'essence

du péché consiste à rompre avec la loi.
On demande à ce propos, si la loi morale ne règle proprement

que l'acte, ou si elle s'applique également à la disposition
habituelle du cœur. Tout dépend de la manière dont on entend la loi.
Si la loi prescrit l'acte, l'acte intérieur aussi bien que l'acte
extérieur, elle prescrit en même temps tout ce qui découle de l'acte,



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 367

et par conséquent l'état spirituel qui en dérive. La loi n'est pas
essentiellement un commandement: elle est plutôt l'expression de
l'idée morale sous forme impérative. Ce qu'elle demande, c'est

une disposition morale parfaite, et non simplement une action morale

parfaite. La légalité contredit souvent la loi morale. Au reste,
l'Écriture tranche la difficulté dans le sens que nous indiquons.
St. Paul dit de la loi qu'elle est spirituelle (Rom. VII, 14), et. s'il
lui reproche quelque chose, ce n'est pas son insuffisance à donner
la connaissance du bien moral, mais plutôt son impuissance à

communiquer la vie morale (Gal. Ill, 21). Quand, avec les moralistes

catholiques, Bellarmin, Mœhler, et surtout les Jésuites, qui ont tiré
les dernières conséquences du principe que nous combattons, on
admet l'idée que la loi morale n'exprime pas la perfection morale,
quand on conçoit la morale comme un assemblage de préceptes
isolés, au lieu de la saisir dans son unité intime, on arrive bien
vite à conclure qu'il est des œuvres surérogaloires qui dépassent
la loi, à distinguer entre la morale des préceptes et la morale
plus parfaite des conseils, à avoir une morale supérieure à l'usage
de l'Église et une autre morale inférieure appliquée aux devoirs
ordinaires de la vie. On ne prend pas garde qu'en établissant, au

moyen de ce qu'on appelle les conseils êvangéliques, la possibilité
d'une perfection morale supérieure, on oblige les hommes à y

aspirer sous peine de péché, et l'on se contredit en supposant,
comme Bellarmin, que l'homme peut, en même temps qu'il accomplit

des œuvres surérogatoires, commettre des péchés véniels.
Autre question incidente. Un homme qui n'est pas parvenu à la

perfection morale est-il nécessairement mauvais et coupable de
n'avoir pas accompli la loi morale dans toute sa plénitude et son
étendue? Oui, répondent les docteurs de l'ancienne Église
luthérienne, car l'imperfection ne peut venir que d'une tendance au
mal qui contredit la loi. Nous protestons contre cette sentence.
Avec un tel système on abolirait toute distinction de degrés dans

la bonté morale, et toute hiérarchie parmi les êtres moralement
purs. Christ lui-môme ne serait séparé du mal que de l'épaisseur
d'un cheveu. On nierait l'idée d'un développement purement
moral; on ferait du mal la condilion négative de tout développement

de ce genre, et la cessation du péché serait le terme définitif

du progrès dans la voie du bien. Ne confondons pas le progrès
par lequel on passe de l'imperfection à la perfection avec une
transition progressive du mal au bien. Faire de l'imperfection un



368 JULIUS MULLER.

péché, c'est faire du péché la conséquence nécessaire de la nature
finie de l'homme, c'est détruire la conscience du péché.

Rien n'empêche d'admettre que la réalisation de la perfection
morale soit une tâche que l'homme ne peut accomplir qu'à travers
une succession de moments. Au lieu d'imaginer un développement

qui s'opère par la négation des états précédents en tant
qu'insuffis. nts. on peut se représenter un développement qui
procède, au contraire, par une série ininterrompue d'affirmations,
comme ce fut le cas en Christ (Luc II, 40, 52). Nous concluons
donc que le péché se mesure non à la distance où l'homme est delà
perfection morale, mais à l'opposition qu'il fait à la loi. 11 se

trouve, entre la parfaite réalisation de la loi et la contravention
à cette loi, un domaine intermédiaire que nous plaçons sous la

garde du devoir. Le devoir diffère de la loi par le compte qu'il
tient des individualités et des circonstances, Celui qui accomplit
le-devoir ne pèche pas, mais il n'est pas pour cela parfait. Le

devoir ne prescrit pas la perfection, mais l'exercice fidèle des

facultés morales; s'il est en souffrance, ce ne peut être que parla
la présence d'un principe ennemi, le mal.

B. Le péché, désobéissance envers Dieu. — Nous rejetons comme
contradictoire la théorie de Kant qui fait découler la loi morale,
non de la volonté d'un Être suprême parfaitement saint, mais de

notre raison pratique. On ne peut, en effet, déclarer autonome

une volonté humaine que l'on assujettit ensuite à une loi. Kant

ne remédie pas à la difficulté en distinguant dans l'homme la

nature raisonnable qui impose la loi et la nature sensible qui
devient le siège du sentiment du devoir. On ne saurait concevoir

non plus l'homme jouant deux rôles différents : prenant connaissance

de la loi en tant qu'esprit, puis s'y soumettant en tant que
volonté. Toutes ces échappatoires tendent à introduire dans la

nature humaine un principe de dualisme.
La personnalité humaine remplit deux fondions principales:

l'une de théorie, c'est la connaissance, l'autre pratique, c'est
l'activité. On ne peut séparer ces fonctions; car on ne se détermine

vraiment soi-même qu'à la condition d'avoir conscience de

soi, et l'on n'a conscience de soi et de l'idendité de son moi

à travers les états les plus variés que si l'on a le pouvoir de

se déterminer soi-même. Or nous reconnaissons à la conscience

que nous avons de nous-mêmes plusieurs limites, soit dans la

nature extérieure, soit dans l'ensemble des autres individus. Jamais



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 369

nous ne nous représenterions notre personnalité comme bornée,
si nous ne portions, dès l'origine, en nous la conscience de la
personnalité absolue, savoir Dieu. Notre faculté de détermination propre

se heurte, elle aussi, de son côté, à la loi morale qui la
circonscrit, et notre volonté n'arrive à se posséder complètement
qu'en s'unissant à cette loi. Traitez donc d'illusion le sentiment
d'une limite dans la faculté de la connaissance, c'est-à-dire, la

conscience que l'homme a de Dieu, vous serez contraint de taxer,
à son tour, de radolage imbécile ou de manœuvre calculée,
l'affirmation d'une limite clans la faculté de la détermination personnelle,

soit l'affirmation de la loi morale. Les faits établissent que
la mort de la religion a pour conséquence le déclin des mœurs,
et l'affaiblissement de la conscience morale conduit à l'incrédulité
ou à la superstition. La morale et la religion proclament leur
unité clans le fait que Dieu est l'auteur de la loi morale. Toute morale

est une religion à l'état inconscient, et la vraie religion est la
conscience de la morale.

Certains moralistes voudraient que. sans remonter à Dieu,
l'homme acceptât la volonté générale de l'humanité comme loi
supérieure. Mais c'est demander un tour de force inexécutable.
Comment, en effet, concevoir une volonté générale, renfermant
toutes les volontés particulières, et douée d'une existense personnelle,

indépendante, qui lui permette de donner des lois On est
donc obligé d'en appeler à un Être pour qui la loi de la volonté
n'est pas donnée, n'est pas loi, attendu qu'il est lui même l'Être
absolument bon. Une telle origine de la loi rend seule compte du
caractère catégorique des ordres de la loi. Sa forme impérative
témoigne de l'existence réelle d'une volonté opposée à celle du
rebelle et son ton absolu annonce que cette volonté est celle de
Dieu (Jaq. IV, 12). L'homme ne pourrait jamais instituer une loi
pareille qui le régirait malgré lui, et chacun a le sentiment que,
jusque dans l'observation du code civil, c'est à Dieu lui-même qu'il
obéit (Rom. XIII, 2).

C. Le péché, recherche de soi-même.— M. Julius Müller se propose
de ramener, si la chose est possible, toutes les manifestations du
mal à l'unité, d'en rechercher le principe générateur. Mais comme
on ne peut comprendre le mal dans l'homme que si l'on a
préalablement une idée du bien, il faut commencer par reconnaître el
établir le principe générateur et central du bien.

Une question nous arrête dès le premier pas: une chose n'est-elle

c. r. 1868. 24



370 JULIUS MULLER.

mauvaise que parce que Dieu ne la veut pas? la volonté de Dieu
est-elle à elle seule le juge et l'arbitre du bien? Duns Scot, Occam.

Biel, les Supralapsaires clans l'Église réformée, Descartes, Puffen-
dorf et quelques théologiens modernes, se prononcent dans le

sens de l'affirmation: ils pensent ne pouvoir sauvegarder l'absolue
liberté de Dieu qu'en faisant provenir le bien et le mal d'un acte

arbitraire de la volonté de Dieu. Mais on réduit ainsi la volonté
de Dieu à l'arbitraire pur ; on suppose que la volonté en Dieu agit
sans motifs. On fait de la volonté de Dieu une simple assertion de

lui-même et non une révélation de ce qu'il est; les lois morales
deviennent extérieures à Dieu, et ni le monde, ni notre conscience

ne peuvent plus rien nous apprendre sur lui. On détache la volonté
divine de la perfection divine, on réduit celle-ci à la toute-puissance,
el l'on ouvre la porté au scepticisme. On a eu peur de limiter la

liberté de Dieu, et l'on n'a pas réfléchi qu'un être est d'autant plus
libre qu'il ne veut pas pour vouloir, mais qu'il sait pourquoi il
veut. La perfection de la volonté divine consiste précisément en

ceci, que son contenu est le reflet perpétuel et constant de la
perfection des pensées de Dieu, de leur vérité, de leur sagesse et de

leur justice. Seulement il faut prendre garde de ne pas se

représenter les raisons éternelles de la loi, telles que l'entendement
divin les conçoit, comme faisant loi par elles-mêmes. Elles ne sont
devenues loi que par la volonté de Dieu et en vue du monde créé.

Ce point résolu, nous établissons que le principe générateur du

bien est l'amour de Dieu, dans lequel se résument tous les

commandements moraux. Christ l'avait indiqué, dans sa réponse au

Pharisien (Matth. XXII, 36-39), et la même pensée se retrouve
ailleurs (1 Pierre I, 16; Matth. V, 48; VII, 12). Christ pose, il est vrai,
deux commandements ; mais il relève le premier en l'appelant le

plus grand. Si l'homme doit être l'objet de notre amour préféra-
blement à d'autres êtres, c'est moins à cause de l'unité de l'espèce

humaine que parce qu'il est l'image de Dieu. Dieu n'est pas seulement

l'objet de l'amour des hommes : il est l'objet absolu et primitif

de cet amour, et c'est clans ce sentiment que les autres affections

se sanctifient. Christ déclare que l'amour de Dieu et des hommes

est l'âme de sa vie (Jean XIV, 31; XV, 10), et il propose, comme

motif vivant de l'accomplissement de ses commandements l'amour

qu'on lui porte à lui-même (Jean XIV, 15,21,24; XV, 10). Après

lui, les Apôtres font de l'amour, de l'amour de Dieu, de Christ, la

fin de la loi, l'essence de toutes les vertus (Epli. III, 18; 1 Cor. XIII,

1-7; 1 Jean IV, 19-21). Nous savons que l'amour a une portée abso-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 371

lument éternelle (ICor. XIII, 8), et préside à tous les états futurs
de l'homme. Dieu est bon, parce qu'il est amour (1 Jean IV, 8,16);
sa sainteté et sa justice ne sont que des formes de son amour.
Aimer Dieu, ce n'est pas seulement l'honorer de sa reconnaissance;

c'est aussi admirer sa perfection qui consiste en un amour
qui se communique sans cesse. Il n'y a d'amour possible qu'entre
des êtres personnels, ayant leur centre en eux-mêmes, mais

capables et libres de sortir d'eux-mêmes pour vivre en autrui.
Aucune unité ne dépasse celle de l'amour.

Toutes les relations véritables de l'homme avec Dieu sont des

déterminations particulières de l'amour, y compris la foi, au sens

paulinien du mot. ha foi, c'esl le cœur qui s'ouvre à la grâce
prévenante de Dieu, et l'amour est le souffle vivifiant qui empêche la
foi de dégénérer en une simple adhésion à la vérité. Celui qui se

donne à Dieu se consacre aussi au but que Dieu poursuit, savoir
l'avancement de son règne parmi les hommes, mais toujours à la

condition de soutenir avec Dieu un rapport vivant de personne à

personne. Nous disons de personne à personne, car l'amour n'est
possible que moyennant la distinction personnelle de deux moi.
Le véritable amour pour Dieu aspire, non à s'identifier abstraitement

avec lui, mais à vivre avec lui clans cette communion parfaite
et ininterrompue qui s'appelle voir Dieu face à face (1 Cor. XIII, 12:
1 Jean III, 2: Matth. V,8). Des excès de sentiment, tels que ceux de

certains mystiques, ne conduiraient pas moins fatalement que les
excès de la spéculation aux abîmes du panthéisme, h'homme
semble, en aimant Dieu, se borner à recevoir, à se laisser
déterminer par Dieu, et toutefois l'homme donne aussi, et Dieu reçoit.
Le mystère de l'amour est que Dieu n'emploie son amour infini
qu'à exciter sa créature à lui donner librement son cœur (1 Jean

IV, 19). La création même du monde mérite d'être regardée
comme une œuvre de la condescendance divine, puisqu'elle a

pour fin principale l'apparition du plus noble de tous les êtres,
de l'être libre et conscient.

Maintenant, cet amour de Dieu, ce point central de la morale
chrétienne, d'où lui viendra l'impulsion, et comment se produira-l-
il au dehors dans une multiplicité de déterminations morales? Il
ne suffit pas qu'il soit commandé. Le commandement de l'amour
de Dieu signifie simplement que, de [la part de l'homme, il doit y
avoir une aspiration perpétuelle à l'amour, sans que celui-ci soit
le fruit d'une résolution unique, ou procède spontanément des

dispositions de l'homme. Il faut que Dieu vienne solliciter cel



372 JULIUS MULLER.

amour par des actes divins qui servent de motifs à des progrès.
Or, nous pouvons en indiquer trois. D'abord, la création considérée

comme une révélation de Dieu lui-même dans son œuvre,
comme un acte par lequel Dieu a déposé dans son œuvre ses idées
d'une manière permanente; puis, la création des êtres personnels
qui portent l'image de leur Créateur ; enfin, l'incarnation du Verbe,
et la fondation du royaume de Dieu sur la terre.

Il nous est maintenant possible de rechercher le principe du

péché. Nous le rencontrons au début sous la forme d'un éloigne-
ment de Dieu. Saint Paul, partant de la supposition que tous les

hommes ressentent un secret attrait vers Dieu (Actes XVII, 27),
n'hésite pas à voir dans la rupture avec Dieu la source de toute
corruption morale (Rom. I, 21-23). Cependant, le sentiment du
péché ne se révèle clairement à la conscience, que lorsque
l'homme a repoussé avec dégoût l'ordre de se donner à Dieu par
l'amour. C'est en ce sens que l'apparition de Christ a provoqué
une crise: elle condamne ceux qu'elle ne relève pas à tomber plus
bas (hue II, 34; Matth. XXI, 42, 44; 1 Pierre II, 6, 8) ; elle fait des

incrédules. Mais le péché est plus qu'une négation ; il est aussi une
affirmation, de même que l'incrédulité a pour contre-partie les

assertions de la superstition. On a dit souvent que la créature est

l'idole qui a pris dans le cœur la place de Dieu. Ceci est inexact :

les choses ne sont que des instruments à l'usage de l'homme, et

ce que l'homme aime en elles, c'est toujours lui-même. Jusque
dans les péchés favorables à la sociabilité, tels que la vanité, la

volupté, l'ambition, on se recherche soi-même, on fait servir les

autres à ses desseins particuliers. Le principe générateur du péché,
c'est la recherche de soi-même. Le péché n'a pas seulement substitué

le désordre à l'ordre: il a fait succéder à l'ordre légitime un
ordre illégitime, à la véritable unité une unité trompeuse. Le
péché a sa vitalité, ses manifestations propres. Il ne se borne pas à

abjurer, à chaque moment donné, la tendance au bien correspondant.

C'est un bouleversement qui a atteint jusqu'aux moelles de

la vie. Ce qui constitue le péché, c'est l'isolement égoïste de la créature.

Même dans un cœur que n'agitent pas les excès des passions,

le moi, i ce sombre despote » peut régner en maître, et l'âme, à

son réveil, se reprochera cet état de choses commele pire des

désordres, en dépit de la régularité de la vie extérieure. On peut se

rechercher soi-même jusque sous les formes les plus élevées et les

plus spirituelles.
Est-ce à dire que la recherche de la satisfaction personnelle



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 373

soit coupable? Nullement, puisque nous croyons que l'homme
qui vit selon la vérité trouve dans une telle vie la plus profonde
et la plus durable des satisfactions. Ce qui fait la différence
du bien et du mal, c'est la nature et les modes qui produisent
la satisfaction. L'Écriture reconnaît la légitimité de l'amour de

soi-même (Matth. XXII, 39 ; Gai. V, 14). Chacun peut et doit, en

vertu de sa dignité morale et de sa ressemblance avec Dieu dont
il est l'image, se sentir moralement obligé envers lui-même. Nous
soutenons avec nous-mêmes un rapport primitif, par le fait de
l'instinct naturel de la conservation. Une fois la conscience éveillée,
nous pouvons nous engager dans deux voies : ou bien l'instinct,
dont il vient d'être parlé, dégénérera en recherche de nous-mêmes,

ou bien, se soumettant à la loi divine, il s'élèvera à la dignité
d'un amour de nous-mêmes purement moral. Nous voyons que
l'Écriture désigne, en effet, l'amour de soi comme la racine du
péché. Christ fait consister sa sainteté parfaite à ne pas faire sa

volonté propre (Jean V, 30: VII, 18; Rom. XV, 3). Changer de vie.
c'est ne plus vivre pour soi-même (Rom. XIV, 7-8: Gai. II, 20; Phil.
II, 3-8; hue XIV, 26). Dans la parabole de l'enfant prodigue, le tort
du pécheur est de séparer son bien de celui de son père (Luc XV,
12-13). Enfin, le récit delà chute et la description faite par St. Paul
(2 Thess. II, 3-4) des excès d'orgueil auxquels se portera l'homme
de péché ne laissent subsister aucun doute sur ce point.

Rendons-nous compte de la manière dont les différentes formes
du péché peuvent toutes se ramener au principe de la recherche
de soi-même.

Nous constatons chez l'homme divers instincts, exprimant des
besoins et destinés à provoquer en lui un développement continu ;

par leur nature les uns sont sensibles, les autres spirituels.
Un premier groupe se rapporte à son moi, et vise à exalter en

l'homme le sentiment de sa personnalité. Nous pouvons les
ramener à l'instinct fondamental de la conservation de soi-même,
qui implique plus qu'un simple prolongement de la vie, qui en
statue un développement progressif. Tels sont les besoins de la
vie animale et certains besoins spirituels, comme celui de savoir.

Un second groupe comprend l'instinct moral et l'instinct
religieux. L'instinct moral tend: 1° à assurer à l'esprit l'empire sur
la nature; 2° à déterminer par le droit et la justice le domaine
respectif de chaque personnalité; 3° à rapprocher ces domaines
distincts dans l'unité de la bienveillance et de l'amour.

H ne saurait y avoir harmonie dans la vie de l'homme qu'à la



374 JULIUS MÜLLER.

condition que les instincts naturels se subordonnent à ceux de la

conscience, et que ceux-ci, à leur tour, s'appuient sur l'instinct
religieux, le chrétien devant faire de la communion avec Dieu et du
besoin de gagner la race humaine à cette communion les principes
directeurs de sa vie. Or, si l'homme se sépare de sa source et se

renferme en lui-même, ses besoins naturels, privés de leur centre,
dégénèrent en passions. Il ne soutient plus avec le monde une
relation de liberté et d'activité. Détaché de Dieu, il ne voit plus'dans
le monde un xô<rf*oç qui lui révèle les perfections divines: il fait du

xoapoç lui-même l'objet de ses aspirations; la recherche de soi-

même devient amour du monde, ìinavaic, (1 Jean II, 17 ; Tite II, 12;
Jaq. I, 14-15). Dès lors, ayant rompu avec Dieu par le péché,
l'homme subit un déchirement dans son propre être; sa nature
sensible se dresse en puissance indépendante vis-à-vis de son esprit et

l'opprime par des habitudes mauvaises. Une fausse unité se constitue

au profit des sens et aux dépens de la volonté et de l'intelligence
qui se trouvent réduites à d'impuissantes protestations. Tantôt l'on
s'adonne à la recherche des jouissances positives de la volupté
et delà débauche: tantôt l'on s'abandonne aux jouissances négatives

de la paresse, de la mollesse, du relâchement. Cependant,
l'amour du monde retient le pécheur sur la pente du mal; il lui
interdit les excès diaboliques: il l'empêche de se rendre compte

qu'il fait du moi son idole, en dispersant son attention sur les objets

particuliers de ses désirs. Les jouissances sensibles ne le constituent

pas en état de guerre vis-à-vis du prochain ; il verra de bon œil les

autres poursuivre les mêmes plaisirs que lui. Ce sont les passions
de l'avarice, de l'ambition, de l'orgueil, mais surtout la première.
qui montrent le moi dans sa plus affreuse nudité, et font éclater des

conflits avec les droits des autres. Les passions sensuelles sont
sociables, les autres insociables. La vie de société maintient les

manifestations morales à un niveau moyen, tandis que la solitude rend

l'homme meilleur ou pire. Bellarmin a fort bien dit que les

premières de ces passions rendent l'homme semblable à la bote, et les

secondes semblables aux démons. Ceci nous explique que les hommes

esclaves de leurs sens soient susceptibles de sympathie, et

même d'accomplir des sacrifices; ils ne peuvent pas s'isoler en eux-

mêmes, en raison de la dépendance où ils se trouvent de la nature
extérieure et de leurs semblables. C'est aussi pourquoi il semble

qu'on se convertisse plus facilement des péchés des sens que des

autres, hes premiers ont un caractère de dégradation plus marqué

et humilient plus vite que les péchés par lesquels l'homme



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 375

s'exalte. Par contre, cette conversion risque davantage de ne pas

dépasser les bornes d'une certaine honnêteté et légalité
extérieures.

Un èlre dépendant de sa nature n'est plus dans la vérité, lorsqu'il

fait de lui-même le centre de sa vie; car la vérité est la

conformité de la réalité à l'idéal (Jean XVIII, 37; 1 Jean III, 19).
L'homme n'est clans la vérité que lorsqu'il vit en communion avec
Dieu. Se chercher soi-même, c'est se tromper soi-même, parce que
c'est poursuivre toujours un but qui recule devant soi. Aussi le
péché est-il souvent appelé mensonge et le Diable menteur (Hébr.
III, 13; Gen. Ill, 13; Jean VIII, 44; 2 Thess. II, 9-10; Apoc. XII, 9,

13,14). Or, du moment qu'on se ment à soi-même, on est induit à

mentir aux autres: on voudra leur déguiser,soit dans des cas

particuliers, soit en général, le principe d'isolement auquel on obéit.
Après avoir commencé par refuser d'a^'r pour les autres, on refusera

d'exister pour eux. Le menteur finira par trouver du plaisir à

tromper les autres, sans intérêt personnel; toute réalité s'obscurcira

pour lui, il ne distinguera plus dans sa propre vie ce qui est

mensonge et ce qui est réalité.
Le mensonge, usant de l'autorité qu'il exerce sur ses dupes,

revêt, la forme d'orgueil. Ici, le principe de la recherche de soi-
même s'affiche carrément, h'orgueilleux, plein de lui-même, s'appuie

sur le vain fondement de quelque avantage purement
extérieur : c'est l'orgueil de la richesse, du rang, de la profession. Ou

bien, par une perversité pire encore, il tire vanité des dons de

l'espril : c'est l'orgueil du savoir, de l'influence. Ou bien encore, il
est enflé du sentiment de ses vertus. Enfin, il atteint le dernier
degré de l'égarement en pratiquant l'orgueil spirituel, le plusùan-
gereux de tous, parce qu'il peut se glisser jusque dans le cœur le
plus pieux et qu'il jure avec l'essence même de la piété, qui trouve
dans la communion avec Dieu des mobiles d'humilité.

L'orgueilleux identifie les choses avec sa propre personne; il
n'y attache de prix que parce que c'est lui qui les possède, et s'il
est obligé de les admirer chez les autres, il en conçoit de l'envie.
b'orgueil tourne en domination tyrannique, lorsqu'il prend l'offensive

contre les autres, et en obstination, lorsqu'il s'affirme lui-même
envers et contre toute volonté à laquelle est due la soumission.

Le principe de la recherche de soi-même a fait un pas de plus,
lorsqu'il fait abattre par l'orgueil les barrières qui lui commandaient

le respect du droit des autres. Il y a alors injustice. L'injuste
refuse aux autres leur droit, les estime liés par la loi, tout en pré-



376 JULIUS MULLER.

tendant en être lui-même dégagé. Aussi l'injustice excite-t-elle
une indignation profonde.

Si les personnalités lésées résistent, leur opposition engendre la
haine dans le cœur du méchant; la haine qui souhaite le mal aux
autres, et qui, par exemple, dans le cas d'un bienfaiteur dont les
services humilient ou sont à charge, produit l'ingratitude positive.
La haine peut s'exercer à bien des degrés, depuis les formes
élémentaires de la rancune, de la soif de vengeance, de l'inflexibilité
jusqu'aux formes excessives de l'envie, de la ruse, de la cruauté.
Certaines gens peuvent, par prudence, tolérer les empiétements
d'autrui, redouter les embarras de la haine ; d'autres, ne pas
estimer la haine profitable, malgré les excitations de l'ambition et de

l'intérêt: le feu de la haine n'en couve, pas moins chez eux et peut
éclater à l'occasion. On peut, enfin, pousser la haine jusqu'à hair
Dieu: ou peut souhaiter que Dieu n'existe pas (Jean XV, 24; III,
20), et conserver avec cela une sorte de crainte de sa sainteté. Cette

haine secrète est souvent plus facile qu'une morne indifférence.
Ne confondons pas avec.ce sentiment, qui provient de ce qu'on se

sent moralement en de mauvais termes avec Dieu, la haine de la

créature brouillée avec Dieu, qui ronge avec irritation le frein de

sa dépendance et déteste la toute-puissance divine qui l'enserre.
Toute haine peut être portée jusqu'à l'enthousiasme. On peut

trouver une sorte de joie dans les excès de péché les plus odieux.
La v.oluplé et la cruauté en particulier sont intimement liées l'une
à l'autre, comme l'attestent l'histoire et certains cultes asiatiques.

Christ signale la haine et le mensonge comme les deux tendances

fondamentales du mal dans la sphère de l'esprit (Jean VIII, 44). he

principe de la recherche de soi-même se manifeste dans l'ordre
de la lâcheté, comme mensonge, dans celui de l'orgueil, sous la

forme de la haine.
On recueille le salaire de ce coupable isolement en soi-même,

jusque dans le domaine de la connaissance. Si celle-ci pèche par

l'incomplet ou par des écarts, la faute en est aux dispositions
morales. L'homme est un, et quand son cœur est éloigné de Dieu, il
est dans l'ordre que l'œil de son esprit se laisse séduire par de

vaines apparences. On ne peut comprendre la révélation divine

apportée par Christ qu'à la condition d'être prêt à faire la volonté

de Dieu (Jean 1, 4 ; VII, 17 ; VIII, 47 ; 1 Cor. II, 14). Celui qui ne veut

pas de la vérité morale cherche, à se séduire lui-même pour mettre

le contenu de la règle d'accord avec ses penchants. Christ est

objectivement la mesure de toules choses, et en particulier de la



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 377

pureté morale; l'erreur de l'esprit qui ne l'accepte pas tient à la

perversité de la volonté (Jean VIII. 46). On a donc raison d'appeler
folie la disposition qui vise à la satisfaction des divers appétits égoïstes,

et qui en fait le but de la vie. Elle est une folie, soit qu'on se

place au point de vue du plan de Dieu, soit qu'on mesure le
contraste qui éclate entre les moyens dépensés et la pauvreté du résultat.

Vidons ici une question importante. On demande si toute action
taxée d'immoralité, soit par la parole de Dieu, soit par la conscience
morale éclairée d'en-haut, découle nécessairement de la recherche
de soi-même comme de sa source. Au fond ce problème se compose

de deux questions. Premièrement, toute action objectivement
contraire à la loi morale procède-t-elle nécessairement chez celui
qui la commet de motifs égoïstes? Secondement, une pareille
action se justilie-t-elle aux yeux de la morale, lorsqu'elle procède de
motifs opposés? A la première de ces questions, nous n'hésiterons
pas à répondre négativement avec Thomas d'Aquin. On sait combien

de péchés sont inspirés par le sentiment d'une humanité mal
entendue, par un zèle égaré ou même par de nobles motifs. Aussi
n'avons-nous voulu affirmer que le rapport objectif de tout péché
avec le principe de la recherche de soi-même. Telle faute qui ne
convainc pas la conscience de péché, peut en fait conserver le
caractère du péché. Ainsi l'individu qui aura volé le riche pour
soulager le pauvre n'en éprouvera pas de remords: il n'en aura pas
moins violé la loi morale. En permettant de transgresser certaines
prescriptions pour qu'il en résulte un bien supérieur, on retombe
en plein dans la morale des Jésuites. Les mauvaises actions
commises par de bons motifs et les bonnes actions pratiquées par de
mauvais motifs nuisent à la morale plus que les péchés où tout est
mauvais, acte et motif, parce qu'elles affaiblissent dans la conscience
le sens de l'irréconciliable incompatibilité qui doit régner entre le
bien et le mal. D'ailleurs, les meilleurs motifs ne suffisent pas à

justifier un acte évidemment contraire à la loi morale. Il y a de la
recherche de soi-même, de l'orgueil à prétendre ériger sa volonté
individuelle en une norme rivale de la loi morale.

II.

Nous avons maintenant à considérer l'imputation du péché, c'est-
à-dire à analyser la notion de la culpabilité.

A. La coulpe et la conscience de la coulpe. — Bien différent du
laid, qui ne contredit que le beau à la réalisation duquel nul



378 JULIUS MÜLLER.

n'est tenu, le mal contredit le bien que chacun doit réaliser
entièrement : placé en regard de la loi idéale, il se dénonce

comme ce qui doit ne pas être. Le péché commis réagit contre
celui qui le fait sous forme de coulpe.

Dans cette idée nous trouvons exprimé d'abord le fait que le
péché doit être atlribué à celui en qui il existe comme à son
auteur. C'est l'aspect subjectif du fait dont l'idée de péché constitue
l'aspect objectif, ha notion morale de la coulpe en dépasse la
notion- simplement juridique, puisque la conscience rend un verdict
de culpabilité, non-seulement contre celui qui attente au bien de

la société ou d'un individu, mais encore contre tout homme qui
contredit en quoi que ce soit la loi morale, fût-ce clans les
profondeurs intimes de son être.

Un second élément constitutif de la coulpe est la déclaration
d'une condamnation, soit sous une forme négalive, le coupable se

sentant exclu de la communion avec Dieu et digne seulement de

sa colère; — soit sous une forme positive, le pécheur sentant qu'il
doit expier l'atteinte portée à l'ordre divin du monde. Le
Nouveau Testament exprime cette idée clans les termes d'ò^'Asiv, ì-,q^->

zï-io.i, Ù7ró-ìixov yr/éc^ai tw 0cro, tc'xvov Oo-j/yîç (LltC XIII, 4; Jaq. II, 10;

Rom. III, 19; Eph. 11,3).

Tous les péchés ne sont pas égaux. Le Nouveau Testament établit

entre eux des distinctions de degrés (Matth. V, 21-22; X, 15, etc.).
On est plus ou moins coupable suivant que l'on a participé plus ou

moins directement au péché, comme cause, ou suivant, que le principe

générateur de tout péché, l'amour de soi, a agi avec plus ou
moins de force. Les péchés d'ignorance, en particulier, justifient
cette distinction. On ne saurait nier qu'il n'en existe de véritablement

clignes de ce nom, dans lesquels le pécheur ignore, ou la loi

qui l'oblige, ou loute la portée de son action. On peut, par exemple,
avoir violé le droit en disposant d'un bien qu'on croyait être à soi,

sans être moralement coupable. Il en est tout autrement, lorsque
l'ignorance est la conséquence d'un désordre de la vie morale.
Maintes fois les hommes retiennent injustement la vérité captive

(Rom. 1,18). Les sauvages ne laissent pas de se reprocher, après

leur conversion, les péchés d'ignorance qu'ils ont commis
antérieurement. Le Nouveau Testament condamne sévèrement l'état
de péché qui résulte de l'éloignement de Dieu (Jean IX, 41; 1,29;

III, 36; XX, 23), et Christ n'admet en faveur du péché d'ignorance

qu'une différence de culpabilité (Luc XII, 47-48; XXIII, 34).

Au reste, il faut distinguer la coulpe elle-même de la conscience



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 379

subjective de la coulpe: l'une peut exister sans l'autre. Ce n'est

qu'en présence de certains forfaits que la conscience universelle
parle. La coulpe s'étend beaucoup plus loin que la conscience de

la coulpe. Toutefois le pécheur a toujours le sentiment de n'être
pas dans l'ordre. La conscience de la coulpe est indépendante de
la volonté; elle poursuit le pécheur, s'impose à lui, contraint le
criminel à confesser sa faute. On n'y échappe que par l'endurcissement,

qui est, à son tour, la peine d'une longue série de fautes
accumulées. En revanche, le repentir est un acte intérieur, un
acte de volonté, par lequel on se soumet de son plein gré à la

peine intérieure. On peut exhorter au repentir, mais non à la
conscience de la coulpe. Se repentir, c'est quitter le péché et
s'adonner à la volonté de Dieu (/«Tavola ex ™ ïoyior otOToü... z\; tot
btm. Actes VIII, 22; XX, 21; Hébr. VI, I).

B. La coulpe de l'homme et sa dépendance de Dieu. — Comment
peut-on rapporter à la volonté humaine des déterminations aussi

graves que celles qu'implique la notion du péché, et ne pas les
faire remonter en dernière analyse à Dieu, dont l'homme est la
créature? Le nœud de la difficulté est dans l'idée de la conservation

du monde. Admettez-vous avec certains théoriciens que toutes
les formes de l'activité divine doivent se ramener à l'uniformité,
que l'action conservatrice de Dieu ne doit pas se distinguer de son
action créatrice, qu'il existe une unité primitive du monde, simple
et irréductible, toujours égale à elle-même à tous les moments
de l'existence, vous ne pouvez faire autrement que de rapporter
le mal à Dieu.

Quant à nous, nous ne répugnons point à admettre avec les
Scholastiques un rapport de temps dans les manifestations de
l'activité divine, et à croire que la conservation du monde succède à

l'acte créateur. Autant il y a de moments divers dans la création,
qu'ils soient séparés par l'intervalle d'un siècle ou par celui d'une
seconde, autant il y a d'actes créateurs.

Nous n'appelons création dans le sens strict du mot que la
production du commencement originel du monde, et encore
entendons-nous par là la cause productrice et non l'intention créatrice
de Dieu. Celle-ci embrasse, en effet, non-seulement l'acte primitif
d'absolue création, mais aussi tous les moments de création relative

; elle se réalise clans le temps, dont l'origine coïncide avec
i existence du monde, et en dehors duquel on peut parfaitement
concevoir Dieu dénué de toute activité extérieure. Nous nous re-



380 JULIUS MULLER.

présentons la conservation du monde par Dieu sous la forme d'une
activité générale et constante, soutenant à chaque moment les

forces créées et les tenant ainsi dans la dépendance de Dieu. Elle
servirait de fondement à toutes les activités particulières sans

imprimer de détermination spéciale au fonctionnement des forces

particulières, ce qui serait plutôt du ressort des ordonnances
établies au débul par l'opération créatrice de Dieu. Se bornant à

veiller sur l'existence des êlres, l'activité divine, telle que nous
l'entendons, garantirait celte existence, lors même qu'elle serait
mal employée, et n'imprimerait à l'activité de la créature aucune
direction, ni dans le sens du bien, ni dans le sens du mal. L'homme
tient de Dieu le pouvoir d'agir et de désirer, mais ce n'est qu'à
lui-même qu'il est redevable de désirer le mal.

Rien ne distingue plus du paganisme la religion de l'Ancien et du

Nouveau Testament que la force avec laquelle celle-ci insiste sur la

sainteté de Dieu. Or la sainteté de Dieu ne peut s'allier à l'idée que
Dieu soit l'auteur du mal. Le péché provient de la convoilise de

l'homme (Jaq. I, 13-17; 1 Jean I, 5). On ne peut pas écarter plus

expressément la personnalité divine de la responsabilité du péché,

qu'en faisant dériver le mal d'un Être ennemi de Dieu par toutes

ses aspirations, le Diable (Jean VIII, 44; Matth. XIII, 39). Certains

passages (Gen. XLV, 8; 2 Sam. XII, M et Rom. IX à XI) expriment
simplement l'idée que la méchanceté des hommes concourt ou
sert à l'exécution du plan de Dieu.

Nous avons dans le christianisme deux doctrines qui excluent
l'idée d'un Dieu responsable du péché, celle du Jugement et celle

de la Rédemption.
Qui dil jugement, -npi^, dit tout d'abord manifestation et

consommation de la séparation qui règne entre les serviteurs fidèles
à Dieu et les rebelles. Malgré la difficulté que l'on éprouve à

définir la valeur morale d'une action, et, à plus forte raison, un
caractère moral, il est clair que le bien ou le mal doit finir par

l'emporter. Nier toute distinction entre les personnes revient à

nier la distinction essentielle du bien et du mal. Une simple
intuition d'enfant en dit autant à cet égard que la science la plus

approfondie.
Qui dit jugement, dit ensuite rétribution. La constitution du

monde actuel n'est pas propre à imposer au méchant la conscience

de sa misère: ce n'est qu'au dénouement de l'existence terrestre
de l'homme que se manifestent complètement le néant et la

misère du péché. Ce dénouement, c'est le jugement divin: l'état de



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 381

perversion de la volonté se traduira par la ruine correspondante
dont l'homme sera frappé dans ses relations avec le monde
extérieur; l'équilibre rompu maintenant sera alors rétabli. Or le jugement

exercé par Dieu sur le mal présuppose l'existence en dehors
de Dieu d'une cause douée d'une indépendance relative.

Le Nouveau Testament distinguete châtiment naiSsi«, et la-peine,
SUrh èxSi'xYjffiî, Tifiwpi'a, xoXaoïç. On a souvent confondu ces deux
idées, et rattaché l'idée de punition à celle de péché, et non à

celle de coulpe, et l'on est arrivé ainsi à soutenir l'opinion que
la punition a pour but l'amélioration du pécheur, tandis que celle-
ci est plutôt le but du châtiment. La peine proclame le fait que la

majesté de la loi n'est pas réellement lésée par la révolte qui la
viole. La loi morale 'n'ayant pas pu se réaliser immédiatement, se
réalise médiatement par la peine. Le châtiment n'a en vue que le
bien de l'individu, la peine défend un intérêt général contre
l'intérêt de l'individu. La punition divine ne peut pas se proposer
l'amélioration du condamné, parce que celle-ci est l'objet propre
de la Rédemption. Ce n'est pas à dire que la punilion ne puisse
préparer les voies à la Rédemption; mais la punition et la Rédemption

tendent plutôt à s'exclure, la première cessant dès que la
seconde commence et subsistant tant que la seconde n'a pas
commencé (Jean III, 36). En revanche, la Traici« divine fait partie de
la Rédemption, elle n'existe que pour les enfants de Dieu (Hébr.
XII; 1 Cor. III, 11-15; Apoc, III, 19), tandis que le monde incrédule
tombe sous le coup des pénalités divines (Hébr. X, 29,30; 2 Thess.

1,8-9; II, 12). Le Nouveau Testament rapporte la iraSûa à

l'amour de Dieu, et la punition à l'óp^ de Dieu. Mais, au fond,
l'amour est la source commune de tous les rapports de Dieu avec le
monde ; il devient à l'occasion un feu qui consume tout ce qui
contredit son essence; il se proclame en punissant le péché. Le
paganisme ne connaissant pas le saint amour de Dieu n'a pas
connu sa sainte colère.

Telle que nous l'avons définie, la punition reconnaît de la façon
la plus précise la pleine personnalité du sujet puni, et l'on a raison
de dire que la punition fait honneur au criminel. Si l'homme
peut être l'objet de la punition aussi bien que de l'amour, c'est
qu'il possède une existence qui gravite autour d'un centre
indépendant. Affaiblissez l'idée de la coulpe, et vous enlevez toute
signification à la punition et au jugement de Dieu. Malheureusement

les classes cultivées tendent à ne plus estimer le péché et le
crime dignes de punition: on attribue les péchés aux circonstances,



382 JULIUS MULLER.

à la mauvaise éducation, aux vices des institutions sociales, et les

penseurs se plongent dans le scepticisme moral. Un criminel qui
se livre lui-même au juge, sachant qu'il paiera de sa vie la plus
grande des transgressions, est moralement plus haut placé que le
législateur ou lejugequi anéantit la considération due à la loi, en
représentant le criminel comme plus digne d'être plaint que d'être puni.

Dieu n'a pas soumis l'homme à la nécessité de pécher: il n'est

pas l'auteur du mal. Nous en appelons en second lieu à la
doctrine chrétienne de la Rédemption, qui nous dépeint partout le

salut offert en Christ comme un effet immérité de la grâce divine.
On peut distinguer clans la Rédemption le côté objectif, représenté
par le sacrifice expiatoire du Sauveur, et le côté subjectif, qui a son

principe dans le pardon des péchés. La nécessité de la mort
expiatoire du rédempteur ne se conçoit que si l'on cherche dans le

passé, et non dans le présent, l'origine du trouble qui s'est glissé
dans les rapports de l'homme avec Dieu. Autrement le pécheur
n'aurait qu'à renoncer au mal pour être pardonné. Or l'homme
ne peut pas abolir son péché passé, qui se perpétue dans son
péché présent. Et même si le péché ne se perpétuait pas, ou si

l'homme pouvait, à partir d'un moment donné, s'abstenir de tout

péché, il n'en résulterait pas que la coulpe de son passé ne pesât

plus sur lui. L'homme a donc besoin, pour être réconcilié avec Dieu,
d'une expiation. Christ seul, par le fait de ses rapports avec l'humanité

tout entière, est capable, en s'unissant par la puissance de son

amour à la race pécheresse, de subir la mort à laquelle il n'était

pas sujet lui-même. Une fois le péché expié el Christ entré dans

sa gloire par sa mort expiatoire, la connexion de noire présent
avec notre passé a pu être rompue par la communication du St-

Esprit (Jean VII, 39). Dieu a manifesté sa justice par la mort expiatoire

du Roi du nouveau royaume. La croix de Christ proclame
plus éloquemment que tous les jugements divins la puissance des

péchés passés pour séparer l'homme de Dieu, et l'ancienne Église

a eu raison d'y voir la manifestation de la colore de Dieu non
moins que celle de son amour et de sa grâce. Aussi rien de plus

juste qu'Israël se sentît éloigné de Dieu tant que le péché n'était

pas expié. Le paganisme grec a profondément erré en ne
reconnaissant pas le caractère universel de la séparation d'avec Dieu el

en autorisant l'homme pécheur à s'approcher hardiment de lui.
he christianisme seul a un Dieu vraiment humain, et la voie royale

qui conduit de tout paganisme au christianisme passe par le
judaïsme.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 383

On a essayé dans l'enceinte de l'Église chrétienne comme en
dehors d'elle, de parer au redoutable danger de faire retomber sur
Dieu la responsabilité du mal. Mais ces efforts ont élé vains aussi

longtemps qu'on n'a pas distingué entre l'action créatrice ou directe
de Dieu et son action conservatrice ou indirecte. Augustin, les

Scholastiques comme Thomas d'Aquin et Thomas de Bradvvardine,
les réformateurs huther, Mélanchthon, Zwingle, Calvin, Bèze n'ont
pas réussi, malgré les plus habiles formules, ou des affirmations
simplement contradictoires, à résoudre le problème et à tourner
l'écueil. hes déistes eux-mêmes sont conduits par leurs conceptions

mécaniques à placer l'action de l'homme au rang des simples
actions naturelles, et à faire ainsi remonter le péché jusqu'à Dieu.
Les panthéistes, enfin, par l'organe de Spinoza, nient qu'il existe
du mal dans le monde et tendent à en éliminer l'idée. Tout ce

qu'on peut faire clans ces théories, c'est de distinguer un point de

vue relatif, d'où le mal parait encore imputable à la créature, et

un point de vue absolu, dans lequel le mal, effet d'une volonté
divine latente, s'accomplit sous la forme des déterminations personnelles

de la créature. Mais, sur le terrain de la science, ce
premier point de vue n'est qu'un pur mensonge et n'offre qu'un
intérêt psychologique. D'ailleurs, il est impossible qu'un homme
qui devine la pensée secrète de Dieu relativement au mal puisse
soutenir sérieusement que la volonté de Dieu l'interdise. On
n'aboutit avec ces doctrines qu'au panthéisme.

DEUXIÈME PARTIE.

Examen des principales théories destinées à

expliquer le péché.
L LE PÉCHÉ CONSIDÉRÉ COMME DÉRIVANT DE L'IMPERFECTION MÉTA¬

PHYSIQUE DE L'HOMME.

Cette théorie a eu pour son plus illustre défenseur l'auteur de
la Théodicêe, Leibnitz. Suivant lui, le mal est une simple privation,
dont il faut chercher la causa deficiens, et non la causa efficiens, en
Dieu. Cette privation provient des bornes de la créature, dont la
faculté de réceptivité n'est pas proportionnée aux perfections que
Dieu veut lu' communiquer; et ces bornes elles-mêmes ont pour
cause l'entendement divin, siège des vérités éternelles, source
idéale du mal comme du bien. On peut interpréter la pensée de
Leibnitz de deux manières. On peut supposer qu'il fait découler



384 JULIUS MULLER.

nécessairement le péché de l'imperfection primitive de la créature,
incapable à cause de sa nature limitée de se déterminer autrement
qu'elle ne fait. En ce cas,il est fort à craindre que le mal ne devienne

un élément permanent de la vie humaine. On peut encore, ce qui
est plus loyal, tenir compte à Leibnitz des déclarations dans
lesquelles il dit expressément que le mal est, non pas nécessaire,
mais possible en vertu des vérités éternelles, et que la cause propre

du mal est clans la libre volonté des créatures que ne régit
aucune nécessité, aucune contrainte. A ce point de vue, Dieu a une
volonté primitive par laquelle il ne veut que le bien à l'exclusion
du mal; mais il a aussi une volonté finale et décisive qui le porte
à permettre le mal à titre de conditio sine quâ non, ou de nécessité

hypothétique qui l'oblige à produire le meilleur possible.
Nous objectons qu'avec cette définition négative du péché on

n'explique ni l'apparition d'un état de péché, ni l'enchaînement

par lequel des actes coupables se relient les uns aux autres, ni le

progrès dans le mal, ni l'endurcissement, ni surtout ces explosions
d'égoïsme où éclate une redoutable énergie de la volonté et de

l'intelligence (Luc XVI, 8; 2 Thess. II, U; Apoc. II, 24). On
n'explique pas davantage l'indignation et le dégoût que nous inspire
la vue d'une malice enracinée. Jamais l'Écriture ne nous invite à

éprouver pour le mal une tendre compassion, à nous morfondre
en simples regrets sur les entraves que la nature impose à l'homme.
Loin de là: elle appelle le serviteur du péché un ennemi de Dieu,

un complice de Satan; elle fulmine la condamnation contre les

impies, elle nous montre le Christ animé d'une sainte colère contre
le péché, elle veut nous inspirer une haine brûlante du mal, el

elle nous prédit une recrudescence du péché avant la fin de toutes
choses. Bref, cette théorie qui métamorphose la division intérieure
de notre être en une simple négation, oppose au bien, non pas le

mal, mais l'absence du bien et substitue à une opposition de qualité

une opposition de quantité: le mal n'existe plus que d'une

manière relative.
On arrive à ces conséquences, en concevant le bien méta-

physiquement, comme une supériorité de perfection, et en
confondant le bien métaphysique avec le bien moral. S'il faut que

nous appliquions à l'opposition morale la catégorie de la substance,

nous dirons que ni le bien moral, ni le mal moral n'ont en soi

d'existence substantielle. Ils présupposent celle-ci, et le bien se

rattache, tout comme le mal, au bien métaphysique, soit à la réalité.

On ne mettra l'opposition du bien et du mal dans son vrai jour,



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 385

qu'à la condition de sortir des abstractions, de ne plus assimiler
le bien au réel, au positif, et de distinguer le domaine moral du
domaine de la nature en se faisant une idée nette de la créature
et de ses rapports essentiels avec Dieu, en d'autres termes, de sa

personnalité et de sa volonté.
Il importe de distinguer aussi entre la simple négation et la

privation. La négation, inséparable de l'idée d'un être fini, refuse à

une chose certaines qualités qui n'appartiennent pas à son
essence. On ne saurait la taxer de désordre ou de corruption : le
désordre étant ce qui contredit l'essence d'une chose. La privation

dénote l'absence d'une réalité qui appartient à l'idée d'un
être. Ainsi, la sainteté étant l'idée à la réalisation de laquelle
l'homme est appelé, tout péché qui en arrête le progrès est une
privation. Le progrès est interrompu par le fait du moi qui s'érige
en principe suprême. Un élément vicieux s'est mis de force à la place
de l'élément voulu par l'ordre à un endroit donné. Mais on ne peut
appeler du nom de désordre, de privation réelle, l'imperfection de
la créature sur laquelle Leibnitz se fonde, attendu que cette
imperfection est la condition même de son développement graduel.
La théorie que nous discutons abandonne cn fail l'idée de priva-
lion, pour adopter celle de négation, laquelle déclare l'idée du bien
contradictoire avec l'idée de l'être. En définitive, elle aboutit à nier
le mal, et Spinoza n'a pas manqué de tirer les conséquences des

prémisses posées par heibnitz.
Bien d'autres que ce dernier, soit parmi les philosophes

stoïciens et néoplatoniciens, soit parmi les pères de l'Église, ont
attaché leur nom à la théorie du mal conçu comme privation.
Augustin, entre autres, lui a valu le crédit dont elle a joui du temps
de la Scliolastique et au sein de l'ancienne théologie protestante.
Le mal est pour l'évêque d'Hippone une privalion de l'être, une
diminution de la réalité. Le péché lui apparaît aussi, par son aspect
objectif, comme une tendance à préférer les biens inférieurs aux
biens supérieurs ou mieux au bien suprême (conversio ab eo

quod magis s. summe est, ad id quod minus est). Au lieu
de l'opposition du bien et du mal, il ne laisse plus qu'une
différence de degré entre le parfait et l'imparfait. Le mal
suprême, c'est de ne pas être: il vaut mieux être méchant et misérable

que de n'être pas. Augustin el Leibnitz conçoivent pourtant
d'une manière différente leur privatio boni. Le dernier l'entend
comme un état, au sens passif; Augustin en fait une activité cpii
ronge l'être et ne procède que de la libre volonté, une sorte de

c r. 1868. 25



386 JULIUS MÜLLER.

feu qui consume ce qu'il atteinl. Au resté, l'expérience réfute le
docteur chrétien, he mal affecte rarement des formes de destruction

; il consiste plutôt à vouloir jouir, posséder pour soi, à chercher

l'unité en soi-même ; il revêt sans cesse la forme d'une
affirmation positive, et Augustin ne laisse pas d'en faire à mainte

reprise l'aveu involontaire.

II. LE PÉCHÉ CONSIDÉRÉ COMME DÉRIVANT DE LA NATURE SENSIBLE

DE L'HOMME.

Nous prenons le terme de nature sensible clans son acception

populaire, d'après laquelle i! désigne la nature sujette à recevoir
les impressions du monde extérieur. Dans ce sens, le bien est, en

Dieu, sa nature purement spirituelle, et, chez l'homme, la domination

absolue de l'esprit sur la matière. Les sens ne deviendront

complices du péché que si, au lieu de lui servir d'organes, ils lui
résistent, s'ils proclament d'abord leur indépendance, et ensuite

leur empire, he mal a sa source dans les sens, lorsque l'esprit
doué de volonté, au lieu de suivre la prescription contenue dans

sa propre essence, obéit à l'ascendant des sens.
On nous dit, dans la théorie que nous discutons, que l'élément

positif du péché provient des sens, de l'ascendant naturel et
primitif que ceux-ci excercent sur l'esprit. On se fonde sur ce que les

sens prescrivant l'agréable et l'esprit ordonnant le bien ne
s'accordent pas toujours dans leur objet. — Mais on n'explique pas,

avec de telles vues, pourquoi, en cas de conflit, les prescriptions
de la nature inférieure l'emportent sur celle de la nature
spirituelle supérieure, ni pourquoi le bien n'est pas en même temps

pour l'esprit l'agréable, ni pourquoi le combat se transforme
souvent en véritable déroute pour l'esprit, qui tombe do plus en plus
sous l'empire des sens et ne sert plus qu'à préparer à ceux-ci des

jouissances toujours plus raffinées. Se tirer d'affaire en rapportant
ces phénomènes à la liberté de la volonté, hésitante entre les

prescriptions de l'esprit et les attraits des sens, c'est renoncer à la

théorie qui fait dériver le péché des sens. Car alors ce ne sont plus
ceux-ci qui causent le péché: c'est la volonté qui s'est dévoyée et

qui entraîne les sens dans sa chute. Le problème consiste précisément

à savoir d'où vient que l'esprit se laisse déterminer par les

sens au lieu d'obéir à sa propre nature; l'esprit est plus voisin de

l'esprit que les sens et semblerait devoir agir plus immédiatement
et plus puissamment que ceux-ci.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 387

On propose alors une définition de la liberté, plus conforme aux
faits. On entend sous ce nom la faculté que l'esprit a de se déterminer

d'après des mobiles spirituels en présence des sollicitations
impérieuses des sens. On ajoute que cette faculté esl nécessairement

limitée; car, autrement, si la limitation était le fait d'une volonté
libre, celle-ci se trouverait être de nouveau la cause de l'empire
des sens, et la théorie sérail perdue. Mais si le péché résulte des

bornes naturelles de l'esprit, la conscience ne peut plus l'accuser
d'être une déviation. Si la conscience maintient son accusation, il
faut chercher ailleurs l'explication du péché. Au fond, cette idée
d'une faiblesse naturelle de l'esprit touche de très-près à l'idée
leibnitzienne du mal conçu comme une privation. et tend à

réduire la distinction du bien et du mal à une simple différence de

degré.

L'expérience nous révèle le rapport de l'esprit aux sens sous la

l'orme, non d'un état de repos, mais d'un devenir vivant. Au
début, les sens semblent être seuls à fonctionner. L'esprit, à son
réveil les trouve déjà en possession d'une puissance positive, et
n'est lui-môme qu'un minimum. A mesure que l'enfant se
développe, les sens, loin de perdre l'avance qu'ils ont sur l'esprit,
acquièrent une énergie plus grande, hes victoires de l'esprit ne sont
jamais que partielles et intermittentes. Tels sont les faits. Or, on ne
comprend pas pourquoi, clans la théorie qui compose l'homme de
deux éléments distincts, le corps et l'âme, l'esprit est condamné à

porter dès l'origine les chaînes de la nature sensible, ni pourquoi,
si tel est l'ordre nécessaire des choses, l'esprit s'impute des torts
dont la faute est à la pression des sens.

On répond que l'esprit el la nature sont un et que l'esprit n'est
autre chose que la nature prenant conscience d'elle-même. Nous
ne contestons point l'unité de l'esprit fini et de la naiure : nous
la trouvons formulée par la doctrine chrétienne de la
résurrection qui nous promet un c7ou.x TrveupaTixóv, dans lequel la nature
devra être l'expression et la manifestation complète de l'esprit.
Mais nous repoussons la théorie de l'identité, qui fait de la nature
le principe de l'esprit. Pour qu'il y ait unité dans l'idée, il faut qu'il
y ait différence clans la réalité-. Et, en effet, l'esprit de l'homme
diffère en qualité de tout l'ensemble des êtres vivants de la nature,
quand ce ne serait que par son instinct religieux qui le met en
rapport absolu avec Dieu. Admettez-vous que l'esprit ait conscience
de sa destination divine? alors expliquez-nous pourquoi il ne soumet

pas aussitôt la nature sensible à sa volonté. L'enfant contracte



oöö JULIUS MULLER.

l'habitude d'obéir à des penchants sensibles ; il n'acquiert pas
celle de subordonner à ceux-ci les instincts moraux, et c'est ce

dernier fait seul qui donne aux sens le caractère d'une puissance
vis-à-vis de l'esprit. De plus, il est contraire aux faits de prétendre
que le réveil de la conscience morale s'opère graduellement. Nous

savons qu'il se manifeste avec la rapidité de l'éclair.
Prétendra-t-on encore que le rapport de l'esprit et do la nature

est un rapport de quantité? Mais, si ces deux quantités données
marchent de pair dans leur croissance, la vertu est rendue impossible;

si l'esprit gagne la nature de vitesse, la puissance du péché
doit être plus grande clans l'enfance, ce que contredisent et

l'expérience el l'Ecriture.
Veut-on enfin que le péché provienne de ce que la nature

animale de l'homme existe antérieurement au réveil de la conscience?

Il faudrait alors admettre que le péché diminue a mesure que la

culture de l'esprit augmente. Mais l'expérience dément cette
hypothèse : elle nous montre le dévergondage des mœurs et les

excès de la frivolité et de l'égoïsme coïncidant souvent avec les

époques de la plus grande civilisation, ou s'aflichant chez les
personnes d'une haute culture intellectuelle. Combien de péchés

d'ailleurs, où la volonté déploie une puissance remarquable suites

sens péchés de vanité, péchés d'ambition, péchés d'orgueil.
Si le péché est souvent un defectus de l'esprit, il n'en est pas
moins souvent un excessus. La théorie que nous combattons
oublie ou ignore cette seconde source du mal, pour tout rapporter
à la première.

Une pareille conception, en faisant découler le péché du domaine
extérieur des sens, le réduit à n'être plus qu'un malheur de notre
nature. Dès lors, il ne peut pas souiller profondémenl l'homme
entier; il empêche seulement la vie intérieure de paraître, ha volonté
lend toujours au bien, et le bien n'avorte qu'au moment de voir le

jour. Nous subissons le mal plus que nous ne sommes mauvais. On

calomnie ainsi la naiure sensible de l'homme, innocente par elle-

même, en lui imputant ce qui est le fait de l'esprit. Ce n'est que

lorsqu'on envisage le péché comme une révolte conlreDiou poussée

jusqu'à l'idolâtrie du moi, qu'il est possible de comprendre la
misère qui a envahi toute l'existence humaine. En n'admettant pas

que l'homme primitif soit en rapport avec Dieu, et se détache de

lui par le péché, on se trouve contraint, pour trouver une explication

au mal, d'en chercher l'origine dans la nature et d'altérer
ainsi Je rapport de l'être humain avec celle-ci. Pourquoi, de ce



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 389

point de vue, blâmer l'ascétisme monacal qui veut affaiblir la
nature sensible pourquoi s'étonner qu'en signalant, aux efforts de

l'homme la lutte contre la convoitise des sens et l'amour du
monde, on nourrisse en lui l'orgueil spirituel des victoires remportées

sur des ennemis du dehors Il y a des germes de pélagianisme
dans cette conception extérieure et superficielle du mal: et ce

pélagianisme, à son tour, tend au manichéisme, en jetant un voile
de défaveur sur les charmes de la vie sensible et en faisant
consister la perfection dans la lutte contre le péché extérieur.

On a voulu tirer parti de l'opposition souvent établie par
St. Paul entre la chair, ff-^ri. et l'esprit, irvîùua. L'apôtre donne au
premier de ces mots plusieurs significations. En particulier,
dans les passages où il l'oppose à celui de xveûpa, il entend par
ce terme le penchanl à s'adonner aux biens de ce monde et à se
détourner de Dieu (Rom. VII, 14; Vili, 4, 5, 8, 13. 1 Cor. Ill, 3;
2 Cor. X, 2,3. Gal. V. 16-18 : VI, 8. Eph. II. 3. Col. II, 18, etc.).
St. Paul établit qu'il faut chercher l'origine du péché, non pas clans
un rapport de la créature avec elle-même ou avec quelque opposition

inhérente à sa nature, mais dans son rapport avec Dieu. Ce
n'est que dans les profondeurs du sentiment religieux et non dans
^anthropologie qu'on découvrira ce qu'est la aàp£ de St. Paul.
Sans méconnaître la portée de la révolte de la chair contre l'es-
prit, l'apôtre en fait une conséquence de la rupture de l'homme
avec Dieu (Rom. 1,18-32).

Rappelons que Kant a paru prêter à la théorie que nous
combattons l'appui de son nom. Mais l'illustre philosophe n'est pas
toujours d'accord avec lui-même. Tantôt il rapporte l'origine du
mal à l'opposition que rencontre dans sa propre nature sensible
l'essence spirituelle de l'homme et son apparition dans le monde
des phénomènes : c'est retomber dans la théorie de Leibnitz. Tantôt,

dans sa Religion dans les limites de la Raison pure, il admet
que la liberté essentielle de l'homme, appelée à s'identifier avec la
Raison, manque à sa vocation et pèche par omission. Ces deux
manières de voir peuvent à la rigueur se concilier : on peut admettre

que le mal ait son origine dans un acte intelligible de l'esprit
humain, par lequel celui-ci aurait admis dans sa volonté la
maxime qui subordonne les mobiles de la loi morale aux penchants
des sens. Reste à savoir, en ce cas. comment une essence purement
intelligible peut se proposer comme maxime de donner à des
penchants sensibles, dont les objets n'ont pour elle absolument aucune
réalité, la prépondérance sur sa propre loi, c'est-à-dire, sur elle-



390 JULIUS MULLER.

même. La théorie kantienne d'un monde purement intelligible
présente de nombreuses contradictions.

III. VUES DE SCHLEIERMACHER SUR L'ESSENCE ET L'ORIGINE DU

PÉCHÉ.

Schleiermacher distingue clans l'homme deux choses : en
premier lieu, la conscience de Dieu, sentiment de dépendance absolue,

qui ne peut se manifester dans le temps qu'à la condition de

s'associer à quelqu'une des déterminations diverses de la
conscience de soi-même clans le monde sensible; en second lieu, la

conscience de soi-même, sensible, clans la sphère de laquelle l'auteur

fait rentrer toutes les impressions intérieures où le monde

joue le rôle de facteur, telles que les sentiments sociaux et moraux.
Il y a péché lorsque notre conscience de nous-mêmes se trouve
arrêtée, entravée dans son union avec le sentiment de dépendance
absolue. Le sentiment du déplaisir qui en résulte est la conscience

du péché. Schleiermacher identifie le péché avec la conscience du

péché, et comme il voit clans celle-ci un principe de bien, il esl

hors d'état d'expliquer l'endurcissement.
Selon l'auteur de cette nouvelle théorie, le sentiment que

l'homme a du péché comme d'une entrave résulte de la marche

graduelle de son développement. Notre être sensible conserve
toujours une avance sur notre être spirituel, et celui-ci ne pouvant,

en raison de son unité, agir également sur les divers penchants
de la chair qui est multiple, il semble qu'il y a défaite de l'esprit
sur les points où son action se manifeste le moins. L'impression
dont il s'agit résulte encore de ce que le développement de l'esprit

s'accomplit par élans. L'intelligence et la volonté s'élancent

en même temps, mais la première prend toujours les devants sur
la seconde, en lui proposant une union des fonctions sensibles

avec la conscience de Dieu, plus parfaite que celle que la volonté
est en état de réaliser à un moment donné.

Mais Schleiermacher contredit par cette explication sa notion de

la conscience de Dieu. On ne comprend pas, si l'esprit n'est autre

chose que la conscience de Dieu, conscience qui échappe à toute

mesure, conscience absolument simple et étrangère au temps,

comment l'esprit peut devenir une grandeur capable de

contrebalancer les fonctions sensibles et susceptibles d'augmentation ou

de diminution. Notre conscience finie ne devrait pas pouvoir réagir
d'une manière efficace contre Dieu, dont Schleiermacher affirme



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 391

qu'il détermine absolument noire conscience immédiate. Avec les

prémisses de l'auteur, le péché est rendu impossible. Ses
éclaircissements sont des défaites et ne font pas disparaître la
contradiction.

Dieu étant, d'après Schleiermacher. la cause absolue, à l'exclusion

de toute cause finie indépendante, le péché doit être statué

par la volonté absolument efficiente de Dieu. Cependant, pour
ne pas faire de Dieu l'auteur du mal, qui est la contradiction absolue

de sa volonté, on montre dans le péché la conséquence du
fait que noire conscience de Dieu est insuffisante à contre-balancer
la force de l'instinct naturel; et celte insuffisance, on l'attribue à la

marche graduelle de noire développement spirituel. Le péché doit
donc disparaître de lui-même; il n'y a plus besoin de rédemption.
La distinction du péché et de la grâce se perd dans une différence
de degré. Christ n'a été que l'homme en qui s'est réalisée dans la

plénitude de sa puissance la conscience de Dieu. Celle-ci se

communique de lui à nous, el si celle communication nous fait l'effet
d'une redemption, c'est que, par la volonté divine, l'inefficacité
relative de notre conscience de Dieu s'était fait sentir à nous comme
un péché. Dieu esl donc l'auteur du péché, en tant qu'il est l'auteur
de la rédemption.

Mais rendre ainsi le péché nécessaire, c'est le rendre impossible,

c'est en détruire l'essence, ha conscience amère du péché
nous serait imposée uniquement afin de nous faire assimiler à

litre de rédemption la perfection de la nature humaine qui s'est
manifestée en Christ. Mais comment admettre que, dans un
simple intérêt téléologique. Dieu, s'il est amour, ait institué un
état d'esprit plein de douleur et de désespoir? D'ailleurs, ne fait-
on pas Dieu menteur en supposant qu'il nous donne la conscience
d'une chose comme mauvaise, tandis qu'elle n'est pas telle pour
lui? Enfin, celui qui découvre la signification objective du péché,
n'en perd-il pas la conception subjective Dieu, nous dit-on, a

institué à notre usage celte espèce de seconde vue du péché. Mais
en ce cas, n'est-ce pas le pire des attentats que de penetrerete
force clans son secret conseil et de dévoiler sa pensée?Si Dieu est
la cause absolue de tout, comment se fait-il que le théologien
puisse avoir du péché une autre idée que celle que Dieu veut
imposer à l'homme, l'idée d'une révolte, d'un désordre? Dieu ayant
proclamé dans noire conscience l'opposition du bien et du mal, il
faut que le mal soit aussi pour lui plus qu'une simple négation du
bien; il faut qu'il soil en réalité une opposition positive, he vice



392 JULIUS MULLER.

de toute la doctrine de Schleiermacher est dans sa théorie d'un
Dieu obligé d'agir d'après sa nature absolue et imposant à tous les

autres êtres une attitude de passivité vis-à-vis de lui. Dès lors l'esprit

fini perd toute, liberté et reste plus ou moins engagé dans les

liens dola nature; le mal a l'apparence d'une puissance sensible,

naturelle, qui retient l'esprit et règle le cours de son développement.

IV. LE MAL CONSIDÉRÉ COMME LE RÉSULTAT DES OPPOSITIONS DE LA

VIE INDIVIDUELLE.

Suivant les partisans de cette nouvelle théorie, on ne connaît le

bien que par le mal, la vérité que par l'erreur, he mal est un
élément du bien; le bien réclame, pour s'activer, le ferment du mal.

Toute individualilé puissante s'affirme aux dépens des autres et a

besoin, pour déployer ses forces, des plus rudes oppositions, h'fiis-
toire des nations fait ressortir la même vérité. On sait combien elles

s'endorment et se corrompent, si la guerre ne vient pas les réveiller

el les secouer. Affirmation et négation, amour et haine, vie

colleclive et égoïsme, tels sont les pôles entre lesquels oscille notre
existence morale et qui lui impriment un cachet et une signification.

Supprimez la lutte du bien et du mal : aussitôt l'art dépérira;

la peinture el la musique seront d'une désespérante
platitude; la poésie, consignée dans les limites de l'idylle et des

descriptions de la nature, ne connaîtra plus les sublimes accents de la

tragédie et de l'épopée; l'art religieux lui-môme se verra privé
des inspirations qu'il doit aux contrastes du péché et de la grâce.

Enfin, il faut reconnaître que, si le mal l'emporte chez d'innombrables

individus el offre chez eux quelque chose de choquant,
la beauté d'ensemble du tableau n'en est que mieux relevée, et

les ombres hideuses font ressortir le charme général du monde
moral.

Suivant que leur conscience morale est plus ou moins vivante et

profonde, les défenseurs de cette manière de voir tournent au

dualisme ou au panthéisme. Lactance, qui appelle le mal inlerpre-
tamentum boni, représente la première de ces tendances. Scot, Ori-

gène, Augustin, Leibnilz, Schleiermacher ont professé un
optimisme qui confine au panthéisme. Et, dans des temps plus modernes,

Blasche s'est fait le continuateur du Bouddhisme,en enseignant

que l'homme ne doit son existence qu'à sa chute. Un grand
nombre de personnes cultivées adoptent la conception que nous



LADOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 393

venons d'exposer. Trop sérieuses pour se contenter de la théorie
qui fait procéder le mal des sens, elles n'ont pas assez de profondeur

ni de simplicité pour accepter humblement la grave explication

du mal que donne le christianisme.
La question revient à ceci : le péché est-il un moment nécessaire

du développement d'une individualité consciente? ou, la pleine
activité de la vie humaine peut-elle se concilier avec la sainteté
parfaite Dire que le mal est une nécessité générale du développement

du monde, c'est ôter àia coulpe toute signification réelle,
c'eslse forcer à refuser à Christ ou une véritable individualité, ou
une sainteté parfaite ; c'est nier comme impossible l'idée d'une vie
sainte et bienheureuse des rachetés. Pour nous, nous répudions
une théorie qui fait procéder la vie el l'activité du mélange du
bien et du mal, parce qu'elle supprime en fail l'opposition entre
le bien et le mal. Nous lui reprochons de calomnier le bien en lui
attribuant une sorte de faiblesse el de langueur, dont le mal seul
est capable de le sauver, comme si la langueur était autre chose
qu'une forme différente du mal, comme si le mal lui-même n'était
jamais atteint de marasme el le bien jamais doué d'une force
impulsive et rénovatrice. On tourne clans un cercle, lorsqu'on fail
intervenir le mal comme un sauveur destiné à préserver le monde
d'une atonie qui est elle-même un mal et appelle une explication.

Ce qu'il y a de vrai dans cette théorie, et ce que nous
reconnaissons c'est que :

1° D'après l'ordre divin primitif, le développement delà vie morale

de l'esprit doit s'effectuer au moyen d'éléments opposés
qui tendent à une conciliation. Mais le mal n'est point nécessaire
pour réaliser ce dessein. Les éléments voulus de diversité se
rencontrent déjà dans la nature humaine originelle, par exemple,
clans les rapports de l'homme individuel avec l'espèce; là les
éléments d'opposition sont destinés, non à s'exclure, mais à se solliciter

réciproquement et à se concilier dans l'amour. On peut
retrouver jusque dans l'individu des inclinations multiples, el toutes
légitimes, propres à le faire progresser dans la voie du bien moral

par l'action réciproque qu'elles exercent les unes sur les autres.
Ainsi la tendance à persister dans son état et la tendance au devenir,

le besoin de repos et celui d'activité, l'instinct de l'individualité
et celui du général, le développement en profondeur et le

développement en étendue, la force et la douceur, l'indépendance
d la dépendance.



394 JULIUS MULLER.

2° Une fois que le mal est dans le monde, il sert en quelque
sorte de sollicitation au bien. Celui qui aune profonde expérience
du mal arrive à une plus forte conscience du bien que celui dont
la conscience n'est émue du mal qu'à la surface. Mais si le premier
arrive au bien par le mal, il le doit au secours de la grâce divine ;

or on ne peut fonder la nécessité du mal sur l'usage que sait en

faire la grâce, he mal n'est pas l'opposé, mais la contradiction du
bien. Loin de se solliciter l'un l'autre, le bien et le mal travaillent
mutuellement à se détruire. Ce qui sollicite le bien moral, ce qui
en est le terme opposé véritable, ce sont les forces aveugles et
nécessaires de la nature.

Par le système que nous soutenons d'une conciliation immanente

du bien au moyen d'oppositions internes, on réussit à

concevoir ce qui est inconcevable dans la théorie que nous combattons.

On peut croire en un Christ historique, parfaitement saint,
et dont l'âme a connu clans toute leur plénitude les plus
puissantes émotions de l'enthousiasme. On peut comprendre une vie

éternelle et bienheureuse des rachetés. Au contraire, nos
adversaires, en posant te péché comme une condition de développement,

ne peuvent admettre une conciliation des éléments hostiles

que dans l'anéantissement, sans compter qu'à leur point de vue
optimiste ils n'ont que faire d'un royaume des cieux, puisque le
monde actuel esl le meilleur des mondes.

Ce qui rend notre système difficile à saisir, c'est que tout
l'ensemble de l'existence humaine actuelle est profondément imprégné

de péché, que les rapports de l'homme avec la nature
sensible ont été bouleversés; et, que la nature elle-même est. plongée
dans le désordre. Voilà pourquoi nous avons une peine infinie à

nous faire une idée adéquate de ce que serait le développement
de la vie humaine dans des conditions de parfaite pureté. La vie

mémo de Christ ne saurait nous renseigner à cet égard, parce que
nous n'en connaissons que des fragments et que son développement

intérieur est resté pour nous un mystère. Il ne faut pas
oublier d'ailleurs que Christ a vécu clans un monde déjà soumis à

l'empire du mal.
Une fois le péché introduit dans le monde, il élait tout naturel

qu'il exerçât avant tout son influence sur les contrastes voulus de

Dieu, et les fit dégénérer en contradictions, hes plus effrayantes
luttes devaient dès lors être le partage des plus puissantes
individualités, qui avaient à concilier entre eux des éléments plus accentués

et plus féconds. L'histoire nous montre l'humanité elle-même



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 395

se développant par secousses successives, se précipitant dans les

extrêmes, construisant à une époque avec les ruines de l'époque
précédente. On est obligé, pour faire de l'ordre, d'emprunter ses

matériaux au désordre, tant il s'en faut que le christianisme ait
soumis à son influence son propre domaine De là vient que
certaines tendances du péché peuvent offrir un caractère de réaction
salutaire contre d'autres tendances, que la guerre, par exemple,
semble utile pour corriger l'humanité de l'attachement aux biens
de la terre et d'un étroit égoïsme.

Affirmer que notre système donnerait le coup de grâce à la

poésie, c'est parlir de l'idée qu'une vie tout imprégnée du principe
divin doive demeurer étrangère aux diverses relations de la vie
humaine. Sans cloute, le péché étant, donné, la tâche de la poésie
est de décrire les luttes qu'il a provoquées et de montrer comment
elles s'apaisent. Mais si la poésie n'a plus de raison d'êlre pour
l'homme accompli, c'est que la réalité est devenue pour lui la plus
haute poésie : la sainteté, l'amour, au lieu de détruire les
individualités, les fortifient et les transfigurent.

Quant à l'assertion, soutenue par quelques penseurs, Augustin,
Leibnitz, Schleiermacher, que le péché des uns fait ressortir les
vertus des autres et ajoute à la beauté collective de l'ensemble,
nous en ferons justice en rappelant une vérité fondamentale de la

religion chrétienne. Dieu respecte partout l'homme comme une
personnalité qu'il ne sacrifie pas au lout. On a eu raison de le dire :

la thèse que nous combattons est aussi déplorable que te principe
de morale qui permet le mal pour qu'il en arrive du bien.

Suivant Hegel, l'essence du péché consiste dans la volonté,
subjective qui érige en principe le particulier à la place du général.
Hegel dit que l'homme peut vouloir le mal, mais qu'il n'est pas forcé
de le vouloir. Le mal est ce qui doit ne pas être, ce qui doit
disparaître. Il n'en est pas moins vrai, d'un autre côté, qu'il faut, en
vertu d'une nécessité logique supérieure, cpie le mal soit, précisément

pour qu'il puisse ne plus être. En d'autres termes, Hegel
statue la nécessité du mal comme un postulat du bien. Les vices
et les crimes sont nécessaires, pour que le mal rende au bien tous
les services qu'il est appelé à lui rendre. Il faut que le mal subsiste
et s'affirme, comme opposition, à chaque moment du développement

moral; sinon, la vie morale s'éteindrait. Toujours en train de
disparaître, le mal ne disparaîtra jamais. Hegel a été conduil par
son système à considérer comme corrélatives les idées d'infini et
de sainteté, de mal et de fini, et à faire du mal le terme extreme



396 JULIUS MULLER.

du fini.Dieu lui-même,qui n'a d'existence réelle qu'en l'homme, ne
conserve sa vie, qui consiste clans le procòs de l'Absolu, qu'à la

condition que la contradiction du fini et de l'infini ne cesse à

aucun moment du développement humain. Tout ce qui est fini,
nature et esprit, doit se perdre dans son contraire, pour que Dieu

persiste à être.
Le vice radical de cette philosophie est de placer l'essence de l'esprit

clans la pensée,et de concevoir celle-ci sous la forme d'un procès
nécessaire. La volonté, ce principe propre de l'existence réelle, est

rabaissée au rang d'un mode de l'intelligence. Toute réalité, dans

la nature et dans l'histoire, n'est plus qu'un déploiement de la

raison logique, et, tout ce qui dans l'existence empirique.ne se

laisse pas ramener aux pures essences delà logique est un pur
accident, quelque chose d'absolument nul. Hegel est dès lors obligé,
ou de déclarer le mal absolument nul, ou d'en faire un moment

intégrant de l'Idée. Dans le premier cas, le sentiment de la coulpe
est affaibli, le combat contre le mal est frappé de paralysie, la

rédemption devient inintelligible. Dans la seconde alternative, qui

exprime la véritable pensée du système hégélien, on finit par
détruire complètement la conscience de la coulpe et l'idée du mal :

loin d'entraver la marche des choses, le mal la renforce et l'active.
he mal est transporté jusque dans l'essence divine, où Hegel le

fait figurer sous le nom de colère divine. La doctrine chrétienne
de la réconciliation de l'homme avec Dieu est remplacée par
l'idée de la réconciliation du mal avec le bien. Comme c'est la
connaissance qui produit le mal, en faisant sortir l'esprit de l'état
de nature, c'est aussi la connaissance qui a seule le pouvoir de

vaincre l'opposition qui constitue le mal. Saisir intuitivement
l'unité du fini et de l'infini, de l'homme et de Dieu, du mal et du

bien, telle est la condition unique de la régénération. Au reste,

Hegel confesse involontairement ce qu'il doit au christianisme,

lorsque, traitant de la nécessité de la réconciliation de l'homme
avec Dieu, il abandonne tout à coup la méthode spéculative, et

s'engage clans les voies de l'anthropologie, en prenant pour point
de départie besoin de réconciliation qui existe dans l'homme. C'est

avouer que l'état de séparation dans lequel l'homme se sent vis-à-

vis de Dieu est donné non par l'idée, mais par l'expérience.

V. THÉORIE DUALISTE DU MAL.

La transition est facile du Dieu de Hegel à la doctrine de deux



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DU PÉCHÉ. 397

principes coéternels qui se combattent l'un l'autre et se partagent
l'empire du monde. Rien de plus contraire au bon sens que ce

dualisme qui fait du mal une substance. Car, bien loin de devoir
être considéré comme une substance par lui-même, le mal doit
être envisagé comme une corruption de la substance. On ne réfutera

jamais complètement ce dualisme, tant qu'on ne verra pas que
l'opposition entre le bien et le mal est primitivement toute
morale, et ne plonge par aucune racine dans la sphère de la
métaphysique. Nous le reconnaissons, cette doctrine a le mérite d'affirmer

vivement clans la conscience l'opposition du bien et du mal,
et de viser à trouver la solution de toutes les contradictions qui
éclatent môme en dehors du domaine moral. Mais, d'autre pari,
en en faisant une substance, le dualisme ôte au mal sa signification

morale pour lui en donner une toute physique, h'homme
tombe nécessairement dans le mal, et la rédemption s'accomplit
par un procédé naturel.

Ce qui constitue le vrai dualisme, c'est d'admettre que 1-e bien
et le mal soient, également primitifs et sans commencement, que
l'être foncièrement mauvais soit indépendant du Dieu bon, et
qu'une lutte s'engage entre eux dont l'issue est douteuse. On sort
du dualisme, du moment que l'on croit que le principe mauvais
était originellement bon et s'est dégradé par une chute.

Or le dualisme proprement dit pèche par un vice logique radical.

Le mal ne peut jamais être indépendant du bien. Si le mal
existe dès l'origine, il n'est plus ce qui ne doit pas être, c'est-à-
dire, le mal. On ne peut le concevoir que comme le contraire du
bien, et n'existant que là où le bien existe. Le mal est la perversion

d'un moment essentiel de l'idée du bien, l'érection du moi
en principe; le bien est index sui et mali. Si notre conscience morale

éprouve pour le mal une si profonde répulsion, c'est que nous
sentons que nous opposons une volonté ennemie au plus saint
amour, personnifié en Dieu. De plus, le mal est dépendant du bien
parle fait que, pour se réaliser, il est obligé de se rattacher en
quelque façon au bien. Un homme est contraint, même pour satisfaire

à ses inclinations mauvaises, de se soumettre aux ordonnances

qui régissent la société, et d'accepter le principe de la justice.
C'est chose curieuse de voir les concessions, les emprunts que le
mal est obligé do faire au bien, pour éviter de détruire ses propres
instruments. Ainsi il n'est pas de bande de brigands qui ne reconnaisse

un chef. Le mal n'a point de force productrice. Aussi craint-
il d'être lui-même et s'elforce-l-il toujours de revêtir l'apparence



398 JULIUS MULLER.

du bien. Le tyran le plus fier affecte d'avoir en vue quelque intérêt

général, tel que la gloire ou le bien de son peuple.
Cette division du mal contre lui-même se retrouve dans la vie

intime de chaque individu ; les passions s'entravent les unes les

autres. L'orgueil et les convoitises charnelles, en particulier, se

font une guerre à outrance : on passe de celui-là à celles-ci, ou de

celles-ci à celui-là pour se distraire des efforts de l'orgueil ou se

relever des humiliations de la chair. Au contraire, le bien est d'accord

avec lui-môme. Le mal a deux ennemis : le bien et le mal.

En outre, le mal est en contradiction métaphysique avec lui-même.
Son but est l'indépendance à l'égard de Dieu : il tend à ne pas

avoir en Dieu la raison de son existence. Or Dieu est la raison
de toute existence créée. La créature qui parviendrait à son
émancipation tomberait donc immédiatement dans le néant. Le mal,

en cherchant à se détacher de Dieu, de son propre fondement,'se
détruirait lui-même.

L. Choisy.

(A suivre.)


	La doctrine chrétienne du péché

