Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: La doctrine chrétienne du péché
Autor: Choisy, L. / Muller, Julius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379067

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE

PAR

JULIUS MULLER .

Neuf années séparent de la précédente cette derniére édition de
Pouvrage capital du professeur de Halle. Dans Iinlervalle, le pro-
bléme anthropologique a été examiné et débaliu, en Allemagne,
dans une multitude d’écrits d’occasion et dans plusieurs livres
importants. M. Julius Miiller s’excuse de n’avoir pas tenu compte
des éléments nouveaux apportés a la discussion par les théolo-
giens ses compatriotes, et de n’avoir pas fait subir une refonte
totale a son propre ouvrage. L’édition (ue nous annoncons ne dif-
fere de son ainée que sur des points de détail, tenant plus a Par-
rangement des matieres qu’au fond de la question. Une paralysie,
dont notre auteur est loin d’étre complélement remis, a affecte
ses forces et condamné sa plume a une inaction temporaire.

Son livre se divise en cing parties, classées d’aprés l'ordre lo-
gique, et intitulées:

1° la réalité du péché;

2° examen des principales théories destinées a expliquer le
péché ;

3° la possibilité du péché ;

e la diffusion du péché;

5° le progres du péché dans le développement de I'individu.

Nous signalerons la premiére et les deux derniéres parties,
comme méritant 'attention des prédicateurs et de toutes les per-
sonnes (ui ne s’estiment pas étrangéres aux questions morales. La

1 Die christliche Lehre der Siimde, dargestellt von D+ Julius Muller.
be édition. 2 v. 8°. xviil, 578, et XX, 617 pages.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 365

seconde et la troisiétme offrent un intérét de spéculation et de
raisonnement et touchent a quelques-uns les plus formidables
problémes qui agitent les esprits méme les plus incultes. Ajoutons
que la théorie particuliere de M. Miller lui-méme est conienue,
soit dans la troisieme partie au paragraphe ¢, intitulé: « la Lberté
transcendentale et la liberté empirique, » soit dans la quatriéme
partie, au chapitre intitulé: « origine du péché inné. »

Avant que d’entrer en matiére, notre auteur expose dans son
Introduction la méthode qui préside & ses recherches. On ne
peut, suivant lui, procéder au débat des questions de théologie
par la méthode a prior: sans tomber sous le joug de la nécessité
logique, et, dans le sujet qui va I'occuper, sans supprimer I’idée
du mal. La spéculation a pour fonctlion de proposer les hypothéses
qu’ill s’agit d’appliquer aux phénomenes connus, et de les meltre
a I'épreuve des faits. Un fait enlre autres doit enlrer en ligne de
compte, celui de la liberté. Or la liberté, en tant que principe d’ac-
tivité, ne peut étre concue que sous forme de volonté personnelle,
de personnalité, personnalité en ’homme, personnalité en Dieu.
Toute philosophie obligée, par sa théorie de la connaissance,
de méconnailre les droits de la personnalité et de la liberté
est ’ennemie née de la religion et de la théologie chrétienne,
et ne peut s’accorder avec elles. Toute philosophie qui réserve les
droits de la personnalité en ’homme et en Dieu est I’alliée natu-
relle de la religion chrétienne, quels que soient d’ailleurs leurs
points de dissidence. Au controle des faits il faut joindre celui de
la Sainte Ecriture, et spécialement du Nouveau Testament. On ne
peut renoncer au témoignage de la Révélation; car, si la cons-
cience religieuse est avant tout une affaire d’expérience, elle ne
s’est pourtant éveillée dans I’esprit de I'hnomme qu’au contact de
la Révélation divine. M. Julius Miiller termine en faisant profession
d’une parfaite indépendance vis-a-vis des livres symboliques de
PEglise Juthérienne et des systémes dogmatiques qui s’en sonl
inspirés.

PREMIERE PARTIE.
Réalité du péché.

On peut, sous ce titre, entendre deux choses, décomposer la
notion du péché en deux idées: son essence et son imputation A
crime & celui qui le commet. Il faut définir la premiére, constater
et expliquer la seconde.



366 JULIUS MULLER.

|. ESSENCE DU PECHE.

Procédons du plus simple au plus compliqué. L’essence du péché
se manifeste au début dans la fransgression de la lo7, puis dans
la désobéissance envers Dieu, enfin dans la recherche de soi-méme.

A. Le péché, transgression de la loi. — Nous reconnaissons tous
dans le mal un principe, non-seulement tout a fait étranger, mais
encore hostile a notre étre, contraire a notre nature. En effet,
notre esprit est volonté, soit par la faculté de détermination
propre qu’il possede en commun avec les étres dépourvus d’in-
telligence, soil surtout par la conscience qu’il a de ses acles et
qui lut permet de se les proposer comme but. Ce qui régle la vo-
lonté de I'homme, sans toutefois la contraindre, c¢’est le bien ou
la lo1 morale.

Que la loi soit envisagée dans sa généralité, son universalité,
son invariabilité, et partant, son autorité inconditionnelle, ou qu’elle
se pose vis-a-vis de nous sous ta forme de certains buts moraux
particuliers a poursuivre, ou enfin que, dans le domaine de la rea-
lité, elle s’affiche comme un devoir déterminé, précisé par la cons-
cience de I'individu, le mal, qui a son siége dans la volonté, se
manifesle avant tout comme une résistance a cette loi. On ne sau-
rait trop affirmer I’autorité de la loi morale. L’homme le plus sau-
vage, (qui en méconnait les prescriptions dans ses rapporls avec ses
semblables, veut qu’elle les oblige vis-a-vis de lui. Nous la retrou-
vons a la base des ordonnances et des droits qui régissent la fa-
mille, Etat et tout commerce d’homme a homme. Et ce n’est pas
Uinfirmer, que de constater chez les individus et chez les peuples
des variations de la conscience on se refletent les progres de 1'es-
prit humain, et les résistances provoquées par ’empire des pen-
chants. Mais 4 cetle sainte nécessité de la loi morale ’homme op-
pose un principe de bon plaisir individuel: sa volonté s’insurge
contre la volonté générale. Le péché revél alors le caractére ob-
jectif d’une transgression de la loi. C’est dans ce sens que l’apotre
Jean appelle le péché % swopia (1 Jean I, 4); il juge que P'essence
du péché consiste a rompre avec la loi.

On demande 4 ce propos, si la loi morale ne régle proprement
que Tacte, ou si elle s’applique également & la disposition habi-
tuelle du ceeur. Tout dépend de la maniére dont on entend la loi.
Si la loi prescrit I'acte, ’acte intérieur aussi bien que I'acte exté-
rieur, elle prescrit en méme temps tout ce qui découle de Dacte,



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 367

et par conséquent I’état spirituel qui en dérive. La loi n’est pas
essentiellement un commandement: elle est plutot I'expression de
’idée morale sous forme impérative. Ce qu’elle demande, ¢’est
une disposition morale parfaite, et non simplement une action, mo-
rale parfaite. La légalité contredit souvent la loi morale. Au reste,
I'Ecriture tranche la difficulté dans le sens que nous indiquons.
St. Paul dit de la loi qu’elle est spirituelle (Rom. VII, 14), et s’il
lui reproche quelque chose, ce n’est pas son insuffisance a donner
la connaissance du bien moral, mais plutot son impuissance a com-
muniquer la vie morale (Gal. 1Il, 21). Quand, avec les moralistes
catholiques, Bellarmin, Meehler, et surtout les Jésuites, qui ont tiré
les dernieres conséquences du principe (ue nous combattons, on
admet 1'idée que la loi morale n’exprime pas la perfection morale,
quand on concoit la morale comme un assemblage de préceptes
1s0lés, au lieuw de la saisir dans son unité intime, on arrive bien
vile a conclure qu’il est des ceuvres surérogaloires qui dépassent
la loi, & distinguer entre la morale des précepies et la morale
plus parfaite des conseils, & avoir une morale supérieure a 'usage
de T’Eglise et une autre morale inférieure appliquée aux devoirs
ordinaires de la vie. On ne prend pas garde qu’en établissant, an
moyen de ce qu’on appelle les conseils évangéliques, la possibilité
d’une perfection morale supérieure, on oblige les hommes a ¥
aspirer sous peine de péché, et 1’on se contredit en supposant,
comme Bellarmin, que I’homme peut, en méme temps qu’il accom-
plit des ceuvres surérogatoires, commettre des péchés véniels.
Autre question incidente. Un homme qui n’est pas parvenu a la
perfection morale est-il nécessairement mauvais et coupable de
n’avoir pas accompli la loi morale dans toute sa plénitude et son
étendue? Oui, répondent les docteurs de ’ancienne Eglise luthé-
rienne, car 'imperfection ne peut venir que d'une tendance au
mal qui contredit la loi. Nous protestons contre cette senlence.
Avec un tel systeme on abolirait toute distinction de degrés dans
la bonté morale, et toute hiérarchie parmi les étres moralement
purs. Christ lui-méme ne serait séparé du mal gne de I’épaisseur
d’un cheveu. On nierait 'idée d’un développement purement
moral; on ferait du mal la condilion négative de tout développe-
ment de ce genre, et la cessation du péché serait le terme défini-
tif du progres dans la voie du bien. Ne confondons pas le progreés
par lequel on passe de D’imperfection a la perfection avec une
transition progressive du mal au bien. Faire de I'imperfection un



368 JULIUS MULLER.

péché, c’est faire du péché la conséquence nécessaire de la nature
finie de ’homme, ¢’est détruire la conscience du péché.

Rien n’empéche d’admetire que la réalisation de la perfection
morale soit une tiche que ’homme ne peut accomplir qu’a travers
une succession de moments. Au lieu d’imaginer un développe-
ment qui s’opére par la négation des états précédents en tant
qu’insuffis.nts, on peut se représenter un développement qui pro-
céde, au contraire, par une série ininterrompue d’affirmations,
comme ce fut le cas en Christ (Luc II, 40, 52). Nous concluons
donc que le péché se mesure non a la distance ou I’homme est dela
perfection morale, mais & Vopposition qu’il fait a la loi. 1l se
trouve, entre la parfaite réalisation de la loi et la contravention
a cette loi, un domaine intermédiaire que nous plagons sous la
garde du devoir. Le devoir différe de la loi par Ie compte qu’il
tient des individualités el des circonstances. Celui qui accomplit
le-devoir ne péche pas, mais il n’est pas pour cela parfail. Le
devoir ne prescrit pas la perfection, mais D’exercice fidele des
facultés morales; s’il est en souffrance, ce ne peut éire que par la
la présence d’un principe ennemi, le mal.

B. Le péché, désobéissance envers Diew. — Nous rejetons comme
contradictoire la théorie de Kant qui fait découler la loi morale,
non de la volonté d’un Eire supréme parfaitement saint, mais de
notre raison pratique. On ne peut, en effet, déclarer aufonome
une volonté humaine que "on assujettit ensuite a une loi. Kant
ne remédie pas a la difficulté en distinguant dans ’homme la na-
ture raisonnable qui impose la loi et la nature sensible qui de-
vient le siége du sentiment du devoir. On ne saurait concevoir
non plus ’homme jouant deux roles différents : prenant connais-
sance de la loi en tant qu’esprif, puis s’y soumettant en tant que
volonté. Toutes ces échappatoires tendent a introduire dans la
nature humaine un principe de dualisme,

La personnalité humaine remplit deux fonctions principales:
I’'une de théorie, ¢’est la connaissance, I'autre pratique, c¢’est 1’ac-
tivite. On ne peut séparer ces fonctions; car on ne se déter-
mine vraiment soi-méme qu’a la condition d’avoir conscience de
soi, et 'on n’a conscience de soi et de I'idendité de son moi
4 travers les étals les plus variés que si Uon a le pouvoir de
se déterminer soi-méme. Or nous reconnaissons a la conscience
que nous avons de nous-mémes plusieurs limites, soit dans la na-
ture extérieure, soit dans I’ensemble des autres individus. Jamais



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 369

nous ne nous représenterions notre personnalilé comme bornée,
si nous ne portions. dés 'origine, en nous la conscience de la per-
sonnalité absolue, savoir Dieu. Notre faculté de détermination pro-
pre se heurte, elle aussi, de son coté, a la loi morale qui la cir-
conscrit, et notre volonté n’arrive a se posséder complétement
qu’en s’unissant a cette loi. Traitez donc d’illusion le sentiment
d’une limite dans la facult¢ de la connaissance, c’est-a-dire, la
conscience que I’homme a de Dieu, vous serez contraint de taxer,
a son tour, de radotage imbécile ou de manceuvre calculée, I’affir-
mation d’une limite dans la faculté de la détermination person-
nelle, soit I'affirmation de la loi morale. Les faits établissent que
la mort de la religion a pour conséquence le déclin des meeurs,
et l'affaiblissement de la conscience morale conduit a incrédulite
ou a la superslition. La morale et la religion proclament leur
unité dans le fait que Dieu est "auteur de la loi morale. Toute mo-
rale est une religion a I’état inconscient, et la vraie religion est la
conscience de la morale.

Certains moralistes voudraient que, sans remonter a Dieu,
’homme acceptat la volonté générale de I’humanité comme loi
supérieure. Mais c’est demander un tour de force inexécutable.
Comment, en effet, concevoir une volonté générale, renfermant
toutes les volontés particuliéres, et douée d’une existense person-
nelle, indépendante, qui lui permette de donner des lois? On est
donc obligé d’en appeler i un Etre pour qui la loi de la volonté
n'est pas donnée, n’est pas loi, attendu qu’il est lui méme I’Etre
absolument bon. Une telle origine de la loi rend seule compte du
caractere catégorique des ordres de la loi. Sa forme impérative
temoigne de I'existence réelle d’une volonté opposée a celle du
rebelle et son ton absolu annonce que cette volonté est celle de
Dien (Jaq. IV, 12). L’homme ne pourrait jamais instituer une loi
pareille qui le régirait malgré lui, et chacun a le sentiment que,
Jusque dans I'observation du code civil, ¢’est  Dieu lui-méme qu’il
obeit (Rom. XIII, 2).

C. Le péché, recherche de soi-méme.— M. Julius Miiller se propose
de ramener, si la chose est possible, toutes les manifestations du
mal & I"unité, d’en rechercher le principe générateur. Mais comme
on ne peut comprendre le mal dans ’homme que si 'on a préala-
blement une idée du bien, il faut commencer par reconnaitre el
établir le principe générateur et central du bien.

Une question nous arréte dés le premier pas: une chose n’est-elle

G. R. 1868. 24



370 JULIUS MULLER.

mauvaise que parce que Dieu ne la veut pas? la volonté de Dieu
est-elle & elle seule le juge et I'arbitre du bien? Duns Scot, Occam.
Biel, les Supralapsaires dans I’Eglise réformeée, Descartes, Puffen-
dorf et quelques théologiens modernes, se prononcent dans le
sens de Paffirmation: ils pensent ne pouvoir sauvegarder 1’absolue
liberté de Dieu qu’en faisant provenir le bien et le mal d’un acte
arbitraire de la volonté de Dieu. Mais on réduit ainsi la volonté
de Dieu a I'arbifraire pur; on suppose que la volonté en Dieu agit
sans motifs. On fail de la volonté de Dieu une simple assertion de
lni-méme et non une révélation de ce qu’il est; les lois morales
deviennent extérieures a Dieu, et ni le monde, ni notre conscience
ne peuvent plusrien nous apprendre sur lui. On détache la volonté
divine de la perfection divine,on réduit celle-ci a 1a toute-puissance.
el Uon ouvre la porte au scepticisme. On a eu peur de limiter la
liberté de Dieu, et I’on n’a pas réfléchi qu’un étre est d’autant plus
libre qu’il ne veut pas pour vouloir, mais gu’il sait pourquoi il
veut. La perfection de la volonté divine consiste précisément en
ceci, que son contenu est le reflet perpétuel et constant de la per-
fection des pensées de Dieu, de leur vérité, de leur sagesse et de
leur justice. Seulement il faut prendre garde de ne pas se repre-
senter les raisons éternelles de la loi, telles que l'entendement
divin les concoit, comme faisant loi par elles-mémes. Elles ne sont
devenues loi que par la volonté de Dieu et en vue du monde creée.

Ce point résolu, nous établissons que le principe générateur du
bien est "'amour de Dieu, dans lequel se résument tous les com-
mandements moraux.- Christ "avait indiqué, dans sa réponse au
Pharisien (Matth. XXII, 36-39), et la méme pensée se retrouve ail-
leurs (1 Pierre I, 16; Matth. V, 48; VII, 12). Christ pose, il est vrai,
deux commandements; mais il reléve le premier en 'appelant le
plus grand. Si 'homme doit étre ’objet de notre amour préféra-
blement & d’autres étres, c’est moins a cause de I'unité de Pespece
humaine que parce qu’il est 'éimage de Dieu. Dien n’est pas seule-
ment ’objet de I"amour des hommes: il est 1’objet absolu et primi-
tif de cet amour, et ¢’est dans ce sentiment que les autres affections
se sanctifient. Christ déclare que "amour de Dieu et des hommes
est I’ime de sa vie (Jean XIV, 31; XV, 10), et il propose, comme
motif vivant de ’accomplissement de ses commandements 'amour
qu’on lui porte a lui-méme (Jean XIV, 15,21, 24; XV, 10). Apres
lui, les Apotres fonl de ’amour, de "amour de Dieu, de Christ, la
fin de la loi, essence de toutes les vertus (Eph. III, 18; 1 Cor. XIIL
1-7; 1 Jean IV, 19-21). Nous savons que ’amour a une portée abso-



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 371

lument éternelle (1 Cor. XIIL, 8), et préside a tous les élats futurs
de ’homme. Dieu est bon, parce qu’il est amour (1JeanlIV,8, 16);
sa sainteté et sa juslice ne sont que des formes de son amour.
Aimer Dieu, ce n’est pas seulement I’honorer de sa reconnais-
sance; ¢’est aussi admirer sa perfection qui consiste en un amour
qui se communigque sans cesse. II n’y a d’amour possible qu’entre
des étres personnels, ayant leur centre en eux-mémes, mais ca-
pables et libres de sortir d’eux-mémes pour vivre en autrui. Au-
cune unité ne dépasse celle de I’amour.

Toutes les relations véritables de 1’homme avec Dieu sont des
déterminations particulieres de I'amour, v compris la foi, au sens
paulinien du mot. La fol, ¢’est le coeur qui s’ouvre a la grice pre-
venante de Dieu, et 'amour est le souffle vivifiant qui empéche la
fol de dégénérer en une simple adhésion a la vérité. Celui qui se
donne a4 Dieu se consacre aussi au but que Dieu poursuit, savoir
I’avancement de son regne parmi les hommes, mais toujours a la
condition de soutenir avec Dieu un rapport vivant de personne a
personne. Nous disons de personne a personne, car 'amour n’est
possible (que movennant la distinction personnelle de deux moi.
Le véritable amour pour Dieu aspire, non a s’identifier abstraite-
ment avec lui, mais a vivre avec lui dans cette communion parfaite
et ininterrompue qui s’appelle voir Dieu face a face (1 Cor. XIIL 12:
1 Jean III, 2; Matth. V,8). Des exces de sentiment, tels que ceux de
certains mystiques, ne conduiraient pas moins fatalement que les
exces de la spéculation aux abimes du panthéisme. L’homme
semble, en aimant Dieu, se borner & recevoir, a se laisser déter-
miner par Dieu, et toutefois ’homme donne aussi, et Dieu recoit.
Le mystere de I'amour est que Dieu n’emploie son amour infini
qu’a exciter sa créature 4 lui donner librement son cceur (1 Jean
IV, 19). La création méme du monde mérite d’étre regardée
comme une ceuvre de la condescendance divine, puisqu’elle a
pour fin principale apparition du plus noble de tous les étres,
de I'étre libre et conscient.

Maintenant, cet amour de Dieu, ce point central de la morale
chrétienne, d’on lui viendra Iimpulsion, et comment se produira-L-
il au dehors dans une multiplicité de déterminations morales? Il
ne suffit pas qu’il soit commandé. Le commandement de I"amour
de Dieu signifie simplement que, de jla part de ’homme, il doit y
avoir une aspiration perpétuelle & amour, sans que celui-ci soit
le fruit d’'une résolution unique, ou procéde spontanément des
dispositions de I’homme. Il faut que Dieu vienne solliciter cet



3712 JULIUS MULLER.

amour par des actes divins qui servent de motifs a4 des progres.
Or, nous pouvons en indiquer trois. D’abord, la création considé-
ree comme une révélation de Dieu lui-méme dans son ceuvre,
comme un acte par lequel Dieu a déposé dans son ceuvre ses idées
d’une maniére permanente; puis, la création des élres personnels
qui portent 'image de leur Créateur; enfin, I'incarnation du Verbe,
et la fondation du royaume de Dieu sur la terre.

Il nous est maintenant possible de rechercher le principe du
péché. Nous le rencontrons au début sous la forme d’un éloigne-
ment de Dieu. Saint Paul, partant de la supposition que tous les
hommes ressentent un secret attrait vers Dieu (Actes XVII, 27),
n’hésite pas a voir dans la rupture avec Dieu la source de toute
corruption morale (Rom. I, 21-23). Cependant, le sentiment du
péché ne se révele clairement & la conscience, que lorsque
I’homme a repoussé avec dégout 'ordre de se donner a Dieu par
I'amour. C’est en ce sens que lapparition de Christ a provoqué
une crise: elle condamne ceux qu’elle ne reléve pas a tomber plus
bas (Luc II, 34; Matth. XXI, 42, 44; 1 Pierre II, 6, 8); elle fait des
incrédules. Mais le péché est plus qu’une négation : il est aussi une
affirmation, de méme que lincrédulité a pour contre-partie les
assertions de la superstition. On a dit souvent que la créature est
I’idole qui a pris dans le coeur la place de Dieu. Ceci est Inexact:
les choses ne sont que des instruments & 'usage de I’homme, et
ce que I’homme aime en elles, ¢’est toujours lui-méme. Jusque
dans les péchés favorables & la sociabilité, tels que la vanite, la vo-
lupté, 'ambition, on . se recherche soi-méme, on fait servir les
autres a ses desseins particuliers. Le principe générateur du péche,
c’est la recherche de soi-méme. Le péché n’a pas seulement substi-
tué le désordre & 'ordre: il a fait succéder a T'ordre légitime un
ordre 1llégitime, a la véritable unité une unité trompeuse. Le pe-
ché a sa vitalité, ses manifestations propres. Il ne se borne pas &
abjurer, a chaque moment donné, la tendance au bien correspon-
dant. C’est un bouleversement qui a atteint jusqu’aux moelles de
la vie. Ce qui constitue le péché, c’est U'isolement égoiste de la créa-
ture. Méme dans un cceur (ue n’agitent pas les exces des passions,
le moi, « ce sombre despote» peut régner en maitre, et I'ame, a
son réveil, se reprochera cet état de choses comme le pire des dés-
ordres, en dépit de la régularité de la vie extérieure. On peut se
rechercher soi-méme jusque sous les formes les plus élevées et les
plus spirituelles.

Est-ce a dire que la recherche de la satisfaction personnelle



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. i

soit coupable? Nullement, puisque nous croyons que 1’homme
qui vit selon la vérité trouve dans une telle vie la plus profonde
et la plus durable des satisfactions. Ce qui fait la différence
du bien el du mal, c’est la nature et les modes qui produisent
la satisfaction. L’Ecriture reconnait la légitimité de ’amour de
soi-méme (Matth, XXII, 39; Gal. V, 14). Chacun peut et doit, en
vertu de sa dignité morale et de sa ressemblance avec Dien dont
il est I'image, se sentir moralement obligé envers lui-méme. Nous
soutenons avec nous-mémes un rapport primitif, par le fait de I'in-
stinct naturel de la conservation. Une fois la conscience éveillée,
nous pouvons nous engager dans deux voies: ou bien l’instinct,
dont il vient d’étre parlé, dégénérera en recherche de nous-meé-
mes, ou bien, se soumettant a la loi divine, il s’élévera & la dignité
¢’un amour de nous-mémes purement moral. Nous voyons que
I’Ecriture désigne, en effet, 'amour de soi comme la racine du pé-
ché. Christ fail consister sa sainleté parfaite & ne pas faire sa vo-
lonté propre (Jean V, 30: VIL 18; Rom. XV, 3). Changer de vie,
c’est ne plus vivre pour soi-méme (Rom. XIV, 7-8: Gal. I, 20; Phil.
I, 3-8; Luc XIV, 26). Dans la parabole de I’enfant prodigue, e tort
du pécheur est de séparer son bien de celui de son pere (Luc XV,
12-13). Enfin, le récit de la chute et la description faite par St. Paul
(2 Thess. II, 3-4) des excés d’orgueil auxquels se portera I’homme
de péché ne laissent subsister aucun doute sur ce point.

Rendons-nous compte de la maniére dont les différentes formes
du péché peuvent toutes se ramener au principe de la recherche
de soi-méme.

Nous constatons chez I'homme divers instincts, exprimant des
besoins et destinés & provoquer en lui un développement continu;
par leur nature les uns sont sensibles, les autres spirituels.

Un premier groupe se rapporte & son moi, et vise & exalter en
'homme le sentiment de sa personnalité. Nous pouvons les ra-
mener a linstinct fondamental de la conservation de soi-méme,
qui implique plus qu’un simple prolongement de la vie, qui en
statue un développement progressif. Tels sont les besoins de la
vie animale et certains besoins spirituels, comme celui de savoir.

Un second groupe comprend I'instinct moral et P'instinct re-
ligieux. L’instinct moral tend: 1° 4 assurer a 'esprit I’empire sur
la nature; 2° & déterminer par le droit et la justice le domaine
respectif de chaque personnalité; 3° i rapprocher ces domaines
distincts dans I’unité de la bienveillance et de Pamour.

Il ne saurait v avoir harmonie dans la vie de ’homme qu’a la



374 JULIUS MULLER.

condition que les instincts naturels se subordonnent a ceux de la
conscience, et que ceux-ci, a leur tour, s’appuient sur ’instinct re-
ligieux, le chrétien devant faire de la communion avec Dieu et du
besoin de gagner la race humaine a cette communion les principes
directeurs de sa vie. Or,si 'homme se sépare de sa source et se
renferme en lui-méme, ses besoins naturels, privés de leur centre,
dégénerent en passions. Il ne soutient plus avec le monde une re-
lation de liberté et d’activité. Détaché de Dieu, il ne voit plus'dans
le monde un xsspss; qui lui révele les perfections divines: il fait du
wapos lui-méme 'objel de ses aspirations; la recherche de soi-
méme devient amour du monde, im:Supio (1 Jean I, 17 ; Tite 11, 12;
Jaq. I, 14-15). Deés lors, avant rompu avec Dieu par le péché,
I’homme subit un déchirement dans son propre élre; sa nalure sen-
sible se dresse en puissance indépendante vis-a-vis de son esprit et
I'opprime par des habitudes mauvaises. Une fausse unité se consti-
tue au profit des sens et aux dépens de la volonté et de 'intelligence
(ui se trouvent réduites a d’impuissantes protestations. Tantot 'on
s"adonne a la recherche des jouissances positives de la volupte
el dela débauche: tantot on s’abandonne aux jouissances néga-
tives de la paresse, de la mollesse, du relaichement. Cependant,
Iamour du monde retient le pécheur sur la pente du mal; il lui
interdit les exceés diaboliques: il ’empéche de se rendre compte
qu’il fait dumoison idole,en dispersant son atlention sur les objets
particuliers de ses désirs. Les jouissances sensibles ne le constituent
pas en état de guerre vis-a-vis du prochain; il verra de bon ceil les
autres poursuivre les mémes plaisirs (ue lui. Ce sont les passions
de avarice, de ambition, de 'orgueil, mais surtout la premiere,
qui montrent le moi dans sa plus affreuse nudité, el font éclater des
conflits avec les droits des autres. Les passions sensuelles sont so-
ciables, les aulres insociables. La vie de société maintient les ma-
nifestations morales a un niveau moyen, tandis que la solitude rend
I’homme meilleur ou pire. Bellarmin a fort bien dit que les pre-
miéres de ces passions rendent ’homme semblable a la béte, et les
secondes semblables aux démons. Cecinous explique que les homn-
mes esclaves de leurs sens soient susceptibles de sympathie, et
méme d’accomplir des sacrifices: ils ne peuvent pas s’isoler en eux-
mémes, en raison de la dépendance on ils se (rouvent de la nature
extérieure et de leurs semblables. C’est aussi pourcquoi il semble
qu’on se convertisse plus facilement des péchés des sens (ue des
autres. Les premiers ont un caractére de dégradation plus marqué
et humilient plus vite que les péchés par lesquels I'homme



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 370

s’exalte. Par contre, cette conversion risque davantage de ne pas
dépasser les bornes d’une certaine honnéteté et légalité exté-
rieures.

Un étre dépendant de sa nature n’est plus dans la vérité, lors-
qu’il fait de lui-méme le centre de sa vie; car la vérité est la con-
formité de la réalité a 1’idéal (Jean XVIIL 37; 1 Jean III, 19).
L’homme n’est dans la vérité que lorsqu’il vit en communion avec
Dieu. Se chercher soi-méme, c¢’est se tromper soi-méme, parce que
¢’est poursuivre toujours un but qui recule devant soi. Aussi le
péché est-il souvent appelé mensonge et le Diable menteur (Hébr.
[L A3 Gen. I, 13; Jean VI, %44; 2 Thess. II, 9-10; Apoc. XII, 9,
13, 14). Or, du moment qu’on se ment & soi-méme, on est induit
mentir avx autres: on voudra leur déguiser, soit dans des cas par-
ticuliers, soit en général, le principe d’isolement auquel on obéil.
Aprés avoir commenceé par refuser d’agir pour les autres, on refu-
sera d’exister pour eux. Le menteur finira par trouver du plaisir a
tromper les autres, sans intérét personnel; toule réalité s’obscur-
cira pour lui, il ne distinguera plus dans sa propre vie ce (ui est
mensonge et ce qui est réalité.

LLe mensonge, usant de P’autorité qu’il exerce sur ses dupes.
revel la forme d’orgueil. Ici, le principe de la recherche de soi-
méme s’affiche carrément. L’orgueilleux, plein de lui-méme, s’ap-
puie sur le vain fondement de quelque avantage purement exte-
rieur: ¢’est ’orgueil de la richesse, du rang, de la profession. Ou
bien, par une perversité pire encore, il tire vanité des dons de
espril: ¢’est 'orgueil du savoir, de influence. Ou hien encore, il
est enflé du sentiment de ses vertus. Enfin, il atteint le dernier
degré de ’6garement en pratiquant Porgueil spirituel, le plusdan-
gereux de tous, parce qu’il peut se glisser jusque dans le cceur le
plus pieux et qu’il jure avec ’essence méme de la piété, qui trouve
dans la communion avec Dieu des mobiles d’humilité.

L’orgueilleux identifie les choses avec sa propre personne; il
0’y attache de prix que parce que c’est lui qui les posseéde, et s'il
est obligé de les admirer chez les autres, il en concoit de I’envie.
Lorgueil tourne en domination tyrannique, lorsqu’il prend 1'offen-
sive conlre les autres, el en obstination, lorsqu’il s’aflirme lui-méme
envers el contre toute volonté a laquelle est due la soumission.

Le principe de la recherche de soi-méme a fait un pas de plus,
lorsqu’il fait abatire par I'orgueil les barriéres quilui comman-
daient le respect du droit des autres. [1y aalors injustice. L’injuste
refuse aux autres leur droit, les estime liés par la loi, tout en pré-



376 JULIUS MULLER.

tendant en étre lul-méme dégagé. Aussi injustice excite-t-elle
une indignation profonde.

Siles personnalités 1ésées résistent, leur opposition engendre lo
haine dans le coeur du méchant; la haine qui souhaite le mal aux
autres, et qui, par exemple, dans le cas d’un bienfaiteur dont les
services humilient ou sont a charge, produit 'ingratitude positive.
La haine peut s’exercer a bien des degrés, depuis les formes élé-
menlaires de la rancune, de la soif de vengeance, de I'inflexibilité
jusqu’aux formes excessives de I’envie, de la ruse, de la cruauté.
Certaines gens peuvent, par prudence, tolérer les empiétements
d’autrui, redouter les embarras de la haine ; d’autres, ne pas esti-
mer la haine profitable, malgré les excitations de I’ambition et de
I'intérét: le feu de la haine n’en couve pas moins chez eux et peul
éclater a I'occasion. On peut, enfin, pousser la haine jusqu’a hair
Dieu: ou peut souhaiter que Dieu n’existe pas (Jean XV, 24; I,
20), et conserver avec cela une sorte de crainte de sa sainteté. Cette
haine secréte est souvent plus facile qu’une morne indifférence.
Ne confondons pas avec.ce sentiment, qui provient de ce qu’on se
sent moralement en de mauvais lermes avec Dieu, la haine de la
créature brouillée avec Dieu, qui ronge avec irritation le frein de
sa dépendance et déteste la toute-puissance divine qui ’enserre.

Toute haine peut étre portée jusqu’a l'enthousiasme. On peul
trouver une sorte de joie dans les excés de péché les plus odieux.
La voluplé et la cruauté en particulier sont intimement liées 1I’'une
a l’autre, comme ’attestent I’histoire et certains cultes asiatiques.

Christ signale la haine et le mensonge comme les deux tendances
fondamentales du mal dans la sphére de Pesprit (Jean VIII, 44). Le
principe de la recherche de soi-méme se manifeste dans 1’ordre
de la lacheté, comme mensonge, dans celui de ’orgueil, sous Ia
forme de la haine.

On recueille le salaire de ce coupable isolement en soi-méme,
jusque dans le domaine de la connaissance. Si celle-ci péche par
Iincomplet ou par des écarts, la faute en est aux dispositions mo-
rales. L’homme est un, et quand son cceur est éloigné de Dieu, il
est dans I'ordre que I'ceil de son esprit se laisse séduire par de
vaines apparences. On ne peut comprendre la révélation divine
apportée par Christ qu’a la condition d’étre prét  faire la volonté
de Dieu (Jean 1, &; VI, 17 ; VIIT, 47 ; 1 Cor. I, 14). Celui qui ne veut
pas de la vérité morale cherche a se séduire lui-méme pour mettre
le contenu de la reégle d’accord avec ses penchants. Christ es
objectivement la mesure de toutes choses, et en particulier de la



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 377

pureté morale; I’erreur de ’esprit qui ne l'accepte pas tient a la
perversité de la volonté (Jean VIII, 46). On a donc raison d’appeler
folie 1a disposition qui vise a la satisfaction des divers appetits égois-
tes, et qui en fait le but de la vie. Elle est une folie, soit qu’on se
place au point de vue du plan de Dieu, soit qu’on mesure le con-
traste qui éclate entre les moyens dépensés et la pauvreté du résultat.

Vidons ici une question importante. On demande si toute action
taxée d’immoralité, soit par la parole de Dieu, soit par la conscience
morale éclairée d’en-haut, découle nécessairement de la recherche
de soi-méme comme de sa source. Au fond ce probléme se com-
pose de deux questions. Premiérement, toute action objectivement
conlraire a la loi morale procéde-t-elle nécessairement chez celui
qui la commet de molifs égoistes? Secondement, une pareille ac-
tion se justifie-t-elle aux veux de la morale, lorsqu’elle procéde de
motifs opposés? A la premiére de ces questions, nous n’heésiterons
pas a répondre négativement avec Thomas d’Aquin. On sait com-
bien de péchés sont inspirés par le sentiment d’une humanité mal
entendue, par un zéle égaré oun méme par de nobles motifs. Aussi
n’avons-nous voulu affirmer que le rapport objectif de tout péché
avec le principe de la recherche de soi-méme. Telle faule qui ne
convainc pas la conscience de péché, peul en fait conserver le ca-
ractere du péché. Ainsi I'individu qui aura volé le riche pour sou-
lager le pauvre n’en éprouvera pas de remords; il n’en aura pas
moins violé la loi morale. En permettant de transgresser certaines
prescriptions pour qu’il en résulte un bien supérieur, on retombe
en plein dans la morale des Jésuites. Les mauvaises actions com-
mises par de bons motifs et les bonnes actions pratiquées par de
mauvais motifs nuisent & la morale plus que les péchés ol tout est
Inauvais, acte et molif, parce qu’elles affaiblissent dans la conscience
le sens de I'irréconciliable incompatibilite qui doit régner entre le
bien et le mal. Drailleurs, les meilleurs motifs ne suffisent pas a
justifier un acte évidemment contraire 3 la loi morale. Il v a de la
recherche de soi-méme, de 'orgueil 4 prétendre ériger sa volonté
individuelle en une norme rivale de la loi morale.

IL

Nous avons maintenant a considérer Uimputation du péché, cest-
a-dire & analyser la notion de la culpabilité.

_A. La coulpe et la conscience de la coulpe. — Bien différent du
loid, qui ne contredit que le beau a la réalisation duquel nul



378 JULIUS MULLER.

n’est tenu, le mal contredit le bien que chacun doit réaliser
entierement: placé en regard de la loi ideéale, il se dénonce
comme ce qui doit ne pas étre. Le péché commis réagit contre
celui qui le fait sous forme de coulpe.

Dans cette idée nous trouvons exprimé d’abord le fait que le
péché doit étre attribué a celui en qui il existe comme a son au-
teur. C’est 'aspect subjectif du fait dont I'idée de péché constitue
I’aspect objectif. La notion morale de la coulpe en dépasse la no-
tiod simplement juridique, puisque la conscience rend un verdict
de culpabilité, non-seulement contre celui qui attente au bien de
la societé ou d’un individu, mais encore contre tout homme qui
contredit en quot que ce soit la loi morale, fit-ce dans les pro-
fondeurs intimes de son étre.

Un second élément constitutif de la coulpe est la déclaration
d’une condamnation, soit sous une forme négalive, le coupable se
sentant exclu de la communion avec Dieu et digne seulement de
sa colére;— soit sous une forme positive, le pécheur sentant qu'il
doit expier l'alteinte portée a I'ordre divin du monde. Le Nou-
veau Testament exprime cette idée dans les termes d’opeidery, vy
grvoe, DD oy Yevic ot To Oww, TExvoy HLyTs (Luc XII, 4; Jaq. II, 10;
Rom. III,19; Eph. 1L, 3).

Tous les péchés ne sont pas égaux. Le Nouveau Testament éta-
blit entre enx des distinctions de degrés (Matth. V,21-22; X, 15, etc.).
On est plus ou moins coupable suivant que l’on a participé plus oun
moins directement au péché, comme cause, ou suivant (ue le prin-
cipe générateur de tout péché, 'amour de sol, a'agl avec plus ou
moins de force. Les péchés d’ignorance, en particulier, justifient
cette distinction. On ne saurait nier qu’il n’en existe de véritable-
ment dignes de ce nom, dans lesquels le pécheur ignore, ou la loi
qui 'oblige, ou toute la portée de son action. On peut, par exemple,
avoir violé le droit en disposant d’un bien qu’on croyait étre a sol,
sans étre moralement coupable. Il en est tout autrement, lorsque
I’ignorance est la conséquence d’un désordre de la vie morale.
Maintes fois les hommes retiennent injustement la vérité captive
(Rom. I, 18). Les sauvages ne laissent pas de se reprocher, apres
leur conversion, les péchés d’ignorance qu’ils ont commis anté-
rieurement. Le Nouveau Testament condamne sévérement 1'état
de péché qui résulte de Péloignement de Dieu (Jean IX, 41; I, 29;
I, 36; XX, 23), et Christ n’admet en faveur du péché d’igno-
rance qu’une différence de culpabilité (Luc XII, 47-48 ; XXIII, 3&).

Au reste, il faut distinguer la coulpe elle-méme de la conscience



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 379

subjective de la coulpe: 'une peut exister sans I'autre. Ce n’est
qu’en présence de certains forfaits que la conscience universelle
parle. La coulpe s’étend beaucoup plus loin que la conscience de
la coulpe. Toutefois le pécheur a toujours le sentiment de n’élre
pas dans I’ordre. La conscience de la coulpe est indépendante de
la volonté; elle poursuit le pécheur, s’impose a lui, conftraint le
criminel & confesser sa faute. On n’y échappe que par 'endurcisse-
ment, qui est, & son tour, la peine d’une longue série de fautes
accumulées. En revanche, le repentir est un acte intérieur, un
acte de wvolonté, par lequel on se soumet de son plein gré a la
peine intérieure. On peut exhorter au repenlir, mais nen a la
conscience de la coulpe. Se repentir, ¢’est quitter le péché et s’a-
donner a la volonté de Dieun (luero’wcwc ..... & TV LoYwy AVTHV .ov £15 THY
Sesw. Actes VIII, 22; XX, 21: Hébr. VL, 1).

B. La coulpe de Phomme et su dépendance de Dien. — Comment
peut-on rapporter & la volonté humaine des déterminations aussi
graves que celles qu’implique la notion du péché, et ne pas les
faire remonter en derniere analyse a4 Dieu, dont I’homme est la
créature? Le nceud de la difficulté est dans idée de la conserva-
tion du monde. Admettez-vous avec certains théoriciens que toutes
les formes de Pactivité divine doivent se ramener a l'uniformité,
que action conservatrice de Dieu ne doit pas se distinguer de son
action créatrice, qu'il exisle une unité primitive du monde, simple
et irréductible, toujours égale a elle-méme a tous les moments
de Pexistence, vous ne pouvez faire autrement que de rapporter
le mal & Dieu.

Quant & nous, nous ne répugnons point a admeltre avec les
Scholastiques un rapport de temps dans les manifestations de I’ac-
tivite divine, et & croire que la conservation du monde succede A
Pacte créateur. Autant il y a de moments divers dans la création,
qu’ils soienl séparés par 'intervalle d’un siécle ou par celni d’une
seconde, autant il v a d’actes créateurs.

Nous n’appelons création dans le sens strict du mot que la pro-
duction du commencement originel du monde, et encore enten-
dons-nous par 14 la cause productrice et non l'intention créatrice
de Dieu. Celle-ci embrasse, en effet, non-seulement I'acte primitif
d’absolue création, mais aussi tous les moments de création rela-
tive: elle se reéalise dans le temps, dont 'origine coincide avec
Uexistence du monde, et en dehors duguel on peut parfaitement
concevoir Dieu dénué de toule activité extérieure. Nous nous re-



380 JULIUS MULLER.

presentons la conservation du monde par Dieu sous la forme d’une
activité générale et constante, soutenant a chaque moment les
forces créées et les tenant ainsi dans la dépendance de Dieu. Elle
servirait de fondement & toutes les activités particuliéres sans
imprimer de détermination spéciale au fonctionnement des forces
particuliéres, ce qui serait plutdot du ressort des ordonnances éta-
blies au débul par l'opération créatrice de Dieu. Se bornanl a
veiller sur I'existence des élres, activilé divine, telle que nous
’entendons, garantirait celte existence, lors méme qu’elle serait
mal employée, et n’imprimerait i activité de la créature aucune
direction, ni dans le sens du bien, ni dans le sens du mal. L’homme
tient de Dieu le pouvoir d’agir et de désirer, mais ce n’est qu’a
lui-méme qu’il est redevable de désirer le mal.

Rien ne distingue plus du paganisme la religion de I’Ancien et du
Nouveau Testament que la force avec laquelle celle-ci insiste sur la
sainteté de Dieu. Or la sainteté de Dieu ne peut s’allier a 'idée que
Dieu soit 'auteur du mal. Le péché provient de la convoitise de
I’homme (Jaq. I, 13-17; 1 Jean L, 5). On ne peul pas écarter plus
expressément la personnalité divine de la responsabilité du péche,
qu’en faisant dériver le mal d’un Etre ennemi de Dieu par toutes
ses aspirations, le Diable (Jean VIII, 44; Matth. XIII, 39). Certains
passages (Gen. XLV, 8; 2 Sam. XII, 11 et Rom. IX & XI) expriment
simplement 1'idée que la méchanceté des hommes concourt ou
sert a 'exécution du plan de Dieu.

Nous avons dans le christianisme deux doctrines (ui excluent
I’idée d’un Dieu responsable du péché, celle du Jugement et celle
de la Rédemption.

Qui dit jugement, wneisez, dit tout d’abord manifestation et con-
sommation de la séparation (ui régne entre les serviteurs fideles
i Dieu et les rebelles. Malgré la difficulté que 'on éprouve a
définir la valeur morale d’une action, et, & plus forte raison, un
caractére moral, il est clair que le bien ou le mal doit finir par
I’emporter. Nier toute distinction entre les personnes revient a
nier la distinction essentielle du bien et du mal. Une simple in-
tuition d’enfant en dit autant a cet égard que la science la plus
approfondie.

Qui dit jugement, dit ensuite rétribution. La constitution du
monde actuel n’est pas propre a imposer au méchant la conscience
de sa misére: ce n’est qu'au dénouement de ’existence terresire
de ’homme que se manifestenl complétement le néant et la mi-
sere du péché. Ce dénouement, ¢’est le jugement divin: 1’état de



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 381

perversion de la volonté se traduira par la ruine correspondante
dont I'homme sera frappé dans ses relations avec le monde exté-
rieur; I’équilibre rompu maintenant sera alors rétabli. Or le juge-
ment exercé par Dieu sur le mal présuppose 'existence en dehors
de Dieu d’une cause douée d’une indépendance relalive.

Le Nouveau Testament distingue le chdtiment waidzia, et la peine,
dixn, exdixnows, Twwpia, xdhacis. ON a souvent confondu ces deux
ideées, et rattaché I'idée de punition a celle de péché, et non a
celle de coulpe, et ’on est arrivé ainsi a soutenir 1’opinion que
la punilion a pour but 'amélioration du pécheur, tandis que celle-
ci est plutot le but du chatiment. La peine proclame le fait que la
majesté de la loi n’est pas réellement lésée par la révolte qui la
viole. La loi morale 'n’ayant pas pu se réaliser immédiatement, se
realise médiatement par la peine. Le chaliment n’a en vue que le
bien de lindividu, la peine défend un intérét général contre I’in-
terét de I'individu. La punition divine ne peut pas se proposer
Pamélioration du condamné, parce que celle-ci est Pobjet propre
de la Rédemption. Ce n’est pas a dire que la punilion ne puisse
preparer les voies a la Rédemption; mais la punition et la Rédemp-
lion tendent plutot & s’exclure, la premiére cessant dés que la
seconde commence et subsistant tant que la seconde n’a pas com-
mencé (Jean III, 36). En revanche, la maideia divine fait partie de
la Rédemption, elle n’existe que pour les enfants de Diea (Hébr.
XII; 1 Cor. III, 11-15; Apoc. 111, 19), tandis que le monde incrédule
tombe sous le coup des pénalites divines (Hebr. X, 29, 30; 2 Thess.
I,8-9; II, 12). Le Nouveau Testament rapporte la wadeix a l’a-
mour de Dieu, et la punition a I’¢pyn de Dieu. Mais, au fond, I’a-
mour est la source commune de tous les rapports de Dieu avec le
monde; il devienl a I’occasion un feu qui consume tout ce qui
contredit son essence; il se proclame en punissant le péché. Le
paganisme ne connaissant pas le saint amour de Dieu n’a pas
connu sa sainte colére.

Telle que nous ’avons définie, la punition reconnait de la fagon
la plus précise la pleine personnalité du sujet puni, et I’on a raison
de dire que la punition fait honnewr au criminel. Si I’homme
peut étre I"objet de la punition aussi bien que de I"amour, ¢ ’est
quil posséde une existence qui gravite autour d’un centre inde-
pendant. Affaiblissez 1’idée de la coulpe, et vous enlevez toute
signification 4 la punition et au jugement de Dieu. Malheureuse-
ment les classes cultivées tendent a ne plus estimer le péché et le
crime dignes de punition: on attribue les péchés aux circonstances,



382 JULIUS MULLEK.

a la mauvaise educalion, aux vices des institutions sociales, et les
penseurs se plongent dans le scepticisme moral. Un criminel qui
se livre lui-méme au juge, sachant qu’il paiera de sa vie la plus
grande des transgressions, est moralement plus haut placé que le 1é-
gislateur ou lejugequianéantit la considération due a la loi,en repre-
sentant le criminel comme plus digne d’étre plaint que d’étre puni.

Dieu n’a pas soumis I’homme a la nécessité de pécher: il n’est
pas Pauteur du mal. Nous en appelons en second lien a la doc-
trine chrétienne de la Rédemption, qui nous dépeint partout le
salut offert en Christ comme un effet immeérité de la grice divine.
On peut distinguer dans la Rédemption le coté objectif, représenté
par le sacrifice expiatoire du Sauveur, et le coté subjectif, qui a son
principe dans le pardon des péchés. La nécessité de la mort ex-
ptatoire du rédempteur ne se concoit que si l'on cherche dans le
passé, et non dans le présent, I’origine du trouble qui s’est glissé
dans les rapports de ’homme avec Dieu. Autrement le pécheur
n’aurait qu’a renoncer au mal pour étre pardonné. Or I’homme
ne peut pas abolir son péché passé, qui se perpétue dans son pé-
ché présent. Kt méme si le péché ne se perpétuait pas, ou si
I’homme pouvait, & partir d’un moment donné, s’abstenir de tout
péché, il n’en résulterait pas que la coulpe de son passé ne pesit
plus sur lui. L’homme a donc besoin, pour étre réconcilié avec Dieu,
d’une expiation. Christ seul, parle fait de ses rapports avec I’huma-
nité tout entiére, est capable, en s’unissant par la puissance deson
amour a la race pécheresse, de subir la mort & laquelle il n’était
pas sujet lui-méme. Une fois le péché expié el Christ entré dans
sa gloire par sa mort expiatoire, la connexion de notre présent
avec notre passé a pu étre rompue par la communication du St-
Esprit (Jean VII, 39). Dieu a manifesté sa justice par la mort expia-
toire du Roi du nouveau royaume. La croix de Christ proclame
plus éloquemment que tous les jugements divins la puissance des
pechés passés pour séparer ’homme de Dieu, et ’ancienne Eglise
a eu raison d’y voir la manifestation de la colére de Dieu non
moins que celle de son amour et de sa grace. Aussi rien de plus
juste qu’lsraél se sentit éloigné de Dieu tant que le péché n’était
pas expié. Le paganisme grec a profondément erré en ne recon-
naissant pas le caractére universel de la séparation d’avec Dieu et
en autorisant 'homme pécheur d s’approcher hardiment de lui.
Le christianisme seul a un Dieu vraiment humain, et la voie royale
qui conduit de tout paganisme au christianisme passe par le ju-
daisme.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 383

On a essavé dans lenceinte de I'Eglise chrétienne comme en
dehors d’elle, de parer au redoutable danger de faire retomber sur
Dieu la responsabilité du mal. Mais ces efforts ont été vains aussi
longtemps qu’on n’a pas distingué entre ’action créatrice ou directe
de Dieu et son action conservatrice ou indirecte. Augustin, les
Scholastiques comme Thomas d’Aquin et Thomas de Bradwardine,
les réformateurs Luther, Mélanchthon, Zwingle, Calvin, Béze n’ont
pas réussi, malgré les plus habiles formules, ou des affirmations
simplement contradictoires, a résoudre le probléme el a tourner
I’écueil. Les déistes eux-mémes sont conduits par leurs concep-
tions mécaniques a placer I'action de ’homime au rang des simples
actions naturelles, et & faire ainsi remonter le péché jusqu’a Dieu.
Les panthéistes, enfin, par 'organe de Spinoza, nient qu’il existe
du mal dans le monde et tendent & en éliminer 'idée. Tout ce
qu’on peut faire dans ces théories, ¢’est de distinguer un point de
vae relatif, ’ou le mal parait encore imputable & la créalure, et
un point de vue absolu, dans lequel le mal, effet d’une volonté di-
vine latenle, s’accomplit sous la forme des déterminations person-
nelles de la créature. Mais, sur le terrain de la science, ce pre-
mier point de vue n’est qu’un pur mensonge et n’offre qu’un
intérét psychologique. D’ailleurs, il est impossible qu’un homme
qui devine la pensée secréte de Dieu relativement au mal puisse
soutenir sérieusement que la volonté de Dieu I'interdise. On n’a-
boutit avec ces doctrines qu’au panthéisme.

DEUXIEME PARTIE.

Examen des principales théories destinées a
expliquer le pécheé.

. LE PECHE CONSIDERE COMME DERIVANT DE L’IMPERFECTION META-
PHYSIQUE DE L'HOMME.

Cette théorie a en pour son plus illustre défenseur lauteur de
la Théodicée, Leibnitz. Suivant lui, le mal est une simple privation,
dont il faut chercher la causa deficiens, et non la causa efficiens, en
Dieu. Cette privation provient des bornes de la créature, dont la
faf;ulté de réceptivité n’est pas proportionnée aux perfections que
Dieu veut lu° communiquer; et ces bornes elles-mémes ont pour
Cause I'entendement divin, siége des vérités élernelles, source
idéale du mal comme du bien. On peut interpréter la pensée de
Leibnitz de deux maniéres. On peut supposer (u’il fait découler



384 JULIUS MULLER.

nécessairement le péché de I'imperfection primitive de la créature,
incapable a cause de sa nature limitée de se déterminer autrement
qu’elle ne fait. En ce cas, il est fort a craindre que le mal ne devienne
un élément permanent de la vie humaine. On peut encore, ce qui
est plus loval, tenir compte & Leibnitz des déclarations dans les-
quelles 11 dit expressément que le mal est, non pas nécessaire,
mais possible en vertu des vérités éternelles, et que la cause pro-
pre du mal est dans la libre volonté des créatures que ne régit
aucune nécessité, aucune contrainte. A ce point de vue, Dieu a une
volonté primitive par laquelle 1l ne veut que le bien a I’exclusion
du mal; mais 1l a aussi une volonté finale et décisive qui le porte
a permetire le mal a titre de conditio sine qud non, ou de néces-
sit¢ hypothétique qui I'oblige a produire le meilleur possible.

Nous objectons qu’avec cette définition négative du péché on
n’explique ni 'apparition d’un éfat de péché, ni I’enchainement
par lequel des actes coupables se relient les uns aux autres, ni le
progrés dans le mal, ni endurcissement, ni surtout ces explosions
d’égoisme ou éclate une redoutable énergie de la volonté et de
Pintelligence (Luc XVI, 8; 2 Thess. II, 11; Apoc. II, 24). On n’ex-
plique pas davantage l'indignation et le dégout que nous inspire
la vue d’une malice enracinée. Jamais I'Ecriture ne nous invite a
éprouver pour le mal une tendre compassion, a nous morfondre
en simples regrets sur les entraves ue la nature impose a I’homme.
Loin de la: elle appelle le serviteur du péché un ennemi de Dieu,
un complice de Satan; elle fulmine la condamnation contre les
impies, elle nous montre le Christ animé d’une sainte colére contre
le péche, elle veut nous inspirer une haine brilante du mal, et
elle nous prédit une recrudescence du péché avantla fin de toutes
choses. Bref, cette théorie qui métamorphose la division intérieure
de notre étre en une simple négation, oppose au bien, non pas le
mal, mais I’absence du bien et substitue 4 une opposition de qua-
lité une opposition de quantité: le mal n’existe plus que d'une
maniére relative.

On arrive a ces conséquences, en concevant le bien meéta-
physiquement, comme une supériorité de perfection, et en con-
fondant le bien métaphysique avec le bien moral. S’il faut que
nous appliquions a Popposition morale la catégorie de la substance,
nous dirons que ni le bien moral, ni le mal moral n’ont en soi
d’existence substantielle. Ils présupposent celle-ci, et le bien se ral-
tache, tout comme le mal, au bien métaphysique, soit a la réalité.
On ne mettra Popposition du bien et du mal dans son vrai jour,



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 385

qu’a la condition de sortir des abstractions, de ne plus assimiler
le bien au réel, au positif, et de distinguer le domaine moral du
domaine de la nature en se faisant une idée nette de la créature
el de ses rapports essentiels avec Dieu, en d’autres termes, de sa
personnalité et de sa volonté.

Il importe de distinguer aussi entre la simple négation et la pri-
vation. La négation, inséparable de I'idée d’un étre fini. refuse a
une chose certaines qualités qui n’appartiennent pas a son es-
sence. On ne saurait la taxer de désordre ou de corruption: le
désordre étant ce qui contredit essence d'une chose. La priva-
tion dénote l'absence d’'une réalité (ui appartient & l'idée d'un
etre. Ainsi, la sainteté étant I'idée a la réalisation de laquelle
'homme est appelé, tout péché qui en arréte le progres est une
privation. Le progreés est interrompu par le fait du mot (ui s’érige
en principe supréme. Un élément vicieux s’est mis de force a la place
de1’¢lément voulu par 'ordre & un endroit donné. Mais on ne peut
appeler du nom de désordre, de privation réelle, 'imperfection de
la créature sur laquelle Leibnitz se fonde, attendu que cette im-
perfection est la condition méme de son développement graduel.
La théorie que nous discutons abandonne en fail idée de priva-
tion, pour adopter celle de négation, laquelle déclare ’idée du bien
contradictoire avec 'idée de P’étre. En définitive, elle aboutit a nier
le mal, et Spinoza n’a pas manqué de tirer les conséquences des
prémisses posées par Leibnitz.

Bien d’autres que ce dernier, soit parmi les philosophes stoi-
ciens et néoplatoniciens, soit parmi les péres de I'Eglise, ont at-
taché leur nom & la théorie du mal concu comme privation. Au-
gustin, entre autres, lui a valu le crédit dont elle a joui du temps
de la Scholastique et au sein de I’ancienne théologie protestante.
Le mal est pour I'évéque d’Hippone une privation de 1’étre, une
diminution de la réalité. Le péché lui apparait aussi, par son aspect
objectif, comme une tendance & préférer les biens inférieurs aux
biens supérieurs ou mienx au bien supréme (conversio ab eo
quod magis s. summe est , ad id quod minus est). Au lieu
de Popposition du bien et du mal, il ne laisse plus qu’une
difference de degré entre le parfait et Vimparfait. Le mal su-
préme, ¢’est de ne pas élre: il vaut mieux étre méchant et misé-
rable que de n’étre pas. Augustin et Leibnitz concoivent pourtant
d"une maniére différente leur privatio boni. Le dernier entend
tomme un éfaf, au sens passif; Augustin en fait une activité qui
ronge I'élre et ne procede que de la libre volonté, une sorte de

C. R. 1868, 25



386 JULIUS MULLER.

fen qui consume ce qu’il atleint. Au reste, ’expérience réfute le
docteur chrétien. Le mal affecte rarement des formes de destruc-
tion; il consiste plutot & vouloir jouir, posséder pour soi, a cher-
cher l'unité en sol-méme: il revét sans cesse la forme d’une
affirmation posilive, et Augustin ne laisse pas d’en faire a4 mainte
reprise l'aveu involontaire.

[I. LE PECHE CONSIDERE COMME DERIVANT DE LA NATURE SENSIBLE
DE L’HOMME.

Nous prenons le terme de nature sensible dans son acception
populaire, d’apres laquelle il désigne la nature sujette a recevoir
les impressions du monde extérieur. Dans ce sens, le bien est, en
Dieu, sa natare purement spirituelle, et, chez 1’homme, la domina-
tion ahsolue de I’esprit sur la matiére. Les sens ne deviendronl
complices du péché que si, au lien de lui servir d’organes, ils lul
résistent, s’ils proclament d’abord leur indépendance, et ensuile
leur empire. Le mal a sa source dans les sens, lorsque ’espril
doué de volonté, au lieu de suivre la prescription contenue dans
sa propre essence, obéit & 'ascendant des sens.

On nous dit, dans la théorie que nous discutons, que I'élément
positif du péché provient des sens, de 1’ascendant naturel et pri-
mitif que ceux-ci excercent sur I'esprit. On se fonde sur ce que les
sens prescrivant Uagréable et ’esprit ordonnant le bien ne s’ac-
cordent pas toujours dans leur objet. -— Mais on n’explique pas,
avec de telles vues, pourquoi, en cas de conlflil, les prescriptions
de la nature inférieure 'emportent sur celle de la nature spi-
rituelle supérieure, ni pourquoi le bien n’est pas en méme temps
pour l'esprit I'agréable, ni pourquoi le combal se transforme sou-
vent en véritable déroute pour ’esprit, qui tombe de plus en plus
sous ’empire des sens et ne sert plus qu'a préparer a ceux-ci des
jouissances toujours plus raffinées. Se tirer d’alfaire en rapportant
ces phénomeénes a la liberté de la volonté, hésitante entre les pres-
criptions de Tesprit el les attraits des sens, c¢’est renoncer a la
théorie qui fait dériver le péché des sens. Car alors ce ne sont plus
ceux-ci qui causenl le péché: c’est la volonté qui s'est dévoyée el
qui entraine les sens dans sa chute. Le probléme consiste précisé-
ment & savoir d’ou vient que L'esprit se laisse déterminer par les
sens au lieu d’obéir & sa propre nature; ’esprit est plus voisin de
Pesprit que les sens et semblerait devoir agir plus immédialement
et plus puissamment que ceux-ci.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 387

On propose alors une définition de la liberté, plus conforme aux
faits. On entend sous ce nom la faculté que 'esprit a de se déter-
miner d’apres des mobiles spirituels en présence des sollicitations
impérieuses des sens. On ajoute que celte facullé est nécessairement
limitée; car, autrement, si la limitation était le fait d’une volonté
libre, celle-ci se (rouverait étre de nouveau la cause de 'empire
des sens, et la théorie serait perdue. Mais si le péché résulte des
bornes naturelles de I'esprit, la conscience ne peut plus I'accuser
d’étre une déviation. Si la conscience maintient son accusation, il
faut chercher ailleurs D'explication du péché. Au fond, cette idée
d’une faiblesse naturelle de I'espril touche de trés-prés a lidée
leibnitzienne du mal concu comme une privation. et tend & ré-
duire la distinction du bien et du mal a une simple dilférence de
degré.

L’expérience nous révele le rapport de 'esprit aux sens sous la
forme, non d’un état de repos, mais d’an devenir vivant. Au dé-
but, les sens semblent étre seuls a fonctionner. L’esprit, a son ré-
veil, les trouve déjd en possession d’une puissance positive, et
n’est lui-méme quun mindmum. A mesure que ’enfant se déve-
loppe, les sens, loin de perdre I’avance qu’ils ont sur Pesprit, ac-
quitrent une énergie plus grande. Les victoires de ’esprit ne sont
jamais que partielles et intermitlentes. Tels sont les fails. Or, on ne
comprend pas pourquoi, dans la théorie qui compose I’homme de
deux éléments distincts, le corps et ame, Pesprit est condamné a
porter des I'origine les chaines de la nature sensible, ni pourquoi,
st el est 'ordre nécessaire des choses, Pesprit s’impute des torts
dont la faute est a la pression des sens.

On répond que I'esprit et la nature sont un et que I’esprit n’est
autre chose que la nature prenant conscience d’elle-méme. Nous
ne contestons point 'unité de 'esprit fini et de la nalure : nous
la trouvons formulée par la doctrine chrétienne de la résur-
rection qui nous promet un saps meupatwdy, dans lequel la nature
devra élre T'expression et la manifestation compléte de esprit.
Mais nous repoussons la théorie de Videntité, qui fait de la nature
le principe de Iesprit. Pour qu’il v ait unité dans I'idée, il faul qu’il
vV ait difféerence dans la réalité. Et, en effet. I’esprit de 1’homme
différe en qualilé de tout 1’ensemble des étres vivants de la nature,
quand ce ne serait que par son instinct religieux qui le met en
rapport absolu avec Dieu. Admettez-vous que ’espril ait conscience
de sa destination divine? alors expliquez-nous pourquoi il ne sou-
mel pas aussitot la nature sensible A sa volonté. L’enfant contracte



288 JULIUS MULLER.

I’habitude d’obéir & des penchants sensibles; il n’acquiert pas
celle de subordonner a ceux-ci les instincts moraux, et c¢’est ce
dernier fait seul qui donne aux sens le caractére d’une puissance
vis-a-vis de Pesprit. De plus, il est contraire aux faits de prétendre
(que le révell de la conscience morale s’opére graduellement. Nous
savons (u’il se manifeste avec la rapidité de ’éclair.

Prétendra-t-on encore que le rapport de Iesprit et de la nature
est un rapport de quantité ? Mais, si ces deux quantités données
marchent de pair dans leur croissance, la vertu est rendue impos-
stble; si U'esprit gagne la nature de vitesse, la puissance du péché
doit étre plus grande dans I’enfance, ce que contredisent et Iex-
périence el I’Ecriture.

Veut-on enfin que le péché provienne de ce que la nature ani-
male de ’homme existe antérieurement au réveil de la conscience ?
Il faudrait alors admettre que le péché diminue a mesure que la
culture de esprit augmente. Mais Dexpérience dément cetle hy-
potheése : elle nous montre le dévergondage des moeurs et les
exces de la frivolilé et de I’égoisme coincidant souvent avec les
¢poques de la plus grande civilisation, ou s’affichant chez les per-
sonnes d’une haute culture intellectuelle. Combien de péchés
("ailleurs, ou la volonté déploie une puissance remarquable sur
les sens ! péchés de vanité, péchés d’ambition, péchés d’orgueil.
St le péché est souvent un defectus de Uesprit, il n’en est pas
moins souvent un excessus. La théorie que nous combattons ou-
blie oun ignore celte seconde source du mal, pour tout rapporter
a la premiére. \

Une pareille conception, en faisant découler le péché du domaine
extérienr des sens, le réduit 4 n’étre plus (qu’un malheur de notre
nature. $eés lors, il ne peut pas souiller profondément 'homme en-
tier; il empéche seulement la vie intérieure de paraitre. La volonté
lend toujours au bien, et le hien n’avorte (qu’au moment de voir 1e
jour. Nous subissons le mal plus (ue nous ne sommes mauvais. On
calomnie ainsi la nature sensible de I’homme, innocente par elle-
méme, en lui imputant ce qui est le fait de 'esprit. Ce n’est que
lorsqu’on envisage le péché comme une révolle contre Dieu poussée
jusqu’a lidolatrie du moi, qu’il est possible de comprendre la mi-
sére (ui a envahi toute existence humaine., En n’admettant pas
que ’homme primitif soit en rapport avec Dieu, et se détache de
lui par le péché, on se trouve contraint, pour trouver une explica-
tion au mal, d’en chercher origine dans la nature et ’altérer
ainsi le rapport de I’étre humain avec celle-ci. Pourquoi, de ce



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 389

point de vue, blamer 1’ascétismme monacal qui veut affaiblir la na-
ture sensible ? pourquoi s’étonner qu’en signalant aux efforts de
I’homme la lutte contre la convoitise des sens et amour du
monde, on nourrisse en lui I"orgueil spirituel des victoires rempor-
tées sur des ennemis du dehors 2 11 v a des germes de pélagianisme
dans cette conception extérieure et superficielle du mal: et ce pé-
lagianisme, & son tour, tend au manichéisme, en jetant un voile
de défaveur sur les charmes de la vie sensible et en faisant con-
sister la perfection dans la lutte contre le péché extérieur.

On a voulu tirer parti de Iopposition souvent établie par
St. Paul entre la chair, ous%. et Vesprit, wsedpe. L'apotre donne au
premier de ces mots plusieurs significations. En particulier,
dans les passages ot il I'oppose 4 celui de wsdpa, il entend par
ce terme le penchant A s"adonner aux biens de ce monde et ase
détourner de Dieu (Rom. VII, 14; VIIL, 4, 5, 8, 13. 1 Cor. lI, 3;
2 Cor. X, 2,3. Gal. V. 16-18: VI, 8. Eph. II, 3. Col. II, 18, etc.).
St. Paul établit qu’il faut chercher Porigine du péché, non pas dans
un rapport de la créature avec elle-méme ou avec quelque oppo-
silion inhérente 4 sa nature, mais dans son rapport avec Dieuw. Ce
n'est que dans les profondeurs du sentiment religienx et non dans
l_’anthropologie quon découvrira ce (u’est la o5 de St Paul.
Sans méconnaitre la portée de la révolte de la chair contre 1’es-
prit, Papotre en fait une conséquence de la rupture de I'homme
avec Dieu (Rom. I, 18-32).

Rappelons que Kant a paru préter a la théorie que nous com-
balt_ons Fappui de son nom. Mais I'illustre philosophe n’est pas
towjours d’accord avec lui-méme. Tantdt il rapporte Porigine du
P{lal a 'opposition que renconire dans sa propre nature sensible
essence spirituelle de ’homme et son apparition dans le monde
des phénomenes : c'est retomber dans la théorie de Leibnitz. Tan-
10t, dans sa Religion dans les limites de la Raison pure, il admet
que laliberté essentielle de I'lhomme, appelée a s’idenlifier avec la
H.EllS{)I], manque a sa vocation el péche par omission. Ces deux ma-
niéres de voir peuvent a la rigueur se concilier : on peut admet-
tre que le mal ait son origine dans un acte intelligible de lesprit
ll‘umain, par lequel celui-ci aurait admis dans sa volonté la ma-
Xime qui subordonne les mobiles de la loi morale aux penchants
fles sens. Reste a savoir, en ce cas, comment une essence purement
intelligible peut se proposer comme maxime de donner & des pen-
chants sensibles, donl les objets n’ont pour elle absolument aucune
réalité, la prépondérance sur sa propre loi, c’est-a-dire, sur elle-



390 JULIUS MULLER.

méme. La théorie kantienne d’un monde purement intelligible
présente de nombreuses contradictions.

III. VUES DE SCHLEIERMACHER SUR L’ESSENCE ET L’ORIGINE DU
PECHE.

Schleiermacher distingue dans I'homme deux choses : en pre-
mier lieu, Ia conscience de Dieu, sentiment de dépendange abso-
lue, qqui ne peut se manifester dans le temps qu’a la condition de
s’associer a quelqu’une des déterminations diverses de la con-
science de soi-méme dans le monde sensible; en second lieu, la
conscience de soi-meéme, sensible, dans la sphére de laquelle 1'au-
leur fait rentrer toutes les impressions intérieures ou le monde
joue le role de facteur, telles (ue les sentiments sociaux et moraux.
Il v a péché lorsque notre conscience de nous-mémes se trouve
arrétée, entravée dans son union avec le sentiment de dépendance
absolue. Le sentiment du déplaisir qui en résulte est la conscience
du péché. Schleiermacher identifie le péché avec la conscience du
péché, et comme il voit dans celle-ci un principe de bien, il est
hors d’état d’expliquer 1’endurcissement.

Selon lauteur de cette nouvelle théorie, le sentiment que
'lhomme a du péché comme d’une entrave résulte de la marche
graduelle de son développement. Notre étre sensible conserve tou-
jours une avance sur notre étre spirituel, et celui-ci ne pouvant,
en raison de son unité, agir également sur les divers penchanls
de la chair qui est mulliple, il semble qu’il y a défaile e esprit
sur les points on son action se manifesle le moins. L’impression
dont il s’agit résulle encore de ce que le développement de 1'es-
prit s’accomplit par élans. L’intelligence et la volonté s’¢lancent
en meéme femps, mais la premiere prend toujours les devants sur
la seconde, en lui proposant une union des fonctions sensibles
avec la conscience de Dieu, plus parfaite que celle que la volonté
est en élat de réaliser & un moment donné.

Mais Schleiermacher contredit par celte explication sa notion de
la conscience de Dieu. On ne comprend pas, si ’esprit n’est aulre
chose que la conscience de Dieu, conscience qui échappe a toule
mesure, conscience absolument simple et élrangeére au temps,
comment I'espril peut devenir une grandeur capable de contre-
balancer les fonctions sensibles et susceptibles d’augmentation ou
de diminution. Notre conscience finie ne devrait pas pouvoir réagir
’une maniére efficace contre Dieu, dont Schleiermacher affirme



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 391

qu’il détermine absolument notre conscience immediate. Avec les
prémisses de l'auteur, le péché est rendu impossible. Ses éclair-
cissements sont des défaites et ne font pas disparaitre la contra-
diction.

Dieu étant, d’apreés Schleiermacher, la cause absolue, a 1’exclu-
sion de loute cause finie indépendante, le péché doit étre statué
par la volonté absolument efliciente de Dieu. Cependant, pour
ne pas faire de Dien Iaunteur du mal, qui est la contradiction abso-
lue de sa volonté, on montre dans le péché la conséquence du
fait que notre conscience de Dieu est insuffisante a contre-halancer
la force de P'instinct naturel; et cette insuffisance, on Pattribue a la
marche graduelle de notre développement spirituel. Le péché doit
donc disparaitre de lui-méme ; il n'v a plus besoin de rédemption.
La distinction du péché et de la grice se perd dans une différence
de degré. Christ n’a 6té que I’lhomme en qui s’est réalisée dans la
plénitude de sa puissance la conscience de Dieu. Celle-ci se com-
munigue de lui & nous, et si celle communication nous fait Ueffet
d'une rédemption, c’est que, par la volonté divine, inefficacité re-
lative de notre conscience de Dieu s’¢tait fait sentir & nous comme
un peche. Dien est done anteur du péché, en tant qu’il est Pauteur
de Ta rédemption.

Mais rendre ainsi le péché nécessaire, ¢’est le rendre impos-
sible, ¢’est en détruire essence. La conscience ameére du péché
nous serait imposée uniquement afin de nous faire assimiler a
litre de rédemption la perfection de la nature humaine (ui s’est
manifestée en Christ. Mais comment admeltre que, dans un
simple intéret teléologique, Dieu, s’il est amour, ait institué un
état "esprit plein de douleur et de désespoir? Drailleurs, ne fait-
on pas Dieu menteur en supposant qu’il nous donne la conscience
d’une chose comne mauvaise, tandis qu'elle n’est pas telle pour
lui? Enfin, celui qui découvre la signification objective du pécheé,
n’en perd-il pas la conception subjective ? Dien, nous dit-on, a
mstitué & notre usage celte espece de seconde vie du péché. Mais
€N ce cas, n'esl-ce pas le pire des allentats que de pénétrer de
force dans son secret conseil et de dévoiler sa penseée ? Si Dieu est
la cause absolue de toul, comment se fail-il que le théologien
puisse avoir du péché une antre idée que celle que Dien veut im-
poser a 'homme. Iidée d’une révolle, d’un désordre ? Dieu ayant
p{‘oclamé dans nolre conscience "opposition du bien et du mal, il
ff{ut (que le mal soit aussi pour lui plus qu’une simple négation du
bien: il faut qu’il soit en réalité une opposition positive. Le vice



392 JULIUS MULLER.

de toute la doctrine de Schleiermacher est dans sa théorie d’un
Dieu obligé d’agir d’aprés sa nature absolue et imposant & tous les
autres étres une attitude de passivité vis-a-vis de lui. Dés lors Ves-
prit fini perd toute liberté et reste plus ou moins engagé dans les
liens de la nature ; le mal a 'apparence d’une puissance sensible,
naturelle, qui retient U'esprit et régle le cours de son développe-
ment.

IV. LE MAL CONSIDERE COMME LE RESULTAT DES OPPOSITIONS DE LA
VIE INDIVIDUELLE.

Suivant les partisans de cette nouvelle théorie, on ne connait le
bien que par le mal, la vérité que par U'erreur. Le mal est un élé-
ment du bien; le bien réclame, pour s’activer, le ferment du mal.
Toute individualilé puissante s’affirme aux dépens des aulres et a
besoin, pour déployer ses forces, des plus rudes oppositions. L his-
toire des nations fait ressortir la méme vérité. On sait combien elles
s’endorment et se corrompent, si la guerre ne vient pas les réveil-
ler et les secouer. Affirmation et négation, amour et haine, vie
collective et égoisme, tels sont les poles entre lesquels oscille notre
existence morale et qui lui impriment un cachel et une significa-
tion. Supprimez la lutte du bien et du mal : aussitot Vart dépe-
rira; la peinture el la musique seront d’une désespérante plati-
tude; la poésie, consignée dans les limites de 'idvlle et des des-
criptions de la nature, ne connaitra plus les sublimes accents de la
tragédie et de 1'épopée; Dart religieux lui-méme se verra privé
des inspirations qu’il doit aux contrastes du péché et de la grice.
Enfin, il faut reconnaitre que, si le mal 'emporte chez d’innom-
brables individus. et offre chez eux quelque chose de choquant,
la beauté d’ensemble du tableau n’en est que mieux relevée, el
les ombres hideuses font ressortir le charme général du monde
moral.

Suivant que leur conscience morale est plus ou moins vivante el
profonde, les défenseurs de cetlte maniére de voir tournent au
dualisme ou au panthéisme. Lactance, qui appelle le mal interpre-
tamentum boni, représente la premiére de ces tendances. Scot, Ori-
géne, Augustin, Leibnitz, Schleiermacher ont professé un opti-
misme qui confine au panthéisme. El, dans des temps plus moder-
nes, Blasche s’est fait le continuateur du Bouddhisme,en enseignant
que I'homme ne doit son existence qu’a sa chute. Un grand
nombre de personnes cultivées adoptent la conception que nous



LADOCTRINE GHRETIENNE DU PECHE. 393

venons d’exposer. Trop sérieuses pour se contenter de la théorie
qui fait procéder le mal des sens, elles n'ont pas assez de profon-
deur ni de simplicité pour accepter humblement la grave explica-
tion du mal que donne le christianisme.

La question revient a ceci: le péché est-il un moment nécessaire
du développement d’une individualité consciente? ou, la pleine
activité de la vie humaine peut-elle se concilier avec la sainteté
parfaite ? Dire que le mal est une nécessité générale du dévelop-
pement du monde, c¢’est oter ala coulpe toute signification réelle,
c’est se forcer a refuser a4 Christ ou une véritable individualité, ou
une sainteté parfaite ; c’est nier comme impossible I’idée d’une vie
sainte et bienheureuse des rachetés. Pour nous, nous répudions
une théorie qui fait procéder la vie el laclivité du mélange du
bien et dun mal, parce (u’elle supprime en fait 'opposition entre
le bien et le mal. Nous lui reprochons de calomnier le bien en lui
altribuant une sorte de faiblesse et de langueur, dont le mal seul
est capable de le sauver, comme si la langueur était autre chose
quune forme différente du mal, comme si le mal lui-méme n’était
jamais atteint de marasme el le bien jamais doué d’une force im-
pulsive et rénovalrice. On tourne dans un cercle, lorsqu’on fait
intervenir le mal comme un sauveur desliné a préserver le monde
d’une atonie qui est elle-méme un mal et appelle une explica-
tion.

Ce qu’il v a de vrai dans cette théorie, et ce que nous recon-
naissons ¢’est que : |

1> D’apres Uordre divin primitif, Ie développement de la vie mo-
rale de Uesprit doit s’effectner au moyen d’éléments opposés
qui tendent & une conciliation. Mais le mal n’est point nécessaire
pour réaliser ce dessein. Les éléments voulus de diversité se ren-
contrent de¢ja dans la nature humaine originelle, par exemple,
dans les rapports de ’homme individuel avec I’espéce; 1a les éle-
ments d’opposition sont destinés, non a s’exclure, mais a se sollici-
ter réciproquement et a se concilier dans Pamour. On peut re-
trouver jusque dans Uindividu des inclinations multiples, el toutes
légitimes, propres a le faire progresser dans la voie du bien mo-
ral par 'action réciproque qu’elles exercent les unes sur les autres.
Ainsi la tendance & persister dans son état et la tendance au deve-
nir, le besoin de repos et celui d’activité, I'instinct de I'individua-
lité et celui du général, le développement en profondeur et le dé-
veloppement en étendue, la force et la douceur, l'indépendance
et la dépendance.



394 JULIUS MULLER.

20 Une fois que le mal est dans le monde, il sert en quelque
sorte de sollicitation au bien. Celui qui a une profonde expérience
dua mal arrive a une plus forte conscience du bien que celui dont
la conscience n’est émue du mal qu’a la surface. Mais si le premier
arrive au bien par le mal, il le doit au secours de la grice divine ;
or on ne peut fonder la nécessité du mal sur 1'usage que sait en
faire la griace. Le mal n’est pas 'opposé, mais la contradiction du
bien. Loin de se solliciter I'un 'autre, le bien et le mal travaillent
mutuellement a se délruire. Ce qui sollicite le bien moral, ce qui
en est le terme opposé véritable, ce sont les forces aveugles et né-
cessaires (e la nature.

Par le systéme que nous soulenons d’une conciliation imma-
nente du bien au moven d’opposilions internes, on réussit a4 con-
cevolr ce qui est inconcevable dans la théorie que nous combat-
tons. On peut croire en un Christ historique, parfaitement saint,
et dont I'ame a connu dans toute leur plénitude les plus puis-
santes émotions de 'enthousiasme. On peut comprendre une vie
éternelle et bienheureuse des rachetés. Au contraire, nos adver-
saires, en posant le péché comme une condition de développe-
ment, ne peuvenl admeltre une conciliation des éléments hostiles
que dans 'anéantissement, sans compter (u'a leur point de vue
optimiste ils n’ont que faire d’un rovaume des cieux, puisque le
monde actuel est le meilleur des mondes.

Ce qui rend notre systeme difficile a saisir, ¢’est que tout I’en-
semble de I'existence humaine actuelle est profondément impré-
ané de pécheé, que les rapports de I'homme avec la nature sen-
sible ont ét¢ bouleversés, et que la nature elle-méme est plongée
dans le désordre. Voild pourquoi nous avons une peine infinie a
nous faire une idée adéquate de ce que serait le développement
de la vie humaine dans des conditions de parfaite pureté. La vie
meéme de Christ ne saurait nous renseigner a cet égard, parce que
nous n’en connaissons (ue des fragments et que son développe-
ment intérieur est resté pour nous un mystere. Il ne faut pas
oublier d’ailleurs que Christ a vécu dans un monde déja sonmis a
I’empire du mal.

Une fois le péché introduit dans le monde, il élail toul naturel
qu’il exercit avant tout son influence sur les contrastes voulus de
Dieu, el les fit dégénérer en conlradictions. Les plus effravantes
luttes devaient des lors étre le partage des plus puissantes indivi-
dualités, qui avaient & concilier entre eux des éléments plus accen-
tués et plus féconds. L’histoire nous montre I'’humanité elle-méme



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 395

se développant par secousses successives, se précipitant dans les
extrémes, consiruisant & une époque avec les ruines de ’époque
précédente. On est obligé, pour faire de 1'ordre, d’emprunter ses
matériaux au désordre, tant il s’en faut que le christianisme ait
soumis a son influence son propre domaine! De la vient que cer-
taines tendances du péché peuvent offrir un caractére de réaction
salutaire contre d’aulres tendances, que la guerre, par exemple,
semble utile pour corriger ’humanité de Dattachement aux biens
de la terre et d’un étroit égoisme.

Affirmer que notre systéme donnerait le coup de grice a la
poeésie, c’est partir de I'idée qu’une vie tout imprégnée du principe
divin doive demeurer étrangére aux diverses relations de la vie
humaine. Sans doule, le péché élant donné, la tiche de la poésie
est de décrire les lultes qu’il a provoquées et de montrer comment
elles s’apaisent. Mais si la poésie n’a plus de raison d’étre pour
I'homme accompli, ¢’est que la réalité est devenue pour lui la plus
haute poésie : la sainteté, amour, au lieu de détruire les indivi-
daalités, les fortifient et les transfigurent.

Quant a I’assertion, soutenue par quelques penseurs, Augustin,
Leibnitz, Schleiermacher,. que le péché des uns fait ressortir les
vertus des autres et ajoute a la beauté collective de I’'ensemble,
nous en ferons justice en rappelant une vérité fondamentale de la
religion chrétienne. Dieu respecle partout ’homme comme une
personnalité qu’il ne sacrifie pas au tout. On a eu raison de le dire:
la these que nous combattons est aussi déplorable que le principe
de morale ¢ni permet le mal pour (u’il en arrive du bien.

Suivant Hegel. ’essence du péché consisle dans la volonté sub-
jective qui érige en principe le particulier a la place du général.
Hegel dit que I’homme peut vouloir le mal, mais qu’il n’est pas forcé
de le vouloir. Le mal est ce (ui doit ne pas étre, ce qui doit
disparaitre. [l n’en est pas moins vrai, d’un autre coté, qu’il faut, en
vertu d’une nécessité logique supérienre, que le mal soif, précisé-
ment pour (u’il puisse ne plus étre. Iin ’autres termes, Hegel
stalue la nécessité dn mal comme un postnlat du bien. Les vices
et les crimes sont nécessaires, pour que le mal rende au bien tous
les services qu’il est appelé a lui rendre. Il faut que le mal subsisle
et s"aflirme, comme opposition, A chaque moment du développe-
mentmoral; sinon, la vie morale s’éteindrait. Toujours en train de
(isparaitre, le mal ne disparaitra jamais. Hegel a 6té conduit par
SOn systéme a considérer comme corrélatives les idées d'infini et
de sainteté, de mal et de fini, et A faire du mal le terme extréme



396 JULIUS MULLER.

dufini. Dien lui-méme, qui n’a d’existence réelle qu’en ’homie, ne
conserve sa vie, qui consiste dans le proces de I’Absolu, qu’a la
condition que la contradiction du fini et de Uinfini ne cesse & au-
cun moment du développement humain. Tout ce qui est fini, na-
ture et esprit, doit se perdre dans son conlraire, pour que Dieu
persiste a étre.

Le vice radical de cette philosophie est de placer essence de 1'es-
prit dans la pensée, et de concevoir celle-ci sous la forme d’un proces
nécessaire. La volonté, ce principe propre de 'existence réelle, est
rabaissée au rang d’un mode de D'intelligence. Toute réalité, dans
la nature et dans histoire, n’est plus qu'un déploiement de la
raison logique, el tout ce qui dans l'existence empirique.ne se
laisse pas ramener aux pures essences de la logique est un pur ac-
cident, (quelque chose d’absolument nul. Hegel est dés lors obligé,
ou de déclarer le mal absolument nul, ou d’en faire un moment
intégrant de I'ldée. Dans le premier cas, le sentiment de la coulpe
est alfaibli, le combat contre le mal est frappé de paralysie, la re-
demption devient inintelligible. Dans la seconde alternative, (ui
exprime la véritable pensée du systeme hégélien, on finit par de-
truire complétement la conscience de la coulpe et I'idée du mal:
loin d’entraver la marche des choses, le mal la renforce et ’aclive.
Le mal est transporté jusque dans 'essence divine, ou Hegel le
fait figurer sous le nom de colére divine. La doctrine chrétienne
de la réconcilialion de I'homme avec Dieu est remplacée par
'idée de la réconciliation du mal avec le bien. Comme ¢’est la con-
naissance qui produit le mal, en faisant sortir I'esprit de létal
de nature, c’est aussi la connaissance qui a seule le pouvoir de
vaincre lopposilion qui constitue le mal. Saisir intuitivement
I'unité du fini et de infini, de ’homme et de Dieu, du mal et du
bien, telle est la condition unique de la régénération. Au reste,
Hegel confesse involonlairement ce gqu’il doit au christianisme,
lorsque, trattant de la nécessité de la réconciliation de 1'homme
avec Dieu, il abandonne tout a coup la méthode spéculative, et
s’engage dans les voies de I'anthropologie, en prenant pour point
de départle besoin de réconciliation qui existe dans I'homme. G'est
avouer que I’état de séparation dans lequel I'homine se sent vis-a-
vis de Dien est donné non par U'idée, mais par I'expérience.

V. THEORIE DUALISTE DU MAL.

La transition est facile du Dieu de Hegel a la doclrine de deux



LA DOCTRINE CHRETIENNE DU PECHE. 397

principes coéternels ui se combattent 1’'un Pautre et se partagent
I'empire du monde. Rien de plus contraire au bon sens (ue ce
dualisme qui fait du mal une substance. Car, bien loin de devoir
étre considéré comme une substance par lui-méme, le mal doil
étre envisagé comme une corruption de la substance. On ne réfu-
tera jamais complétement ce dualisme, tant (qu’on ne verra pas que
Uopposition enlre le bien et le mal est primitivement toute mo-
rale, et ne plonge par aucune racine dans la sphére de la méta-
physique. Nous le reconnaissons, cette doctrine a le mérite d’aflir-
mer vivement dans la conscience 'opposition du bien et du mal,
et de viser a trouver la solution de toutes les contradictions qui
¢clatent méme en dehors du domaine moral. Mais, d'autre part,
en en faisant une substance, le dualisme Ote an mal sa significa-
tion morale pour lui en donner une toute physique. L’homme
tombe nécessairement dans le mal, et la rédemplion s’accomplit
par un procédeé naturel.

Ce qui constitue le vrai duoalisme, c¢’est d’admetire que ke bien
et le mal soient également primitifs et sans commencement, que
'étre fonciérement mauvais soit indépendant du Dieu bon, et
(qu'une lutte s’engage entre eux dont 'issue est douteuse. On sort
du dualisme, du moment que Pon croit (que le principe mauvais
etait originellement bon et s’est dégradé par une chute.

Or le dualisme proprement dit péche par un vice logique radi-
cal. Le mal ne peut jamais élre indépendant du bien. Sile mal
existe des origine, il n’est plus ce (ui ne doit pas étre, c’est-a-
dire, le mal. On ne peut le concevoir (que comme le contraire du
bien, et n’existant que la ou le bien existe. Le mal est la perver-
sion d'un moment essentiel de 'idée du bien, I'érection du moi
en principe; le bien est index sui et mali. Si notre conscience mo-
rale éprouve pour le mal une si profonde répulsion, ¢’est que nous
sentons (ue nous opposons une volonté ennemie au plus saint
amour, personnifié¢ en Diew. De plus, le mal est dépendant du bien
par le fait que, pour se réaliser, il est obligé de se rattacher en
quelque facon au hien. Un homme est contraint, méme pour satis-
faire & ses inclinations mauvaises, de se soumettre aux ordonnan-
ces qui regissent la société, et d’accepter le principe de la justice.
(Pest chose curieuse de voir les concessions, les emprunts que le
mal est obligé de faire au bien, pour éviter de détruire ses propres
mstruments. Ainsi il n’est pas de bande de brigands qui ne recon-
paisse un chefl. Le mal n’a poinl de force productrice. Aussi craint-
L d’etre Tui-meme el s’efforce-t-il toujours de revétir Papparence



398 JULIUS MULLER.

(lu bien. Le tyran le plus fier affecte d’avoir en vue quelque inte-
rét général, tel que la gloire ou le bien de son peuple.

Cette division du mal contre lui-méme se retrouve dans la vie
intime de chaque individu : les passions s’entravent les unes les
autres. L’orgueil et les convoitises charnelles, en particulier, se
font une guerre a outrance : on passe de celui-la a celles-ci, ou de
celles-ci & celui-1a pour se distraire des efforts de l'orgueil ou se
relever des humiliations de la chair. Au contraire, le bien est d’ac-
cord avec lui-méme. Le mal a deux ennemis : le bien et le mal.
En outre, le mal est en contradiction métaphysique avec lui-méme.
Son but est I'imdépendance a I'égard de Dieu : il tend a ne pas
avoir en Dieu la raison de son existence. Or Dieu est la raison
de toute existence créée. La créature qui parviendrait a son éman-
cipation tomberait donc immédiatement dans le néanl. Le mal,
en cherchant a se détacher de Dieu, de son propre fondement,se
détruirait lui-méme.

L. CHoIsy.
(A suivre.)




	La doctrine chrétienne du péché

