
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: Paradoxes philosophiques [suite]

Autor: Buisson, F. / Ritter, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PARADOXES PHILOSOPHiaUES

HENRI RITTER.

(Snite.)

TROISIÈME PARADOXE.

La connaissance du suprasensible dans l'intuition intellectuelle.

Le penchant naturel de l'homme en face des phénomènes que
le monde étale sous ses yeux, est de croire à la réalité de tout ce

qui lui apparaît. C'est la philosophie qui lui suggère les premiers
doutes ; c'est elle qui lui enseigne à distinguer le phénomène et la

réalité. Elle l'invite à soumettre l'ensemble des phénomènes qui
frappent ses sens à une double opération : l'analyse et la synthèse,
l'une qui débrouille la confusion où les phénomènes nous donnent

pêle-mêle l'erreur et la réalité, l'autre qui nous fait rattacher
logiquement les unes aux autres les diverses parties de l'univers, pour
les ramener toutes à leur suprême et commun principe, qui est
Dieu. C'est seulement à l'aide de cette double opération critique
que la philosophie promet de nous faire véritablement connaître
le monde réel, c'est-à-dire le monde suprasensible, qui n'a aucune
des qualités physiques que nous prêtons au monde phénoménal.

Dans cette assertion de la philosophie, l'opinion commune ne
voit encore qu'un paradoxe. Il s'est même trouvé des philosophes
pour prendre ici le parti du bon sens populaire contre la philosophie.

Les sensualistes ont dit : « Nous ne connaissons, de science

certaine, que les phénomènes. Chaque phénomène nous cause une
sensation représentative ; ces sensations se succèdent et se lient
dans notre esprit ; nous nous figurons que leurs objets se lient
dans le môme rapport au sein du monde réel ; c'est une illusion. »

De cejtte thèse, qui limite notre connaissance à la sensation des

phénomènes, découle tout naturellement le scepticisme : « Notre



218 HENRI RITTER.

science, se bornant à des phénomènes, se borne, en d'autres
termes, à des apparences : le vrai absolu nous échappe. »

Au sensualisme sceptique s'oppose le rationalisme dogmatique,
qui affirme que nous connaissons quelque chose de plus que les

phénomènes sensibles. En effet, disent à bon droit les défenseurs
de ce système, les phénomènes, et par conséquenl les sensations,
sont les indispensables matériaux de la pensée; mais que
vaudraient ces matériaux bruts s'ils ne recevaient une forme et une
coordination régulière? Tous les faits sensibles sont nécessairement

confus, multiples, variables, partant inintelligibles. Pour pouvoir

être saisi par la pensée, il faut que ce chaos se résolve en ses

éléments simples; ces éléments eux-mêmes ne sont, pas sensibles,

ils composent le sensible, mais ils ne tombent pas sous les

sens: c'est à l'esprit de les dégager, ils ne se laissent discerner

que par la raison. Prenons un exemple. Cn homme parle, vous
entendez les sons qui sortent de sa bouche, vous voyez les
mouvements de ses lèvres, ses gestes, etc. Rien de plus ne tombe sous

vos sens. Cependant ces phénomènes suffisent à vous faire découvrir

la pensée et la volonté de celui qui parle. Cette pensée, cette-

volonté sont-elles visibles, sonores, tangibles? Non, et pourtant
elles sont tout ce qu'il y a d'essentiel dans le langage, elles en

sont la cause, le but, la seule raison d'être. Il y avait donc sous
tous ces phénomènes sensibles un objet, un principe suprasensible!

Mais il ne suffit pas de démontrer qu'il y a du suprasensible dans

notre pensée ; il faut expliquer comment notre raison arrive à le
connaître. C'est l'œuvre où ont échoué, en général, les rationalistes,

il faut, suivant la plupart d'entre eux, élever au rang de

connaissances immédiates toutes les vérités premières, principes
premiers, notions absolues, axiomes ou idées innées, que nous
possédons, disent-ils, par intuition.

Nous opposons à cette théorie les objections suivantes. D'abord,

on n'a jamais dressé la liste de ces prétendues idées innées, et les

philosophes rationalistes ne sont d'accord ni sur le nombre de ces

principes irréductibles, ni sur leur classification méthodique.
D'ailleurs, il est manifeste qu'il n'y a d'inné, de primitif en nous

que des aptitudes, des capacités, c'est-à-dire des possibilités.
Prétendre qu'avant toute expérience nous avons des notions générales

toutes formées, c'est confondre la gradation logique des idées

avec leur développement chronologique clans la raison de l'individu.

En fait, nous ne débutons pas par des axiomes sans rapport



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 2h)

avec l'expérience. Tous nos axiomes sont précédés et accompagnés
d'expériences, et n'en sont pas moins des vérités immédiates. Il
faut appeler immédiat non pas ce qui n'est précédé de rien, mais
ce qui n'est pas le résultat pur et simple, le produit nécessaire
do ses antécédents.

Nous reprochons donc aux rationalistes de poser a priori le
suprasensihle de noire pensée au lieu d'en expliquer l'origine
et le développement. C'est cette explication que nous
entreprenons.

Tout phénomène résulte delà rencontre el de la combinaison de

deux éléments: l'objet observé et le sujet observant ; en d'autres
termes, le moi et le non-moi. Aucun de ces deux éléments n'est
sensible, ce sont deux intelligibles purs; la séparation que nous
parviendrons à établir entre eux sera donc une opération supra-
sensible, non expérimentale. Voyons comment elle se fait, comment
nous arrivons à connaître, c'est-à-dire à distinguer le moi et fe
non-moi.

Commençons par montrer que la connaissance du non-moi
suppose toujours la conscience du moi. Le langage populaire dittrès-
énergiquemenl. : pour comprendre un objet, nous nous mettons
à sa place, c'est-à-dire que nous supposons pour un moment que
nous sommes en cet objet, et nous tâchons de nous expliquer ce

qu'il fait, par analogie avec ce que nous ferions nous-mêmes.
Ainsi, à proprement parler, nous ne nous mettons pas à sa place,
nous le mettons à la nôtre. Il va sans dire que cette analogie n'a
quelque précision que quand elle porte sur les êtres les plus
semblables à nous. Les hommes, nos plus proches voisins clans la

création, sont aussi ceux qu'il nous est le plus facile de
comprendre.

Cette méthode, qui procède par analogie du moi au non-moi, n'a

pas de nom dans la logique ordinaire ; elle ne rentre ni dans celle
qui va du particulier au général, ni dans celle qui passe du simple
au composé et rice versa; elle va du dedans au dehors, de l'intern
à l'externe. C'est une sorte de traduction passant d'une langue à

une autre toute différente. Reprenons l'exemple du langage. Un
homme parle, les sons qu'il émet arrivent à notre oreille, s'y
reproduisent et nous font entendre les mêmes mots qu'il a prononcés.

Voilà une première traduction, qui se borne du reste à faire

correspondre, dans deux individus différents, un phénomène
sensible à un autre phénomène sensible du même ordre. Mais ce mot
ne reste pas un son, il devient un signe, il éveille dans notre esprit



220 HENRI RITTER.

une idée, une représentation. Ce passage du mot à l'idée est une
seconde traduction, non plus physiologique, mais psychologique,
qui va d'un phénomène externe à un phénomène interne. Enfin,
cette représentation provoquée dans notre esprit par le mot que
nous avons entendu, sert à nous faire connaître la pensée ou la

volonté d'un de nos semblables. Cette troisième traduction nous
révèle, à l'aide de moyens sensibles, un fait suprasensible. Ainsi,
nous sommes parvenus à comprendre ce qui se passe clans l'âme
d'un autre par ce qui se passe en nous.

Mais évidemment, pour que cette correspondance et ces analogies

soient la base de notre connaissance externe, il faut d'abord
que nous nous connaissions bien nous-mêmes. Le moi doit s'être
pénétré lui-même avant de pénétrer le non-moi, et des deux
termes que nous avons distingués, le premier, c'est-à-dire le moi, est
à la fois l'antécédent et la condition de l'autre.

Comment donc connaissons-nous le moi? Etant donné un
phénomène, comment pouvons-nous savoir pour quelle part et dans

quelle proportion notre activité personnelle a contribué à le
produire Pour faire ainsi le départ de ce qui est notre œuvre et de

ce qui ne l'est pas, il faut une analyse fine et sagace, qui atteigne
non les phénomènes dans leur complexité, mais leurs derniers
éléments simples, et, par conséquent, suprasensibles, he phénomène

flotte entre ces deux termes extrêmes que l'on a nommés
l'infiniment grand et l'infiniment petit, qu'on peut nommer aussi

le tout et l'un : pour sortir du phénomène et du moi phénoménal,
il faut arriver à l'un, au simple, en un mot, à l'élément indivisible
et primitif au-dessous duquel on ne trouve plus rien.

L'antiquité s'est arrêtée clans cette analyse aux atomes ou
éléments matériels; mais ce n'est ni un individu, ni surtout un individu

matériel qui peut être considéré comme le terme le plus
simple, comme l'unité primitive, car l'individu peut exercer
plusieurs activités, et chacune de ces activités qui composent sa vie,
se compose elle-même d'un certain nombre d'actes. Ce sont ces

actes particuliers, instantanés et irréductibles, qui constituent
l'unité indécomposable que notre analyse doit chercher à étudier
isolément.

Dans notre vie, c'est-à-dire dans le domaine que nous connaissons

le mieux, nous trouvons une multitude de ces petits actes

dont chacun n'occupe qu'un rapide et indivisible instant. Ce sont

nos déterminations. Chaque détermination occupe, non un laps de

temps, mais un seul moment, le présent. « Le temps et l'espace



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 221

« ne se composent pas de petits temps et de petits espaces,
« mais d'éléments dont la réunion constitue un temps, un es-
« pace. Tout espace a un commencement, un milieu et une fin ;

« il s'étend entre deux points qui sont clans l'espace, qui contien-
' nent de l'espace, mais qui ne sont pas de l'espace. Le temps
« aussi a un passé, un présent, un avenir. Tout espace de temps est
« borné par deux points de temps. Or, tout ce qui est dans le temps
« n'offrant rien de simple, il faut, pour atteindre à un fait simple,
« se borner à un point de temps, et le seul fait qui puisse s'accom-
« plir clans ce moment sans durée, c'est la détermination. »

Si la détermination de la volonté est l'acte du moi le plus
élémentaire et le plus fondamental, la connaissance du moi doit
résulter de la connaissance de ses déterminations. Comment donc

pouvons-nous distinguer de la masse des autres phénomènes ce
fait unique en son genre, que nous nommons une détermination
Le signe distinctif de cet acte essentiellement personnel, c'est d'être
fait en vue d'un but, c'est-à-dire d'un bien connu et désiré par
nous. Partout où il y a vraiment un bien, possédé par un être, ce
bien est le résultat d'un effort, d'une acquisition faite par cet
être, au moyen de sa propre activité, c'est-à-dire par sa détermination.

La détermination étant un acte raisonnable, nous ne pouvons
pas l'accomplir sans en avoir conscience. L'acte de vouloir et la
conscience de cet acte ne se séparent pas. Qu'esl-ce en effet que
vouloir C'est poser une chose comme devant être en vertu de la

raison, c'est s'approprier l'ordre même de la raison qui commande

que la chose soit ainsi. La détermination implique à la fois
connaissance et activité, d'accord l'une avec l'autre. C'est dans cette
conscience de la raison se déterminant elle-même que consiste
l'intuition intellectuelle du suprasensible.

Cette théorie rencontre les objections d'un système célèbre, et

semble en outre avoir contre elle l'expérience.
D'abord, le déterminisme nie toute liberté de la volonté. Selon

lui, tout acte de volonté est une suite nécessaire des jugements
antérieurs de l'intelligence. On commence par penser: « Cela

est bon et possible, » puis on conclut: « donc faisons-le. »

Sous ce système, il ne faut pas méconnaître une idée juste, savoir :

que toute volonté qui agirait sans raison, serait une force aveugle,

se confondrait avec le caprice ou le hasard. Donc, disent les

déterministes, il doit y avoir eu, avant l'acte volontaire, une pensée
qui le détermine. Donc, disons-nous, il doit y avoir, dans tout acte



222 HENRI RITTER.

volontaire, une intelligence qui ail conscience de son but. Selon
nos adversaires, la connaissance doit précéder et produire à elle
seule la volition; suivant nous, elle doit l'accompagner et l'éclairer.

Toute détermination nous paraît être à la fois une illumina-
lion de la raison et une soumission de la volonté, c'est-à-dire, un
acquiescement plein el conscient de notre esprit à une chose qu'il
juge bonne par sa raison théorique et qu'il poursuit, comme telle,
parsa raison pratique. Si la volonté et la pensée nous paraissent si

différentes, c'est (pie nous confondons l'une ou l'autre avec les
circonstances accessoires qui peuvent l'accompagner. Sans celte
confusion, nous verrions que savoir et vouloir ce qui est bien ne
sont pas deux opéra lions distinctes.

L'erreur du déterminisme sur ce point se rattache à l'erreur
générale de ce s\stéme. pour qui lout fait dépend nécessairement
et absolument des faits antérieurs. Notre point de vue, au contraire,
constate, à toute époque de notre vie, l'inlluence du passé sur le
présent, la conservation des éléments anciens dans la vie nouvelle,
mais aussi leur transformation et l'agrandissement graduel de nos
horizons. Aussi, sans prétendre qu'il y ait des actes entièrement
isolés, libres de loul rapport avec le reste de la vie. sans briser le
lil qui réunit toutes les parties de notre existence, nous accordons

leur part légitime au progrès et à la liberté dans nos
déterminations.

Comme le déterminisme, mais pour d'aulres motifs, l'empirisme
ne croit pas possible de saisir, dans leur détail, nos déterminations
particulières. « A grand'peine pouvons-nous, dit-il, voir et. juger
nos actions en grandes masses, par grandes périodes, là où noire
volonté est écrite en gros caractères : à plus forte raison ne

devons-nous pas espérer de pouvoir surprendre chacune de nos
déterminations isolément, et compter, pour ainsi dire, les pulsations
de notre vie morale. C'csl une recherche trop fine, trop délicate

pour nos moyens d'investigation.
Ce raisonnement porte bien la marque de son origine. Il serait

parfailement fondé, s'il n'y avait au monde d'autre procédé possible

pour la pensée que la méthode expérimentale. Pour l'expérience,
en effet, la connaissance résulte toujours exclusivement de la

multiplicité des fails observés, de la répétition des phénomènes,
en un mot. de l'étude successive d'un grand nombre de cas qu'elle
rassemble, constate et classe. Inexpérience, c'est la suhhèse des

faits donnés. Notre théorie, au contraire, suppose un procédé tout



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 223

opposé, l'analyse, la dissection des phénomènes en leurs éléments
constitutifs.

Par exemple, l'expérience constate bien chez l'homme certains
actes d'appétition. mais elle les constate sans les expliquer, sans

les décomposer ; elle voit vaguement qu'il y a un grand nombre de

conditions, de circonstances, d'inlluences externes et internes,
enfin de forces diverses, qui toutes contribuent, pour leur part, à

la production de ces appétitions. Mais elle ne songe pas à les

analyser avec précision, elle n'a pas mission de remonter jusque-là.
Or, c'est justement en nous attachant à faire cette distinction précise

et rigoureuse, que nous découvrons, parmi cette foule
d'éléments divers, celui que nous appelons la volonté. Ce n'est pas

par la simple expérience sensible, mais bien par la rétlexion appliquée

à celte experience, que nous démêlons en nous trois modes

d'activité, trois sortes d'actes : ceux que la nécessité nous impose,
qui viennent non pas de nous, mais de la force des choses, puis
ceux où nous souhaitons une chose comme moyen, enfin ceux où

nous la voulons comme but; en d'autres ternies, l'instinct, le désir el
la volonté. Immédiatement,intuitivement, paruneaperception directe
de la pensée, ces trois cas se séparent sous nos yeux. Pour l'expérience,

la volonté ne se manifeste que clans les occasions où elle se

lend, se raidit, pour ainsi parler, en de puissants efforts et prend
ainsi une énergie, une intensité, et par là même une constance et

une durée qui la rendent plus facile à observer. Mais, pour qu'il
\ ait de ces grandes résolutions, il faul qu'il y en ait de plus
petites à chaque instant de notre vie ; pour qu'une volonté prenne
le caractère stable, permanent, habituel, devienne une seconde

nature, il faut une longue série de pel ifs actes momentanés, de
voulions successives.

Les objections de l'expérience résultent donc de ce que les
procédés de l'expérience ne trouvent pas à s'appliquer dans ce
domaine. Ces critiques écartées. il ne nous reste plus qu'à préciser
davantage notre théorie en la distinguant à la fois des systèmes
rationalistes et des systèmes empiriques qui s'en rapprochent le
plus.

Nous reprochons aux rationalistes d'avoir posé a priori: ou bien
leurs principes, axiomes et vérités innées, ou bien une sorte de

sens du vrai, d'intuition pure de l'absolu, qui nous ferait percevoir
sans effort et sans étude toutes les vérités universelles, ou bien
encore je ne sais quelle intuition surnaturelle et mystique qu'il
faut laisser aux rêveurs et aux enthousiastes.



224 HENRI RITTER.

Nous reprochons aux empiriques (qui ont eu, du reste, le mérite

de rechercher la source du suprasensible et les moyens par
où nous nous y élevons graduellement), d'avoir par trop
simplifié le problème en admettant, contrairement à l'évidence, que
toutes nos connaissances résultent d'expériences et de sensations
fréquemment répétées. Entre une loi universelle,— comme le
sont, par exemple, les lois mêmes de la science, — et la somme
la plus imposante d'observations et d'expériences, il y a toujours
un abîme.

Ainsi, ces deux systèmes nient également la connexion, la
transition du sensible au suprasensible : l'un, en niant l'élément
sensible, l'autre, en niant l'élément suprasensible.

Pour éviter ces deux excès, il suffit de faire la remarque
suivante. Dans chaque acte de notre pensée, clans chacune de nos
expériences, nous prenons toujours connaissance de deux choses à

la fois. D'une part, nous percevons certains faits, certains phénomènes

particuliers; de l'autre, nous avons conscience de l'activité
de notre pensée et des lois auxquelles elle obéit en ce moment
même. Ainsi, jusque clans l'expérience la plus humble et la plus
étroitement bornée aux faits sensibles, nous joignons à la perception

du phénomène la conscience de l'activité pensante qui le perçoit.

Cette conscience que la raison a d'elle-même, c'est l'intuition
du suprasensible. On voit que le suprasensible n'est jamais bien
loin du sensible, et réciproquement.

Hâtons-nous d'ajouter que cette conscience ou cette intuition de

la vérité suprasensible ne se fait pas d'un seul coup avec une pleine
lumière. Au début de la vie intellectuelle, nous nous en tenons à

l'expérience des faits pratiques; nous y appliquons spontanément
les lois de notre intelligence. Puis, à force de répéter cette opération,

nous finissons par remarquer que ces lois s'appliquent également

bien à tous les cas dont nous avons fait l'expérience. C'est

ainsi que peu à peu nous arrivons à reconnaître que ces lois sont

indépendantes de leurs applications philosophiques, qu'elles sont
liées à la nature même de notre esprit et régnent, par conséquent,

d'une façon absolue, universelle, éternelle, nécessaire.
« Quoi d'étonnant? répondent les empiriques. Cette prétendue

universalité résulte de ce que, dans tous les cas à vous connus, ces

principes se sont appliqués. Vous en préjugez, — non, sans cloute,

par une conclusion raisonnable, mais par l'effet de l'habitude et

de l'analogie superficielle, — qu'il en serait de même pour tous les

autres cas possibles. »



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 22")

Ceux qui tiennent ce langage oublient un fait capital, l'éveil de
la conscience scientifique. Ce n'est pas par routine et par suite
d'une longue habitude, que je finis par me laisser persuader qu'il
y a des lois de la nature. C'est tout autrement que cette conviction
se forme. Après avoir longtemps appliqué les principes par un
effet de la nature, de l'instinct et de l'habitude, un jour vient où

je porte ma réllexion, non sur tel ou tel fait particulier, mais sur
l'usage môme que je fais de ces principes; j'observe alors ma propre

manière de procéder, je me rends compte de mes opérations
intellectuelles. Ce n'est donc pas l'habitude, mais une réflexion
toute spéciale, la réllexion scientifique qui me porte à attribuer
une valeur absolue aux principes de la raison.

Ce passage de la vie spontanée à la vie rélléchie se fait en
dernière analyse par une détermination : je veux savoir. Cette résolution

en elle-même et sous cette forme n'est que le fait d'un instant,
de l'instant présent, mais elle vaut pour tout l'avenir; c'est une
décision prise pour l'emploi de mon temps et de mes forces en
général. Ce n'est aussi qu'une détermination personnelle, celle de

ma propre raison; mais, en même temps, c'est un ordre de la
raison, adressé à moi comme à tous les autres êtres raisonnables.
Quand je dis : je veux savoir, je pense : la raison en moi veut
savoir. Celte loi qui parle impérativement à tous les êtres particuliers
a une autorité qui les dépasse; c'est l'autorité de la raison universelle.

Ainsi,-après avoir dit : je veux savoir, puis : la raison en moi
veut savoir, je m'élève jusqu'à la formule dernière: la raison en

général veut savoir.
Ainsi est intimement unie à la connaissance de la loi générale la

connaissance de la volonté particulière. Ainsi, l'individu s'approprie

l'ordre de la raison suprême par sa détermination personnelle.

Point de général sans particulier; point de suprasensible
sans conditions sensibles. La raison universelle n'apparaît que par
des raisons individuelles, ou des individus raisonnables. L'intelligence

et la volonté, quoique libres, ne sont rien, si on les sépare
de la nature qui les enchaîne et les limite : elles ne sont créées
libres qu'en puissance, en possibilité; pour se réaliser complètement,

il faut qu'elles se développent, non d'une façon arbitraire et

inconditionnelle, mais dans un rapport intime et constant avec le

procès universel de la nature.

C. R. 1868. 18



226 HENRI RITTER.

QUATRIÈME PARADOXE.

Doute et certitude, autorité et raison.

La théorie de l'intuition intellectuelle, que nous venons de

résumer dans ses traits principaux, met fin au long débat du scepticisme

et du dogmatisme et donne à la science une position sûre
et légitime entre le doute et la certitude, entre l'autorité et la
raison. Le nouveau chapitre que nous abordons a pour objet de
déterminer les conditions de cet heureux équilibre.

Nous connaissons déjà le point de départ du scepticisme : « il
n'est possible à l'homme de rien connaître en dehors des
phénomènes. » Celte thèse est renversée par l'affirmation du moi et pat-

la conscience qu'il a de ses libres déterminations. La volonté, voilà

un principe supérieur aux sens, supérieur aux phénomènes qu'il
contribue à produire Le scepticisme est donc obligé de convenir
que nous connaissons au moins quelques-uns des principes supra-
sensibles du phénomène sensible.

Mais, forcé de céder sur ce premier point, il va profiter de la

théorie même qu'on lui oppose pour fortifier sa propre thèse. Les

phénomènes ne s'expliquent que par les principes invisibles qui
les produisent. Mais quels sont ces principes? ici se présentent
deux réponses tout à fait contraires. L'une est celle des sciences

naturelles, qui ne connaissent de principes que les causes
efficientes agissant fatalement; l'autre, celle des sciences morales, qui
rapportent tout à des causes finales librement poursuivies. Ce conflit

donne les plus grandes espérances au scepticisme, qui en conclut

que les vrais principes nous échappent. Notre théorie coupe
court à ce débat, en établissant que les causes finales ne sont ni
plus ni moins mystérieuses que les causes efficientes, et qu'en
réalité les unes et les autres se confondent.

Il suffit, pour le comprendre, de se rappeler ce que nous avons

déjà dit sur l'origine des choses. Tout est créé seulement en

puissance: chaque chose faite par le Créateur reçoit de lui certains

pouvoirs à développer et certains instincts poussant à ce développement.

Ni ces pouvoirs, ni ces instincts n'ont dès l'origine leur
pleine réalité : ce ne sont que des possibilités qui deviendront
réelles Or, ce sont eux pourtant qui constituent les causes

efficientes, ce sont eux qui dirigent les êtres dans la suite de leurs
évolutions. Voilà donc des causes qui ne sont rien encore effecti-



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. ZZI

ventent, et qui pourtant agissent, produisent, meuvent les choses.

Mais, sous l'impulsion de ces instincts, que font les choses? elles
tendent à réaliser ce qui est en elles à l'état virtuel et latent : elles

poursuivent un but, c'est-à-dire une chose qui n'existe pas encore
autrement qu'en puissance et qui pourtant les meut et les attire.
Ainsi, qu'il s'agisse de cause finale ou de cause efficiente, c'est

toujours une chose en puissance qui préside au développement de
la réalité. Et en partant de la même idée, l'idée d'instinct ou de

pouvoir non encore réalisé, on arrive, soit à l'idée de cause
efficiente, si l'on se représente l'instinct comme poussant les êtres en
avant, soit à l'idée de cause finale, si on considère ce même instinct
comme poursuivant un but, un type à réaliser, he développement
de l'être semble ainsi dépendre d'une condition antérieure clans

le premier cas, d'une condition future dans le second ; il n'y a là

d'autre antagonisme que celui de deux aspects différents d'une
même idée.

Ne pouvant tirer de cette apparente contradiction la preuve de

notre impuissance à découvrir les principes, le scepticisme n'a plus
qu'une dernière ressource. ¦— hes deux théories, celle des sciences

naturelles et celle des sciences morales, admettent également que,
pour connaître, il faut saisir les rapports d'un fait avec ceux qui
le précèdent et qui le suivent jusqu'à ce qu'on atteigne la cause

productrice d'une part, la cause finale de l'autre. « Mais ceci
môme nous condamne à désespérer de la science, dit le scepticisme.

Car n'est-il pas évident que nous ne pouvons prétendre à

la connaissance complète de toute cette chaîne de faits qui
composent l'ensemble du monde. Dans le temps et dans l'espace, notre
vue est bornée par d'étroites limites, et les rapports des parties
dans le tout nous sont inaccessibles. »

Cette objection prouve seulement l'impossibilité de connaître
par l'expérience sensible la totalité de l'univers. Les phénomènes,
c'est-à-dire les seuls faits qu'atteigne l'expérience, sont trop
multiples ef trop variables pour se prêter à cette coordination complète

à laquelle tend la science. Mais il n'en faut rien conclure,
sinon que l'expérience n'est pas en mesure de nous faire connaître
la vérité entière et suprasensible. Nous devons laisser de côté les
détails et la surface phénoménale des choses, pour pénétrer, non
par l'expérience, mais par la raison, dans leur essence qui n'a rien
do sensible.

Oira-t-on que la raison elle-même n'est pas immuable et absolue,

qu'elle varie dans ses appréciations? Nous l'avouerons sans



228 HENRI RITTER.

peine, et nous ajouterons que c'est là la condition indispensable du
progrès. Une raison qui se développe doit nécessairement se
modifier. — Mais alors elle laisse toujours prise au doute, — Cela va
de soi; le doute est l'aiguillon qui ne doit cesser de poursuivre la

raison, aussi longtemps qu'elle sera incomplète. C'est l'instrument
précieux du triage entre le vrai et le faux. Aussi ne songeons-nous
pas à interdire le doute: il serait aussi dangereux de ne vouloir
douter de rien que de vouloir clouter de tout, he vrai savant doit
avoir conscience et de la valeur de sa raison et de ses imperfections

; mais, comptant sur l'avenir pour les corriger, il n'y voit pas
de motif de découragement.

he scepticisme, au contraire, c'est le découragement complet.
N'ayant nulle confiance dans la pensée humaine, il finit toujours
par la même conclusion, une abdication entre les mains d'une
autorité quelconque. Tantôt, c'est l'autorité de la nature, du fait brutal,

ou celle de la tradition; tantôt c'est une révélation surnaturelle.
La maxime du scepticisme est toujours : « Ne crois pas à ta raison
libre. »

« Ne crois, au contraire, qu'à ta raison libre, » répond le
dogmatisme ou le rationalisme; et ce point de vue s'applique surtout
à la morale. Kant et Fichte ont soutenu que la moralité est tout
entière dans l'autonomie de la volonté. Un homme n'est pas moral,

qui obéit à autre chose qu'à ses propres convictions, et Fichte
conclut très-logiquement : Quiconque se soumet à une autorité fait

acte d'irréligion.
Ce passage inévitable du scepticisme à l'autorité nous amène à

examiner cette seconde question: Quelle part faut-il faire à l'autorité

et à la raison clans notre développement spirituel?
Ce sont les sciences naturelles qui ont donné le signal de la

révolte contre toute espèce d'autorité. Elfes ont brisé à la fois les

liens de la tradition et le joug de la métaphysique. Qu'y ont-elles
gagné? Rien que de changer de maître : à l'autorité de la raison
elles ont substitué celle des sens. N'est-ce pas rejeter l'autorité
d'une faculté humaine pour se soumettre à ce qu'il y a d'animal
dans l'homme?

Ne méconnaissons pas les services rendus par les sciences
naturelles à la pensée moderne. Ne confondons pas non plus avec la

science ces prétendues théories scientifiques qui ne sont que des

élucubrations métaphysiques réduisant tout et nous-mêmes au
phénomène et à la matière. Ne parlons que de la science véritable qui



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 229

s'abstient de ces hypothèses. Celle-là même nous semble être bien
moins affranchie qu'elle ne le croit de toute autorité.

Les savants les plus opposés aux causes finales, qui, disent-ils,
asservissent la science expérimentale à l'autorité d'idées préconçues,

sont obligés d'en reconnaître au moins une. Ils veulent
savoir; savoir est leur but, leur cause finale.

Les savants les plus opposés à l'autorité de la philosophie ne
peuvent manquer cependant de penser raisonnablement aux
phénomènes qu'ils expérimentent. Ils suivent une méthode logique;
qu'ils la suivent d'instinct et d'inspiration ou qu'ils en énoncent
rigoureusement les règles, c'est toujours une méttiode logique, une
autorité de la raison. Quand, par exemple, ils disent : « nous
n'admettons rien qui ne soit démontré, » ils ne font qu'en appeler à

l'autorité d'une preuve, c'est-à-dire d'une idée antérieure ou
supérieure, d'un principe expérimental ou rationnel, hes savants les

plus opposés aux hypothèses et aux préjugés flottent pourtant entre
les deux théories ou hypothèses suivantes: l'atomisme, qui considère

chaque individu comme l'agrégat d'un certain nombre
d'éléments simples, d'atomes, qui échappent aux sens et, par conséquent,

à l'expérience; le naturalisme, qui considère tous les êtres

comme desimpies phénomènes, comme le produit des forces de la

nature universelle, forces qui, elles aussi, échappent à l'expérience
directe. Veulent-ils éviter ces deux hypothèses, les savants doivent
en revenir à l'idée populaire, au préjugé qui considère chaque
individu comme un tout réel, distinct, substantiel et persistant.

Enfin, les savants les plus opposés à l'autorité en général sont
ceux qui se livrent le plus entièrement à l'autorité des faits, des

sens, de la nature en un mot.
Sans nier la légitimité de cette autorité, la plus externe et la

plus impérieuse de toutes, il ne faut pas non plus méconnaître le
droit qu'ont à notre considération les autorités humaines, celle de
la tradition et celle du témoignage.

Un physicien, un naturaliste nous dira: Je ne m'en rapporte
qu'à mes propres expériences. — Très-bien, lui répondons-nous,
mais celles que vous avez faites, il y a dix, vingt, trente ans ne
valent-elles plus rien, parce qu'elles sont passées? Et celles qu'ont
fait d'autres savants avant votre naissance Et celles du siècle

passé, des âges antérieurs Où est la limite au delà de laquelle
l'expérience ne vaut plus rien? De quel droit rejeter celles qui ont

pu être jadis très-légitimes et être encore aujourd'hui précieuses?
— L'antiquité ne savait pas expérimenter. — Mais nous serons Yan-



230 HENRI RITTER.

tiquité, à notre tour : chaque période de la science humaine
dépasse les précédentes, mais elle ne les dépasse qu'en les prenant
pour fondement. Il ne faut perdre de vue dans notre science
présente ni le passé que nous surpassons, ni l'avenir qui nous
surpassera.

Les théories qui rejettent d'une manière absolue l'autorité de

tout ce qui est humain pour ne reconnaître que celle de la nature,
ont trouvé leur expression la plus éloquente et la plus passionnée
dans le système pédagogique de J.-J. Rousseau: « Tout est bien
sortant des mains de la nature ; tout dégénère entre celles de
l'homme. » Il est facile de voir clans cette célèbre formule et au
fond de toutes les objections contre l'autorité humaine le mépris
et la méfiance pour l'humanité elle-même. L'humanité les mérite-
t-elle? Que l'homme soit sujet à l'erreur et au péché, nul ne le
nie. Mais pourquoi y est-il sujet, sinon parce qu'il est libre? Ce qui
fait sa faiblesse fait aussi sa grandeur. La liberté, la raison lui
permettent de se corriger lui-même, et c'est pour cela qu'il a besoin
tie recueillir toutes les instructions qui du dehors peuvent venir
rectifier ses propres erreurs. De quel droit rejetterait-il les leçons
de toute l'humanité pour se réduire à celles de la nature et surtout
de la nature matérielle? D'ailleurs, comment la comprendra-t-il,
cette immense nature où il est comme perdu? Pour qu'il y ait une
instruction profitable, il faut que l'instructeur soit intelligible à

l'élève. Mais le langage de l'univers aurait-il un sens pour l'enfant
sans le langage humain, qui l'aide à comprendre tous les autres?
he langage humain est la première de toutes les connaissances
nécessaires à l'enfant. C'est seulement après avoir étudié sa langue
maternelle et quelques autres langues, dont l'étude aura fortifié sa

raison, qu'il pourra avec profit aborder directement les choses,

l'univers. L'autorité de l'homme doit donc dans l'éducation
l'emporter sur celle de la nature externe.

Avant de combattre et de rejeter avec tant d'indignation toute
autorité humaine, il faudrait se demander sur quoi repose le principe

d'autorité en général. On verrait que l'homme, étant imparfait

et perfectible, a besoin d'être instruit, instruit par ceux qui
l'ont précédé dans la vie, instruit par ceux qui savent plus et mieux

que lui, instruit enfin par l'univers tout entier, dont sa raison doit

prendre connaissance. Dès lors, plus une chose est propre à nous
instruire, plus elle a d'autorité légitime sur nous. Moins elle nous
est intelligible, plus il nous répugne de nous y soumettre. Or, il est



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 231

bien évident que l'homme nous est plus intelligible que tout le
reste de l'univers.

Est-ce à dire que nous devions obéir passivement à toutes les
instructions qui nous viennent ou de l'homme ou de la nature
Non, sans doute, et c'est toujours à notre raison qu'appartient le
jugement en dernier ressort. Dans les circonstances mômes où il
semble que nous sommes forcés de plier sous le poids du nombre,
par exemple dans la vie sociale, quand notre opinion est écrasée

par la majorité numérique des adversaires, nous sommes toujours
libres ou de céder à cette pression ou de renoncer à la société de

nos semblables. Seulement tout homme raisonnable préférera le
premier parti au second.

Nous venons de comparer l'autorité de la nature et celle de
l'homme : il nous reste une dernière forme de l'autorité à examiner,

c'est la plus puissante de toutes, l'autorité de la révélation
religieuse.

Un des premiers sentiments que l'homme éprouve, c'est celui de

sa dépendance. Quelle est la puissance supérieure qui pèse sur
lui, il l'ignore, mais il sent qu'il y en a une. Ce Dieu inconnu lui
parle par tout l'univers, mais tous les signes ne sont pas également
propres à nous le révéler. La religion choisit les plus clairs, et
c'est ce qu'elle appelle la révélation proprement dite de Dieu.

De quelque manière que nous considérions la révélation
religieuse, au point de vue de son origine, de sa valeur ou de son
contenu, nous ne pouvons reconnaître enlre elle et les révélations
profanes qu'une différence de degré ; elle les surpasse, mais elle
est de même nature. En quoi donc leur est-elle supérieure Elle
est plus humaine, moins naturelle que les autres ; elle parle plus
directement et plus spécialement à l'homme un langage humain;
elle lui explique ce que la nature ne lui montre que confusément.
C'est ainsi que, dans l'histoire de l'humanité, il y a un ensemble
de faits qui compose ce qu'on appelle à bon droit l'histoire sainte,
où la sagesse et la bonté divine nous apparaissent, plus clairement
que partout ailleurs, occupées de l'éducation morale de l'homme,
he danger qu'il faut éviter, ce serait ou de resserrer par un exclu-
sisme trop étroit, ou d'étendre indéfiniment le cercle de cette
histoire sainte. Dans les deux cas, elle perdrait sa valeur et son
sens.

Le mot d'autorité divine désigne donc le plus haut degré, la
l'orme la plus pure de l'autorité humaine; et elle n'a d'empire sur
nous qu'autant qu'elle respecte nos facultés légitimes et sert à nous



232 HENRI RITTER.

instruire, non en mutilant, mais en développant notre être. Nous
ne nous y soumettons que clans la mesure où notre raison y reconnaît

l'ordre de Dieu.
Nous ne faisons donc pas d'exception pour cette forme particulière

de l'autorité, et, nous pouvons la renfermer avec les autres
clans la conclusion générale de tout ce chapitre. L'autorité est

indispensable à la raison, mais elle ne doit pas la dominer : elle
doit l'aider, l'instruire, lui communiquer les trésors antérieurement

acquis pour qu'elle y ajoute à son tour. C'est un double
devoir pour l'individu de rester en relation avec tout le reste de

l'univers dont il fait partie, et en même temps de conserver, de

maintenir fermement la liberté de sa propre raison. A chaque
moment de noire pensée, nous devons employer le présent à

améliorer l'œuvre du passé et à préparer celle de l'avenir.

CINQUIÈME PARADOXE.

La raison générale et le point, de vue anthropologique dans lu science.

Cetle dernière étude a pour objet l'examen d'une question qui
se rencontre clans tous les domaines de la science et que nous
avons plus d'une fois déjà effleurée clans les éludes qui précèdent.

Il s'agit de savoir à quel point de vue la science doit se placer

pour examiner l'ensemble du monde. Ici encore la philosophie
soutient une opinion que la pensée étrangère à la science juge
paradoxale. La philosophie se propose de construire le système

complet du monde d'après la raison générale et de ne considérer
l'homme qu'à son rang, à sa place dans l'ensemble des choses. La

pensée humaine, au contraire, incline toujours à prendre l'homme

pour pivot de l'univers et à juger les choses par rapport à lui. De
même que, pour le monde physique, notre premier penchant a

été de croire que tout l'univers tourne autour de la terre, de

môme dans le monde intelligible et moral, nous nous plaçons
volontiers à la place d'honneur et de là regardons toutes choses

comme nous étant subordonnées, ha question est de savoir si,

plus heureux que notre planète, chassée du centre par l'astronomie
moderne, nous obtiendrons de la philosophie de nous conserver
le titre de rois de la création.

C'est de l'expérience que le point de vue anthropologique attend

sa consécration. Pour juger les choses autrement que par rapport
à nous, autrement que d'après leur apparence relative à l'homme,



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 233

il faudrait qu'il y eut une vérité, une connaissance possible en
dehors et au-dessus de l'homme. Or, les vérités les plus générales,
les lois les plus absolues que nous connaissions, ne reposent, en
définitive, que sur l'acquiescement unanime des hommes. On les

tient pour universelles parce qu'elles ont été admises par un nombre

indéfini d'individus humains.
Cette assertion serait exacte si nous ne devions faire usage que

de l'expérience, quand il s'agit de connaître des lois générales ei
absolues. En effet, l'expérience ne connaissant d'êtres raisonnables

que les hommes, ne voit qu'eux à qui elle puisse demander
d'attester la généralité, la nécessité de telle ou telle loi. Mais la

philosophie n'a pas à s'inquiéter de savoir s'il y a ou non d'autres
êtres raisonnables qui admettent les mêmes vérités que nous; elle
doit soutenir que ces vérités sont, par leur nature même, absolues

et universelles, en d'autres termes, nécessaires pour tout esprit
doué de raison. A l'appui de cette assertion supra-expérimentale.
elle n'a pas, bien entendu, de preuve expérimentale à alléguer.
Mais elle oppose au doute critique, qui nie cette universalité
absolue des lois de la raison, des arguments rationnels d'une
évidence irrésistible.

Que nous puissions concevoir des lois générales absolues, sans
les avoir jamais vérifiées par l'expérience, c'est ce que toutes les
sciences peuvent servir à prouver. Chacune d'elles pose des lois
qui valent même pour l'avenir et qu'on regarde comme tout aussi
certaines pour l'avenir qu'elles le sont pour le présent et le passé.

On dit qu'il n'y a pas d'autres êtres raisonnables que nous. On
définit même l'homme : animal raisonnable, en supposant que
cette épithète raisonnable suffit à le caractériser, à le distinguer
des autres. Sans doute, l'expérience ne nous a pas encore fait
connaître d'autres espèces intelligentes que la nôtre ; mais comme
la science n'a pas encore expliqué la présence de la raison dans
l'homme par son organisme physique, il nous faudrait donc considérer

l'humanité non-seulement comme une espèce supérieure
douée d'un organisme plus parfait que les autres, mais comme
une espèce absolument exceptionnelle, seule sui generis. Mais pour
que l'homme soit ainsi partout mis à part comme exception dans la

nature, il faudrait qu'il fût l'être auquel tout tendrait dans le
monde, le but suprême de toutes choses, ha prétention de tout
ramener au point de vue anthropologique ne serait donc fondée

que si l'on pouvait faire de l'homme le but véritable de toute activité

en ce monde.



234 HENRI RITTER.

Il est certain que l'homme est porté à se considérer comme but ;

c'est le caractère de la raison d'être à elle-même sa propre fin ;

mais cela n'implique pas que d'autres êtres ne puissent pas aussi

se prendre pour but, en d'autres termes, avoir une mesure ou
plus ou moins forte de raison. Depuis surtout que les horizons du
monde se sont indéfiniment étendus et que nous comptons par
myriades les mondes qui peuvent être habités, nous ne pouvons
affirmer que nous soyons les seules intelligences créées.

Tout ce que nous pouvons actuellement accorder à l'homme,
c'est une supériorité relative sur les autres êtres terrestres que
nous connaissons ; mais ne confondons pas une différence graduelle
avec une différence spécifique. Toute supériorité, pour être réelle,
pour appartenir vraiment à l'être qui la possède, doit avoir été

acquise par lui, par l'effort de sa libre activité. Donc, au début,
Dieu n'a pas créé différentes classes d'êtres supérieures à d'autres.
C'est seulement avec le progrès qu'a commencé la différence, les

uns croissant plus vite que les autres. Et de cette inégalité clans

leur progrès a résulté pour nous l'idée d'une classification, d'une
hiérarchie des genres et des espèces ; mais cette apparence de

hiérarchie ne doit pas nous faire oublier que le monde entier est

emporté par un mouvement général de progrès, auquel chacun
de ses membres participe. Seulement, pour apprécier à son juste
prix chacun de ses membres, il faudrait en connaître et le commencement

et la fin. Or ces deux termes extrêmes échappent à

l'expérience; l'expérience ne constate que leur état présent. Cet état

a beau lui sembler stable, il n'est en réalité qu'une donnée variable,

et la philosophie, au lieu de s'y tenir assujettie comme le fait
l'expérience, doit se placer au point de vue des lois et des méthodes
immuables de la raison universelle.

Ces considérations générales s'expliquent et s'éclaircissent par
leur application à quelques-unes des idées les plus importantes de

l'ordre philosophique.
Et d'abord l'idée de liberté.
L'opinion commune est que l'homme seul est libre, l'homme

seul est capable d'actes qui doivent lui être imputés. A cette
conception anthropologique de la liberté, nous opposons des considérations

tirées de l'ensemble de notre théorie.
Tout phénomène suppose la rencontre de deux activités. Toute

activité suppose une chose, c'est-à-dire un être réel existant
véritablement et indépendamment de tous les autres. Toute chose, en

prenant le mot dans le sens que nous venons de fixer, est une



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 23.")

cause; elle agit, elle produit des phénomènes, elle a, par conséquent,

une activité propre qui lui est véritablement imputable. Or,
cette activité n'est rien d'autre que la liberté.

On voit que pour nous la liberté ne consiste ni dans la possibilité

de tout faire arbitrairement, ni dans la possibilité de choisir entre
plusieurs partis, mais exclusivement dans la faculté que chaque
être possède de réaliser par sa propre activité ce qui ne lui a été
donné qu'en puissance par le Créateur. Aussi disons-nous que tout
être, ou toute chose, est libre, tandis que tout phénomène est
nécessaire. Bien loin de faire pour l'homme une classe à part où

règne la liberté, tandis que le reste du monde obéirait à la fatalité,
nous attribuons à l'homme un mélange de liberté et de nécessité,
semblable à celui qui se trouve dans tout l'univers. Tout acte est

librement accompli, mais il entraîne des conséquences inévitables.
Cette manière d'enlendre la liberté ne se concilie évidemment

ni avec la preuve psychologique, ni avec la preuve morale sur
lesquelles on fonde ordinairement la démonstration de la liberté.

ha première fait dériver de l'expérience interne la notion de

liberté. C'est supposer que le moi peut être perçu, en d'autres
termes que le moi est un phénomène. S'il est quelque chose de

plus, ce n'est pas l'expérience, c'est la réflexion rationnelle qui
seule peut l'atteindre. D'ailleurs, l'expérience interne pourrait tout
au plus percevoir un seul moi, celui de l'individu qui s'observe :

tous les autres ne pourraient être connus d'elle que par analogie,
c'est-à-dire d'une manière tout à fait insuffisante et peu scientifique.

Quant à la preuve morale, elle ne fait que compliquer d'éléments
nouveaux une notion déjà très-difficile à bien saisir. — « Pour qu'il
y ait responsabilité, dit-on, il faut qu'il y ait eu liberté de choisir
entre le bien et le mal. » — Mais d'abord, on peut objecter que
pour qu'il y ait liberté de choisir entre le bien et le mal, il faut qu'il
puisse y avoir liberté en général. En outre, cette prétendue preuve
morale fausse l'idée môme de liberté qu'elle prétend démontrer.
Elle met la liberté dans le fait de choisir entre le bien et le mal.
Mais il n'y a de liberté que dans la volonté bonne ; le péché est un
esclavage. Nous venons de dire que la liberté consiste dans l'activité

d'une chose qui se donne à elle sa réalité en la tirant des

capacités ou des aptitudes que la nature lui a originairement
assignées. Or, si l'on admettait une liberté du mal, il faudrait admettre,
ou que le mal est dans les aptitudes innées de la créature, ou que
celte créature peut réaliser autre chose que ses aptitudes innées.



a3t) HENRI RITTER.

Notre définition de la liberté a l'avantage de s'accorder avec les
lois générales de l'univers, au lieu de constituer une anomalie en
faveur de l'homme. Elle n'a d'autre inconvénient que de ne pas
s'accorder clairement avec notre expérience actuelle ; mais il faut
s'habituer à ne pas mesurer la vérité absolue à la mesure actuelle
de l'expérience. La science ne sait pas percevoir la liberté des
choses autres que nous, parce que ces autres choses,nous étant
inférieures, ont une liberté ou une activité moins puissante, dont les
effets sont trop faibles pour nous être perceptibles par l'expérience
externe '.

Passons à l'idée d'immortalité.
Les preuves ordinaires de l'immortalité de l'âme s'appliquent

toutes non-seulement à l'homme, mais à toute autre âme analogue
à la nôtre.

La preuve tirée de la simplicité de l'âme et de l'impuissance de

la mort à dissoudre ce qui n'est pas composé, vaut pour tout être
vivant.

La preuve tirée des besoins de l'être raisonnable qui aspire à

la réalisation de son idéal vaut pour tout être raisonnable.
La grande distinction de l'âme et du corps rentre clans une

distinction plus générale encore, celle du principe, qui est actif, et du

phénomène, qui est passif. Au lieu de dire : « l'âme de l'homme est

simple, active, libre, etc., donc elle est immortelle, » il faut dire:
« toute substance, toute chose est un principe actif qui tend à agir
toujours et qui, par conséquent, est immortel. » C'est en se
fondant sur cette loi dans toute sa généralité, qu'on peut arriver à une
solide démonstration de l'immortalité de l'âme et éviter à la fois
deux écueils : d'une part, la théorie qui doute de la persistance de

l'ensemble des choses et n'attribue l'immortalité qu'aux individus;
d'autre part, la théorie panthéiste qui veut que le tout dure, mais

que ses parties ne soient que de mobiles et fugitifs phénomènes.
Faire dériver l'immortalité de notre propre conscience person-

1 Qu'on nous permette de signaler ici l'intéressant et original ouvrage
d'un philosophe français qui se rencontre en ce point et en plusieurs autres

avec M. Ritter. — M. Hippolyte Destrem, dans un volume intitulé Da moi

divin et de son action sur l'univers (1864), expose une théorie d'après
laquelle Dieu crée les substances, celles-ci les phénomènes. En les créant,

Dieu, dit-il, leur donne le moi, l'indestructibilité, la causalité, la libre
spontanéité, et c'est de là qu'on doit tirer la preuve fondamentale de l'éternité
des âmes. Toute substance est susceptible de connaissance, d'affectivité,
de volonté à quelque degré, etc.



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 2->y

nelle, c'est se fonder sur l'expérience. C'est ôler tout à la fois à

l'immortalité son caractère universel et son caractère absolu. En

somme, toute preuve de l'immortalité de l'âme restreinte à

l'homme, ne sert qu'à rendre douteuse une vérité indubitable.
Enfin, la dernière application de cette criticpie du point de vue

anthropologique porte sur l'idée religieuse. Ordinairement on
n'accorde qu'à l'homme une religion et la possession d'une révélai

ion positive. En la limitant ainsi, on rend l'idée de révélation
inaccessible, à l'intelligence scientifique et philosophique.

Dans le sens général du mot, il faut voir des révélations dans

tout ce qui nous découvre l'action de Dieu dans le monde. Mais

une révélation ne peut se faire qu'à la condition d'être reçue par
un esprit. Si donc il n'y avait d'autre esprit que l'homme, on pourrait

dire : toute révélation s'adresse à une raison humaine. Mais la

religion nous ordonne de croire à l'existence d'autres êtres
raisonnables, des anges, par exemple. Dira-t-on que les anges n'ont pas
de révélation, que d'autre part les animaux n'en ont pas non plus,
parce qu'il n'y a pas de développement historique au-dessus ni au-
dessous de l'homme? On ne peut admettre cette théorie tout
anthropologique, si l'on songe que l'univers entier se développe,
que tous les êtres deviennent; ils ne sont créés que pour devenir,
et, par conséquent, ils ont tous besoin d'être conduits dans leur
développement par des révélations divines.

Le particularisme qui consiste à n'admettre de révélation que
celle qui s'adresse à l'homme, est le fondement de cet autre
particularisme qui, enchérissant encore sur le premier, n'admet d'autre
révélation que celle des religions positives. Or, rien n'est moins
rationnel. Les signes, par lesquels Dieu se révèle, sont bien
multiples et bien divers : pour remonter de ces signes à Dieu, qui en
est le principe, il y a deux voies, l'une plus longue et plus régulière,

la philosophie, l'autre plus courte et moins méthodique, la

religion. On comprend bien que la foi éprouve le besoin de se

limiter à un certain nombre de faits qui constituent pour elle la

révélation divine par excellence. Mais ce besoin ne doit pas aller
jusqu'à nous faire oublier et nier toutes les autres révélations, qui,
pour être moins claires et moins vives, n'en sont pas moins réelles
et saintes. Quand on dit qu'il n'y a qu'une seule chose nécessaire,

qui est de croire à la révélation, il ne faut entendre cet ordre que
d'une manière toute relative et en le restreignant à la vie pratique.
Autrement on ruinerait les bases théoriques de la religion ; et la

preuve qu'on ne peut s'en passer, c'est que la foi. à mesure qu'elle



238 HENRI RITTER.

se propage et est adoptée par un plus grand nombre d'individus,
finit par se raisonner, se systématiser et se constituer enfin
scientifiquement sous le nom de théologie.

D'ailleurs, la religion elle-même ne nous permet pas de nous
borner à croire pour nous-mêmes. C'est un égoïsme de ne songer
qu'au salut de son âme; c'est encore un égoïsme de ne vouloir
sauver que soi-même et ses coreligionnaires; enfin, c'est encore
un égoïsme de limiter la révélation à l'espèce humaine seule. C'est,
il est, vrai, dans l'histoire humaine que la théologie trouve les
lumières morales et religieuses les plus essentielles à la religion,
mais cela ne doit pas l'empêcher de reconnaître que le véritable,

but de la raison et, par conséquent, de tout individu raisonnable
doit être le plus grand bien de l'univers dans toute sa

généralité.

Mais, dira-t-on, notre devoir ne va pas plus loin que notre
pouvoir, et comme nous n'avons aucune action sur le reste du monde,

nous devons nous enfermer clans le cercle de la société humaine
où nous pouvons efficacement agir. Sans cloute, mais à défaut de

l'action, nous avons la pensée; si nous ne pouvons pas entrer en

rapport avec le reste de l'univers par nos actes, nous le sommes
tout au moins par nos pensées : bien agir n'est pas noire seul
devoir; bien penser en est, un autre. Il ne faut pas nous borner au
devoir prochain et pratique, il faut songer également aux devoirs
les plus éloignés que nous impose la raison théorique.

Ainsi, tout en s'attachant plus particulièrement à son cercle
d'études religieuses, la théologie doit reconnaître que toute
science est une œuvre sainte, hes exigences de son application
pratique aux besoins de l'humanité ne doivent pas lui faire perdre de

vue l'importance de la vérité spéculative, hes sciences pratiques
ont raison de donner le plus grand prix moral aux déterminations
de la volonté humaine, ha théologie en particulier a le droit, et le
devoir de rester pratique, mais à la condition pourtant de rester
une science. Elle l'a parfois oublié, et de là ses querelles contre la

philosophie. Tout en ayant pour but la vie pratique, elle doit obéir
aux lois de la raison théorique; et, tout en s'attachant au point de

vue anthropologique pour mieux servir les intérêts de l'homme,
elle ne doit pas exiger de la philosophie la môme conduite : la

philosophie, en effet, visant à la vérité absolue, doit prendre son

point de départ et son point d'appui non dans l'homme, mais dans

la raison universelle. F. Buisson.


	Paradoxes philosophiques [suite]

