
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: De la rédemption

Autor: Pasquet, P. / Weissaecker, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA RÉDEMPTION

C. WEISS.ECKER'.

M. le docteur Hofmann, professeur de théologie à Erlangen, a,

par les idées qu'il a émises dans sa dogmatique2, sur la doctrine
do la Rédemption, soulevé une controverse qui mérite d'attirer
l'attention des théologiens. Notre but, dans les pages qui suivent,
esl de mettre en lumière aux yeux de nos lecteurs ce qui fait le
fond de cette discussion, en leur présentant une revue sommaire
des principales publications qui s'y rapportent.

Provoqué d'abord par une critique du D'Philippi, de Rostock,
M. Hofmann résume ainsi sa pensée sur la Rédemption : « L'homme,

en se laissant entraîner au péché, est devenu l'objet de la
colore de Dieu. Pour que la communion d'amour que le Créateur

s'était proposée entre lui et l'humanité, se réalisât
parfaitement, il s'est établi dans le sein de la Trinité divine un
rapport d'opposition. Cette opposition a été aussi extrême
qu'elle pouvait l'être sans que Dieu se niât lui-môme: d'un
côté, le Père, irrité à cause du péché de l'humanité; de l'autre,
le Fils, prenant tout de l'humanité, sauf le péché, et subissant
toutes les conséquences du péché, jusqu'à la mort ignominieuse
que Satan lui a fait endurer. Mais toute la puissance dont le
péché a armé Satan contre celui qui était sans péché, n'a abouti
qu'à manifester jusqu'à la fin la communion du Fils avec le
Père. Dès lors, cette relation du Père avec le Fils est devenue
la relation de Dieu avec l'humanité, une relation nouvelle qui

1 Um ruas handelt es sich in dem Streite über die Versöhmmgslehre? von
C. Wciszäcker, Jahrbücher für deutsche Tipologie, 1858, IIP' 13., 154-188.
Les débats récents de la théologie française sur le même sujet donnent à cet

article, malgré sa date un peu ancienne, un caractère incontestable d'actualité

et d'opportunité.
- Der Schriftbeweis, 1852-1853.



DE LA RÉDEMPTION. 203

« n'est plus déterminée par le péché ties descendants d'Adam,
« mais par la justice du Fils '. »

Le Dr Hofmann signale lui-même les trois points principaux sur
lesquels il reconnaît ne pas être d'accord avec le dogme traditionnel.

Il refuse une valeur substitutive à l'obéissance active el à l'obéissance

passive du Sauveur. Christ n'a pas accompli la loi et n'a pas

supporté le châtiment à notre place: mais, par sa vie et par ses

souffrances, il a affirmé sa qualité de Fils de Dieu, et cela, au sein
même des conséquences du péché. De plus, l'histoire tout entière
de Jésus, depuis son incarnation jusqu'à sa mort, apparaît à notre
auteur comme l'accomplissement de l'opposition qui s'est établie
dans la Trinité divine, afin de transformer la relation de l'humanité

avec Dieu. Quant à la doctrine qui enseigne que Christ a satisfait

à la justice divine par voie de substitution, elle conduit
inévitablement à établir, entre les exigences divines et la satisfaction de

Christ, un calcul arithmétique que la nature même des choses rend
impossible et qui, d'ailleurs, est loin de sauvegarder pleinement
les droits de la sainteté de Dieu. En outre, cette doctrine ne
présente pas la grâce de Dieu sous son vrai jour; elle semble bien
plutôt lui porter atteinte, en montrant Dieu comme obligé, pour
pouvoir faire grâce, d'exiger une compensation. Enfin, on ne
discerne pas clans cette théorie de la Rédemption le point de départ
de la foi vivante ; le rapport qui s'y trouve indiqué entre l'expiation

accomplie au dehors et la réalisation intérieure du salut, n'est
ni assez immédiat, ni assez direct, pour prévenir tout danger d'une
foi purement passive, d'une foi morte. Ces défauts, s'il faut en
croire M. Hofmann, n'existent pas clans sa propre conception. Là,
l'œuvre de Christ est rattachée par le lien le plus étroit à l'action
qu'elle doit produire. C'est d'une manière vivante que la foi se

l'approprie, et avec le sentiment de la pure grâce de Dieu. La
sainteté divine s'y trouve aussi mieux sauvegardée. Dieu la manifeste

clans l'œuvre qu'il accomplit pour détruire le péché par le Fils
qui s'incarne, supporte les conséquences du péché et sort
vainqueur de la lutte.

Dans une réplique spéciale2, M.Philippi défend le dogme
traditionnel, conforme aux symboles de l'Église luthérienne. Ce dogme

1 Begründete Abweisung eines nicht begründeten Vorwurfes. Zeitschrift
für Protestantismus und Kirche. 1856, Febr., März.

ä Herr D' von Hofmann gegenüber der lutherisclien Versöhrumgs- und
Rechtfertigungslehre, 1856.



204 C. WEISS.ECKER.

est le produit et l'expression d'un sentiment profond de la coulpe,
qui n'est apaisé que par la certitude qu'un autre a supporté à

notre place la peine du péché. La conscience s'accorde ici avec
l'idée que nous devons nous faire des perfections de Dieu,
son amour et sa sainteté, dont l'harmonie primitive, en Dieu
el vis-à-vis de l'homme, a été troublée par le péché, de telle
sorte que l'amour ne peut se manifester qu'autant qu'il a été

donné satisfaction à la sainteté. Toutefois, c'est bien l'amour
qui est le premier facteur du salut: c'est l'amour qui est cause

que Dieu ne fait pas périr le pécheur et accepte l'échange. Mais,
le péché ayant, comme offense à l'infinie majesté de Dieu, mérité
à l'homme une peine infinie, la satisfaction devait être infinie,
et l'Homme-Dieu pouvait seul l'accomplir. Objecle-l-on que, dans

cette substitution, la proportion n'est pas ex,acte? M. Philippi
répond: Nous n'entendons pas dire que Christ ait fait et souffert
précisément ce que nous aurions dû faire el souffrir: il suffit que
les droits de la sainteté divine, à l'égard du péché, aient élé

pleinement reconnus. Nous ne repoussons pas l'idée que Christ ail

supporté pour nous les peines de l'enfer, car celles-ci consistent
essentiellement dans l'abandon de Dieu, et ce n'est que d'une
manière subjective, chez le pécheur, qu'elle prennent la forme du

désespoir d'une mauvaise conscience. Mais la chose principale est

toujours l'obéissance de Christ, par laquelle il a satisfait à la sainteté

divine; c'est parce qu'il s'est rendu obéissant jusqu'à la mort,
que sa mort a été le châtiment du péché. Il en résulte, d'une part,
que la justice a eu son cours, et d'autre part, que la loi s'est trouvée

accomplie et son obligation sauvegardée par l'exécution du

châtiment. Tout cela forme une unité indissoluble.
Quelque fidèle que M. Philippi soit resté aux symboles ecclésiastiques,

son exposé n'en trahit pas moins l'influence de la pensée

moderne; elle se révèle dans la manière dont le professeur de

Rostock détermine les exigences de la sainteté divine et la
satisfaction de Christ. En effet, le sens que cette théorie attribue à

l'œuvre rédemptrice n'est pas tant de suppléer à l'insuffisance
d'une satisfaction venant de l'homme, que de manifester, d'une
manière absolue, la sainteté de Dieu. Elle se rapproche par là delà

conception qui ne voit clans l'œuvre entière de Christ que la

révélation personnelle de la divinité. M. Philippi adresse deux
critiques au système de M. Hofmann. D'abord, la colère n'y est pas

indiquée comme un des mobiles de l'action de Dieu. Celle-ci est

rapportée tout entière à son amour envers les pécheurs, de telle



DE LA RÉDEMPTION. 205

sorte que les changements introduits par le sacrifice du Sauveur
dans les relations de Dieu avec l'homme n'atteignent que l'homme
et laissent absolument intacte l'immutabilité de Dieu. En outre, il
n'y est plus question d'une satisfaction offerte à la justice divine.
Dieu place en Chrisl le commencement d'une humanité nouvelle;
la mort (fu Sauveur n'est que la manifestation la plus élevée de sa

personne, et encore celte mort lui vient-elle de Satan et non de

Dieu. La justification comme actus forensis est éliminée; elle
dépend tout entière de la conscience que l'homme a d'appartenir à

la vie nouvelle de l'humanité : jamais actuellement accomplie, elle
ne se réalise que dans la mesure où se développe la vie nouvelle.

Celte première discussion a fait suffisamment ressortir l'opposition

des deux points de vue. Il faut remarquer que M. Philippi, s'il
ne donne pas une exposition précisément inexacte des idées essentielles

de son adversaire, a cependant le tort de ne pas les reproduire

dans leurs rapports organiques. M. Hofmann, sans doute.

part de l'amour de Dieu et ne motive nullement la mortele Christ

par l'idée de la justice qui châtie; mais, en même temps, il fait
exécuter le décret de l'amour par la révélation toute spéciale de
la sainteté. Il est encore vrai qu'il met, à la base de la justification,
la foi, et non l'imputation, puisque la foi est la relation nouvelle,
rétablie enlre l'homme el Dieu; mais cette relation n'est que clans

le Fils et n'a été rétablie que par lui. Enfin, si M. Hofmann n'attribue

pas à la mort de Christ une valeur substitutive et s'il repousse
le mot de substitution, il a soin de déclarer que Jésus accepte les

souffrances comme suites du péché, et, par là, tout en affirmant la
sainteté personnelle du Sauveur, il a montré dans la manière dont
elle a été réalisée un résultat nécessaire des conséquences du
péché, telles que Dieu les avait ordonnées.

M. Hofmann ne tarda pas à répondre aux attaques dirigées
contre lui, et, dans une première apologie1, il s'attacha à prouver
que sa doctrine était conforme à l'orthodoxie. Toutefois, l'analogie
des termes dont il a soin de faire usage, tels que colère de Dieu,
expiation, etc., ne saurait donner le change sur les différences
essentielles qui séparent son système des svmboles de l'Église
luthérienne. Dans le dogme ecclésiastique, l'expiation est, cn première
ligne, celle du châtiment; chez M. Hofmann, elle est la réparation
du péché. L'idée dominante du Dr Hofmann est l'unité mystique

1

Schntzschriff-.n für eine neue Weise alte Wahrheit zu lehren. Erstes

Stück, 1S56.



206 C. WEISS.ECKER.

de l'humanité avec Chrisl, qui est son chef, de sorte que nous
sommes sauvés en lui plutôt que par lui. Cela n'empêche pas que
les souffrances du Sauveur n'aient dans son œuvre rédemptrice
une signification positive; elles font, mais à un rang subordonné,
partie intégrante de la puissance salutaire qu'ont sa venue et la

manifestation de sa personne. Voici donc en quoi consiste la

différence. La doclrine traditionnelle attache la plus grande importance

à l'expiation de Christ souffrant à notre place et au pardon
des péchés. Au contraire, M. Hofmann insiste plutôt sur l'obéissance

de Christ et sur l'adoption, et. avant foutes choses, sur le fait
que Christ est le commencement d'une vie nouvelle, pour le salut
des hommes. La satisfaction offerte à la sainteté divine, la
réconciliation, l'expiation ne sont pins que les facteurs particuliers de

l'œuvre par laquelle le principe de cette vie nom elle s'implante
dans l'humanité.

D'autres écrits se succédèrent assez rapidement. Le professeur
Schmid, d'Erlangen, prit la défense de M. Hofmann K II chercha à

montrer que ce dernier, fout en s'éloignant à certains égards de
la dogmatique officielle telle qu'elle s'est développée dans l'Eglise,
était cependant resté fidèle à l'esprit et à la substance des livres
symboliques. La faculté de théologie de Dorpat se crut obligée
d'intervenir aussi dans le débat, au profit de la paix de l'Église, ef
elle publia contre M. Hofmann une déclaration où sa foi était
accusée de manquer de simplicité 2.

C'est encore sur le terrain confe.ssionnel que se placèrent M.

Thomasius3 et le Dr Harnack1, se prononçant l'un et l'autre contre le

système de M. Hofmann.
Le Dr Harnack revendique surtout l'autorité des livres symboliques,

dont la théologie a pour tâche et pour devoir de reproduire
la doctrine clans sa totalité et dans son unité organique.

M. Thomasius traite la question de fait : Quel est l'enseignement
de l'Église luthérienne, d'après les livres symboliques, sur le point
controversé? Les premières confessions de foi, YAugustana, et
surtout Yilpologie et le Grand Catéchisme, sont explicites sur le

1 D' von Hofmanns Lehre von der Versöhnung in ihrem Verhältniss zum
kirchlichen Bekenntniss und zur kirchlichen Dogmatil:. 1856.

2 Kirchliche Zeitschrift von Kliefoth und Meyer. 1854, Januar.
5 Das Bekenntniss der lutherischen Kirche von der Versöhnung und die

Versöhnungslehre Hofmann's. 1857.
4 Nachioort, joint à la brochure précédente.



DE LA RÉDEMPTION. 207

point qui nous occupe. Christ, en prenant sur lui le péché des

hommes et en souffrant à leur place le châtiment qu'ils méritaient,
a offert la satisfaction exigée de Dieu, apaisé le courroux du Juge
et réconcilié le monde avec lui. C'est ainsi que la grâce de Dieu,
pardon et justification, a été acquise à l'humanité. Les réformateurs
ont professé les mêmes principes. Luther, il est vrai, se sert des

expressions les plus hardies et les plus diverses: tantôt, il représente

Christ portant le péché des hommes, éprouvant les
tourments de l'enfer; tantôt, il renouvelle l'idée d'un procès avec le
diable; ailleurs, il fait tout dériver de la puissance victorieuse
qu'exercent la vie et la nature divine et humaine du Sauveur.
Cependant, la réconciliation avec Dieu au moyen de l'expiation et de

la satisfaction offertes par Chrisl à notre place, est le centre d'où

rayonne toute sa théologie. En distinguant entre l'obéissance
active el l'obéissance passive, dont la première correspond, dans la

doctrine de la justification, au côté positif, l'imputation de la justice

de Christ, et la seconde, au côté négatif, le pardon des péchés,
la Formule de Concorde n'a fail que compléler une doctrine qui a

sa racine dans celle de la justification. Les éléments en existaient
déjà chez Luther; ils furent développés à la suite des controverses
d'Osiander. Les livres symboliques professent donc la valeur
substitutive des souffrances que Christ a supportées en expiation du

péché ; la Formule de Concorde suppose même que Christ a fait
ef souffert ce ([tie nous étions obligés de faire et de souffrir, de

sorte que la dogmatique officielle ne dépasse pas les limites de la

doctrine contenue dans les symboles. Il ressort de là, avec
évidence, que les opinions de M. Hofmann diffèrent essentiellement
de la doctrine officielle luthérienne. M. Thomasius, prenant les

thèses qui se rapprochent de la doctrine reçue et qu'il trouve et

reconnaît chez M.Hofmann, cherche à montrer que la logique
force ou à les abandonner ou à revenir au dogme traditionnel. On

ne peut, par exemple, soutenir à la fois, d'un côté, que l'homme
est racheté par l'œuvre de Christ, et de l'autre, que Dieu ne fait
pas des souffrances de Christ, la condition de sa grâce, etc.

En réponse à MM. Thomasius et Harnack, M. Hofmann ne tarda
pas à publier une seconde apologie ', dont la plus grande partie
esl consacrée à combattre l'exposé que M. Thomasius avait fait des
idées de huilier sur la Rédemption. La conception de ce dernier
a à sa base cette idée fondamentale. Christ est entré, avec sa na-

1 Zweites Stuck, 1857.



208 C. WEISS ECKER.

ture à la fois humaine et divine, dans toutes les conditions de la
vie humaine, afin, par là, de transformer notre vie. Pour accomplir
cette œuvre, il a livré combat aux puissances auxquelles l'homme
est assujetti par le péché : la loi, la mort, le diable, l'enfer. Il est

sorti vainqueur de la lutte et nous bénéficions de sa victoire. Si le
Sauveur a souffert de ces puissances ennemies tout ce que devait
en attendre l'homme placé, comme pécheur, sous le poids de la

malédiction, on peut bien dire de Jésus qu'il a enduré la colère
de Dieu. Il n'en est pas moins vrai que tout cela vient de l'amour
de Dieu, et qu'il ne saurait être question d'un châtiment expiatoire,

enduré à notre place, et qui aurait rendu possible la grâce
de Dieu.

Cette tentative d'exposer la doctrine de Luther sur la Rédemption

dans un sens différent du dogme traditionnel n'est pas la
première; mais M. Hofmann, pas plus que ses devanciers, ne doit
compter sur l'assentiment général des hommes compétents. Quel

que soit le mérite de son exposition, elle se ressent de l'intention
qui l'a inspirée. C'est une chose connue depuis longtemps, que
Luther présente le dogme de la Rédemption sous plusieurs faces.

On sait aussi que la théologie issue de la Réformation expose
l'œuvre de Christ sous des points de vue divers, et que cette
diversité se trouve à la base des développements de la doctrine
évangélique protestante, laquelle n'est nullement identique à la théologie
d'Anselme, comme M. Thomasius l'a remarqué avec raison. Sans

doute, Luther considère toute l'œuvre de Christ sous le point de vue
du salut opéré par l'union de sa vie divine et humaine avec la nôtre ;

cela ne l'empêche pas d'admettre expressément la valeur substitutive

des souffrances que Jésus a endurées. 11 revient aussi avec

prédilection à l'idée d'un combat de Christ avec le diable et il
étend même l'application de cette idée aux rapports de Jésus avec la

loi et avec la mort; mais, ailleurs, il déclare de la manière la plus
positive, que la colère à laquelle il fallait satisfaire a été la cause
réelle et effective des souffrances du Sauveur, et que la dette du

péché devait être payée à ce prix. C'est donc bien l'idée de

satisfaction, que la Réformation s'est appropriée tout en lui donnant
une forme différente de la théorie d'Anselme, ou, pour parler plus
exactement, en renchérissant encore sur celle-ci. La satisfaction y
est restreinte aux souffrances expiatoires de Jésus, et une importance

spéciale est attribuée à son obéissance active. Ce dernier
élément sauve le caractère mystique des opinions de Luther ; il donne
à l'idée de satisfaction une valeur éthique plus déterminée, en ac-



DE LA RÉDEMPTION. 209

cord avec le point de vue qui met en première ligne la lutte
victorieuse de Christ. Quelles que soient les lacunes du développement

dogmatique subséquent, c'est un seul et même courant qui
va de Luther à la Formule de Concorde et à la doctrine officielle
de l'Église luthérienne. S'il en est ainsi, si le développement
entier du dogme protestant, en ce qui le distingue du dogme scolastique,

converge avec une telle énergie vers l'idée de la satisfaction
substitutive, il importe, avant de mettre de côté la doctrine
ecclésiastique, que nous l'examinions avec le plus grand soin et jusque
dans ses derniers fondements.

Ce qui rend très-instructive la conclusion de cette seconde
apologie de M.Hofmann, c'est que l'auteur y développe encore une fois
ses propres idées sur la Rédemption sous une forme qui nous
permet d'en saisir le caractère distinctif. Remarquons d'abord

que M. Hofmann repousse toute prétention de fonder le dogme
de l'expiation sur les droits de la conscience ou sur le sentiment,
de la coulpe, par la raison que la conscience peut errer. D'une
manière générale, il répudie la méthode qui établit a priori la
nécessité de l'expiation et l'obligation de sauvegarder la sainteté
divine, afin d'en déduire et d'expliquer par là la mesure du secours
accordé. C'est plutôt en partant du fait, tel qu'il a été accompli en
Christ, qu'il nous faut chercher à comprendre comment a agi
l'amour du Dieu saint. Et cependant, à considérer les choses de près,
le point de vue auquel se place M. Hofmann n'est pas celui du
fait et de l'histoire; c'est le point de vue d'une théologie à la fois
objective et spéculative. Il veut, à la vérité, déterminer l'idée exacte
du péché et de la coulpe de l'homme, qu'il n'admet pas être,
comme la rébellion de Satan, une négation directe et absolue de
la volonté divine, mais seulement un désir contraire à la volonté
de Dieu, en vue d'un bien présumé ; et voilà ce qui fait que ce
péché peut être expié, c'est-à-dire réparé. Mais ici intervient la

spéculation théologique. Il faut que, dès le commencement, la
possibilité d'un péché de cette nature ait été préparée; et c'est par là

que se révèle tout d'abord l'amour de Dieu, ha preuve ultérieure de

cet amour est l'expiation du péché, après qu'il a été accompli,
expiation qui est, au fond, une satisfaction que Dieu se donne à lui-
même. Précisément à cause de cela, l'expiation a lieu par la venue
du Fils, qui, entrant avec sa sainteté dans l'humanité soumise à la

colère de Dieu, la renouvelle et la sanctifie. Il a éprouvé la colère
de Dieu contre le péché, non en vertu d'une obligation générale,
mais parce que sa vocation de Sauveur l'exigeait. Dire, après cela,

C. R. 1868. 14



210 C. VVEISS.ECKER.

que la colère de Dieu s'est épuisée sur lui, c'est déclarer purement,

et simplement qu'elle a cessé en conséquence de ce qui a

eu lieu.
L'opposition des deux systèmes apparaît maintenant sous son

vrai jour. La doctrine ecclésiastique part des besoins de l'homme;
celle de M. Hofmann part de la manifestation du dessein de Dieu.
Là est le principe fondamental de leur divergence. C'est dans ce
conflit entre la théologie spéculative, d'une part, ef, de l'autre, la

théologie qui se tient sur le terrain de l'expérience, qu'il faut chercher,

à travers les détails peu attrayants d'un débat sur l'accord
ou le désaccord d'un ouvrage de théologie avec les s\mboles
ecclésiastiques et le dogme de l'ancienne Église luthérienne, l'intérêt
élevé et la grande portée de cette discussion.

A part quelques pages d'une brochure de M. Ebrard ', et de la

conclusion du Commentaire de M. Delitzsch sur l'Épître aux
Hébreux, le côté exégétique de la question a joué dans cette controverse

un rôle peu considérable. On pouvait s'v attendre, en voyant,
dès le début, la question se placer sur le terrain de l'orthodoxie
luthérienne. D'un autre côté, on connaît les anciennes objections
opposées par les Sociniens à la doctrine officielle, si souvent
reproduites après eux, et reprises par M. Hofmann : elles consistent
surtout à accuser cette doctrine, de limiter la miséricorde de

Dieu par sa colère, d'enseigner deux satisfactions dont l'une rend
l'autre inutile, et enfin de ne pas établir de lien entre l'œuvre
rédemptrice de Christ et la régénération du fidèle. Sur ces différents

points, les débats récents n'ont donné lieu à aucune idée
nouvelle, à aucune solution satisfaisante.

Ne pouvant pas entrer ici clans le délail de la preuve exégéli-
que2. nous allons aborder la question dogmatique proprement
dite.

La discussion aurait gagné en clarté si l'on avait lenii compte
du développement de la théologie moderne. Quoique les opinions
du D'Hofmann aient été seules mises en cause, en l'ail, il ne s'agit
point de quelque chose de particulier à ce théologien, mais d'une
direction générale, que le mouvement dogmatique a prise depuis

1 Die Lehre von der stellvertretenden Genugihuung in der heiligen Schrift
begründet. Eine wissenschaftliclie Untersuchung mit besonderer Rücksicht

auf von Hofmann's Versöhnungslehre. 1857.
2 L'auteur renvoie à un travail de M. Gess : Der geschichtliche

Entwicklungsgang der neulestamentlichen Versöhnungslehre. Jahrbücher für
deutsche Theologie, 1857, II" B. p. 679-752.



DE LA RÉDEMPTION. 211

Schleiermacher. Venu à une époque où l'on s'attachait plutôt à la

doctrine de Chrisl qu'à ce qu'il était et avait fait, ce grand théologien

a eu le mérite de ramener l'attention sur le Christ historique,
sur le mystère de sa nature el de sa vie. La Christologie occupe
une place centrale dans son système : c'est en Christ qu'il trouve
la réalité de la conscience de Dieu, du sentiment religieux dont il
a fait l'analyse psychologique. Toutefois, dans la conception de

Schleiermacher, il n'y a point, à proprement parler, une œuvre
spéciale de Chrisl: tout est réduit à sa personne. Ce qu'est le
Sauveur, il l'est immédialemenl pour ceux qui croienl en lui et que
leur communion avec lui inlroduil dans la sphère de sa vie pure
el sainte. Les souffrances de Jésus se réduisent à sa participation
aux souffrances des pécheurs au milieu desquels il est venu. L'œuvre

de Christ consiste essentiellement dans la manifestation de la

vie divine, laquelle se produit avec une puissance positive, et, pour
ainsi dire, naturelle, et non à la condition et par l'intermédiaire
d'une lutte morale.

Voilà quel fut le point de départ de la dogmatique moderne.Une
forte impulsion dans le même sens lui fut encore donnée par la

théologie spéculative, qui considérait surtout Christ comme la

révélation de Dieu, et. sa vie comme l'immanence du divin dans la
conscience humaine. Les dogmatiques écrites depuis lors, celles
de MM. Nitzscli1, Marlensen2. Lange3, etc.. malgré les différences

marquées qui les distinguent, selon qu'elles reproduisent plus
fidèlement l'enseignement biblique ou le dogme traditionnel, n'en
sont pas moins toutes dominées par le point de vue qui donne à

l'œuvre de Christ le caractère d'une révélation, d'une manifestation

de la vie divine. L'expiation n'y occupe qu'une place
subordonnée dans la doctrine de la Rédemption, et l'idée de substitution

y est fondée sur la communion qui s'établit entre Christ,
comme chef de l'humanité, et le croyant, et par laquelle celui-ci
s'approprie en les imitant la vie et la mort du Sauveur, ha même
tendance se retrouve, plus accusée encore, chez d'autres théologiens,

tels que Schœberlein 4 et Rothe5, qui pose et développe la

thèse que le pardon correspond à la cessation de la vie de péché.

' Sgstem der christlichen Lehre, Sixième édition, 1851.
3 Die christliche Doginatik, aus dem Dänischen, 1850.
3 Christliche Dogmatil:, 1849-1852.
4 Die Grundlehren des Heils, 1848,
5 Theologische Ethik, 1845. Les deux premiers volumes d'une deuxième

édition ont été publiés en 1867.



212 C. WEISS.ECKER.

Il serait inutile de multiplier les exemples. Or, la question essentielle,

soulevée par le débat qui nous occupe, est de savoir s'il faut
abandonner cette voie nouvelle dans laquelle les représentants
mêmes du strict luthéranisme se sont laissé entraîner plus ou
moins.

Un retour pur et simple aux anciennes formules nous paraît
impossible. Ceux-là même qui les défendent ne peuvent s'empêcher

de les modifier en quelque mesure, comme nous l'avons
constaté chez M. Philippi. D'ailleurs, une réaction de ce genre serait

préjudiciable à la doctrine de l'Église, dont les livres symboliques
n'expriment qu'imparfaitement la pensée. Le défaut grave de la

théorie d'Anselme est de se borner à établir une compensation de

fait entre les exigences divines et la satisfaction accomplie par le
Sauveur. La Réformation manifesta une tendance différente : elle
chercha à faire ressortir le côté moral de la substitution en la

rattachant étroitement à la personnalité do Christ. Mais, faute de

trouver à cette aspiration sa forme et son expression adéquate, on
retomba clans l'ancienne ornière et l'on en revint à une conception

fragmentaire et morte de toute l'œuvre rédemptrice. A ce point
de vue, M. Hofmann et toute la théologie moderne ont raison de
s'élever contre le dogme scolastique et son calcul d'équivalences. Ce

qui donne la valeur d'une satisfaction à l'œuvre de Jésus, c'estla
pureté et la perfection de son obéissance, en même temps que l'étendue

et la profondeur de ses souffrances. L'essence de son sacrifice
est sa volonté devenir vivre et mourir pour l'humanité. Nous ne
saurions non plus parler, sans la déterminer et l'expliquer,de l'imputation

des mérites de Christ. La substitution et l'imputation ont lieu, en
définitive, parce que Christ est la tête de l'humanité et que, dans
cette unité organique qui le rattache à nous, il a la puissance de

nous approprier son œuvre par une substitution vivante. Il n'y a

pas précisément là de substitution, clans le sens étroit du terme, et
voilà pourquoi M. Hofmann, après d'autres, a évité d'employer le
mot plutôt que d'en transformer la signification. Quoi qu'il en soit,
deux choses sont constantes: c'est, d'une part, que l'idée d'expiation

ne peut subsister par elle-même et n'a sa réalité effective que
clans sa connexion avec toute l'œuvre de la Rédemption; et, d'autre
part, que la Rédemption, à son tour, ne doit être conçue que comme
un affranchissement positif du péché. Revenir en arrière sur ces
deux points serait méconnaître l'esprit de la Réformation elle-
même qui, en insistant sur l'idée d'une obéissance active en Jésus,
a voulu transporter l'œuvre expiatoire de Christ clans le domaine



DE LA RÉDEMPTION. 213

moral. Ce serait méconnaître d'une manière plus grave encore la
pensée de Luther, dont le génie, plein de foi, a devancé de beaucoup

les systèmes actuels, et dont l'enseignement, rempli de pres-
senliments prophétiques, contient le germe d'un large développement.

N'oublions pas que, dans plus d'une occasion, le réformateur
allemand s'est appliqué à montrer l'œuvre de la Rédemption
renfermée tout entière dans l'incarnation de Jésus et l'accomplissement

de l'expiation dans une victoire remportée sur les puissances
ennemies par la volonté sainte du Sauveur.

D'un autre côté, nous reconnaissons que l'idée d'un
châtiment expiatoire a, dans l'œuvre de la Rédemption, sa

signification particulière et indépendante. D'abord, la doctrine
biblique est explicite sur ce point. En outre, les données de

l'expérience morale, en ce qui concerne le sentiment de la

coulpe, sont trop posilives pour nous permettre de croire,
contrairemenl à toute l'ancienne dogmatique, à ses représentants

dans la controverse actuelle, et à bien d'autres théologiens,
que, pour donner satisfaction à ce sentiment, une manifestation

de la grâce ou de l'amour du Dieu fait homme soit suffisante,
dût cette manifestation être accompagnée d'une participation de

l'Homme-Dieu à la malédiction du péché. Quoi qu'il en soit à d'autres

égards, nous pensons que Jésus a réellement agi et souffert à

notre place: il a souffert quelque chose que nous ne pouvions pas,
mais que nous aurions dû souffrir, et par là, il nous a bien acquittés
de cette dette. La conscience morale, alors qu'elle se réveille clans

toute sa pureté et qu'elle sent le poids de la coulpe, réclame un
repentir dont la douleur doit être infinie, et l'impuissance d'y
arriver devient pour elle un ver rongeur. Sur le lerrain de

l'expérience psychologique, tout cela est incontestable, et il n'est pas

trop difficile d'en saisir la raison. Si le fait moral implique ici
quelque chose d'infini, c'est qu'il est impossible que la liberté qui
s'est une fois produite au dehors clans le péché, revienne telle quelle
à son point de départ. La repentance rend la paix au croyant, non
parce que celui-ci s'est repenti et qu'il a pu croire à la grâce, mais

parce que, par sa repentance, il a participé à la douleur infinie de

Christ. Tous ces faits nous obligent à admettre l'idée d'expiation.
La grande difficulté est incontestablement de concilier la

satisfaction réclamée par la conscience avec l'amour de Dieu. On a raison

d'affirmer que l'amour de Dieu ne peut être qu'un amour
saint ; mais il semble toujours que la cessation définitive du péché
est tout ce que réclame la sainteté divine. On peut dire encore que



214 C. WEISS.ECKER.

la justice et la miséricorde sont deux attributs de Dieu également
nécessaires ; il faut donc trouver un moyen de les satisfaire qui
convienne également à l'une et à l'autre. Mais qu'il est difficile
d'envisager ainsi les perfections de Dieu comme des principes en
quelque sorte antérieurs à sa volonté, et la régissant d'une
manière souveraine Dieu veut pardonner le péché, et en même

temps il veut, le punir. Soit; il reste encore à montrer comment
ces deux volontés se combinent en une seule. Aussi la doctrine de

l'Église est-elle toujours exposée au danger de sacrifier la réalité
de la colore divine à l'amour qui veut sauver.

Pour comprendre la colère de Dieu, il nous faut concevoir
une limitation de sa volonté, qui ne soit pas la détermination

de sa volonté par deux perfections différentes, et il nous
faut la concevoir plus positive et plus réelle qu'on ne la fait
d'ordinaire. Ne nous représentons pas la colère de Dieu comme
un facteur nouveau clans le décret du salut ; admettons plutôt qu'à
ce moment, elle était, en quelque sorte, une puissance déjà
existante, parce qu'elle se trouvait impliqués dans la limitation que
Dieu s'était imposée en créant une créature libre. Cette limitation,
conséquence de la création, ne fonde pas seulement la liberté de la
créature comme un droit inviolable; elle s'applique au monde
moral tout entier, qui doit être en harmonie avec la liberté. Or,

un des côtés de ce monde moral (à proprement parler le revers)
est précisément la malédiction du péché, ha liberté de la créature
produit un ordre naturel qui, renfermant en soi la servitude du

péché avec la souffrance qui en est fe châtiment, el compris lui-
même dans le vaste organisme du monde où règne la mort, est

aussi inviolable que la liberté dont il est le renversement.
Telle est cette colère de Dieu, qui doit être expiée. Elle est

de droit divin et une puissance divine, parce qu'elle provient de la

limitation que Dieu s'est donnée à lui-même, et c'est aussi pour
cela qu'elle est une puissance sortie de Dieu et placée en dehors
de sa volonté.

L'expiation n'a donc pas pour effet de faire disparaître la nécessité

du châtiment ; loin de là, elle consiste proprement en ce que
la puissance rédemptrice, c'est-à-dire Christ, est intervenue dans

le domaine du péché et de son châtiment, et qu'en s'y soumettant

aux conséquences du péché, elle l'a anéanti. Dans ce point de vue,
le combat intérieur et la souffrance de la malédiction, que Jésus

endure en sa personne, constituent le facteur essentiel de son

œuvre. Telle était bien la pensée de Luther, lorsqu'il envisageail



DE LA RÉDEMPTION. 215'

les souffrances de Christ comme un combat victorieux contre les

puissances de l'enfer, de la mort et do la loi. Telle est aussi l'idée
vraie que renferme l'ancienne conception d'un débat du Sauveur
avec le diable. Ce qui importe, c'est de maintenir l'origine et la

nature divine de la puissance dont il est ici question : c'est de

conserver à la satisfaction accomplie par le Sauveur le caractère d'une
nécessité divine, au lieu île la réduire à un simple tribut que
Christ aurait payé à un état de choses existant, et de faire ainsi
des souffrances de Jésus quelque chose, au fond, de tout
accidentel.

Ici, évidemment, une nouvelle question se pose. Trouvons-nous
en effet les preuves'de ce combat et. de celle satisfaction de Jésus.

dans sa vie et dans le témoignage qu'il se rend à lui-même La

souffrance pénètre la vie entière de Chrisl. Elle ne consiste pas toute
dans sa participation aux souffrances de ses frères : elle esl encore
une souffrance positive, spéciale, qui résulte de sa vocation de

Sauveur. Son assujettissement à la tentation en fut, sans doute, un
des principaux éléments. Jésus est enlré dans la sphère où le péché
avait prise sur lui. mais où il devait surmonter le péché par le plus
terrible de tons les combats. Il a soutenu la lulle avec la conscience
et la volonté d'accomplir sa vocation par sa victoire, et do briser
ainsi la puissance du péché. 11 a voulu combattre à noire place, et,

parce que cetle volonté se trouve étroitemenl rattachée à sa vocation

de Sauveur, la justice de Christ est une justice substitutive. En
outre, Jésus a été assujetti à la condamnation delà mort, et sa

mort n'a pas été seulement cette nécessité que nous subissons

comme pécheurs, et qu'il a subie avec nous et pour nous: elle a

paru un instant être l'anéantissement de son œuvre. On pourrait
aller plus loin, et prouver historiquement que ce n'est que peu à

peu que Jésus a admis la nécessité d'entrer dans cette voie de la

souffrance pour réaliser le royaume de Dieu, qu'il a réellement
combattu contre cette nécessité et que, sur la croix encore, il a senti tout
ce que cette heure semblait répandre d'obscurité sur son royaume.
En ce sens, il s'est alors senti abandonné de Dieu. S'il en a été

ainsi, on comprend que Jésus n'ait pas parlé plus souvent et plus
tôt d'une expiation par ses souffrances. En revanche, quelle valeur
ses déclarations n'empruntent-elles pas à ces circonstances Quoi
qu'il en soit de ce point historique, le Sauveur, par sa mort qui
mit son œuvre en péril, a fourni à la condamnation cette admirable

satisfaction qui a détruit la condamnation elle-même; ses
souffrances personnelles aussi bien que son combat personnel contre



216 C. VVEISS.ECKER.

le péché donnent une base à la douleur amère du péché qu'il a

éprouvée à notre place.
Puisse la science théologique disputer un peu moins sur la forme

de telle ou telle de ses doctrines et avancer dans la connaissance

approfondie et vivante des grands faits de la foi 1

P. Pasquet.


	De la rédemption

