Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: Histoire de la critique

Autor: Cocorda, Oscar / Mazzarella, B.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379061

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IISTOIRE DE LA CRITIQUE

PAR

B. MAZZARELLA!

L’auteur du livre dont on vient de lire le titre, publiait en 1860
un premier ouvrage philosophique, dont notre Revue s’occupera
peut-étre un jour, la Critica dello Scienza, dans lequel, marchant
sur les traces de Kant, il essavait de jeter les fondements d’une
nouvelle philosophie en retrempant la méthode dans I’élément
moral toujours méconnu, ou plutdt en développant la méthode de
Pascal qu’il aura, le premier en Italie, le mérite d’avoir rigoureu-
sement appliquée a la science. L’ouvrage actuel, Della Critica, se
compose de trois livres, la critique se présentant a ’esprit sous
trois aspects divers, comme fait d’expérience, comme discipline de
la pensée et comme puissance productive. Les trois livres seront
done :

1° De la Critique dans ses manifestations historiques.

2° De la Crilique comme science.

3° De la Critique comme art.

Le premier : L’Histoire de ln Critique, le seul qui ait paru jus-
(u’ici, est ’objet de notre analyse.

L

Qu'est-ce que la Critique? Est-ce le simple jugement ? Non,
car « la erisis prendrait la place de la critique. » — Est-ce la re-
cherche du beau ou le sentiment de 1’art? Non plus, car la cri-
tique se confondrait avec 1’esthétique. — Qu’est-ce donc que laCri-
tique? C’est ’exercice conscient de la faculté critique, la manifesta-

" Della Critica, libri tre, di Muzzarella. — Vol. I. Storia della Critica.
Genova, 1866. Un vol. in-8° de 400 pages.

C. R. 1868. 12



178 B. MAZZARELLA.

tion et le produit du génie eritique, avec lequel 11 ne faul pas la
confondre, mais duquel elle dépend. C’est une discipline de la pen-
sée, une méthode particuliére de ’esprit humain.

D’aprés cela, que sera I'histoire de la Critique? Ce ne sera ni
’histoire des Critiques, car dans ce cas elle serait un art pur, ni
’histoire des lois de TI’art, car elle deviendrait une pure science ; ce
sera I’histoire des manifestations du génie critique depuis le jour
ou il a eu conscience de lui-méme et dans son application aux di-
verses branches de la science; ce sera, surtout, I’histoire de la for-
mation et du perfectionnement progressif de cette discipline de
I'entendement, de cette méthode spéciale qui a des formes et des
allures a elle, qui domine loutes les autres méthodes, et qui a
exercé et exerce encore une si grande influence sur la marche du

monde.
II.

Il doit étre intéressant de savoir quel a été le berceau de la
Critique. Pour cela, 1l faut premieérement chercher en quel temps
et en quel pavs D'esprit critique a commencé 4 se manifester en
ayant conscience de lui-méme.

Un vieux prétre égyptien disait & Solon « que les Grecs étaient
des enfants parce qu’ils n’avaient ni traditions antiques, ni science
sacrée, conservée dans les temples. » En effet, les migrations et les
luttes, en affranchissant le génie grec des exces de 'autorité sacer-
dolale et politique, I’avaient amené a un commencement de libre
examen. Le trail distinctif de la culture grecque, son mobile prin-
cipal, sa puissance réside dans Popposition 4 Puniformité et i 1'im-
mobilité orientales. « La différence enlre la civilisation grecque et
la civilisation orientale est ce qu’il y a de plus important dans
I’histoire. » Cette différence a provoqué une lutte qui a duré des
siecles et qui dure encore. C’est a l'origine et du sein de cette
lutte entre les deux mondes ennemis (l'un contro Paltro armato),
(que jaillit ’esprit critique. « Les Grecs, en lui donnant naissance,
ont ouvert la vole a la science proprement dite. » Les preuves de
ce fait capital sont fournies par la langue grecque si différente du
style astiatique,par la mythologie attique si différentede la théosophie
orientale, par la poésie et la littérature des Hellénes, imprégnées
a un si haut degré de I'élément humain, par I’histoire telle que
I’ont entendue les Grecs, I'histoire des événements contemporains,
si propre a développer le libre examen, et surtout par la philoso-
phie qui surgit en Gréce et, mieux qu’autre chose, montre la diffé-



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 179

rence essentielle qui existe entre I’Occident et 1’0Orient. « L’origine
de la philosophie, chez les Grecs, indique le passage de la science
des mains du prétre anx mains des laiques (del sacerdozio al laicato),
ce qui est un fait de la plus haute importance dans ’histoire de la
civilisation, et marque la naissance du génie critique. » En général
aonc, le mouvement de la civilisation grecque consiste essentielle-
ment a faire surgir et & développer avec une glorieuse insislance
le libre jugement humain.

Si 'on en excepte le peuple hébreu et I’Ancien Testament,
I’'Orient n’a contenu les germes de la civilisation que d'une ma-
niére tnconsciente, et a ’état latent, sans liberté d’examen (con-
servatore senza esame), « sans jugement et sans méthode » (Quin-
tilien), « sans tendance a largumentation rigoureuse et sans
caractére scienlifique » (Ueberwey), « sans génie d’invention et
sans curiosilé » (Montucla). « L’Orient s’est dépeint en disant qu’il
n’avait pas le sentiment des problemes qui s"imposent a l’intel-
ligence quand celle-ci a conscience d’elle-méme, mais qu’il avait
des solutions toutes prétes qui s’opposaient a I’éclosion de ce senti-
ment. » La Gréce, au contraire, eut le sentiment de ces problémes
et ne recula pas devant leur élude. Elle les posa courageusement,
et de 1a naquit la vraie philosophie. « Ainsi, d’un coté, unité abso-
lue, uniformité, immobilité; de "autre, mouvement, variété et li-
berté. Le résultat fut que le génie crilique, muet chez les Orien-
taux, se développa chez les Grecs. » En un mot: « L’Orient avait
une sagesse (sophia) acceptée suns discussion, I’Occident ne pouvart
avotr et n’eut, en effet, qu’une recherche (philosophia). Or, par cette
intervention de 1’¢lément subjectif dans le champ de la pensée,
I'Occident est la critique de I’Orient.

II.

« Le génie grec est donc l'inventeur du procédé philosophi-
que, » et Thaleés qui, au dire de Cicéron, « s’occupa le premier
de pareilles recherches, » est I'inventeur de la critique philoso-
phique, non pas encore comme méthode spéciale, mais comme
manifestation de I’esprit critique. Le génie critique apparait chez
lui en ce gqu’an lieu d’accepter les solutions orientales, 1l pose de-
vant la raison le probléme de I’origine des choses. Ce génie particu-
lier se développe dans I’empirisme de 1'école ionienne dont 1’ob-
Jjectivisme absolu, formulé par infini d’Anaximandre, était la cri-
tique de ’empirisme vulgaire et devenait,sanss’en donter, sa propre



180 B. MAZZARELLA.

critique. Il prend une allure plus rationnelle dans le pythagorisme,
qui est la critique de lempirisme ionien par la méthode numé-
rique, laquelle initiait & la recherche des rapports des choses et
de 'unité organique. Enfin, I’espril critique devienl agressif dans
’école d’Elée, qui aspire a détruire tous les autres systémes, en pro-
posant, dans son idéalisme absolu, « une unité absorbante et de-
structive de tout. » Ici surgit la triade qui deviendra la compagne
obligée de toutes les décadences: Mysticisme, alomisme, scepti-
cisme. — Que devient esprit critique ? Meurt-il? Au contraire, il
gagne en étendue et en vigueur, montrant ainsi que les époques
de décadence sont aussi des époques de transition, ou Pesprit, re-
venant sur lui-méme et ruminant les travaux antérieurs, prépare
I’avenir. En effet, le mysticisme « n’est pas seulement la critique
du sens commun, mais aussi de la tendance purement ration-
nelle,» de I'idéalisme ; I’atomisme est la critique spirituelle et acerbe
de la tendance orgueilleuse qui jette les esprits dans l'absolu; et
quant au scepticisme, il dévoila des lors cette double loi critique :
d’une part, qu’il est lui-méme la critique de toutes les philosophies
antérieures, ce qui en fait la cloture naturelle de toule période
philosophique, et, d’autre part, (que, se servanl, lui aussi, des for-
mules philosophiques, il n’est pas purement négatif, mais contient
un élément positif qui I’empéchera toujours de conclure, qui est
sa propre critique, et qui conséquemment laisse en lui une pierre
d’attente pour I’avenir.

Alors parait Socrate (ui, combattant le dogmatisme, d’un coté,
et le scepticisme, de I’autre, réunit les procédés critiques des deux
tendances dans ces paroles pleines de finesse, « je sais que je ne
savs rien, » par lesquelles, affirmant et doutant & la fois, il ouvre la
porte au progres. La valeur critique de Socrate apparait donc dans
la création de la méthode morale. Cette méthode se manifeste
clairement dans cet autre aphorisme, « Gonnais-tor toi-méme, » (ui
substitue a 1’étude du grand monde celle du monde intérieur de
’homme ; dans lattention que Socrate accorde aux objections,
« auxquelles, dit-il, je suis accoutumé ; » dans la méthode d’en-
seignement qui porte son nom et par laquelle, distinguant I’en-
seignement critique de ’enseignement dogmatique et sceptique, il
a créé la vraie pédagogie; et enfin dans son affirmation de la vertu,
qui ouvre a la science tout le monde moral. En sorte que, si, avant
Socrate, la philosophie était toujours restée dans les nuages, Gi-
céron avait raison de dire « qu’avec Socrate elle descendit du ciel
sur la terre. » Cette profonde modification de la pensée, qui n’est



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 181

rien moins qu’une transposition du centre philosophique, est due
a la puissance du génie critique, qui en Socrate commencait a avoir
conscience de lui-méme.

Platon eut peut-étre moins (ue son maitre «la conscience de
son génie critique, mais il le surpasse dans I'intuition du sujet et
dans 1’énergie du procédé. » Le platonisme est une synthése des
meilleurs éléments des systemes précédents. Or, toute synthése est
une critique qui élimine les cOtés faibles, un crible qui rejette les
scories. Platon ne se rendit pas compte que ce qui avait provoqué
en lui ce besoin de synthése, c’était le scepticisme, qui avait semé
partout ses ruines; et ce fut pourtant 1a ce qui fit de lui I'inventeur
de la dialectique, qui est, elle aussi, une méthode philosophique.
La méthode de Socrate substituait 1’é1ément critique a I’é1ément
dogmatique. Platon veut les unir, et la dialectique n’est autre chose
(que cette alliance; mais celle-ci ne peut se consommer sans devenir
la critique de 'histoire de la philosophie antérieure. Socrate était
entré dans le petit monde, dans le monde intérieur ou moral, mais
il n’avait pas su en ressortir. Platon le fail pour s’élever au monde
infini. Et st quelquefois il reste comme suspendu entre le rationnel
et I'irrationnel, la mélancolie qu’il en éprouve lui inspire les plus
heaux traits du génie critique qui brille dans ses dialogues.

Avec Aristote commence véritablement la critique historique de
la philosophie. Peu satisfait de la synthése platonicienne, il en cher-
che une nouvelle, ce qui ne peut se faire sans critique. Le plato-
nisme était un idéalisme objectif. « La philosophie péripatélicienne
fut principalement une critique de cet idéalisme par le principe de
Vindividualisation. » Voila pour le fond. Quant 4 la forme, Aristote
« jeta le fondement de la vraie méthode critique par le principe de
contradiction. L’antithése s’alliait donc & la syntheése, et le systéme
entier était le produit de la perspicacité analytique et d’un vague
besoin d’unité, du sentiment de D’infini et de la critique la plus
minutieuse. Mais I’analyse domine, et Aristote est « le génie classi-
ficateur le plus extraordinaire que la nature ait produit » (Cuvier).
L’intention véritable du Stagyrite était de faire la critique du pla-
tonisme et de ’empirisme pour arriver a concilier le particulier et
Puniversel. 11 n’a pas réussi, et tous ceux qui se sont débattus dans
la longue querelle n’ont pas mieux réussi que lui; mais une cri-
tique plus élevée elt apercu 'absence d’un nexus capable d’opérer
Ia conciliation. Ce role était encore réservé au scepticisme qui se
releva, confirma sa mission éminemment critique, sans rien pro-
duire d’original, et ferma I’¢re de la philosophie chez les anciens.



182 B. MAZZARELLA.

1V.

Mais le génie criticque, méme lorsqu’il se manifeste par la Critique
philosophique, n’est pas la Critique proprement dite, car celle-ci
n’existe que lorsqu’elle devient une discipline a part. « La Critique
est une méthode qui, indépendamment de son application @ des ob-
jets donnés, a conscience d’elle-méme. » La théorie des méthodes
n’ayant point occupé les philosophes grecs, ils ne purent concevoir
la Crilique dans ce sens spécial. Nous ne trouvons aucune trace, ni
chez Socrate, ni chez Platon, ni méme chez Aristote, de la Critique
considérée comme une science particuliere, existant par elle-
méme, distincte des autres sciences et ayant le sentiment de son
role. Certainement, ¢’est 1a une grave lacune qui a considérable-
ment affaibli la philosophie grecque.

Mais, lorsque la science critique naquit avec les études gram-
maticales, environ deux siecles av. J.-C., elle méconnut, a son tour,
les manifestations extérieures du génie critique, et se priva de
Iappui qu’elle aurait pu trouver dans la Critiqyie inconsciente, mais
élevée des penseurs, ce (ui ’amoindrit dés son origine, la main-
tint, pendant des siécles, dans la sphéere élroite de la rhétorique et
finit par la jeter dans la plus ridicule pédanterie.

Il ne faudrait pourtant pas méconnaitre pour cela le role
(qu’elle a joué et les services qu’elle a rendus. Elle a servi a con-
server et a fixer les résultats des travaux antérieurs dans une
époque de transition o, sans elle, ils eussent péri, et elle a pré-
paré les malériaux et les instruments nécessaires a la reconstruc-
tion de I’édifice scientifique. Elle fut donc une pierre d’attente pour
’avenir.

La Critique nacuit de la controverse concernantles poémes home-
riques, et son histoire, dans cette période, se résume dans la lutte
(ui eut lieu entre Aristarque et Cratés. Le premier, suivanl I'inter-
prétation littérale, corrigeait le texte ; le second, partisan de l'inter-
prétation allégorique, laissait le texte intact, mais en changeait le
sens. (’était un commencement de la querelle du classicisme et du
romantisme. La Critique prit donc son origine dans le champ de la
littérature, et fut tout d’abord grammaticale. Toutefois, en y regar-
dant de plus prés, on apercoit aisément que sous les disputes des
rhéteurs se cachent des principes. Cratés ne défendait-il pas le prin-
cipe allégorique, et I’allégorie n’entraine-t-eile pas, aprés elle, une
foule de principes philosophiques et religieux? Cela est naturel,
puisque les mots n’ont jamais servi qu’a exprimer des idées.



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 183

On rencontre quelques traces de critique littéraire chez Athé-
née, chez Plutarque, chez Denys d’Halicarnasse, chez Dion Chry-
sostome et chez Lucien de Samosate « le Voltaire de ’antiquité. »
Mais ou DPesprit critique se montre avec le plus d’énergie, c’est
dans le Traité du Sublime, qui, non-seulement contient des prin-
cipes de liltérature trés-élevés, mais fait briller, dans les ténébres
de la décadence, le flambeau du progrés par ’espérance d’un meil-
leur avenir. Quoiqu’il n’y ait pas, dans ce traité, de méthode posi-
tive qui serve a formuler la Critique ou & ’enseigner, on v trouve
pourtant un sentiment tres-vif des besoins de la pensée contem-
poraine, des moyens de ramener la littérature a la vie, et des lois
morales qui sont la condition de toute influence durahle. On peut
donc dire que, malgré ses lacunes, le Traité du Sublime marque la
naissance de la véritable critique littéraire.

Ce n’est pas tout. Malgré la décadence, la Critique s’éleva
plus haut encore et surtout agrandit son champ par I'eeuvre du
prince des sceptiques, Sextus Empiricus, qui, distinguant la phi-
losophie de la grammaire, critique celle-ci, la réduit au role d’un
art expérimental, et nie qu’elle puisse conduire a la vérité. Cétait
rendre sa place et son importance a la philosophie, que les gram-
mairiens avaient dédaignée, et ceci était déjd une critique de
leurs tendances; ¢’était, de plus, introduire le scalpel de la Cri-
lique dans le cceur de la méthode naissante, lul montrer que, res-
serrée dans les limites d’un art, elle ne peut trouver le chemin
du vrai, et qu’avant de critiquer les autres sciences, elle doit deve-
nir une science elle-méme ; c’était en appeler de la méthode in-
complete & la méthode compléte; ¢’était commencer a faire la cri-
tique de la Critique. Sextus ne propose aucune méthode positive ;
il conclut, au contraire, que la Critique est une vanité; mais par la
méme il prépare le chemin a la Critique de I’avenir.

V.

Si, chez les Hellénes, le génie critique s’est principalement mani-
festé dans le champ de la philosophie, chez les Romains il se dé-
veloppe plutot dans la sphére du droit. « L’idée de I’Etat et consé-
quemment du droit public fournit ici la critique de tout, méme de
la religion. » En effet, 'idée de 1’état civil et politique ne peut se
former qu’a ’aide du droit. Celui-ci est donc le théme de la Gri-
lique, en méme temps qu’il en est la pierre de touche. « L’histoire
du droit commence par la confrontation des institutions et des



184 B. MAZZARELLA.

idées juridiques qu’apporteérent avec elles les lrois races, latine,
sabine et étrusque; elle se continue par leur critique, et se com-
pléte par le choix qu’en fait le peuple romain nouvellement for-
mé » (lhering). Pour ce peuple pratique, la jurisprudence ren-
ferme tout le savoir; il est donc naturel qu’elle soit la lice du génie
critique et de la Critique elle-méme.

Le génie critique des Latins s’ohserve surtout dans I’admi-
rable équilibre que leur jurisprudence a su maintenir entre le droit
strict et I’équité. « L’histoire de la jurisprudence latine ne consiste
vraiment pas en autre chose que dans la réciproque action critique
du droit positif et de I'équité. » Un grand jurisconsulte a dit:
« Equité et droit civil sont deux mots erétiques qui contiennent toul
le secret de I'histoire du droit romain. »

Le génie crilique s’observe aussi dans la perfection artistique
de la jurisprudence romaine, que Leibnitz comparait aux produc-
tions les plus exactes de la géométrie; dans la simplicité et la po-
pularité de certaines régles qui, par leur valeur pédagogique, rap-
pellent la méthode de Socrate; dans le caractére scientifique de
cette jurisprudence qui distingue les simples régles du bon sens
civil des principes supérieurs du droit, et, parmi ceux-ci, en fixe de
trés-élevés : enfin, dans la parfaite harmonie du droit avec la raison
civile, « laquelle n’est autre chose que la Critique s’exercant sur le
sens commun des foules et sur I’opinion des législateurs vulgaires. »
Grace a tous ces éléments, le droit romain a une valeur critique
qui n’a jamais été surpassée.

En philosophie, les Latins ne sont pas originaux; ils sont éclec-
tiques, parce que leur génie critique s’attache moins a la partie
spéculative qu’a la partie pratique de la pensée, & la morale;
toutefois, I’éclectisme est une synthése a sa maniére, et n’oublions
pas que toute synthése a un coté éminemment critique, en ce
qu’elle élimine certains éléments, lorsqu’elle fait son choix. En effet,
la philosophie latine est une protestation contre le scepticisme de
la décadence, en faveur de la vie et de la morale pratiques. Sans
cet élément critique, il est impossible de comprendre ni 'eudé-
monisme de Cicéron, ni le stoicisme de Sénéque. Le pyrrhonisme
nie tout, la nature proteste, car Cicéron veut vivre et Senéque veut
mourir; et, en effet, il faut vivre, et il faut mourir. La philosophie
latine, c’est donc « la nature confondant les pyrrhoniens. »



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 185

VI

Il était naturel que le caractére pratique du génie critique des
Latins déteignit sur leur Critique proprement dite. A Reme, les
grammairiens furent appelés Letirés, et la grammaire se nomma
Littérature. On distingua aussi peu a peu entre la Grammaire, la
Philologie et la Critique, mais celle-ci n’était qu’un examen, un ju-
gement sur les ceuvres littéraires. La vieille querelle d’Aristarque
et de Cratés, loin de s’assoupir, avait eu son écho 4 Rome. Les uns
étaient pour le liltéralisme, les autres pour P’allégorie. Varron es-
saie de les concilier. « Il ne faut répudier ni Panalogie, ni ['ano-
malie, » disail-il. Aujourd’hui nous dirions : Il ne faut sacrifier ni
la proportion de I’ensemble a la richesse des délails, ni la variété
a 'unité. Cet éclectisme littéraire, cousin germain de I’éclectisme
philosophique, était le produit du bon sens latin, mais il était, en
méme temps, la critique des systémes exclusifs qui s’élaient pro-
duits et des disputes dont on était généralement fatigué, malgré le
goul qu’en conservait Quintilien.

Comparee a la littérature grecque, la littérature latine a moins
d’originalité; mais elle posséde «une plus grande connaissance
des caractéres des hommes, des détails de la vie et des nécessités
sociales, » toutes choses qui donnent une vigueur toute pratique a
la Critique laline. On sait que, sous ce rapport, Plutarque a subi
influence romaine. L’élément critique devient plus pratique en-
core dans la lutte entre les souvenirs de la vertu antique et les
tendances de la corruption naissante. Cetle lutte crée, d’un coté,
Horace el les épitres, de ’autre, Juvénal et la satire. Quant & la lit-
térature, Horace reconnait que la Gréce a devance Rome et qu’il
est impossible de s’élancer dans des voies nouvelles; aussi son Art
poétique ne « dépasse-t-il pas les limites du hon sens pratique des
Latins. » Mais I’épicuréisme, dont Horace fut le brillant coryphée,
était le principal objet de I'indignation des poétes satiriques. L’idée
qui domine dans cette lutte est 1'idée de Rome. Les Grecs avaient
pour critere I’Hellénisme, les Romains ont le Latinisme. Mais I’Hel-
lénisme, manquant d’unité, était faible, tandis que le Latinisme
est doué d’une unité merveilleuse, qui le rend puissant, d’au-
tant plus puissant qu’il a la conscience de sa puissance. « Cette
différence explique les beautés et les défauts comme aussi les res-
semblances et les dissemblances des deux littératures. » Le critéere
susdit est surtout visible chez les historiens. Qu’on lise attentive-
ment Tite-Live, César, Salluste, Tacite, et ’on verra que la faculté



186 B. MAZZARELLA.

de juger et de critiquer, (ue les historiens emploient beaucoup
plus qu’on ne pense, prend vie, chez eux, dans I'idée romaine qui
n’est autre que celle de la domination universelle, «idée critique,
éminemment critique, » puisqu’elle sert a juger au point de vue
romain les hommes, les faits et les institutions. »

VIL

« ’élément critique est fait pour gouverner I’esprit humain. Cela
est démonlré quant a la philosophie et aux lettres par la Greéce,
(quant a la jurisprudence par les Latins, et quant & la religion par
I'Hébraisme el le CGhristianisme. » Sans nous arréter a la Critique
purement philologique des Masoréthes, abordons I’examen de
« I’élément critique contenu dans la Bible. »

« Il est de la plus grande importance d’examiner les manifes-
« tations du principe critique dans la Bible, qui est un livre
« éminemment critique dans ses parties comme dans son ensem-
« ble. Le principe critique en religion est celui qui ne dogma-
« tise pas, mais qui se fonde sur I’énergie de jugement contenue
« dans ce qui est annoncé. Ce jugement est toujours dirigé ou
« contre I"opinion commune et le savoir vulgaire, ou contre 1’au-
« torité établie en matiere de religion et de doctrine; et il sert
« a préparer I'esprit & recevoir une vérité plus élevée et organique.
« On peut se rendre compte d’un tel jugement, et sa vérité se ma-
« nifeste dans la puissance avec laquelle il combat les opinions ad-
« verses, dans sa vertu organique qui tend a la formation d’un tout
« savamment et critiquement ordonné (sapientemente e critica-
« mente assestato), dans son efficacité a soutenir et a développer
« ’6tre humain, en tant qu’étre susceptible de moralité et ayant
« un but moral a atteindre.

« La Bible n’est pas une théologie, soit parce qu’elle n’est pas
« un froid catalogue (nuda serie) de dogmes el de commande-
« ments, soit parce qu’on n'v rencontre pas l'erreur funeste
« (qui consiste 4 séparer la dogmatique de la morale. Cetle erreur
« est commune aux théologiens, qui croient qu’on éludie mieux
« un sujet en le divisant en parties, et ne voient pas qu’il est des
« sujets qui perdent leur force et leur vie & étre divisés. La Bible
« n’est pas un simple Credo, mais un livre qui se préte a la re-
« cherche et & ’examen, et ne peut étre accepté qu’en vertu de la
« persuasion, non de la persuasion (ui découle du seul assen-
« timent de la volonté, mais de celle qui proceéde du résultat des



«

=

«

«

HISTOIRE DE LA GRITIQUE. 187

plus profondes investigations critiques, faites dans le domaine
des besoins de l'esprit et du ceeur.

« La Critique exercée par la parole biblique est clairement indi-
quée dans 1’Epitre aux Hébreux, chap. IV, vers 12: « Car la Pa-
role de Diew est vivante et efficace, et plus tranchante qu’ aucune
épée a deux tranchants, pénétrant jusqu’a la division de I'dme et
de Pesprit, des jointures et des moelles, et critiquant les pensées
et les intentions du ceeur*.» Dire que cetle parole est la critique
des pensées et des intentions du coeur, ¢’était opposer une Critique
plus profonde, capable de pénétrer dans l'intérieur de 1’homme
a laCritique érudite, superficielle et vide dont on abusait en ces
temps-1a. L’auteur de cette épitre était persuadé que la Critique
a un role bien plus sérieux a remplir que celui (qu’on lui attri-
bue communément; et il fut le premier & exprimer une vérité si
importante. Cette vérité, il faut le dire, demeura toujours inob-
serveée, parce (ue, plus ou moins partout, parmi les catholiques
et parmi les protestants,en général, I’habitude régne de parler de
la Bible comme d’un livre purement dogmatique. Au contraire,
c’est le seul livre (qui, en fait de religion, ne prétende pas dogma-
tiser, mais qui se présente comme un recueil de faits et de pen-
sées capables de réveiller en ’homme la faculté critique, en
Pamenant a décider sur des matiéres touchant lesquelles il
a toujours été si facile, chez toutes les nations et dans tous les
siecles, d’imposer des dogmes et des pratiques propres a endor-
mir le jugement personnel.

« L’énergie critique du verbe divin est décrite dans le passage cité,
comme étant 'effet d’'une pensée vivante, qui agit sur les facultés
de ’esprit, qui donne une profonde connaissance de I’homme, qui
va jusqu’a examiner les plus secrélesintentions du cceur. Une telle
énergie critique n’est pas d’une application extérieure, elle n’a
pas besoin de la direction d’'un magistére théologique (magis-
terio teologico), elle n’est point susceptible d’étre gouvernée du
dehors ; mais elle est présentée comme capable de se faire sentir
par elle-méme. Or, notons que le caractére essentiel de la Cri-
tique est de ne point s’appuyer et de ne pouvoir s’appuyer sur

' M. Mazarella observe qu'aucune de nos versions n’a voulu traduire lit-

téralement l'original zg:vixs: qui a pourtant une grande beauté. La Vul-
gate traduit discretor, et nos versions le rendent par juge, ou jugement.
Une telle négligence est inconcevable, surtout dans les éditions qui se
disent critiques.



188 B. MAZZARELLA.

«

«

«

a

«

«

«

«

aucune autorité. puisqu’elle se fonde sur elle-méme. La Crilique
est nécessaire pour que l’esprit se développe et s’organise con-
venablement ; elte a un procédé supérieur i tout autre: elle tire
son autorilé de ce qu’elle fait et produit, autorité toute propre au
principe divin. « Les cieux racontent la gloire de Dieu. » Et les ca-
racteres de laCritique rationnelle sont précisément indiqués dans
I'Epitre aux Hébreux comme étant ceux de la parole biblique.
Elle se pose comme la critique de ’homme intérieur; en cela
consiste son role et son importance. Il en résulte que « ce qui
distingue la Bible et 1a met au-dessus de tous les chefs-d’ceuvre
liltéraires, c’est que ses beautés ne sont point littéraires, c’est que
partout la pensée a donné la forme, en sorte que ’union de la
forme et de la pensée ne fut jamais aussi intime. La beauté de
la langue biblique a donc partout quelque chose de substantiel,
(ui attache immeédiatement ’esprit au fond des choses 1.

« La Critique exercée par la parole biblique a vraiment formé
(costituito) la conscience morale el, par 13, la personnalité res-
ponsable. Néander 1’a bien dit: « La valeur morale de la per-

< sonne ne pouvait éire mise en pleine lumiére que par le Chris-

[

[

[

tianisme; » et Channing: « Le caractére distinctif du Christia-
nisme est d’avoir formé PUindividu. » Or, la parole biblique a
mis en lumiére et a formé la personne morale, non par la reé-
vélation de dogmes stériles, mais par Daction critique de ses
principes, par lesquels elle communique une vie nouvelle et in-
térieure. Ce qui, dans toutes les disciplines et principalement
dans les choses religieuses, arréte la naissance et le développe-
ment de la pensée critique, c’est-a-dire de la pensée qui examine
et qui accepte le principe du libre examen, c’est 1’autorité, une
autorité quelconque (ui, du dehors, tente de s’imposer a I’homme.
Une autorité librement, moralement et critiquement acceptée,
qui n’entrave pas, mais sollicite ’examen d’elle-méme, qui
meme ne veul étre recue qu’a cette condition, une telle au-
torité, qu’elle se nomme vertu, sagesse ou Dieu, éléve ’homme.
Car, sans elle, nous perdons I’idée de la responsabilité morale, si
nécessaire a la constitution rationnelle et libre de I’étre humain.
Une autorité, par contre, qui n’avance que des dogmes indiscu-
tables et la prétention d’étre obéie, énerve I’esprit, et non-seu-
lement asservit la pensée, mais risque de I'anéantir.

« Il faut considérer ’action du principe religieux au sein de

' Alex. Vinet, Homilétique, p. 498.



«

«

{«

@

«

«

«

L]

«

«

HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 189

’humanité. Procedant de la Bible, ce principe est, en réalité, la
critique de la pensée humaine en tant que contenant ou non
les ressources que I’homme et la nature, qu’on les prenne sépa-
rément ou réunis, peuvent fournir pour satisfaire les besoins de
Pesprit et du ceeur. Or, ni ’homme ni la nature ne peuvent ré-
pondre aux besoins persistants et élernels de notre conscience :
voila de quelle maniére la Bible ouvre la voie au principe reli-
gieux. Mais une telle Critique, si elle reste abandonnée a elle-
meéme, ou si elle ne se préle pas a la manifestation d’une Critique
plus élevee, ne peut que pousser a des pratiques stériles et abru-
tissantes. La Crilique a le don, tant son action est puissante, de
se rendre souverainement pernicieuse si elle manque de déve-
loppements, si elle s’arréte en deca de sa véritable efficace; car
alors elle donne & un fragment détaché de 'organisme entier,
toute l'importance qui ne doit étre accordée qu’a I’ensemble.
On peut trouver des exemples de ce fait dans toutes les disci-
plines et dans la vie elle-méme. Si la Critique, qui est fon-
dée sur 'incapacité de 'homme a satisfaire par lui-méme et au
moven de l'ordre cosmique les besoins de son étre, demeure
isolée, le principe religieux n’aboutit qu’a rendre les hommes
querelleurs, agressifs, intolérants, ennemis de tout examen. Ils
ne s’apercoivent pas que cette premiere Critique n’est que la
préparalion nécessaire pour ouvrir la voie a un autre principe
supérieur au fini, critique lui aussi, et qui, de sa nature, a besoin
d’étre critiqué pour faire sentir son énergie. Sans cela, cetle
Critique primitive n’est utile qu’a la superstition ou a limagina-
tion qui, 1’une et autre, attestent le peu de développement de
la faculté critique.

« Aprés que l'action critique de la parole biblique s’est mani-
festée en montrant a ’homme I’incapacité de ’ordre fini a lui
procurer la perfection, un autre principe critique se présente a
lui : ¢’est le principe divin qui, non point par ’ceuvre des hom-
mes, non par de vaines cérémonies, non par des oracles sybil-
lins, ni par la vertu des dogmes, mais par son intervention dans
I'’humanité, devient le principe critique investigateur et exami-
nateur de tout ce qui est dans ’homme et par ’homme, afin de
lui donner le complément de son étre (affin di addurlo al com-
plemento dell *esser suo).

« Voila le fondement critique de la pensée biblique. Et cetle in-
tervention n’est pas présentée comme devant annuler la nature
humaine, mais comme propre & la recréer en I'associant a I'ac-



190 B. MAZZARELLA.

«

«

tion du principe divin. Notons seulement (ue cette association
est individuelle, ne procéde pas du dehors, et doit étre voulue,
en sorte qu’elle échappe & l'autorité, ne se communique pas de
conscience a conscience et découle de l'action crilique exercée,
four a tour, par le principe divin et par I’étre inlelligent, moral
et responsable.

« La question du surnaturel est ardue pour qui n’envisage
le principe religieux (ue du coté dogmatique, cOté qui, nous
I'avons dit, est étranger a la Bible. Pour qui admet la personna-
lité divine, le surnaturel n’est pas une série de dogmes et de
prodiges, mais la conjonction des deux éléments si nécessaires
a la constitution de notre étre, du divin et de I’humain. Que la
nature et I’homme ne suffisent pas & satisfaire la conscience,
c’est une réalité de tous les jours. Or, il n’y a rien qui répugne
au naturel dans le rapprochement de ce qui lui est nécessaire,
selon ses désirs et sa destination, pour atteindre sa position dé-
finitive (il suo convenevole assetto).

« Quant & ceux qui n’admettent pas la personnalité divine, il est
impossible, quelques précautions qu’ils prennent, (u’ils ne voient
pas s’ouvrir devant eux la porte du panthéisme. Or, si le pan-
théisme ne conduit pas toujours a la mort de toute Critique, cela
est di uniquement aux inconséquences si naturelles & une logi-
que qui détruit I'activité propre de 'esprit et qui, pourtant, pos-
sede un tel besoin de vie et d’action, qu’'elle n’a pas méme peur
de se conlredire.

« La Bible contient.’¢ducation que le principe divin a mé-
nagée a 'humanité par la Critique (eriticamente apprestato).
(’est pourquoi saint Paul a pu dire que I’Ancien Testament con-
tient la pédagogie religieuse. C’est une chose digne d’admiration
que la Bible, le livre qui a la plus haute imporlance critique
pour I’éducation et les destinées de I’humanité, ait eu son ori-
gine et sa vie en Orient, ou les nations ont toujours été si étran-
géres a I'esprit critique. Il est & remarquer, en outre, que 1’action
critique de la Bible ne se manifeste pas seulement dans son en-
semble, mais aussi dans les détails. Ses vérités fondamentales
n’expriment pas seulement une doctrine, mais elles contiennent
une critique ferme et pénétrante des doctrines opposées, et 1'on
peut voir que la vérité jaillit directement de cette critique. Ainsi
les paroles: « Au commencement, Diew créa le ciel et la terve, »
a part leur contenu positif, sont une critique de I’éternité du
monde, du hasard, du panthéisme, du doute; et il est évident



«

«

Q

«

«

«

«

«

HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 191

qu’elles n’affirment pas seulement, mais qu’elles combalttent. Et
toute la question biblique, du commencement a la fin, gravite,
quant a la critique, autour de ce point cenlral (s raggira criti-
camente intorno a questo punto). Faut-1l reconnaitre pour vrai le
principe de la création, ou celui du panthéisme, ou bien, sans se
soucier ni de ’un ni de autre, faut-il dormir dans ’incertitude
et dans lindifférence 7 Cette question est essentiellement cri-
tique. L’erreur de Gioberti consiste en ce qu’il posa comme fon-
dement de I'intelligence le principe de la création, comme si ce
principe appartenait & la manifestation primitive et spontanée de
la raison. Les éléments critiques, au contraire, supposent un
travail de réflexion, d’examen, de comparaison, et partout ou ils
se présentent, ils ne peuvent que produire le méme travail.

« Comme la Bible est critique aussi dans le grave probléme
de Porigine du langage! Les sophistes ont dit que le langage a
éteé graduellement formé par 1’espéce humaine ; les théologiens
se sont récriés en disant que le langage fut un don venu du de-
hors, un don de Dieu. Enfin on a soutenu que le langage est
inhérent a 'homme, qui en posseéde dans son esprit le type
préexistant. Selon la Bible, au contraire, 'homme nait avec tout
ce qui le constitue tel ; et la question du langage, bibliquement
et critiquement envisagée, arrive a cette solution : L’humanité a
commence, non par I’animal, ni par ’enfant, mais par ’homme.

« Un autre mérite critique de la Bible, un de ses caracteéres les
plus importants, consiste a présenter la vérité, non comme un
dogme, ni comme une série de dogmes sans rapport avec la
realité, d’une maniere scholastique et pour 'usage des écoles,
mais comme un fail et une série de faits. Or, il n’y a rien de
mieux que 'expression d’un fait pour donner au vrai le fon-
dement de la réalité et pour avoir en celle-ci la crilique de tout
dogme contraire. En outre, le dogme est toujours la forme d’une
pensée (ui s’impose par voie d’autorité et qui ferme la route a
toule réflexion, tandis que le fait s’incarne dans la vie, se préte
a analyse et devient la critique persistante et énergique (eré-
tica insistente e vivace) de tout ce qui s’oppose a lui.

« La formation critique de la personnalité morale est admi-
rablemen( décrite dans le chap. VII de I’Epitre aux Romains.
La est exposée, avec les traits de 'expression la plus intime qui
se soit jamais produite, la vertu critique de la loi morale sur la
conscience ; 1a est raconlée cette lutte entre le vouloir et le faire,
qui a pour résultat le dualisme des parties les plus profondes de



192 B. MAZZARELLA.

«

«

{«

{«

I’étre humain, (ui en sent tout le poids. C’est 1a la guerre que
Christ dit avoir apportée sur la terre!. C’est pourquoi Christ ma-
nifeste ainsi sa puissance de salut, qui est une énergie critique
capable de combattre ce qui-lui est contraire, et susceptible d’étre
pesée & la balance de la critique (eriticamente ponderata) a cause
des effets qu’elle produit en vie nouvelle dans le cceur de
I’homme.

« Cemot, bien ancien et pourtant toujours nouveau, Ayary b Béos,
Diew est amour, » est une vérité qui se prouve elle-méme, parce
qu’il contient et fait d’'une maniére incisive la critique du con-
cept philosophique, ou purement dogmatique, ou traditionnel,
ou abstrait de Dieu, et nous le révele comme une personnalité
vivante; personnalité qui ne force poinl ’homme a lui rendre
hommage, car cet hommage serait sans valeur, mais, au con-
fraire, se présente a lui comme un pére a son fils, comme un
pére qui cherche dans son fils le besoin de la réconciliation (Z/
bisogno d’ esser con quello). En effet, sans un semblable besoin,
qui est un discernement (che per sé é critico), il n’est pas possi-
ble de sentir Pefficace d’un principe critique supérieur. La Cri-
tique ne se révele qu’a laCritique, dans toutes les disciplines, et
principalement dans la religion, & moins que celle-ci ne soit ré-
(luite & une pure superstition .

« Et le principe de la grace, dont certains théologiens, soit
catholiques, soit protestants, ont fail je ne sais quelle chose ab-
surde et arbitraire, qu’est-il donc, sinon Dieu charité, Dieu pro-
pice a Phomme, principe qui critique le dogme des ceuvres con-
sidérées au point de vue pharisaique, la dépendance de 'autorité
d’un autre homme, I’isolement de I’étre humain ? La grace agit
comme critique de tout ce qui n’est pas amour; et 'efficace cri-
tique de amour en tout homme se mesure moins par la purete
de la doctrine que par la richesse des effets.

« Quelle puissance de critique dans ces paroles du Sauveur:

! Le proverbe dit ; « Dore ¢ concordia, ivi & vittoria, » ou « L’union fait

la force. » Mais, dans les choses morales, ¢’est un grand malheur de ne pas
sentir la lutte qui se livre dans les entrailles de DPesprit et du ceeur. Celui
qui la sent dans son intelligence, cherchera, comme IHegel, & en triompher,
en la dépassant, par le principe de contradiction et par le progrés indé-
fini ; mais celui qui 'éprouve dans sa conscience a besoin de Jésus-Christ.

2 J] est douloureux de penser qu’en Italie, lesthéologiens, les philosophes

et les poétes, tous cherchent & montrer que la Foi n’admet aucune dis-
cussion.



HISTOIRE DE LA GRITIQUE. 193

Celuz qui croit en moi a la vie éternelle! » Le premier mot: « Ce-

« lui qui, » ou « Quiconque, » est la critique des religions natio-

nales, traditionnelles, imposées: la vérité doil étre sentie dans
la conscience individuelle. Le second mot: « ¢roit, » est la
critique des ceuvres, des pratiques et des cérémonies induement

« érigées en merite par Porgueil dans l'intérét d’un étre petit,
e o

comme l'est I'homme en présence de Dieu. Cette critique, bien
plus (ue cela ne parait aux yeux de (ui juge superficiellement
de ces sortes de choses, affranchit la conscience morale de la
tvrannie des préjugés, 'émancipe des autorités religieuses (qui
veulent ’enchainer, la rend a la liberté que Yamour engendre
et la maintient dans la famille chrétienne. Gréez 'amour et vous
aurez les ceuvres, les meilleares que 'on puisse jamais avoir :
voila la vérité morale, religieuse et critique contenue dans la

« Fot, laquelle, on le voit, ne consiste pas a courber le front de-

vant des dogmes non compris, non disculés, imposés comme le
fardeau a la béte de somme, mais est le résultat de la Charité

« allamée dans le coeur. Se confier en Christ, (ui est le principe

divin manifesté en chair, voila tout le Christianisme dans sa beauté
non-seulement native, mais critique: car ce mot: «en mot, » est
la critique de toutes les religions qui ne consistent que dans un
culte cérémoniel et dans une série d’ceuvres et de paroles, vu
qu’il raméne et résume la religion en une personne, dans la-
quelle I'élément divin et I’élément humain se sont réunis.

« Nous pensons qu’il suffira pour atteindre notre but d’avoir
donné ces quelques apercus sur la critique intérieure (eri-
tica intima) (ui est contenue dans la parole biblique. Qu’on ¥
prenne garde: la Bible n’a et ne peut avoir d’autre force que
celle qui provient de son efficace critique sur ’homme intérieur,
pour employer I’expression si énergique de saint Paul. Qui veut
donner & la Bible une autorité différente, I’abaisse et en affaiblit
Pimportance. Souffrez qu’il y ait des incrédules ; leurs assauts
n’ont servi dans tous les si¢cles qu'a rendre plus critique et plus
spiritualiste le principe chrétien dans 'homme ; et prenez garde
que, pour ne pas entendre les paroles des incrédules, vous n’em-
péchiez d’autres dmes d’arriver a cette foi qui ne craint pas la
critique, parce qu’elle est en elle-méme une critique (perché ¢
per sé sltessa critica). Une foi sans critique esl une chose assez
stupide ; mais une critique qui ne concluerait pas a la confiance
en quelque chose de supérieur 4 ’homme, qu’on le nomme rai-
son, vertu ou Dieu, serait misérable, malentendue et souverai-

C. R. 1868. 13



194 B. MAZZARELLA.

«

{

((

(«

(4

nement sophistique. Or, les Chrétiens de tous les temps ont
témoigné que la confiance en Christ a donné la paix a leur es-
prit et a leur coeur, non par de vaines pratiques, mais par une
foi judicieuse, consciente d’elle-méme et accomplissant son hut
moral en satisfaisant les besoins rationnels (per una fede criti-
camente conscia di se stessa e che criticamente compie gl intenti
razionali). »

« I1 v a des principes qui, en certains temps et en certains lieux,
peuvenl avoir le dessous, mais qui, pour vaincre, doivent tou-

jours et partout engendrer la lutte, la recherche, la discussion.

Tels sont, par exemple, la liberté, la moralité, le Christianisme.
S’ils ne parviennent a émouvoir les consciences et d troubler (a
la grande fraveur des partisans du dolce far niente) la sociéteé
civite et les familles, ils ne triomphent pas. El §’ils remuent le
monde, ¢’est parce qu’ils renferment en eux-mémes de 1'énergie

critique. Dans ce sens, celul qui promulgua le premier et d’une

- maniere vivante la vertu critique de la Parole disait: « Je su/s

venw mettre le few sur la terre, et que veux-je si ce w’est qu’il soit
allumé? Ne croyes pas que je sois venu apporter la paix parmd les
howmmes ; je W'y suis pus venw apporter la paix, mais I'épée. » Et il
fallait vraiment Ia soif du pouvoir, les mauvais exemples venus de
toutes parts et la crasse ignorance de plusieurs siéceles, pour
interpréter ces paroles dans un sens matériel et dogmatique,
ouvertement contraire a la pensée de Christ.

« Pour produire des effets critiques chez les peuples et dans
les individus, le Christianisme n’a pas emplové une aclion secréte
et mystérieuse, mais il sest servi de 'évangélisation; et il fut la
premiere et la seule religion qui ait osé le faire. Il se placail
donc de maniére a étre exposé a la critique, et il acquérait le
droit de I'exercer a son tour, puisque c’est le mérite inhérent
a la nature du principe critique de vouloir élre examiné, ce qui
lui assure le droit de mieux manifester sa propre vertu.

« L’évangélisalion, a commencer par celle du Maitre, fut une
critique hardie, perspicace, morale, du judaisme, du paganisme,
des docteurs, de la civilisation antique, de la nature humaine, de
tout ce qui, en somme, s’oppose a l'union du divin et de I’hu-
main. Un travail qui ferait connaitre efficace critique contenue
dans I'évangélisation, principalement dans celle du Christ, au-
rait une véritable importance. C'est a celte critique qui a per-
suadé les croyants el inspiré le respect aux non-croyants, que le
Christianisme doit sa vie impérissable. Ce n’est pas une dogma-



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 195

« tique qui, tombant du haut d’'une chaire redoutée, s’impose aux
« esprits sous peine du bucher, mais c¢’est, moralement parlant,
< une épée a dewx tranchants, qui pénctre jusqu’a la division de
Udme et de Pesprit, et qui ne veul emplover d’autre force que
« celle qui réside en elle-méme.

« Pour se faire une idée de cette puissante critique qui se
« manifesta, pour la premiére fois, dans 1’évangélisation, il est
« bon de rappeler ce qu’annoncait saint Paul dans L'aréopage,
« quand il promulguait, comme inhérents a la docirine (invis-
« cerati nella dottrina) du Christianisine, les principes de 1'unité
« du genre humain et de l'ordre rationnel dans les événe-
« ments historiques*. 1l posa la critique du paganisme au sein
« méme de la civilisation paienne. Le peuple le plus intelligent
- que 'on ait jamais vu, avait été poussé par les besoins de I'es-
« prit et du ceoeur a élever, a coté de ses centaines de dieux, un
~autel au Diew inconnu. Quelle critique mieux trouvée et plus
« incisive les paiens auraient-ils pu faire de leur religion multi-
« forme? Ce qui étail deésiré par leur conscience et leur raison et
< ce qu’ils n’étaient point parvenus & connaitre, étail précisément
« apporlé par le Christianisme. « Celui que vous adores sans le con-
« naitre, c’est celui que je vous annonce. » Ge qu'il v avait de meil-
« leur, de plus élevé, de plus rationnel dans la littérature antique,
« et, en meéme temps, de plus propre & critiquer la civilisation
« paienne, fut trouvé par saint Paul dans ces paroles d'un poéte
« Qrec: Tob (SC. Oed) yxp xar yévog topdy Car aussi nous somunes
« la race de Diew. Ainsi, contre une religion qui attribuait aux
« dieux les vices des hommes, se préparait, chez Aratus, une cri-
« tique par laquelle on comprendrait que la religion est faite pour
« élever 'homme & la ressemblance avec Dieu. « Soyez parfaits
« comme votre Pere céleste est parfadt, » disait Christ.

« Ghercher dans les doctrines des adversaires ce qui peut servir
« & les combattre et & montrer en méme temps la vérité de ce
« qu'on affirme, est une preuve de pénétration critique. Si la pre-
« miere intention peut parfois déplaire, la seconde concilie I'affec-
« tion et engage des hommes de partis opposés & marcher d’ac-
« cord dans la recherche de la vérité. Saint Paul annoncait le Dieu
« des chrétiens, non de maniére A montrer la crilique sous son
« aspect purement négatif, mais avec des arguments positifs, qui,
« enélevantlidée de Dieu, éléventla dignité humaine. Car I'axiome

" Actes des Apdt. XVII.



106 B. MAZZARELLA.

« critique da plos grand prix qui resplendit dans IEvangile, est
« celui-ci: que 'homme vaut le Dien qu’il adore. Il est certain (ue
« la prédication, si elle est morale, exerce encore, comme elle 1’a
« toujours fait, une plus grande influence qu’il ne parait an pre-
« mier abord. Or, cette influence est critique. La prédication, alliée
« a une vie honnéte et sincere, et choisie d’abord comme arme
« uniqque du Christianisme (car toute auntre arme Pavilit), fut vrai-
« ment la force par laquelle le Bsp%az0s vonux, comme Pappelait
« Porphyre, vaindquit les doctrines du monde. »

VIt

Apres Uintervention 'nn critérinm aunssi élevé et aussi puis-
sant que celul du Christianisme, on pouvait s’attendre a ce (que la
Critique fit des progres considérables. En effet, dés les premiers
siecles naquit e eritique sacrée qui, devant s’exercer sur les (ues-
tions d'anthenticité, d’interprétation, de correction des textes, et
appuver sur des arguments moraux et doctrinels, « fut par elle-
meme une ceuvre toul a fait nouvelle quant a Uapplication da
principe, et qui, quoiqu’elle n’ait pas, faute de principes arrétes
et d'une méthode spéciale, dépassé les limites de érudition, fut
pourtant une préparation & une critique supérieure. La critique
purement érudite n'est pas encore la xoeroen, mais elle est supé-
rieure i la zois:5; elle se manifeste, chez les Peres de IEglise, dans
la suywsiciz, ou la comparaison des passages, des docirines et des
livres sacrés. Le pére de la critique sacrée est Origene, qui, le pre-
mier, par ses travaux, se rendit vraiment digne du nom de criti-
(que. A coté et au-dessus de la critique biblique, il v avait chez les
docteurs chrétiens la critique dogmatique contre le paganisme et
la philosophie néoplatonicienne. Celle-ci paraissait élre et élail en
(quelque sorte la criticque de la philosophie grecque par la conci-
liation qu’elle tentait d’opérer entre I’élément rationnel et I'élé-
ment mystique oriental.

Le Néoplatonisme est 'alliance de 1’0Occident et de 'Orient ;
mais cette alliance manquant d’un principe supérieur, capable de
produire I'unité, il fut facile aux Péres de la combatire par efficace
(lu principe chrétien. Malheureusement, ils ne se rendirent pas
bien compte de importance critique de la parole évangélique. Ils
firent, il est vrai, ressortir les contradictions de la philosophie
paienne, et de cette facon 1ls présentérent la vérité chrétienne
comime réfutatrice (redarguens, Augustin); ils essayérent aussi d’i-



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 197

miter saint Paul en cherchant dans la philosophie paienne des
arguments pour montrer qu’elle avait été une préparation au
Christianisme, et ceci est un mérite incontestable de leur apologé-
tique. Mais, précisément parce que lear méthode était trop exclu-
sivement dévouée aux intéréts de 'apologie et de la controverse, et
1wavait pour bul que d’oblenir une prompte victoire, elle resta an-
dessous de sa tache el n’aboultit pas. En eifet, « les docteurs chre-
tiens, sans s’en apercevoir. soumirent le principe évangélique aux
exigences de la philosophie contemporaine, se laissérent aller, pea
a peu, a une secrete critique d’accommodation (segreta critica d’ac-
comodamento), et permirent ainsi a I’élément philosophique de
devenir comme une critique latente du principe religieux. » La
théologie patristique accueillit donc dans son sein sa propre cri-
tique. Ce fut son tort principal; par la, elle empécha le Christia-
nisme d’engendrer une civilisalion & son image (una civilta vero-
rente sua). Bientol. I'Orient chrétien tomba dans la pédanterie.
I'Occident dans la barbarie. I'un et autre dans l'esclavage. et la
Critique mourut (ogni critica fing).

Au moven ige, la Scholastique, reprenant la question des Uni-
versaux, relevée déja par les mystiques de la décadence, exerca
son génie critique dans la recherche de la conciliation du réel et
de I'idéal. La Scholastique fut une critique et prépara la critique
moderne. Elle fut une critique du principe dogmatique de I'Eglise,
puisqu’elle le soumit a I’examen de la raison; elle fut sa propre
critique, car ses trois formes, le réalisme, le nominalisme et le con-
ceptualisme furent la critique 1'un de Pautre ; elle fut enfin la pré-
paration de la critique moderne, car elle donna naissance aux
procédés critiques de Luther et de Descartes.

La puissance du génie critique de la Scholastique apparait, en
oulre, dans son amour de la logique rigoureuse, dans sa sévére
discipline intellectuelle, dans son admirable puissance distributive
el organisatrice, dans la distinction importante qu’elle fit, la pre-
miere, entre le sujet et objet, et jusque dans la subtilité avec la-
quelle elle cachait ses conclusions a I’eeil jaloux de lautorité ec-
clésiastique, dont parfois elle craignit les foudres, mais dont, apres
tout, elle discutait les dogmes. Les uns ont voulu que la Scholas-
tique ait été la docile servante (ancille) de I’'Eglise; d’autres ont
prétendu qu’elle en fut la fille rebelle. Non, elle en fut la critique
latente. « La Scholastique est donc la preuve qu’il existe en Occi-
dent une énergie critique que rien ne peul étouffer. » Bienlot
cette energie se montra ouverlement, la critique agressive surgit



198 B. MAZZARELLA.

au sein méme du catholicisme, et la lutte éclata sur plusieurs
points a la fois. Ockam, dans le domaine de la philosophie, Ar-
nold de Brescia dans le champ de la politique, Jean Huss dans
les questions religieuses en sont des preuves vivantes a cette
époue.

IX.

La critique érudite naquit et fleurit en Italie dés avant la Re-
naissance. Les libertés municipales, I'institution des écoles et des
universités, la création des bibliotheques, la reprise des études
classiques, ’enseignement public du droit romain dés le douzieme
siecle et surtout la formation de la langue et de la poésie nalio-
nales, contribuérent puissamment a préparer le réveil du génie
critique et de la Critique elle-méme.

Dante, le pére de la langue italienne et le créateur de la poésie
réfléchie (poesia riflettute), par la puissance méme de cetle poésie
et de cetle langue, qui repose sur le jugement critique dont elles
sont comme imprégnées, Pétrarque et Boccace, les iniliateurs des
études classiques, par leur grand amour de la science, et tous les
savants italiens, par Pardeur qui les enflammait dans la recherche,
la publication et I’étude intelligente des anciens manuscrits, pré-
parérent la voie & la méthode intime et spéciale (metodo intimo ¢
spectale) de la liltérature européenne el de la critique littéraire
(qui en est le mérite caractéristique. « L’[talie seule eut alors une
critique ingénieuse et féconde. » (Villemain.) « G’est a V'ltalie que
I’Europe est redevable de la renaissance des lettres. » (Tiraboschi.)
« C’est en Italie que naquit la critique moderne. » (Mazzarella.)

Qu’on ajoute a ces principaux facteurs 'action des causes se-
condes, la chute de I’empire d’Orient qui amena en Italie les sa-
vants grees, ’invention de U'imprimerie, la découverle du Nou-
veau Monde, 'influence des discussions philosophiques renouvelées
(’Aristote et celle des controverses religieuses vivifiées par 1’étude
des textes, et ’'on comprendra 'importance de cetle époque pour la
Critique et les progrés que celle-ci put accomplir. Les noms de
Politien pour la littérature profane, et de Valla pour la critique
sacrée, font, sous ce double rapport, la gloire de I'ltalie dans cetle
période. Mais, si 'Italie eut I'honneur de voir la Crilique naitre sur
son sol, elle n’eut point celui de la voir accomplir ses plus beaux
progres et atteindre son plein développement, car le principe cri-
tique ne se manifesta, dans ses rapports avec la conscience morale,
que dans les pavs du nord et au sein de la Réforme religieuse.



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 199

« Le Christianisme réformé, en rendant possible la lecture de la
Bible, a créé partout et toujours une lutte critique, la plus impor-
tante qui jamais ait ew lieu. La parole traditionnelle échappe par
sa nature a tout examen. La parole écrite, au contraire, se préte a
la critique. Or, le grand fait de la Réforme religieuse du seizieme
siecle fut de permettre, au moyen de I’Ecriture, I’action progressive
et réciproque de la Parole biblique sur les cceurs et les esprits, et de
ceux-ci sur la Paroie. Car c¢’est dans celte critique mutuelle (mutua
eritica) (que résident ’énergie et la force du Christianisme. Qu’on le
prive de cette double critique, et aussitot on n’aura plus que des
cérémonies a peu preés paiennes el en quelque sorte les dépouilles
d’un cadavre (come vesti rubate ad uomo ucciso). La vie de U'esprit,
principalement dans les choses religieuses, ne se manifeste et ne
se fonde (u’en jugeant et en élant jugé. Celui qui, de crainte de
se tromper, ne veul ni examiner ni juger et se met a la merci
’autrui, s’égare plus que jamais, car il ote la vie a sa conscience
intelligente et permet & autrui d’élever sur ce cadavre une idole.
Le Ghristianisme, ramené a ses sources, peut, a 1’occasion, par sa
vertu critique, susciter des rebelles, jamais des 1gnorants, ni des
esclaves. Donc, toute la puissance du mouvement religieux du sei-
zieme siecle était contenu dans le fait de présenter aux chrétiens
la parole écrite ala place de la parole traditionnelle.

L’examen des Kcritures une fois commenceé, 'autorité était per-
due, car ancun examen n’accepte d’autres conclusions que les con-
clusions libres.

« Le principal mérite, le mérite incomparable du principe cri-
fique est de rendre intérieur a U'esprit ce qui était extérieur, et de
I'v faire pénétrer, non-seulement par la persuasion et la convic-
tion, mais par une vertu qui, en persuadant et en convaincant,
donne a la pensée la conscience d’elle-méme, la développe, I'orga-
nise et la rend indépendante. La lutte entre I"autorité et ceux qui
protestaient conlre elle, poussa les esprits a la recherche du prin-
cipe fondamental du Christianisme. Il 0’y a aucune critique qui ne
se ressente de son point de départ; celui-ci en gouverne tout au
moins la méthode et la marche. Il était donc naturel que, dans
cette lutte, la maxime fondamentale, établie par chacune des deux
parties, brillat surtout par son caractére d’opposition critique (cre-
tica d’opposizione) a la partie adverse. Il arrive souvent et parti-
culierement dans les discussions religieuses, ou toutes les forces
de 'esprit el du coeur sont mises en jen, que l'ardeur de la con-
troverse fait rechercher la meilleure maniére de combattre 1’ad-



200 B. MAZZARELLA.

versaire, plutot que la vérité méme dn principe. Il v eul done une
crilique de pure controverse qui, certes, fut utile pour 'examen
du Christianisme, pour l'exégese et U'épuration des texies, pour la
recherche des sources historiques, pour appréciation des faits,
des dogmes et des institutions. Mais celte critique, si elle esl utile
pour engendrer et développer la liberté d’examen, ne répond
pourlant pas a loul ce qui est nécessaire a la manifestation des
principes comme tels. Une critique de pure controverse (eritica (i
mera controversin) a toujours quelque chose de servile, parce
qu'elle vise & un butl moins élevé (ue le principe qu'elle veut dé-
fendre. Un principe qui ne sert (qu’a combaltre est peu de chose;
Uimportance d’un principe consiste dans organisation critique de
la vérité (organare criticamente il vero). C'est pourquoi un pur
controversiste est, sans auncun dounte, un critique, et peut meéne
étre un grand critique; matis il a toujours en lui quelque chose e
vulgaire, parce (qu’il parait rechercher moins le triomphe de la vé-
rité que le triomphe de son amour-propre sur ses adversaires,

« La fot sauve, » 8’¢eriaient les protestants. « Sans les ccurres point
de salut, » répondaient les catholiques. Or, lamaxime protestante est
la critique sommaire (sommamente eritica) du pharisaisme. do con-
merce des choses saintes, de tout ce (ui est charnel, visible, céreé-
moniel, de toule aulorité extérieure; caril n’v a rien de plus in-
time, de plus individuel, de moins sujet a la domination extérieure,
que la fol en Dieu. Mais celte maxime qui critique si bien le prin-
cipe opposé, ne fournit pas la critique compléte de 'homme, de
ses besoins, de son avenir. Le fondateur du Christianisme disait :
« Ta foi Ca sauré, » quand, en regard de la doctrine des pharisiens
et desscribes, il voulait faire revivre la conscience individuelle ; mais,
lorsqu’il voulait exprimer le principe cardinal et complet, il s’é-
criait: « Celui qui croit en moi a lavie éternelle. » L’énergie critique
de ces paroles réside surtout dans lemot: « en moz. » D’aulre part, la
doctrine des ceuvres est la critique, une critique excellente et éner-
gique, dela foi morte, ou énervée, ou purement dogmatique ; mais
c’est une doctrine qui, renfermée en elle-méme, demeure incom-
plete, peut favoriser I’égoisme et tend & engendrer une religion
extérieure. Christ, qui commandait les ceuvres, annoncait en meéme
temps le principe qui les enfante, et les met a leur place téléolo-
gique (assesta teleologicamente) dans le Christianisme : « Je suis le
cep, vous eétes les sarments ; celui qui demeure en moi et moi en lut,
celui-la porte beaucoup de fruits; car hors de moi vous ne pouves rien

faire. »



HISTOIRE DE LA CRITIQUE. 201

Toutefois, il est juste de reconnaitre que ces lulles religieuses,
par le développement d’une critique énergique, parfois profonde,
psvchologique, riche en science et en doclrine, préparérent le
triomphe de la liberté et da progres en Europe. Les peuples qui
ne discutent jamais leur religion, surtout les religions (ir’on leur
immpose, sont des penples ou liches ou impuissants. Que penser du
cardinal Bembo . compositeur de sonnets et d’oratoires a périodes
compassées, qui, trouvant un jour le respeclable Sadolet occupé a
une traduction de I’Epitre aux Romains, lui dit: « Laissez done 13
ces enfantillages; de semblables bagatelles sont indignes d'un
homme sérieux? » Qu’est-il a coté des grandes figures de ceux qui
ont scellé la liberté d’examen et de conscience de leur sang et de
leur vie? — Le critérium du Christianisme est Christ lui-méme.
Le prince des historiens modernes, Jean de Muller, disait: « LE-
vangile est I"accomplissement de toules les esperances, le point
d"arrivée de toule la philosophie, 'explication de toutes les ré-
volutions, la clef de toutes les apparentes contradictions du monde
physique et moral; il contient la vie et immortalité. Depuis que
Je connais mon Sauveur, tout est clair & mes veux; grace a lui, il
n’est pas de probléme que je ne puisse résoudre. »

« Mais, au lieu d’arréter leur attention sur le Verbe, les contro-
versistes protestants et catholiques ne s’occupaient qu’a dogmatiser;
aucun d’eux ne sut proclamer que le Christianisme est bien plus
qu'un dogme, et que Christ est le Rédempteur, non parce qu’il a
laissé un catéchisme de doctrines précises, mais parce qu’il a ré-
vele sa sainte et puissante personnalité au sein de I’histoire. »

Oscar CoCORDA.
(A suivre.)




	Histoire de la critique

