Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: Ecce Homo : coup d'ceil sur la vie et I'ceuvre de Jésus-Christ
Autor: Choisy, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379058

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ECCE HOMO

COUP D'(EIL SUR LA VIE ET L'(BUVRE DE JESUS-CHRIST.

On s’accorde assez généralement, en Angleterre, a attribuer le
livre que nous allons analyser au professeur Seelev. Cependant.
comme DPauteur a jusqu’a présent gardé l'anonyme, nous ne
croyons pas devoir afficher son nom & toutes les pages. Du reste.
quand on a lu 'Ecce Homo, on comprend le désir de 'auteur de
s’effacer. et de subslituer & la guerre des noms I’examen des
choses. Son livre s’efforce d’étre un tableau, point une ceuvre de
polémique : peu importait qu’il fut signé d’un nom. C’est aux
lecteurs a juger de la ressemblance du portrait avec 'original. Car
c'est en présence de l'original que nous sommes transportés, de
I'original contemplé dans sa primitive fraicheur, au lieu d’étre
entrevu au travers des traditions de vingt siécles. 11 fallait de I'au-
dace pour enjamber ainsi un passé tout entier ; on risquait de meé-
contenter les uns, de froisser les autres. L’auteur a osé se dépouiller
lui-méme de ses crovances. Il a voulu se replacer devant la per-
sonne méme du Christ. 11 a essayé de laisser parler et agir Jésus
de Nazareth; il a évité a dessein de le faire parler et agir. Ses
lecteurs sont invités, dans la préface du livre, a se reporter, par un
effort d'imagination, au temps ot Christ n’était, selon la descriptior
de saint Luc, qu'un jeune homme donnant les plus belles espé-
rances, bien vu de ceux qui le connaissaient et jouissant de la fa-
veur divine: — puis, a refaire sa biographie, trait a trait, et & accepter
comme conclusions, non pas celles que les docteurs et méme les
apoOlres ont marquées du sceau de leur autorité, mais celles que
les faits seuls, pesés a la balance de la critique, appuient de leur
garantie. L’auteur ajoute qu’il n’offre au public qu’un fragment de
son travail. Aucune question théologique n’y est discutée. Christ,
créateur de la théologie et de la religion moderne, sera l'objet
d’un autre volume que, du reste, ’auteur ne se flaite pas de pu-
blier de quelque temps.

* Ecce nomo. A Survey of the Life and Work of Jesus Christ. Eight edi-
tion. London, Macmillan and Co, 1867. Un vol. in-8° de xx1v et 310 pages.



70 ECCE HOMO.

Tels sont les auspices sous lesquels parut I’Ecce Homo. Le mé-
rite incontestable de ’ouvrage lui gagna bientot une multitude de
lecteurs. Mais, fortune étrange! les opinions se diviserent sur la
tendance du livre et les intentions de 1’auteur, les uns se répan-
dant en témoignages de reconnaissance et d’admiration,les autres
criant a I'impiété, au rationalisme, et cela dans ’enceinte du méme
camp théologique. Sous le méme drapeau, 1'on voyait éclater les
plus graves dissentiments. Ce fractionnement des partis s’explique
pourtant : les questions les plus épineuses étaient passées sous si-
lence ou réservées pour un autre volume, et "auteur s’attachait a
étudier de préférence I'ceuvre morale, les préceptes moraux de
Jésus-Christ. Vous borniez-vous a 1'accompagner sur le terrain
qu’il parcourail? vous deviez éprouver de nombreuses et pures
jouissances. Mais cherchiez-vous a deviner la pensée (u’il ne for-
mulait pas, vouliez-vous lul faire quitter son attitude de prudente
expectalive, de docilité désintéressée vis-a-vis des faits? vous de-
viez éprouver un certain malaise et jeter furtivement sur votre
guide un regard de défiance. Ces sentiers nouveaux, si pleins de
charme, qu’il vous faisait suivre, ou donc vous meéneraient-ils ? Le
silence imperturbable de votre guide n’était pas fail pour vous
rassurer.

L’auteur, harcelé de critiques, a rompu le silence dans une pré-
face plus élendue de sa cinquieme édition. La, il a jeté le masque,
diront les uns, jeté le gant au christianisme ecclésiastique , diront
les autres. Son livre, répéte-t-il, n’est poinl destiné a faire autorité,
mais a provoquer les recherches, a suggérer des idées; 1l ne vise
point a clore la discussion, mais & ’ouvrir; il ne demande qu’a étre
pris en considération et réfuté sur les points ou il péche. Son plan
a été d’interroger les témoins de la vie de Jésus-Christ, et de partir
des faits sur lesquels leurs témoignages sont d’accord. Cette mé-
thode I'a conduit & donner la préférence  I’Evangile de saint Marc :
il cite donc vingt et une propositions extraites de ses pages, et dont
chacune se retrouve presque littéralement dans les deux autres sy-
noptiques. Le quatriéme Evangile est mis hors de cause, son au-
teur se renfermant dans des généralités, et ne mentionnant pas
expressément le devoir de pardonner les injures ou de soulager
les besoins physiques des hommes. Ces vingt et une propositions
portent sur les actes habituels, les propos ordinaires de Christ;
de plus, elles ont trait a des actes et propos publics, frappants,
qu’il eut été difficile de falsifier du vivant et au su de ceux (ui en
avaient été les principaux témoins. On ne peut mettre en doute



RCCE HOMG. 71

que CGhrist n’ait reclame la qualité de Messie: Iauteur accorde
ausst que ’on prétait a Christ, déja de son vivant, le pouvoir d’o-
pérer des miracles. Ces deux faits ressortent des propositions énu-
meérées: ajoutés a celles-ci, 1ls forment le canevas de 1’Ecce flomao,
"auteur s’étant interdit d’y rien ajouter de fondamental, et n’avant
cherché dans les Evangiles que des exemples propres a les faire
comprendre. En conséquence, il a dit passer sous silence les maxi-
mes isolées et sans lien immeédiat avec les parties essentielles du
systeme,

Affermi sar ces bases, l'auteur s’est proposé de monirer en
Christ le moraliste parlant avec autorité et propageant sa doctrine
au moven d’une société. Car la caractéristique du christianisme
consiste, suivant lui, dans cette union de la morale et de la poli-
tique. Ce qui distingue le christianisme du stoicisme, par exemple,
c’est que le premier organise une société et établit une autorité ;
sans celte double sauvegarde, la morale reste a 1’état de spécula-
tion oiseuse. Toute organisation, dont 1’objet suppose 1'exercice
de quelque vertu morale, crée en quelque mesure la vertu dont
elle a besoin. Ce (ue les états sont aux vertus morales de la justice
el de I'honnéteté, ce que les armées sont aux vertus du courage et
de Iobéissance, I'Eglise chrétienne est destinée a 'étre a toutes les
vertus également, mais particulierement a celles (uaucune autre
organisation ne cullive, a la philanthropie, a la miséricorde, au
pardon, etc. On ne doit pas confondre le domaine du christianisme
avec le domaine de la morale: autre chose est de proclamer des
principes de morale, autre chose de mettre les hommes en état de
les pratiquer. La différence est capitale aux yeux de 'auteur. Christ,
affirme-t-il, a fail deux choses. Il a d’abord considérablement
agrandi 'idéal de vertu généralement recu. Ainsi, non content
(’admettre la bienfaisance au rang des vertus, Christ a ramene
toutes les vertus a la bienfaisance, et dans le discours qu’il pro-
nonce au jour du jugement, il ne dit pas un mot de 'honnéteté,
de la pureté, de la fidélité, et considére la bienfaisance comme la
seule épreuve des cceurs; on ne trouvait rien de pareil dans le
code moral des anciens. Christ a ensuite mis en mouvement un
meécanisme propre, s’il fonctionnait convenablement, a élever plus
haut encore I'idéal de la vertu : savoir I'Eglise chrétienne. Mais ici
'on se récriera sans doute : on demandera si, tel étant I'objet de
I'Eglise chrétienne, celle-ci n’a pas échoué dans sa mission? A quol
Pautenr répondra (ue 'Eglise chrétienne n’a point complétement
échioué, mais qu’elle a certainement gravementmanque a sa vocetion.



i3 ECCE HOMO.

Elle a rendu les hommes jusqu’a un certain point philanthropes.
elle les a détournés pour la plupart de vengeances excessives, elle
a considérablement élevé le niveau moral de la femme. Au moven
age, elle a réussi a fondre ensemble des races étrangeres. D’autre
part, il faut avouer que, depuis la Réformation, elle a plutot agi
dans le sens de la division que dans celui du rapprochement, et,
de plus, que, dans tout le cours de son histoire, elle ne s’est mon-
trée que la trop fidéle ennemie de la liberté. A mainte et mainte
reprise, elle a prété main-forte au despotisme; plus d’une fois, elle
a couvert de son manteau de mauvais gouvernements, et retarde
la marche du progrés: souvent elle a étouffé la vérité, et s’est li-
guée avec l'erreur et le mensonge: et, de nos jours, il lui manque
précisément la qualité que son fondateur appréciait le plus, ori-
ginalité, puisqu’elle tombe dans le vice de l'insipidité, qu’il avait si
sérieusement dénoncé. Nous vovons, en revanche. autour de nous,
des gens qui n’onf pas recu d’éducation chrélienne el d’autres
qui ont rompu avec le christianisme, donner I’exemple de cette
tendresse, de ce dévouement, de cette ardeur et de cette élévation
de sentiments, dont Christ avait été le type vivant: c’est chez eux
(que nous retrouvons cetle jeunesse, cetle fraicheur d’impressions
qui font généralement défaut aux Chrétiens.

On peut accorder tous ces points, sans concéder un moment
que le monde puisse se passer de Christ el de son Eglise. Si I'on
rencontre souvent une morale élevée et complete en dehors de
I’Eglise, il est rare qu'elle fleurisse en dehors de son influence.
On peut encore appeler I’Eglise, I'Université morale du monde, la
seule grande Ecole de vertu existante. Nous respirons un air im-
prégné de christianisme ; notre conception méme de la vertu est
chrétienne ; nous avons contracté nos habitudes de sentiment et
de langage sous la discipline de I'Eglise chrétienne. Ce n’est pas
que I'Eglise soit la seule institution qui ait pour fin de cultiver la
vertu; mais c’est la seule qui se pose carrément et délibérément
comme lelle, et qui offre le type de vertu le plus accompli. Du
reste, les abus et les corruptions de I’Eglise ne prouvent rien contre
son utilité, & moins qu’on ne montre qu’ils en sont inséparables.
La source de tout le mal est dans lillusion que I'Eglise existe en
vue d’un autre hut que 'avancement de la vertu, et qu’elle puisse
prospérer indépendamment des efforts tentés pour réaliser sa fin.
L’Eglise a failli, mais elle n’a pas plus failli que la société civile
elle-méme.

Lauteur. en terminant. se lave du reproche  avoir publié un



ECCE HOMO. 73

livre incompletl, en rappelant qu'il n’a annoncé qu'un fragment.
On 1'a accusé d’avoir déguisé ses opinions théologiques : cela est
vrai en ce sens (qu’il ne les a pas publiées, et bien d’autres que lui.
a ce compte, partageraient sa culpabilité. Quant a lui, il se félicile
d’avoir attiré 1’attention du public sur un élément particulier du
christianisme , celui sur lequel presque tous les hommes peuvent
s’accorder, celui méme dont le plus grand nombre des docteurs
chrétiens font bon marché. précisément parce qu’ils le supposent
généralement admis.

Notre auteur divise son ouvrage en deux parties: dans la pre-
miére, il nous fait connaitre le personnage désigné par le titre de
son livre, et nous initie a son plan de régénération de I'humanité
par ’établissement d’une société dont il sera le chef: dans la se-
conde, il analyse la législation a laquelle est soumise la république
chrétienne de par la volonté de son Chef.

PREMIERE PARTIE.
JEAN-BAPTISTE.

Chrisl a eu un Précurseur au sein de la socielé juive. Jean-Bap-
tiste a eu le privilége d’accomplir deux choses : inaugurer un
régime nouveau, et se deésigner un successeur plus grand que
lui-méme. Ses impressions sur le caractére de Christ se résumaient
toutes dans le titre qu’il lui donnait d’Agneaun de Dieu qui Ote
les péchés du monde. Un Agneau était 1’embléme de cet état d’ame,
objet de tous les soupirs, dont I’absence frappe de stérilité la plu-
part des vies, — de ce Ciel qui est partout pour ceux qui le pos-
sédent et cependant presque nulle part, tant nous sommes inca-
pables d’y entrer. Jean-Baptiste n’était point un Agneau dans ce
sens du terine, mais un rude athléte, un homme qui ne pouvail
acheter la paix de 1’dme qu’au prix de luttes prolongées. Son in-
(uiétude d’esprit I’avait poussé au désert ; 1a il avait été aux prises
avec des pensées qu’il ne pouvait maitriser, et c’était de 1a qu’il
avait jeté le cri d’alarme a sa nation. Jean était plutot du nombre
des chiens de garde du Berger que du nombre de ses agneaux.
Aussi s’inclinait-il devant la supériorité de Celui dont la paix n’avail
jamais été troublée, et rendait-il hommage a la majesté de la Féli-
cité spirituelle. Celui qui devait réconcilier Dien et I’homme, devait
d’abord étre en paix avec lui-méme. La porte du ciel, si 'on peu!
ainsi s’exprimer. ne peut s’ouvrir que du dedans. Chrisl devait.



7k

i3 ECCE HOMO.

d'apres le Baptiste, vanner la nation, faire le triage des bons et des
mauvais. I devait ensuite baptiser de St-Esprit et de feu. Au bap-
téme de Jean, froid et négatif, il fallait faire succéder un baptéme
d’enthousiasme, doué de la double vertu de réchauffer et de puri-
tier : car il appartient a toute chaleur morale de purifier le cceur.
Aucun cceur n’est pur (ui n’est pas passionné ; aucune vertu n’est
sure d’elle-méme qui n’est pas enflammée d’enthousiasme. Or,
Christ se proposait précisément d’introduire dans le monde cette
vertu enthousiaste, et 1’Eece Homo ne sera qu’un commentaire sur
ce texte.

LA TENTATION,

Arrétons-nons encore un moment sur le seuil du ministére de
Christ. Nos biographies nous racontent des tentations dont il
irtompha au désert, mélées de circonstances miraculeuses. Des mi-
racles, en eux-meémes, sont chose extrémement improbable et ne
peuavent étre admis que sur un témoignage collectif d'une grande
force. Certains miracles des Evangiles, tels que la résurrection de
Christ. apparition de Christ a saint Paul, les dons de guérison pos-
sédés par Christ reposent sur un ensemble de témoignages (rés-
~atisfaisant. et prétent a leur tour a des miracles moins sévere-
ment controlés Uappui de leur autorité. Toutefois, rien n’est plus
naturel que la présence dans nos biographies, au milieu de fails
authentiques, de circonstances exagérées, ou meéme inventées. Au-
cun témoin oculaire ne nous rapporte les incidents de la tenta-
tion. Nous ne devons pas oublier (ue le récit de la tentation, si
nous pouvons v ajouter foi, nous vient de Christ lui-méme, et con-
itent, selon toute probabilité, avec les faits, les commentaires du
Maitre sur les faits. Nous devons peut-étre entendre que Christ fut
tenté de faire (quelque chose qui, apreés mure réflexion, dut lui
paraitre revenir a un acte d’obeéissance au Malin Esprit.

On concoit parfaitement, malgré le silence gardé sur ce point
par nos biographies, que tel put étre 'effet produit sur lui par le
sentiment naissant de ses pouvoirs miraculeux. Christ était un
Agneau,l’Agneau de Dieu,dénué d’ambition,animé d'une confiance
en Diea d’une rare simplicité. Maintenant le voici placé dans une
position absolument nouvelle, en dehors de tout exemple, de tout
précédent, revétu de pouvoirs non-seulement extraordinaires, mais
surnaturels et illimités, et livré entierement a son instinct inné de
vertu pour s’orienter dans ses décisions morales. Ces dons élranges
le confondent plus (u’ils ne 'exaltent : il refuse d’emplover a son



KCCE HOMAO. 75
profit personnel le dépot sacré qu’ilarecu dans 'intérét des autres.
Tenté peut-étre de recourir a la force pour établir son régne de
Messie, il se détermine de propos délibéré a suivre une autre ligne
de conduite, & fonder son empire sur la libre adhésion et non sur
les terreurs de I’humanité. & se livrer & ’humanité tel qu’il est,
sans défense, avec ses prétentions royales. avec sa pureté et sa su-
périorité redoutables, et, (uelques cruelles persécutions (que 1’en-
vie puisse lur susciter, & n’employer ses pouvoirs surnaturels qu’a
faire du bien aux hommes.

LE ROYAUME DE DIEU.

Christ, avons-nous dii, avait un plan: ce plan, ¢’étail de restaurer
la théocratie telle qu’elle avait existé du temps de David, de placer
a sa téte un monarque visible. et d’étre lui-méme ce monarque.
Christ fit revivre la théocratie et la monarchie, sous une forme
non-seulement différente du svstéme de David, mais absolument
neuve et originale. Il entendait Pceuvre du Messie d’une maniére,
et les Juifs d'une autre. Ceux-ci portérent plainte contre lui devant
les autorités romaines, accusant d’étre un personnage dangereux;
mais leur véritable grief était précisément qu’il n’était pas dange-
reux. Pilate le fit mettre a mort sous couleur ¢ue son rovaume
était de ce monde, et les Juifs solliciterent son exécution, parce
ijue son rovaume n’était pas de ce monde. En d’autres termes, ils
ne pouvaient pas lui pardonner de prétendre a la rovauté et de
répudier en méme temps 'usage de la force. Ce n’était pas le roi
qui les choquait en lui, ce n’était pas non plus le philosophe, mais
¢"était le rot en habit de philosophe.

LA ROYAUTE DE CHRIST.

Christ, en s’intitulant roé, et en méme temps roi du Royaume de
Dieu, en d’autres termes, roi chargé de représenter la Majesté de
Uinvisible Roi de la théocratie, réclamait d’abord la dignité de
fondateur, puis celle de [législatenr, et enfin, dans un sens plus
élevé, celle de juge de la nouvelle société.

Jusqa’a lui, aucun roi de la maison de David n’avait rempli les
deux fonctions les plus élevées de la dignité royale: savoir la
vocation de la nation et la promulgation de ses lois. Christ con-
centra sa pensée sur les ceuvres capitales et fondamentales de la
royauté idéale. A I’égal de tous ses contemporains, il respecta la
législation de Moise, mais il se proposait ouverlement de la rem-
placer par une législation émanée de sa propre autorité. Son role



76 ECCE HOMO.

fut plutot celut d'un nouveau Moise que d'un nouveau David. Bien
plus : non-seulement il prit sur lui d’annoncer que 1'ceuvre accom-
plie au Sinai était a refaire. mais il se déclara chargé de renouveler
I'cenvre primitive accomplie par le Roi Invisible en Chaldée, lors de
I’appel de la nation a D’existence. Christ denc refusa, a la vérité. de
commander des armées ou de présider des cours judiciaires, mais
il s’engagea a accomplir ces ceuvres plus grandes attribuées a Jeho-
vah par les cantiques nationaux, et entreprit d’étre le pére d’un
royaume éternel et le 1égislateur d’une société aussi vaste que le
monde. Christ fut plus encore qu’un nouveau Moise et qu'un
nouvel Abraham. On en était venu chez les Juifs, depuis Moise, &
soupconner 'homme d’étre immortel, el cette découverle avait
imprimé un prodigieux élan a la morale. Christ répudia les fonc-
tions de juge dans les causes civiles, pour s’attribuer le droi
de jugement dans les affaires divines. Aux uns il garantissait le
pardon de leurs péchés, aux autres il faisait entendre de séveres
sentlences. Bref. il se considérait comme le maitre du ciel et de
I’enfer.

LES TITRES DE CREANCE DE GHRIST.

Trois choses nous étonnent dans le plan de Christ: d’abord sa
frappante originalité, puis la calme assurance avec laquelle il I'exé-
cute, enfin le prodigieux succes dont il a été couronné. Ses mira-
cles nous donnent la clef du succeés étonnant de son étonnant
dessein. Nous ne discutons pas pour le moment la réalité de ces
miracles ; nous constatons simplement le fait que Christ se donna
pour faire des miracles. Nous affirmons méme que ses disciples le
regardeérent comme opérant des miracles, et lul accorderent en
conséquence P'autorité et la dignité dont il se réclamait. Sans
doute, les récits de ces miracles peuvent étre empreints de quelque
exagération; il est possible que, dans ceriains cas spéciaux, des
histoires aient trouvé cours qui ne reposaient sur aucune bhase
solide ; mais, & tout prendre, les miracles jouent un role si impor-
tant dans le plan de Christ, que toute théorie qui voudrait les
mettre entierement sur le compte de 'imagination de ses disciples
ou des temps postérieurs, détruirait complétement la crédibilite
de nos documents et ferait de Christ un personnage aussi fabu-
leux qu’Hercule. Or, le présent traité vise a montrer que le Christ
des Evangiles n’est pas un mythe, en faisant ressortir I’harmonie
intime qui régne entre tous les grands traits de la figure dessinée
dans nos hiographies, en méme temps que le cachet d’originalité



ECCE HOMO. i

qui les distingue et ne permet pas de voir dans cette figure le
produit de ce (qu'on appelle la conscience du siécle. La réalité des
miracles de Christ dépend de ’opinion (ue nous nous faisons de
sa veracité. Provisoirement, nous pouvons les supposer réels.

Ce ne furent point les miracles de Christ qui lui conquirent
I"assentiment des hommes, car les démonstrations de puissance
effraient, repoussent auntant qu’elles attirent, et neutralisent le pres-
fige de la sagesse et de la bonté. Christ ne recourut pas davantage
a la persuasion et s’abstint de faire valoir les mérites de son sys-
téme et de sa législation. Le plan qu’il adopla eut ’avantage, non-
seulement de commander I’obéissance, mais encore d’exciter 1’en-
thousiasme et le dévouement. Il fit contracter aux hommes une
dette immense envers lui, 1l en fit ses obligés. Il les convainquit
qu’il était un personnage d’une grandeur transcendante, un per-
sonnage (ui n’avait besoin d’aucun de leurs dons, a qui ’on ne
pourrait conférer aucun avantage en le comblant de richesses et
de ¢loire, et qui, du sein de sa grandeur, condescendait, par pure
bonté, a leur faire du bien. Il leur montra qu’a cause d’eux il se
soumettait a une vie de labeur et de privations, et s’exposait a
I’implacable malice des puissants du jour. Ils le virent soufirir de
la faim, quoiqu’ils le crussent maitre de changer des pierres en
pain; ils le virent repousser lesprétentions royales, quoiqu’ils crus-
sent qu’il ne dépendait que de lui de s’emparer, & un moment
donné, de tous les rovaumes du monde et de leur gloire; ils le
virent courir des risques de mort, ils le virent enfin expirer aprés
une cruelle agonie, bien qu’ils crussent que, s’il I’etit voulu, aucun
mal ne I’et atteint, et que les anges mémes se seraient empresseés
de le recueillir dans leurs bras, dés qu’il se serait précipité du haut
du temple. Au spectacle de ses souffrances et devant la preuve
donnée par ses miracles du caractére volontaire de son martyre,
les coeurs furent touchés; on passait de la compassion pour tant
de faiblesse a I’admiration d’une puissance aussi illimitée ; on était
sous ’empire d’une reconnaissance, d’une sympathie, d’un éton-
nement que rien au monde n’elt pu exciter au méme degré, et
quand, de ses actes on passait a ses discours, et que 1’on retrouvait
ce méme renoncement qui avait guidé sa vie, recommandé comme
le principe directeur de toute vie, la reconnaissance engendraitune
joyeuse obéissance; au renoncement on répondail par le renonce-
ment, et, dans le secret des cceurs, la loi et le législateur deve-
naient ’objet d’'une méme et profonde vénération.



78 EGCCE HOMO.

LHRIST ET SON VAN,

Nous avous contemplé I'Eglise chrétienne dans Uidée que s’en
formait son fondateur, et avant qu’elle se réalisit. Considérons
maintenant 'exécution du plan concu par Christ, plan qui consis-
tait & rétablir sous une forme mieux adaptée a des temps nouveau
la société divine dont ’Ancien Testament renferme 1'histoire. Les
traits distinctifs de 'ancienne théocratie étaient, disons-nous.
1° la vocation divine el P’élection d’Abraham; 2°1la législation
divine donnée a la nation par I’entremise de Moise: 3° la respon-
sabilité personnelle de chaque membre dela théocratie envers son
Roi Invisible. Nous découvrirons qque les points de divergence
entre ’ancienne et la nouvelle théocratie sont les suivants. L’an-
cienne théocralie s’était fondée en dehors de toule organisation
politique preéexistante, ce (ui lui avait permis de se créer une orga-
nisation politique a elle. Les lois de cette théocratie avaient pour
sanction des peines temporelles, les seules qui pussent entrer en
vigueur a une époque ou I'immortalité de I’ame n’était pas encore
reconnue. Au contraire, la nouvelle théocratie se fondail au sein
d’une communauté politique fort civilisée et fort jalouse ; aussi ne
possédait-elle aucun systéme de rétribution temporelle ; mais. en
revanche, ses ressortissants croyaient vivre sous le regard d'un
juge dont le tribunal est au ciel et dans les mains de qui Ton
tombe apres la mort. De plus, sous Pancienne théocratie, une seule
famille avait été mise a part, tirée de la masse de 'humanité. Mais
la nouvelle théocratie recrutait dans ’humanité entiére, an moven
(’une sommation suffisamment générale et toutefois d’un effel
limité, tous ceux qu’animait Pamour naturel du bien, tous ceux
qui se sentaient assez d’enthousiasme pour adhérer a une grande
cause, el assez de dévouement pour lui faire quelque sacrifice. Ce
dernier point demande quelques explications. Aucune tache n’es!
plus ardue pour les moralistes que de déterminer si un homme
est bon ou non. §’il est vrai que I’homme de hien fait de bonnes
actions, il n’est pas nécessairement vrai que celui qui fait de
honnes actions soit un homme de bien. Un prudent égoisme vous
conseille de suivre les sentiers de la vertu aussi catégoriquemeni
que la vertu elle-méme, et, d’autre part, une mauvaise éducation.
de mauvais exemples ou 'empire de la nécessité sont des causes
de mauvaises actions non moins fécondes que des penchants
vicieux. Christ se montra durant toute sa vie profondément pénétreé
de ce fait. Ce qu’il demanda done aux hommes dans son appel. ce



EOGE HOMO. 749

fut quelque supréme résolution, quelque sacrifice important. La
discipline de Christ mettait la nature humaine 4 une plus rude
épreuve qu’il ne semblait, car elle exigeait une certaine initiative
morale et une énergie de régénération personnelle que les hom-
mes trouvent a la longue plus onéreuses que les austérités et les
privations physiques les plus sévéres. Mais de quel nom s’appelle la
qualité qui fait traverser victorieusement I’épreuve a un homme *
Les premiers chrétiens avaient un mot pour la désigner : celui de
foi. Christ substitua au critére d’une conduite réglée admis par la
sociéte, le critere de la foi. A strictement parler, celle-ci n’est pas
une vertu chrétienne; elle est la vertu requise de quiconque vent
devenir chrétien. Tout homme qui manifeste un attachement in-
stinclif pour le bien, lorsque celui-ci lui est vivement dépeint, qui.
sans heésiter, se range de son parti, et qui en fait son atfaire, a la foi.
Peut-étre a-t-11 des habitudes vicieuses, mais lIa noblesse, la lovauté
le son attachement le placeront au-dessus de plus d'un de cenx
qui pratiquent la vertu. Peul-étre est-il rude de pensée et de carac-
tére, mais il inclinera sans en avoir conscience du coté de ce qui
est droil. Tandis que les autres vertus ne f(leurissent guere que
chez de belles organisations naturelles et dans des circonstances
i’éducation favorables, les hommes les plus incultes et les moins
doués peuvent donner des signes de fol. Tandis que les autres
vertus supposent un certain degré de civilisation et de connais-
sance, la foi peut projeter un reflet de noblesse sur des figures a
demi brutales. Le sauvage impnissant peut admirer, adorer, obéir
avec enthousiasme. Celui qui ne distingue pas le bien peut savoir
qu'un autre le distingue ; celui qui n’a point de loi peut avoir uiu
maitre; celui qui est incapable de justice peut étre capable de fide-
lité; celui qui comprend peu peut se faire pardonner ses pechés
parce qu’il aime beaucoup.

CONDITIONS D’ENTREE DANS LE ROYAUME DE CHRIST.

Nous nous demandons maintenant: Qu’est-ce que 'obéissance
a I’appel de Christ impliquait? Nous pouvons d’abord affirmer. en
pleine confiance, que les premiers disciples de Christ n’étaien
point tenus de recevoir certains articles de fol, et méme que tels
et tels articles ne s’étaient jamais présenlés a leur esprit. Ce ne ful
que depuis que I'Eglise eutrecu les lois de son fondatear, lois con-
tenant non-seulement des régles pour la pratique de la vie. mais
encore des enseignements relatifs 4 la nature de Dieu et aux rela-
tions de ’lhomme avec Dieu. que 'on commenca a entendre par



80 ECCE HOMO.

christianisme, non pas la simple fidélité a la personne de Christ,
mais 'obéissance aux regles de vie posées par lui, et la franche
acceptation de ses doctrines théologiques.

Autre chose est d’étre un Chrétien imparfait ; autre chose d’étre
absolument indigne du titre de chrétien. Aussi est-il universelle-
ment recu entre chrétiens que nul ne doit étre frappé d’exclusion
pour des infractions aux lois de Christ, qui n’offrent pas la gravité
du scandale. On ne prononce point de senlence d’excommunication
contre des hommes manifestement adonnés a quelque vice anti-
chrétien, comme 1’égoisme ou 'esprit de parti. Nous les tolérons,
parce (ue nous reconnaissons combien il est difficile de triompher
J’un vice enraciné, et nous tenons charitablement compte de ses
efforts & ’homme qui n’a pas visiblement extirpé ses vices. Nous
avons raison. Seulement, nous devrions étendre aux crovances
imparfaites la tolérance que nous accordons a la conduile impar-
faite. Car 1l est tout aussi difficile de bien penser que de bien agir
ou méme de bien sentir. Et quand tout le monde accorde (qu’une
erreur est moins criminelle qu’une mauvaise passion, il est mons-
irueux que celle-1a soit la plus sévérement punie; il est monstrueux
que Christ, qui se disait ’ami des péagers et des gens de mauvaise
vie, soit représenté comme I'impitoyable ennemi des malheureux
(qui cherchent la vérité. Cette différence d’appréciation provient de
ce (que tous les hommes savent, par leur propre expérience, les
difficultés qui s’opposent & la pratique de la vertu, et que peu
d’hommes se rendent compte des difficultés qui arrétent Pami de
la vérité. Le moyen de s’en étonner, quand la pluparl des gens
réduisent la recherche de la vérité a la répétition des maximes
recues autour d’eux! Mais, du moment gu’on reconnait que ce
n’est pas une petite affaire d’arriver a croire pleinement et ferme-
ment la théologie de Christ, il s’ensuit aussitot que 1’on peut étre
an Chrétien sans cela. Christ témoigna, en effet, toujours des
égards aux incrédules et aux esprits hésitants, lorsqu’il les esti-
mait honnetes.

Nous reprendrons donc notre question: Qu’est-ce que 1’obéis-
sance a ’appel de Christ impliquait? Et nous répondrons que ceux
qui se groupaient autour de lui contractaient d’abord I’engage-
ment de lui étre personnellement fidéles. Sur la base commune
de cet engagement, Christ les réunit en société, puis il promulgua
une législation compléte, intimement liée & certaines déclarations
faites, de sa propre autorité, sur la nature de Dieu, sur les rapports
de I’homme avec Dieu et sur le monde invisible. Le nouveau



ECCE HOMO. 81

Moise est jntiniment plus tolérant qae P’ancien, car il n’est pas
("actes particuliers que le chrétien ne puisse se faire pardonner.
Quelles que soient ses désobéissances, (uel'e que soit son incrédu-
lité ou son ignorance en matiére de doctrine, il ne perd pas son
titre de chrétien, car on considére dans I’Eglise chrétienne que
’homme le plus souvillé de crimes, et méme le plus infortuné dans
ses ten.atives de révolte contre des habiiudes vicievses, comme
aussi I’homme dont les notions spéculatives sont les plus erronées
ou les plus désolantes, peuvent encore posséder ce germe de bien
que Christ appelait la foi. Mais, d’antre part, le nouvean Moise est
infiniment plus exigeant que 'ancien, car va chrétien aurait beau
observer scrapulevsement toute la loi, il n’en serait pas moins
irappé d’exclusion si sa conduite ne procédait pas d’un sincére sen-
fiment du bien. Aussi la maxime s’accrédita-t-elle, dans le sein de
I’Egtise chrétienne, que I’homme est justifié par la foi, sans les
ceuvres de la loi.

LFE, BAPTEVE.

Il était nécessaire de conven'r de (uelque signe auquel on put
reconnaitre le disciple de Christ, et dont I'usage fournit vne ga-
rantie de sa lovauté envers son maitre. Christ institua le baptéme
et le rendit obligatoire pouv tous ses d'sciples.

REFLEXTONS SUR LA NATUGRE DE LA SOCIETE FONDEE PAR CHRIST.

Apres avoir constaié ce que Christ se proposait de fa‘re et a fait,
comparons son plan & d’autres plans du méme genre. L’objet de
la société divine est que la volonté de Dieu se fasse svr la terre
comme au ciel, qu’il s’accomplisse un progrés moral. Or, depuis
le temps de Socrate, la philosophie a poursuivi la solution de ce
meéme probléeme. Au premier abord, Socrate et Christ nous appa-
raissent sous un jour semblable, tous deux entourés d’un cercle
de disciples ravis dont i's faconnent ’esprit et le caraclére par
leurs discours, tous deux discutant des questions de morale, le
Grec s’adressant aux Grecs par des raisonnements serrés, et le
Juif parlant avec autorité et sérieux. A premiére vue, il y a entre
eux un rapport frappant, et la différence parait légére. Mais si
nous procédons a une comparaison plvs sévére, nous trouverons,
au contraire, ue le rapport est accidentel, tandis que la différence
est radicale. Christ fonda une société a laquelle ' jugea bon de
donner pendant quelque temps des instructions; Socrate et les
autres philosophes instruisaient des disciples qui jugérent bon de

6



82 EGCE HOMO.
se former en sociélé pour recevoir cette instruction. Aussi. tandis
que ces derniers se donnaient un nom dérivé de la sagesse qu’ils
possédaient et communiquaient, et s’appelaient philosophes. Christ
tira son titre de la communauté qu’il avail fondée et qu’il gouver-
nait, et s’intitula roi. La différence de méthode qui les sépare se
montre aussi radicale et fondamentale. Socrate ne voit que le rai-
sonnement et fait peu de cas de l'autorité personnelle ; Christ
place lautorité personnelle partout, et recourt a peine a 'argu-
mentation. Socrale ne se lasse pas de se rabaisser lui-méme et de
dissimuler sa supériorité a ceux avec qui il converse; Christ s’exalte
perpétuellement lui-méme. Socrate conteste énergiquement ce
que tous admettent et récuse 'hommage rendu par Ioracle a la
supériorité de sa sagesse; Christ affiche constamment des préten-
tions a la suzerainelé sur tous les hommes et & la rovauté univer-
selle, que plusieurs sont disposés a lui contester. IIs ne différent
pas moins dans les conditions qu’ils font & leurs disciples. Socrate
ne se faisail aucun souci de U'opinion qu’avaient de lui ceux qui le
fréquentaient: i folérait de leur part les manques d’égards. mais
il avait fort a coeur le sujel de la discussion et le triomphe de sa
méthode. Christ, au contraire, ne demandait qu’un certain attache-
ment a sa personne, et n’avail point hite de dissiper les erreurs
intellectuelles de ses fideles.

Christ se proposait un objet absolument différent de celui de
Socrate et usait de moyens tout autres. Le martyre fut un accident
dans la vie de Socrate, et I’enseignement oral un accident dans la
vie de Christ. L’influence du premier, toute intellectuelle s’exerca
sur la pensée; celle du second, toute personnelle, sur le senti-
ment. Qui. parmi les disciples de Socrate, songe fort & son mar-
tyre ? Ce n’esl 1i qu’une helle page de I’histoire, el ce n’est pas
ce qui fail I'importance de Socrate pour le genre humain. Socrale
serail mortl dans son lit qu’il n’en serail pas moins le créateur de
la science. Mais nous avisons-nous de séparer la doctrine de Christ
de sa vie? Nous ne trouvons rien dans celle-la que nous ne puis-
sions trouver ailleurs. Socrate el Christ ont tous les deux énonce
des pensées remarquables et eu une vie remarquable: mais la
place de Socrate dans I’histoire lui a éLé conquise par ses pensees,
non par savie: celle de Christ par sa vie, non par ses pensees.

La philosophie est une chose, et le christianisme en est une
autre. Leur différence git en ceci. que la philosophie se flatle de
guérir les vices de la nature humaine en agissant sur l'intelligence.
au lieu que la religion chrétienne aspire a faire 'éducation du ceenr.



ECCE HOMO. 33

Toutes deux s’efforcent de persuader aux hommes de faire le bien;
mais la philosophie se charge d’expliquer ce qui est hien, tandis
que le christianisme se pique de disposer les hommes a le faire.
Christ s’en va chercher ses matériaux parmi le rebut; car il ne se
propose pas seulement de rendre les bons meilleurs, mais aussi
de rendre les mauvais bons. Sa méthode est la suivante. Com-
mencez par faire contracter a un homme un fort attachement per-
sonnel; arrachez-le 4 lni-méme : offrez-lui comme obhjet d’attache-
ment une personne d’une bonté frappanie et manifeste : adorer
cette personne sera le meilleur exercice de vertu auquel il puisse
se livrer. Faites-lui préter a celte personne un serment dobéis-
sance jusqu’a la mort, et faites-le vivre en compagnie de gens liés
par le méme engagement. Sans cesse il aura devant les veux
I'idéal auquel il peut atteindre lui-méme. Son cceur se remplira
de sentiments nouveaux, un monde nouveau se révelera graduel-
lement & lui, un nouveau moi s’affermira au sein meéme de son
ancien moi, et il s’opérera en lui un changement qu’il exprimera
sous le nom de nouvelle naissance. — Prenez maintenant la philo-
sophie: elle agit par le raisonnement, et en éclairant I’esprit, en
indiquant les méprises, en révélant la vraie nature des choses.
Comment jamais un méchant homme se transformera-t-il en
homme de bien par des procédés pareils ? O est la démonstration
qui fera préférer a I'égoiste les intéréts d’autrui aux siens propres?
Votre dialectique I’obligera peut-étre a reconnaitre le bien, mais
ou est la dialeclique qui I'obligera ale faire ? Bien loin de faire nai-
tre de bonnes impulsions. la philosophie tend & les paralyser et a
les détruire. Car une activité intellectuelle soutenue nuit en quel-
que mesure aux sentiments qui sont 'ame méme de la vertu.
et fait prendre gout & la solitude; la solitude est la mort de la
vertu. On ne peut trouver de contraste plus saillant que celui qui
éclate entre les caractéres formés par la philosophie et ceux formés
par le christianisme. La flamme manque aux premiers, leur con-
science se perd dans les calculs et a de honteuses deéfaillances. Les
seconds bralent d'un feu sacré, et sous 'empire d’influences de
personnes, et non d’influences d’arguments, ils pratiquent des
vertus spontanées au lieu de vertus réfléchies: jusque dans la soli-
tude, ils se sentent sous le regard de leurs nobles modeéles. d’au-
torités révérées, et rougissent de la moindre impure imagination
qui vient troubler le ciel de lenr ame.



84 ECCE HOMO.

SECONDE PARTIE.
La Législation de Christ.

COMPARAISON DE LA LEGISLATION DE CHRIST AVEC LES SYSTEMES
PHILOSOPHIQUES.

Christ a résumé la loi chrétienne dans sa personne et dans sa
vie: ses paroles ne doivent donc pas étre séparées de ses actes.
Nous possédons un exposé général des lois du nouveau royaume
dans le discours communément appelé Sermon sur lo montagne.
Chacun le considére comme le document fondamental de la mo-
rale chrétienne, et quelques-uns estiment qu’il constitue le titre
principal de Christ aux hommages du monde. Le style n’en est ni
purement philosophique, ni purement pratique. Tout en en appe-
lant partout aux principes premiers, ce discours ne les énonce
point sous une forme abstraite, et tout en descendant aux détails
et aux cas particuliers, il ne perd jamais de vue les principes pre-
miers. Son objet est le bien, non la vériteé.

Nous voyvons, dans ce discours, Christ aux prises avec les homines
sensuels. On peut attaquer le sensualisme de deux maniéres. On
peut, en premier lieu, lui donner raison quant a la fin qu’il se
propose, mais 1’accuser de maladresse dans le choix des movens.
Le plaisir est une plante délicate qui ne peut se cultiver qu’avec
beaucoup de soins et de recherches. Ce qu’il faut reprocher &
I'homme sensuel, ¢’est non pas d’aimer trop le plaisir, mais de ne
Iaimer pas assez, de ne le rechercher pas avec plus d’ardeur et
de se laisser décevoir par des apparences et des contrefacons. Ainsi
pense I'épicuréisme. Notre principale objection a cette doctrine
n’est pas tant (u’elle fait du plaisir le summum bonum, mais plutot
qu’elle recommande d’avoir toujours en vue ce summum bonwm.
Car il est loin d’étre prouvé que le moyen d’atteindre une chose,
ce soit d’yviser. Au contraire, telles et telles choses ne s’obtiennent
qu’en les perdant de vue. Ainsi, pour éclaircir notre pensée par
un exemple, on n’éprouve aucune peine a respirer d’une maniére
égale, tant que ’on n’y pense pas; mais donnez-vous en la tiche.
vous ne le pourrez plus. Nous en dirons autant de plus d’une vertu
morale. On n’acquiert pas la simplicité de caractére en y pensant;
plus vous y penserez, plus, au contraire, vous vous jetterez dans
’extréme opposé de la préoccupation de vous-méme. Ce n’est pas
en vous comparant aux autres et en notant vos déficits (que vous
parviendrez a la grice de ’humilité ; une pareille méthode abouti-



EGCE HOMO. 85

rait plutot a vous enfler d’orgueil et d’hypocrisie. De méme, 1'ex-
périence de la vie nous atteste que le plaisir, dans son sens le plus
élevé, la joie vraie et profonde, ne s’acquiert pas par des movens
artificiels. Aussi, ne nous étonnons-nous pas de voir Christ occuper
un terrain fort différent pour combatire le sensualisme.

On a essavé d’une seconde méthode de réfutation : on a dit
que I'homme sensuel fait des plaisirs charnels son objet, et qu’il
oublie par l1a que I'homme posséde une ame aussi bien qu’un
corps. d’ou suit qu’il devrait ne pas se préoccuper des intéréts du
corps. et rechercher ceux de 1'ame. Ce raisonnement a le double
tort, d’abord de ne convaincre personne, puis de rabaisser le corps
en le dépouillant de toute noblesse. Les disciples de cette docirine
en concoivent une froideur dénaturée pour toute beauté de la na-
ture, et, faisant peu de cas de leurs propres conforts, s’inquiétent
peu du bien-étre physique du prochain, et deviennent cruels et
insensibles. Christ, en législaleur pratique, n’a pas dénigré le corps:
il aséparé d’emblée sa cause de celle de 1ascétisme et du stoicisme.
Tandis que les partisans de ces tendances disaient : « Affranchissez-
vous des besoins du corps. » Ghrist, disait: « Vousavez hesoin de
ces choses. »

Christ a pris I'étrange position que voici : il a déclaré que le
plaisir nous était nécessaire, et cependant que nous ne devions
pas le rechercher, qu’il faut renoncer a ce monde, et cependant
que ce monde est noble et glorieux. Dans la bouche d’un philo-
sophe de pareils paradoxes auraient paru impraticables. Mais énon-
cee par la bouche du Roi et Maitre de I’humanité, cette loi a exerce
sur les affaires humaines une surprenante influence. On vit appa-
raitre, du temps des empereurs romains, une secte qui se distin-
guait par les soins assidus (qu’elle donnait a tous les besoins phy-
siques de I'humanité. A la méme époque, on vit apparaitre une
secte remarquable par le mépris qu’elle professait pour toutes les
souffrances dont ’lhomme est capable. Ces devx sectes semblaient
se contredire : toutefois ces deux sectes n’en étaient qu’une et for-
maient I'Eglise chrétienne.

Nous avons constaté que Christ, dans son conflit avec les hom-
mes sensuels, répudiait I’emploi des deux méthodes usitées pour
les réfuter; reste a savoir comment il argumentait avec eux.

LA REPUBLIQUE CHRETIENNE.

Christ placait le summum bonum dans le rovaume de Dieu; il
faisait donc dépendre le bonheur de I'homme d’une constitution



86 ECCE HOMO.

politique, parce que le premier devoir de tout membre d’un état
est de se sacrifier au corps dont il fait partie. Christ définissait 'idée
de vertu par I'idée de charité, mais d’une charité absolument désin-
téressée. On n’a, pour s’en assurer, qu’a se rappeler le passage oil
il commande d’aimer ses ennemis. Comment pourrait-on jamais
atmer ses ennemis, avec la seule visée de s’assurer l'entrée du
ciel ? Christ dénoncait en méme temps avec véhémence toute dis-
simulation, toute hypocrisie, exprimant ainsi I’horreur dont le pé-
nétrait toute bienfaisance intéressée, toute philanthropie de calcul
assez osée pour usurper le titre de charité. Nos actions, nos pa-
roles, nos pensées doivent étre tout d’une piéce. Sans doute, une
vie de piété et de dévotion vaudra & un homme le respect de la
multitude; mais Christ nous enseigne (ue, lorsque nous prions,
nous devons penser a Dieu, et non a la bonne note que nous nous
ferons. Sans doute, en aimant notre prochain et notre ennemi, nous
gagnerons le ciel ; mais nous devons penser non au ciel que nous
gagnerons, mais a notre prochain et & notre ennemi. Bref, le
rovaume de Christ est une fraternité fondée sur le dévouement et
le sacrifice de sol-méme.

Nous comprendrons mieux ce ¢ui distingue la société fondée
par Christ des autres sociétés politiques, en nous attachant a I'un
des traits les plus caractéristiques du Sermon sur la montagne,
celui qui représente tous les hommes comme des freres, enfants
d’un méme Pére céleste.— A 1’origine, les hommes ne se croyaient
obligés qu'envers les gens de méme sang; lout homme appartenant
a une autre famille pouvait étre tué et ranconné a merci. Christ
ne faisait donc ga’adopter le langage ordinaire de la morale
payenne en dépeignant comme fréres les membres du rovaume
de Dieu. Ce qui était nouveau dans son langage, c’était d’établir
les obligations mutuelles des hommes entre eux sur leur commune
descendance de Dieu. La cité de Dieu, telle qu’il I'entendait, n’é-
tait pas une cité imaginaire, perdue dans les nuages, ni un type
invisible tel (que celui que Platon entrevoyait dans les profondeurs
du ciel, mais une corporation visible dont les membres se réunis-
saient pour manger du pain et boire du vin, et dans laquelle ils
faisaient leur entrée par une immersion symbolique dans l'onde
baptismale. La le Gentil rencontrait le Grec qu’on l’avait accou-
tumé & regarder comme un ennemi du genre humain, le Romain
rencontrait le sophiste menteur de la Gréce, et ’esclave syrien le
gladiateur, né surles rives du Danube. Tous se rapprochaient dans
un sentiment de fraternité, oubliant leurs différences de naissance



ECCE HOMO. 87

et d’origine, et ne se souvenant plus que du baptéme par lequel
ils avaient été régénérés en Dieu.

Christ semble avoir fait exception a cette régle d’universelle fra-
ternité, au préjudice de l'esclave. L’explication de la ‘chose se
trouve dans la distinction (u’il faut établir entre deux institutions
essentiellement différentes, dont une seulement était incompatible
avec le principe chrétien. On peut éntendre par esclavage un état
ou la personne tombe au rang d’une chose, ou I’homme n’a plus
droif aux égards de ses semblables : un tel état est monstrueux, et
a toujours été condamné par le cbristianisme. Mais I'esclavage peut
ne signifier qu'un état de dépendance obligatoire, ou les droits
des maitres sont transmissibles & prix d’argent: ce genre-la de
servitude repose sur U'opinion recue d’une infériorité naturelle de
I'esclave, qui le rend incapable de juger lui-méme de ses droits et
de connaitre un bonheur sans tutelle ou sans restriction. Or, de
méme que le christianisme n’abolissait pas, mais confirmait I'auto-
rifé du pére sur Uenfant, du mari sur la femme, basée sur I'opi-
nion de l'infériorité naturelle de la femme et de Uenfant, et de leur
inaptitude a jouir de la liberté, de méme *1 était conséquent avec lui-
méme en refusant a ’esclave la liberté. tandis qu’il lui accordait le
droit de cité. Un certain nombre d’hommes avaient le privilége et
I'honneur de ne sentir aucun intermédiaire entre eux-meémes et
Dieu; a d’autres il n’était donné de n’entrevoir Dieu que dans
I’image réfléchie d’esprits plus sages et plus mnobles gu’eux-

meémes.

LE CHRETIEN SE SERVANT DE LOI A LUI-MEME.

Nous sommes arrivés, dans nos recherches, a cette triple con-
clusion : 1° que Christ ne nous demande pas d’adopter une regle
de conduite privée, mais de nous occuper des affaires de la so-
ciété ; 2° (qu’il compte que nous ferons passer nos intéréts parti-
culiers apres ceux de cette société; 3° que cette société n’est pas
exclusive, mais universelle, catholique. Quelle est maintenant la
regle (ui doit gouverner cette société ? Christ n’a pas laissé de lois,
mais il a donné a chaque membre le pouvoir de se faire des lois &
lui-méme. Christ place les passions sous I’empire, non pas de la
raison, comme les philosophes, mais d’une nouvelle et plus puis-
sante passion. Une ame saine, d’aprés lui, c’est une ame dans un
état d’enthousiasme et d’exaltation. Une dme adonnée au bien ne
cherche pas & attirer I’attention; mais telles sont la chaleur, I'éner-
gie,la flamme qui la dévorent, que, dés qu’elle se montre, elle doit



88 ECCE HOMO.

appeler I'attention. Christ pouvait supporter Loute espéce de fautes
ou de lacunes, mais il ne pouvait soulenir aucun rapport avec des
hommes dénués d’enthousiasme. On peut diviser les hommes en
deux classes : les uns tiennent en bride leurs désirs bas ou deé-
réglés, les autres n’ont point de désirs semblables; les premiers.
dans la mesure de leur vertu, sont incapables de commettre des
crimes ; les seconds, dans la mesure de leur vertu, sont incapables
d’étre tentés. Christ demandant des siens la vertu de cette seconde
sorte, la vertu enthousiaste, novs pouvons compter qa’yl interdit
les désirs mauvais autant que les actions coupables. Et, en effel.
dans le Sermon sur la montagne, il ne se contente pas de nous or-
donner de brider nos désirs Micites, il déclare qu’il est mal d’avoir
de ces désirs. Cette forme supérieure du bien, cette ardeur en-
thousiaste ne trouvaient plus leur expression adéquate dans le
terme de vertu. Aussi-les premiers chréiiens désignaient-i's la puis-
sance qui les inspirait du nom d’Esprit de Sainteté ou de Saint-
Esprit. Un homme vertueux est donc un homme qui domine el
réprime ses passions déréglées de maniére a conformer ses actes
a la loi, mais un homme saint est un homme chez qui un enthou-
siasme passionné absorbe et annule complétement les passions
déréglées, de sorte qu’il ne se livee pas en lui de lutte intérieure.
et que l'action 1égitime est celle qui se présente la premiere, el
qui parait la plus naturelle et la plus facile a accomplir.

Mais quelle est la passion, puisque passion il y a, qot peul ainsi
affranchi» un homme du péché? Ce doit étre une passion pour des
individus. Nous répudions ici I'idée d’un amour universel du genre
humain : ce ne serait plus du christianisme, mais du jacobinisme.
Nous répudions également la notion d’un amour particvlier de
chaque individu, qot devient jmpossible, dés que I'on considere
que les différents individus possédent des qualités contraires. La
passion voulue de Christ, ¢’est 'amour, non de la race ni de l'in-
dividu, mais de la race dans’individu; ce n’est pas 'amour de tous
les hommes, ni méme de chaque homme, mais 'amour de 'homme
en chague homme. S’emparant de cette passion, et la mettant a la
racine de la morale humaine, Christ I’a cultivée el développée,
jusqu’a ce qu’elle devint cet esprit chrétien qui a recu le nom nou-
veau d’ycren (amour).

L’ENTHOUSIASME DE L’HUMANITE.

Pour faire germer cette passion, Christ a commencé par faire a
chacun un devoir d’en étre animé. Aimer son prochain comme



ECCE HOMO. 89

soi-méme, a-t-il dit, c’est la_premiere et la plvs grande des loss.
Mais le verbe aémci', a-t-" rée"ement vn mode impératif? L’amovv
se commande-t-il? Non : ma’s nouvs avons ordre d’écarier les
causes (qui peuvent empécher ce sentiment de naitre, ou l’étovffer
a sa naissance. L’expérience nous apprend guae ce qui amene le
plus souvent la paralysie du cceur, c’est le contact de gens desti-
tués de sympathie et de tendresse : or, on peut foi: bien nous ex-
horter a faire vn effoii svr nous-mémes povr bannir la meéfiance,
et ne pas laisser étovffer per le préjugé ou par d’injustes soupcons
la flamme ntérievre qee novs portons en nous. De telles recom-
mandations étaient plus que jamais de circonstance dans le monde
ancien, tellement imprégné d’égoisme que 1'on avait réduit celui-
ci en théorie, et presque en philosopbie morale.

Toutefois, nous conviendrons bien vite que Chiist ne pouvail
pas, par de s‘mples actes d’autorité, donner a cette passion de I'hu-
mapité la valeur et la sureté d’un principe de morale, pour peu
que nous considérions d’2bord, combien il exigeait de ses disciples
en fait d’enthousiasme, et ensvite, combien le germe de. cette pas-
sion est naturellement fréle et délicat dans la nature humaine. I
fallait plus qu’vn précepte pour rendre l’empire a ceite passion
outragée et tenue en tute''e, pour la revétir de pleins pouvoirs.
depuis le temps qu’el'e n’exercait plus quun droit de veto fort ti-
mide, et pour convertir une impression peu définie en passion
claire et puissante. Ce u’il fallait, c’était le spectacle de la naiure
humaine considérée dans ses grands et glorieux aspects. Et il
n’était méme pas nécessaire pour cela d’avoir va beaucoup d’hom-
mes dignes de respect. Le cynique le plus dégradé recevra un
coeur nouveau, rien qu'en apprenant a croire en la vertu d’un seul
homme. Nous estimons la nature humaine d’aprés le type le plus
beau que nous en ayons contemplé. Eh bien! Christ a offert ce
type. Le commandement de 'amour n’élail pas adressé a des gens
qui n’eussent jamais vu d’éire humain qu’i's pussent révérer. Ses
disciples ne pouvaient pas se retourner contre lvi et lui dire :
« Comment pouvons-nous a‘mer vne créatvre si dégradée, pleine
de vils besoins et de passions méprisables, dont la petite vie ne
connait guere d’autre innocence que celle de tourner dans le
cercle stérile du manger et du dormir, une creatvre destinée
au tombeau et & 'oubli, lorsqu’ele aura fourni sa carriére d’agi-
tation et de folie ? » Christ était lui-méme membre de cette race:
et n’est-ce pas encore aujourd’hui la meilleure réponse a opposer
avx détracteurs de ’espéce, notre plus douce consolation dans les



90 ECCE HOMO.

moments ou nous souffrons le plus vivement du sentiment de
notre dégradation, que son front et sa poitrine ont recélé une vé-
ritable intelligence humaine, un vrai cceur d’homme. tellement
que, dans toute la création de Dieu, il ne s’est pas encore-trouvé
d’étre plus élevé ou plus attravant? Christ a communiqué a la
race humaine une gloire immortelle par Pamour qu’il lui a té-
moigné. Aussi les premiers chrétiens n’evrent-ils pas besoin de
dire qu’ils aimaient en ’homme VUidéal de "homme: ils disaient
sitmplement qu’ils aimaient Christ en chaque homme.

Christ crut donc qu’il v avait moven de rattacher les hommes a
leur espéce, mais a la condition (u’ils commencassent par Iui étre
fortement attachés & lui-méme. 11 se posa en représentant des
hommes. il s’identifia avec la cause et les intéréts de tous les étres
humains . il était prét a donner sa vie pour eux. Celui qui aime
Christ n'est pas exposé a la tentation de faire tort a aucun étre hu-
main. qu’il s'agisse de lui-méme ou d’un autre. Bien mieux. il est
tenu et il est désireux de répandre, selon Ia mesure de ses forces,
sur tous ceux qui participent de la nature de son Maitre, des dons
et des hénédictions de toute espece. non-seulement les doux fruits
de la terre, mais aussi tous les avantages qui peuvenlt le mieux dé-
velopper et faire croitre Christ en eux.

LA CENE DU SEIGNEUR.

Christ a institué la Céne pour symboliser I'union de ses disciples,
I'unité de son Eglise. La communion chrétienne est un repas de
corps ; mais le corps. ¢’est la nouvelle Jérusalem ; Dieu et Christ
en sont membres. La mort n’éclaivcit point les rangs de ceux (ui
v participent; mais les esprits des justes, parvenus a la perfection,
et I'innombrable compagnie des anges viennent s’asseoir a cette
table aupres de ceux qui n’ont pas encore rendu a la terre le corps,
qui en a été tiré. Dans lIa Céne du Seigneur, 'union des chrétiens
est représentée comme dépendant moins des sentiments innés
d’humanité, présents dans toute poitrine humaine, moins du com-
mandement de Christ qui faisait appel & cette passion de ’huma-
nité, que d’un certain commerce personnel avec Christ et ses
disciples. Le sacrement de la Sainte Céne exprime 1’'union de ’hu-
manité. mais une union fondée et suhsistant seulement en Christ.

Nous avons encore beaucoup a dire sur la morale chrétienne
prise dans ses details. Mais avant de procéder plus avant, arrétons-
nous une fois de plus, pour considérer ce sujet de perpétuel éton-
nement : les incrovables prétentions personnelles de Christ. Ces



ECCE HOMO. 91

prétentions ont d'autant plus lieu de nous surprendre qu’elles
émanaient d'un étre que sa tendresse et son humanité presque
féminines ont marqué d'un sceau particulier, soit parmi ses con-
femporains, soil parmi les hommes remarquables des lemps anté-
rieurs ou postérieurs. Christn’a pas succombé aux tentations propres
aux grands esprits. Un penseur a lieu de craindre que linfluence
qu’il acquiert sur les autres ne lui monte a la téte; les grandes
pensées ., dont son esprit est habituellement possédé et auxquelles
il donne le jour de temps en temps. produisent en lui un senti-
ment d’exaltation. Si ce penseur joint a ses dons intellectuels une
vive sensibilité, de fortes intuitions morales, des dons héroiques
(’indignation et de compassion . i1 peul étre lenté de se croire
pétri d'une argile différente (ue les autres hommes, et sattribuer
sur eux des droits naturels de prééminence et de souveraineteé,
Telle est la tentation qui attend les réformateurs de la morale,
comme Christ, et Christ a résisté & celte tentation avec un succes
exceptionnel. Christ, d’aprés ses biographes, se complaisait natu-
rellement dans 'obscurité; il ne connaissait pas ce désir inquiet
de distinction et de commandement, (ui est commun aux grands
hommes; il détestait toute réclamation personnelle; 1l haissait les
disputes de rang; il trouvait aux titres d’honneur des rois, de 1’en-
flure; il aimait tout ce cui est simple et naif, les enfants, les pau-
vres; il soccupait tellement des affaires des autres, des secours
a porter aux malades et aux nécessiteux, qu’il n’était pas pro-
hable qu’il succombat a la tentation de s’exagérer l'importance
de ses propres plans et pensées; enfin, il avait pour la race hu-
maine un sentiment de fraternité si remarquable qu’il devait, selon
toute probabilité, répudier comme une sorte de trahicon 'idée de
se placer au-dessus d’elle. Christ était donc un homme humble.
Cela dit, nous serons mieux a méme d’apprécier la force des ar-
guments qui 'induisirent, contrairement a tous ses gouts et a toutes
ses inclinations, a réclamer sans sourciller, dans un esprit de calme
conviction, nonobstant le monde religieux et en dépit du scandale
(que ses propres disciples en concevaient, un empire plus transcen-
dant, plus universel, plus complet que n’osa jamais en rever le
plus dévot adorateur de la gloire.

LA MORALE ACTIVE.

Cessons de parler de loi chrétienne, depuis ((ue nous avons re-
connu la plate occupée par la personne de Christ. Essayons plutot
d"esquisser & grands traits le caractére chrétien, tel que devait le



92 ECCE HOMO.

créer cet enthousiasme de 'humanité que prodvit 'union avee
Christ.

Personne ne pouvait avoir ressenti, ne fiit-ce qu’a un faible de-
oré, I'enthousiasme chrétien, sans étre frappé de I'étroitesse, de
I'insuffisance, de la vétusté du Deutéronome et d’Esaie. Qu’était-ce
donc que le christianisme venait ajouter a la morale connue? —
Voici en résumé la réforme opérée par le christianisme dans le
domaine de la morale : grace a lui, le sentiment de ’humanité a
cessé d’étre une barriere, pour devenir un mob'le. Nous pouvons
donc nouvs attendre a trouver dans le christianisme des comman-
dements positifs, tandis que les morales anciennes sg hornaient a
formuler des défenses. On (uitte le domaine de la morale passive
pour entrer dans celui de la morale active ; I’ancienne formule l¢é-
gale spécifiait ce qu’il ne fallait pas faire; la nouvele formule spé-
cifie ce qu’il faut faire. Des deux grands dons que Christ possédait.
le pouvoir sur la nature et Iascendant sur les hommes, fruit de
sa haute sagesse morale, le premier pouvait étre le plus étonnani.
mais c’est le second qui lui a valu sa domination éternelle. Chrisi
aurait pu léguer aux ages subséquents plus d’instructions, s’il avait
consacré moins de temps a diminuer d’une légére quantité la
masse de mal qui 'entourail et & prolonger de peu de chose les
courtes vies de la génération contemporaine. La somme de bien.
accomplie par ces ceuvres de charité, était petite, en égard aux
pouvoirs bienfaisants dont Christ disposait: et si ces ceuvres n’a-
vaient d’autre but, comme on le suppose souvent, que d’attester la
divinité de sa mission, quelques ceuvres de cette espéece auraient
rempli le but aussi bien qu’un grand nombre. Cependant, en fait.
nous vovons qu’eles constituerent la grande occupation de sa vie:
sa biographie peut se résumer en ces mots: « il allait de lieu en
lieu faisant du bien: » ses discours, pleins de sagesse, ne venaient
qu’en seconde ligne, apreés ses ceuvres de bienfaisance; celles-ci
ne servaient pas d’escorte a ceux-la, mais c’étaient plutot ses dis-
cours (ui naissaient occasionnellement. et comme accidente’ement
de ses ceuvres.

LA LO!l DE PHILANTHROPIE.

Nous pourrons mieux juger du principe par les applications
pratiques, de la regle par les exemples. On peut dire que, a coté de
la grande et unique loi de la charité, Christ a formulé trois pres-
criptions particuliéres. D’abord, il enjoignit a ses disciples de s’oc-
cuper du soulagement des bhesoins et des souffrances physiques



ECCE HOMO. 93

de leurs semblables. Puis, il leur commanda d’ajouter de nou-
veaux membres a 'Eglise chrétienne, et de chercher spécialement
a réformer les membres négligés, méprisés et dépravés de la so-
ciété. En troisitme lieu. il leur ordonna de pardonner toute in-
jure personnelle. Reprenons chacune de ces recommandations.

Il y avait de ’humanité chez les anciens, ma’s pas de philan-
thropie. Les souffrances exceptionnelles avaient quelque chance
d’étre soulagées, mais les souffrances ordinaires, triste lot de
classes entiéres d’hommes, n’excitaient aucune pilié. Ainsi, aucun
homme, aucune réunion d’hommes ne crovait qu’il valut la peine
d"adoucir la servilude de l’esclave ou de tempérer la dureté de
Uinstitution. Mais des que 'ordre de faire des sovffrances de tous,
les siennes propres. fut tombé des lév.,es de Christ, chacun se mit
a considérer les doulevrs qui 'entovraient et a porter habituelle-
ment svr son coeur les miséres du monde.

La maniére d’accomplir ordre de Christ varie suivant les sié-
cles. L’esprit de charité qui suggéra les premieres méthodes de
philanthropie ne s’en contenterait plus maintenant. Nous estimons
plus Ia chaviié préventive que la charité svbventive, et, de nos
jours, ‘1 est clair qu’il ¥y a moyen de prévenir une grande partie des
souffrances humaines en améliorant les rouages sociaux. De méme
que les premiers chrétiens apprirent qu’il ne suffisait pas de ne
pas faire de tort et qa’ils étaient tenus de donner a manger a celut
qui avait faim et de vétir celui qui était nu, de méme nous avons
appris que nous sommes sous ’obligation de prévenir, si possible,
les angoisses de la faim et de la nudité. L’Evang‘le ne novs offre
que des rudiments de pbilanthropie. Ce n’était pas ¢ae les pre-
miers chrétiens désespérassent d’accompliv de grandes réformes
sociales, mais ils n’élaient pas capables de les concevoir ; ils avaient
tout a apprendre, soit la nature des maux a guérir, soit les moyens
d’y remédier. On ne reconnaissait pas alors facilement le mal
comme mal, et ’on ne crovait pas, ou plutot 'on n’avait jamais
imaginé qu’i' fiit susceptible de guérison. Nous frémissons en pen-
sant aux combats des gladiateurs, aux massacres dont les Romains
étaient coutvmiers dans levrs guerres, a 'infanticide pratigué par
e graves et respectables citoyens qui condamnaient leurs enfants
non-seulement & la mort, mais & un sort bien pire, & une vie de
prostitution et de mendicité. Les Romains considéraient ces choses
d’un ceil indifférent, pour ne pas dire approbateur. Joignez a cette
indifférence une répugnance positive a réformer le mal existant.
On présumait non-seulement que ce qui avait duré si longtemps



94 ECCE HOMO.

devail élre bien, mais encore que ce qul avail duré si longiemps.
bien ou mal. étail destiné a subsister. Nous avons maintenan:
1800 ans d’avance sur la génération contemporaine des apotres.
Nous avons secoué le joug des préventions étroites. Nous avons vu
s'accomplir des progres dans le sens du bien-étre physique, qui
nous font bien augurer de I'avenir et nous rendent prompts a de-
couvrir les miséres el les maux actuels. Les communications de
peuple 4 peuple, de gouvernement a gouvernement, sont déga-
gées de toute entrave, de sorte qu’un seul philanthrope peut facon-
ner sur le moule de sa pensée une communauté entiere. Nous
avons enfin a notre disposition un vaste trésor de science, (ui nous
permet de savoir les véritables conditions du bien-étre physique.
Il appartient aux chrétiens de nolre temps de rechercher les
causes du mal physique, de se fortifier dans la science de I'hygiéne.
d’étudier au point de vue sanitaire la question de 1’éducation. la
(uestion du travail. la question du commerce, et de reconstituer
la vie humaine d’aprés les données recueillies. C’est bien dans ce
sens (ue lravaille de nos jours I'enthousiasme de 1'humanite.
Peut-étre les chrétiens (ui passent pour les plus dévots témoi-
gnent-ils de quelque jalousie a 'endroit de ces effets mondains.
[ls estiment qu’ils ne sont chrétiens que dans la mesure ou ils se
collent a la lettre du Nouveau-Testament, et que ce qui ne figure
a aucun titre dans le Nouveau-Testament ne peul pas éire dune
grande importance chrétienne. Grave erreur, résultant dune
paralysie générale des vrais sentiments chrétiens dans I’Egliqe
moderne! '

LA LOL D'EDIFICATION.

La seconde obligation chrétienne, celle qui consiste, comme dit
I’apotre, a exciier les autres a la charité, el gque nous nommons
la loi d’édification, dépasse en importance 1’obligation de philan-
thropie ; la bonté vaut mieux que la prospérité. En cas de conflil
entre ces deux obligations, la premiére supprime ou suspend Ia
seconde. Le christianisme ne se confond donc point avec la phi-
lanthropie; la prospérité temporelle n’est point, d’aprés lui, un
bien indispensable, ni sans mélange ; le souverain bien. c’est Ia
santé d’une ame qui, sous 'influence de 'instinct de I'humanite,
devient incapable de péché. On appelle, dans le langage du chris-
tianisme, cette saine condition « vie » ou « salut, » et Christ avait
I’habitude de déclarer que ce bien était incontestablemenl préfe-
rable & toute félicité temporelle. Si nous ne devons pas regarder



Sk

hGLE HOMOD 1215}

la prospérite comme le premier des biens pour nous-meémes. si
nous ne devons pas la rechercher pour nous-mémes de préférence a
toute autre chose, si nous devons méme nous résigner parfois a un
état de souffrance, il s’ensuit que nous devons appligquer au pro-
chain les mémes regles. CGhrist n’a point été simplement le prince
des philanthropes ; il s’n faut bien que I'Eglise n’ait joué sur la
lerre d’autre role que celui de sceur de la charité. Le christianisme
n’est pas tout a fait le systéme doux et débonnaire que 'on s’ima-
gine. Christ, en acceptant le martyce dans Uespoir de tirer de ce
mal un plus grand bien, nous a assez montreé que christianisme et
philanthropie ne sont point une méme chose:; il nous a assez
avertis (que ce qui cause du scandale n’est pas nécessairement
anti-chrétien. et que nous ne devons pas prendre la générosité du
ceeur, la bonhomie, la sensibilii¢ féminine pour de Ienthousiasme
humanitaire.

Les premiers chrétiens ne connaissaient pas d’autre moven de
convertir le genre humain a la pratique de 'humanité chrétienne
ou de la sainteté, que la persuasion. IlIs préchaient aux paiens : ils
prophétisaient aux disciples déja baptisés. L’Eglise moderne mérite
a bon droit le reproche de s’en tenir trop exclusivement a la pre-
dication et a la catéchisation dans son ceuvre de conversion et d’é-
dification. Le devoir des chréliens serail d’étudier, a cet égard. les
conditions les plus favorables au bien, de voir par quels arrange-
ments sociaux ’on pourrait réduire & un minimum les tentations
de vice et de fournir au bien le plus de stimulants. Mais I'on n'a
pas suffisamment senti (que ¢’étail 1 la partie principale de 1'cenvre
qui incombe proprement i I'Eglise.

Les conditions les plus favorables au bien! Il vaut la peine de
les rechercher, nous souvenant toujours que par le bien nous
entendons enthousiasme chrétien en favewr de humanité. Com-
ment peut-on le mieux rendre les hommes capables de cet enthou-
slasme ?

Les affections de famzlle élant de celles qui ouvrent le ceeur a
I'enthousiasme de Phumanité, un devoir essentiel du chrétien sera
d’écarter tous les obslacles qui s’opposent a leur développement.
(es obstacles sont sans nombre. Mentionnons quelques-uns des
plus simples. Citons, par exemple, les mariages d'intérét ou de
convenance, dont les enfants, doués d'une constitution débile el
languissante, grandissent dans une atmosphére glaciale ot péris-
sent bientot tous les germes de lendresse que leur nature pourraii
produire. Dans une autre classe de la société. le plus terribie



96 ECCE HOMO.

ennemi des atfections naturelles, c’est la faim : quelle lendresse,
(uelle reconnaissance, quelle vertu humaine peut-on attendre
{’un homme qui tient un loup par les orei''es ? Vous ne rendrez
pas les gens moraux ou religieux en levr donnant des lecons de
morale ou de théologie. Vous ne ferez qu’ajouter a leur orgueil
et & leurs artifices. Un chrétien est tenu, par son humanité, de
protester contre tout privilége injuste, tout arrangement qui rend
la prospérité de I'un incompatible avec la prospérité de ’autre.

De tous les moyens de développer les affections naturelles, le
plus important est I’éducation. Novs le placons bien au-dessus de
la prédication, car I’éducation agit sur I’étre lui-méme a 1’ige o il
est le plus susceptible de recevoir des impressions, et surtout des
impressions morales. En outre, elle agit svr lri incessamment,
puissamment, par d’mnombrables méthodes, pendant des années
de suite, au lieu que la predication n’agit sur lvi gqa’a longs inter-
valles, assez faiblement et d’aprés vne méthode uniforme. Toute
la qaestion de I’éducation, celle de la méthode a suvivre, des hom-
mes a employer, est tne question capitale a laquel'e les chrétiens
sont appelés par lev» humanité a s’intéresser.

Une des plus formidables tentations ¢¢i menacent I’homme
(’age mur est celle des soucis de la vie; et la qualité de chef de
famille, source de tant de jovissances, en augmente le poids, de
sorte que chacvn estime avoir bien assez a faire a prendre soin
des siens, et s’excuse de ne pouvoir remplir la plupart des devoirs
de ’humanité, Afin de préserver la vie de 'homme de I'influence
dégradante de la routine, de I’étroitesse d’esprit qu’elle engendre,
I'Eglise chrétienne a fondé la précievse institution du dimanche. A
’exemple de 1'ancienne église jvive, elle proclame, une fois tous
les sept jours, une tréve, durant lagael'e doivent cesser toutes les
inquiétudes personnelles, toutes les pensées terre-a-terre, relatives
aux moyens de subsistance et aux affaires de la vie; e'le nous
invite & nous réunir pour nous nourrir de pensées plus élevées,
pour nous procurer le temps de savourer les bontés du ciel, et
pour boire ensemble a la coupe des bénédictions divines. A I’insti-
tution du dimanche est étroitement liée celle de la prédication ;
une pareille institution peut, lorsqae les chairves d’un pays sont
occupées par les hommes de génie et de science les plus éminents
de leur époque, dominer et former le caractére d’une nation.
Ajoutons qu’a coté du dimanche et de I’junstitution de la prédica-
tion, il existe certaines sociétés établies pour combattre les pestes
sociales, politiques et morales, et pour faire du bien au genre



ECCE HOMO. 97

humain de différentes maniéres; tout homme qui sy intéressera,
entretiendra par 1a en lui-méme son humanité chrétienne. Mal-
lieureusement, la plupart des gens se dispensent de payer de leur
personne et préféerent s’acquitter par une prestation pécuniaire.
Une église florissante suppose une organisation vaste et compli-
(quée, dans laquelle une place est assignée a tout homme prét a
se mettre au service de 1’humanité. On suppléerait a 1’absence
d’éloquence, qui est la régle chez les prédicateurs, par un vigou-
reux esprit de corps. La prédication elle-méme changerait de
caraclére: elle deviendrait une affaire ; orateur parlerait en soldat
a des soldats, en présence méme de 'ennemi. Son discours s’a-
dresserait alors a une association pleine d’ardeur et d’espérance,
formée dans le dessein de combattre la maladie et la misére dans
an district donné, de diminuer, a force d’ingénieuses inventions
et de sympathiques efforts, la grossiéreté, la rudesse, 'ignorance
et 'imprudence des classes pauvres, 'indifférence et la dureté des
classes riches, dans le dessein d’assurer a tous ce modeste bon-
heur qui laisse du temps pour la culture de la vertu, et cette me-
sure d’occupation qui écarte les tentatives du vice, dans le dessein
e fournir a la jeunesse une ample et sage éducation, dans le des-
sein, enfin, de transmelttre la tradition de la vie, de la mort et de
la résurrection de Christ, de soutenir ’enthousiasme de ’huma-
nité chez tous les baptisés, et de défendre contre les excés de la
superstition ou du fanatisme la liberté de culte et de conscience.
Pour réaliser un tel programme, il faut qu’un homme s’affran-
chisse des liens de la tradition et de I’Ecriture.

LA LOI DE MISERICORDE.

Toute communauté compte dans ses rangs une classe d’hommes
chez qui ’humanité, tant naturelle que chrétienne, est tombée au
niveau le plus bas; gens non-seulement décidés a ne rien faire
pour leurs semblables, mais encore capables de commetire des
crimes contre la société et contre leurs proches; ils forment la
classe des criminels ou des rejetés. Comment le christianisme
veut-il que nous trailions les méchants ? Considérons d’abord
si Christ nous a laissé sur ce point particulier, soit par ses pré-
ceptes, soit par son exemple, quelque instruction, et considérons
en second lien ce que nous enseigne a cet égard D'esprit d’hu-
manite.

Avant de nous enqueérir de l'accueil que Christ faisait & ces
rejetés, demandons-nous quel accueil nous aurions lieu de compter

7



98 ECGE HOMO.

qu’il leur ferait, avec la connaissance que nous avons acquise de
sa doctrine et de son caractere. Christ n’abaisse point en leur faveur
le niveau de la morale. Il ne dit pas : Voici ce qu’exige la morale:
mais comme il est difficile d’étre moral, Dieu vous pardonnera vos
manquements. Au contraire, il dit: Sovez moraux dans le sens le
plus élevé de la chose, et vous aurez la vie et la paix. sans quoi
vous 6tes passibles de la mort et de 1'éternelle condamnation.
Malgré cela, le fait est que Christ, au lieu de sanctionner ’'excom-
munication du péager et du pécheur, fréquentait ouverlement
leur compagnie ; seulement il se présentait au milieu d’eux comme
un missionnaire ou un meédecin de 'dme. Certainement Christ
haissait et détestait le crime plus (ue ses contemporains. Quelle
chose étrange alors que de le voir user de tant de douceur envers
les criminels! Lui, qui avait de la maladie I'idée la plus sérieuse.
Pestimait guérissable. tandis que ceux qui en avaient une idée
moins grave la déclaraient incurable. Les hommes (ui aimaient un
peu leurs semblables faisaient une guerre a mort a leurs ennemis
et a leurs oppresseurs, et celui (ui aimait ses semblables jusqu’a
mourir pour eux. faisait des ouvertures de paix a ses ennemis. Le
juge a justice imparfaite punissail le criminel condamné, le juge
parfaitement juste lal offrait son pardon. La justice parfaite semble
adopter ici le méme parti qu’embrasserait 'injustice. La tolérance
de Christ n’était autre que la vertu récemment révélée de la
miséricorde.

Pour comprendre ceci, rappelons-nous une fois de plus ce prin-
cipe fondamental : que le christianisme n’est que I'amour naturel
de son semblable, ou I'humanité exaltée jusqu’a Penthousiasme.
Celui chez qui ce sentiment sommeille, regarde le vice simplement
avec indifférence ; celul qui le possede en quelque mesure éprouve
pour le vice cette coléere qui s’inspire de la justice; mais celui cuu
en est parfaitement animé, au lieu de traiter le vice avec plus de
sévérite, le considérera avec miséricorde, c’est-a-dire avec un me-
lange de pitié et de désapprobation. Une personne dont les svmpa-
thies seraient illimitées, vives et offertes également & tous. res-
sentira en méme temps de Vindignation pour le crime el de la
pitié pour I’état de dégradation el d’immoralité du eriminel ; en
d’autres termes, elle usera de miséricorde aussi bien que de jus-
tice. La miséricorde n’est en aucune facon la contre-partie de la
justice, elle n’en est que la forme plus élevée : elle est la forme
que revét la justice lorsque instinct. qui est la source de la justice.
est porté & une puissance exceptionnelle. Christ. dans la maniere



ECCE HOMO. 99

dont 1l traite les péagers et les gens de mauvaise vie. nous donne
’exemple de I’humanité la plus élevée, de cette justice pleinement
développée que nous appelons miséricorde, et qui allie 4 une
svmpathie profonde pour la partie 1ésée, une svympathie profonde
pour loffenseur.

On peut distinguer trois périodes dans 1'histoire du traitement
des criminels: celle d’une barbare insensibilité, celle de la loi on
de la justice. et celle de la miséricorde ou de P’humanité. Tandis
que les nations paiennes oscillaient dans leurs sentiments a I'¢-
card du vice entre le stade de I'insensibilité et le stade de la haine.
les Juifs, généralement plus avancés en toutes ces matieres. en
étaient pour la plupart au stade de la haine: ils tracaient une ligne
de démarcation rigoureuse entre les vertueux et les vicieux. Quels
étaient les effets de cette distinction? Il est évident d’abord qu’elle
fournissait un précieux encouragement aux dispositions vertueuses:
elle les mettait & P"abri des exemples et de la contagion de I'im-
moralité: elle créait surtout une atmosphere de vertu, un prestige
en faveur du hien. Mais les effets ficheux que produit cette dis-
tinction ne sont pas moindres que les bons. La conséquence Ia
plus fatale de ce systéme est qu’il attache, de la maniere la plus
cruelle, le péché a la personne du pécheur: il envenime la plaie.
il rend Ia maladie chronique. Un jugement. solennel. une punition
publique, mettaient le criminel en vue, le désignaient a la censure
de ses concitovens, et il devenait du devoir de ceux-ci de le hair.
On infligeait au malheureux, en sus de la peine légale, une autre
peine d'une durée sans terme et d’'une rigueur fatale : celle de se
voir condamné A prendre rang parmi les méchants. exclu de
la sociélé et de I'appui des gens de bien. Des cette heure. une
fatale prévention s’attachait & ses pas. les soupcons l'accompa-
gnaient partout: ses bonnes actions demandaient une explica-
tion, ses tentatives de réforme inspiraient de la déliance ou pas-
saient inapercues; il vivait au milien des méchants: les méchants
devenaient ses seuls censeurs. et son intérét lui commandait de se
conformer & leur regle. Bientot, acceptant le verdict de 'opinion
publique, le criminel se résignait & son ignominie. se croyait lui-
méme incapable de vertu, prédestiné au crime. et se décidail a
lacher la bride a ses penchants. Lorsque le criminel était pere. la
tache de son nom passait & ceux méme (ui en étaient fort inno-
cents. Avant que de pouvoir seulement distinguer leur main
droite de leur gauche, les enfants étaient admis dans I'kglise du
mal par le baptéme: leurs parents ou les amis de leurs parents



100 ECCE HOMO.

prenaient en leur nom des engagements que, parvenus a I'ige de
raison, ils ne devaient étre que trop disposés a ratifier.

Le régne exclusif de la loi est donc un régime despotique,
nécessaire et salutaire, a un moment donné du développement
social, mais terrible toutefois et funeste, s’il dure trop longtemps.
La loi a Pesprit borné, et n’apercoit pas les conséquences légitimes
qui découlent de son propre principe. Elle nous apprend & nous
mettre a la place de ceux qui ont été 1€sés, mais elle nous deéfend
de nous mettre i la place de ceux qui font le mal. Et les éléves
les plus avancés de la loi, ceux dont les dons de sympathie sont
le plus développés, seront les premiers a murmurer contre son
joug; autant aux gens sans loi elle faisait 1’effet de précher la pitié,
autant elle paraitra cruelle a ceux (u’elle a formés a sa discipline.
Ces derniers sont murs et capables de recevoir la doctrine plus
élevée que Christ enseigne. Christ fait considérer a 'homme de
bien qui frouve son honheur dans son humanité, le criminel
comme malheureux ; il ne craint point que la pitié témoignée aux
criminels nuise a la compassion que méritent les innocentes vic-
fimes du crime. Christ se méle donc hardiment aux rangs des péa-
gers et des gens de mauvaise vie ; il Yait volte-face contre ’adver-
saire et entreprend de faire prisonniére Parmée ennemie. Les
enfants d’Israél se retournent et poursuivent les Egyptiens a tra-
vers la mer Rouge. Jérusalem met le siége devant Babylone sous
le commandement de Christ. Christ annonce un grand projet de
régénération universelle; il ne consent pas a tenir pour perdus
ceux (ui ont renoncé a la vertu. Il n’entend pas se contenter
d’élever chez les gens de bien le niveau de la morale, ni de rendre
a D'avenir le bien plus facile aux autres. Il faut ¢u’il se mette en
quéte de ceux qui sont déja tombés ; n’importe leur dégradation,
il n’en veut pas perdre un seul. Aux titres de Roi, de Fils de
I’homme, il ajoute celui de Sauveur, de Rédempteur, et cette.
ceuvre-ci parait lui tenir plus & cceur encore que l'autre.

Christ entreprend donc la conversion des pécheurs. Saint Lue
nous en rapporte plusieurs exemples, entre autres celui du péa-
ger Zachée et celul de la pécheresse pleurant aux pieds de Jésus.
Ces deux récits nous donnent une idée de la puissance rédemp-
trice de Christ, et nous montrent & 'ceuvre I’enthousiasme de I’hu-
manité. Le second de ces traits, en particulier, est devenu cher &
la chrétienté, car il a donné naissance a des institutions qui se
retrouvent partout ou I’Eglise chrétienne existe, et dont 1’objet
est de relever les femmes perdues. Il a fourni a 'art chrétien le



ECCE HOMO. 101

lype de la Madeleine, qu’il suffit de rapprocher de la Vénus chére
au ciseau grec, pour apprécier sous une forme palpable le chan-
gement que Christ a opéré dans les sentiments moraux de I’huma-
nité relativement aux femmes.

L’Eglise chrétienne a donc toujours mis le relévement des
classes criminelles et perdues au rang de ses devoirs. Toutefois, il
existe parmi les hommes pratiques du jour une forte antipathie
contre ces ceuvres, antipathie fondée sur ’observation et I’expé-
rience, et qui n’est point dénuée de raison. Citons les objections
qu’éléve le monde contre la doctrine chrétienne du repentir.

Le vulgaire distingue deux sortes de vices. Une premiére classe
renferme les infirmités ou les péchés d’humeur; l'autre classe
renferme des vices du genre de la perfidie, de la brutalité, de la
lacheté. Nous pardonnons les fautes de cette premiére classe,
nous ne pardonnons pas les autres, et la condition que nous met-
tons a notre pardon, c’est évidemment la présence, chez le coupa-
pable. de généreuses impulsions. Or, nous n’admettons pas que le
criminel aux appétits féroces et bas, & qui le crime ne coute ni
lutte, ni remords, dont le front ne sait plus rougir et dont le coeur
ne connait plus d’émotion, songe sérieusement a quitter son mau-
vais train: nous le soupconnons de tramer quelque trahison plus
noire. car nous ne voyons pas en lui de sol ou la vertu puisse ger-
mer. Que si 'on en appelle pourtant, contre un jugement si
sévere, a I’existence probable de quelques impulsions généreuses
dans le ceeur du criminel lui-méme, & la possibilité que ces impul-
sions v soient a 1’état lalent et ne demandent qu’a étre réveillées,
le monde réplique que ces inclinations elles-mémes finissent, tol
ou tard, par mourir de langueur. La jeunesse est le seul age pro-
pice a la conversion, et les moyens de relévement connus dans ce
monde ne vont pas au dela de ces limites. — Cependant on con-
viendra qu’il est des exceptions. On a vu paraitre, a différentes
époques, de puissants agents de réveil, des Whitefield, des Ber-
nard, des Paul, pour ne pas dire un Christ, des hommes qui ont
éveille, dans des ceeurs, en apparence morts, de généreuses impul-
sions. De tels hommes, animés d’un feu sacré, ont opéré ce qu’on
peut appeler des miracles moraux. Eh bien! c’est cette passion de
dévouement, cette ardeur de charité, cette vertu offensive et excep-
tionnelle, que Christ veut qu’on mette en jeu, et que le monde ne
fait pas entrer en ligne de compte dans ses calculs. Qu'on ne dise
pas qu’il vaudrait mieux pour I’Eglise n’imposer a ses membres
ordinaires que des devoirs ordinaires! Christ a su ce qu'il disail.



102 ECCE HOMO.

et n'a dit que la vérité, lorsqu’il affirmait que ’enthousiasme de
I’humanité est toul, et que rien ne peut le remplacer. Christ se
représentait une Eglise ou 'enthousiasme de I’humanité ne serait
pas le fait de deux ou trois personnes, mais un fait général; il cal-
culait qu'une fois allume dans le ceeur d’un de ses membres, 1’en-
thousiasme gagnerait vite les autres ceeurs, et que, tout en répan-
dant sa chaleur au dehors, il préserverait I’Eglise de la tiédeur
mtérieure.

Mais les faits sont la. Quelque théorie que I'on professe sur la
puissance de l'enthousiasme de ’humanité, il est rare, de nos
jours, qu’il s’éléve a la hauteur d’une véritable énergie. Nous ne
voyons pas s‘opérer souvent de ces conversions merveilleuses.
Christ ne se dissimalait pas que I’'Eglise aurait des temps de lan-
gueur, et ’enthousiasme de 'humanité des accés de refroidisse-
ment. Malgré cela, le christianisme est enthousiasme ou il n’est
rien; et si 1'on distingue des périodes dans I’histoire de 1’Eglise
ou le ton dominant est pur et élevé sans étre enthousiaste, ot I'o-
pinion chrétienne émoigne a la vertu une placide faveur sans
remporter de victoires sur le vice, on découvrira probablement que
les bons éléments de ces périodes représentent le déclin graduel
d’un enthousiasme passé, et (que les manifestations empreintes de
tiedeur ne sont qu’hypocrisie et pourriture. Le christianisme
sacrifierait donc sa divinité, s’il renoncait a4 son caractére mission-
naire, et se transformerait en unsimple établissement d’éducation.
A coup sur, cet article de la conversion est Uarticulus stantis aut
cadentis ecclesie. |

LA LOI DU RESSENTIMENT.

Des deux senliments qui composent la miséricorde, 1'indigna-
tion et la pitié, U'indignation doit étre satisfaite la premiere. Ce
n’est pas user de miséricorde, c’est (rahir la justice que de ménager
le vice, tant qu’il est triomphant et insolent. Or, il existait en Pa-
lestine une classe de personnes propres a effaroucher la miséri-
corde et a lui faire céder la place a l'inflexible justice. C’étaient
les scribes, les légistes et les pharisiens, gens donl les intéréts
étaient identiques, et qui, par conséquent, faisaient cause com-
mune et se confondaient dans un méme parti. Non-seulement
leurs vues différaient radicalement de celles de Christ, non-seule-
ment ils n’avaient rien de chrétien, mais ils étaient animés dun
esprit essentiellement ani-chrétien. En résumeé, leur doctrine
consistail a nier 'existence d’un esprit vivant et a affirmer la ne-
cessité absolue de régles particuliéres.



ECCE HOMO. 103

Tous les deux, Christ et ’homme du légalisme désiraient sauver
le judaisme. Mais celui-ci crovait que dans ce but il fallait prendre
une attitude défensive et élever des murs de séparation; Christ,
au contraire, voulait faire prendre au judaisme 1'offensive, en faire
la religion universelle, et son dessein impliquait la foi qu’il avait a
Uorigine céleste et an caractére invincible du judaisme. Tous les
deux. ils se vouaient a la propagation du bien moral ; mais I'un,
I’lhomme du légalisme, se bornait a recueillir les résultats obtenus
par ses ancétres, a les ériger en régles et a les observer ponctuel-
lement: 'autre, Christ, proclamail, an contraire, I'inspiration dont
les anciens Juifs avaienl été honorés, non-seulement abolie, mais
encore remplacée, au sein de sa génération, par une inspiration
supérieure. dont les lumiéres éclaireraient le domaine entier des
obligations morales. Suivant lui, la méthode opposée ne pouvait
pas faire naitre la vertu, bien qu’elle put de temps en temps faire
accomplir quelque bonne action ; elle ne pouvait que détruire dans
I'esprit des hommes la notion méme de vertu.

Nous vovons Christ accuser d’abord les Pharisiens de vices ma-
nifestes et directs. Mais il est clair que leurs bonnes ceuvres ne lui
plaisaient pas plus que leurs mauvaises ceuvres. IIs étaient de ceux
qui essaient d’abord d’écraser 'homme de génie, puis (ui, n’avant
pas reussi, lui font Uaffront plus sanglant encore de le révérer
aveuglément dans les générations suivantes. Quelles sont les gens
qui rendent & une grande mémoire un culte idolitre? Ce sont
précisément ceux qui n’ont pas voulu de ses réformes, ceux qul
sont nés routiniers et savent s’accommoder de tout, excepté de la
liberté, ceux qui prennent leur attachement a la sagesse du passé,
pour un signe d’amour de la sagesse, tandis ¢u’ils n’aiment que le
passé, et encore n’aiment-ils le passé que parce qu’ils haissent
le présent: ce sont, en un mot, ceux qui mettent Abraham, Isaac
et Jacob en opposition avec Christ et en appellent au Dieu des
morts contre le Dieu des vivants. Tels étaient les Pharisiens; ils
en eétaient devenus orgueilleux, pédantesques, puérils. Bref, la
place de la moralité et de la sainteté, de la justice et de I'amour
de Dieu étail restée tellement inoccupée dans leur cceur, que rien
ne dénotait plus en eux des hommes religieux, sinon une mes-
(uine mauvaise humeur, un pauvre dépit contre tous ceux qui
pensaient mal. et une pitoyable satisfaction a dépister I’hérésie.

Christ donna libre cours a sa colére en dénoncant les Pharisiens,
bien plus qu’il ne lavait fait en dénoncant les péagers et les fem-
mes de mauvaise vie. Ce n’était pas qu’il eut moins pitié de ceux



104 ECCE HOMO.

qu’il accusail, en dépit de I'admiration de la foule, que de ceux
dont il avait épousé la cause, lorsque le monde les désavouail.
Mais il croyait que la colére avait droit de passer la premiere. i
fallait d’abord démasquer les imposteurs, quitte a leur pardonner
ensuite, s’ils renoncaient a leurs grimaces. Christ estimait que ces
hommes possédaient plus de pouvoir pour le mal que pour le
bien ; car, si une révélation divine est le premier des bienfaits,
Pimposture qui la contrefait est le pire de tous les maux.

Considérons maintenant le caractére de cette colére de Christ.
Les partisans du légalisme n’étaient pas coupables, pour la plu-
part, de crimes manifestes ; s'ils avaient mal fait, il est probable
qu’ils avaient eu du moins bonne intention : s’ils avaient lrompé
les autres, ils avaient commencé par se tromper eux-mémes. Il est
difficile de reprendre un parti ainsi composé, sans multiplier les
accusations, au risque d’oter de sa force a la répréhension, ou de
commettre une injustice apparente. Christ reproche aux Phari-
siens leur puérile pédanterie, leur tyrannie écrasante et chica-
niere, et surtout (reproche de tous le plus sensible!) leur igno-
rance et leur haine pour la science; il les appelle, enfin. enfants de
lIa géhenne, serpents, race de vipéres, et leur demande comment
il est possible (qu’ils échappent a la perdition. Sa qualité de pro-
phéte et ses prétentions nettement affichées a la royauté. don-
naient a ces dénonciations contre le parti du légalisme,le cachel
d’un défi mortel. La coupe d’indignation débordait; toute réconci-
liation entre eux et lui était désormais impossible. Christ prévovail
bien comment la querelle finirait. Il aurait pu se taire sur le
compte des Pharisiens, il aurait pu éviter de se rencontrer avec
eux ou de s’entretenir avec eux; il n’en fit rien ; il donna cours a
sa colére et réduisit ses adversaires a la nécessité de se défaire de
lui. Jamais son ressentiment envers eux ne fléchit. I1 pardonna les
insultes personnelles et les cruautés exercées contre lui, mais il ne
parait pas (qu’il ait jamais pardonné aux hommes du légalisme de
pécher contre le rovaume de Dieu, contre la nation et contre le
genre humain.

Il nous a paru convenable de discuter au long ce sujet, pour
réfuter 'erreur qui ne veut voir dans le christianisme qu’une doc-
trine efféminée et sentimentale. Parce qu’il a contribué pour une
grande part a adoucir les meeurs, qu’il a conquis a la femme une
distinction et une dignité nouvelles, et qu’il a fourni de grands
exemples des vertus passives. le christianisme est quelquefois
représenté comme contraire aux passions fortes: on lui reproche



ECUE HOMO. 105

d'inspirer aux hommes une crainte exagérée des souffrances infli-
gées et de développer une sensibilité morbide, ou, pour le moins.
féminine. Vous entendez, par exemple, souvent dénoncer la guerre
et la peine capilale comme anti-chrétiennes, parce qu’elles éveil-
lent d’horribles associations d’idées, et quand les valeureux cham-
pions de quelque grande cause ont déclaré qu’ils tiendraient hon.
falliit-il mettre & sang et a feu un continent entier, on a stigmatisé
leur détermination comme choquante et anti-chrétienne. Mais ce
qui est choquant n’est pas pour cela anti-chrétien. L’enthousiasme
de I’humanité fait périr la sourde malice du serpent, mais il donne
le jour 4 une nouvelle colére, exempte d’égoisme. Il souléve la co-
lére de 'intolérance contre toul artisan d’iniquité; il inspire le dé-
gout des jouissances égoistes; il appelle contre la tyrannie et I'op-
pression la vengeance de la haine: il est amer a 1I’égard des sophis-
mes, des superstitions, des spéculations froidement ourdies; il
déclare une implacable guerre a toute espece d’imposture. Jamais
une ame étrangere aux aspirations de ’humanité ne connaitra de
telles ardeurs. Si 'on pouvait compter que le feu des buchers ne
consumat que le sophiste pernicieux et non le prophéte, si I'on
était sur qu’en réduisant en cendres orthodoxes sa hesoigneuse
cervelle, on détruirait ses sophismes el qu’on inspirerait aux autres
une crainte salutaire du mensonge, sans risquer de propager. en
méme temps, une terreur malsaine de toute activité intellectuelle
et de toute liberté, ’humanité chrétienne pourrait considérer d’un
certain ceil de satisfaction un awufo-da-fe méme. En tout cas, le but
manifeste de ces scénes d’horreur est chrétien ; l'indignation qui
est censée les commander est aussi chrétienne, et I’on peut appeler
strictement chrétienne la croyance qu’elles impliquent, que les
souffrances les plus cruelles et des torrents de sang sont de moin-
dres maux que les souillures de I'ame et le délire du péché.

LA LOI DU PARDON.

Il importe maintenant de savoir, non plus comment le chrétien
traitera les autres, mais comment il acceptera le traitement que
les autres lui feront subir. Christ s’est exprimé, & cet égard, dans
deux préceptes contraires. Il a dit d’abord: « Si I'on te frappe sur
la joue droite, présente aussi 'autre ; » mais ailleurs il a dit: « Si
ton frére péche contre toi, reprends-le, et s’il se repent, pardonne-
lui. » Cependant ces deux préceptes ne se contredisent pas neces-
sairement, car ils impliquent tous deux que n’importe quelle
injure peut étre pardonnée 4 certaines conditions. Cette régle peut



106 KCOE HOMO.

elle-méme étre décomposée en deux maximes, 'une relative au
devoir général da pardon, et 'autre relative au fait qu’il n’est pas
d’injure qui ne puisse étre admise au bénéfice du pardon.

La premiére de ces maximes se justifie aisément. Nous savons
quil est plus facile de pardonner les injures a ceux (ue nous
almons, que cet amour nous soit commandé par I"'admiration ou
par le sentiment d’un lien de parenté. Or le christianisme inspire
pour ’ensemble de I’humanité un sentiment qui, sans se confon-
dre avec ceux-la, olfre pourtant de grands rapports avec eux et ne
peut manquer de produire les mémes effets. Nous pouvons étre
surs aussi (que le désir de la vengeance baisse a mesure que nous
apprenons a sortir de nous-mémes et a concevoir, a considérer des
intéréts et des droits autres que les notres.

Reste a savoir quelles limites nous devons mettre a la pratique
du pardon. Depuis que Christ a rendu ses lois, les étres humains
ont, dans tous les cas, droit a pardon. Quoiqu’ils foulent aux pieds
les droits d’autrui, ils ne peuvent fouler aux pieds les leurs pro-
pres; quolqu’ils répudient toute obligation envers les hommes.
ils ne peuvent abroger, ils peuvent seulement changer et modi-
fier les obligations des autres envers eux. Cette innovation morale
est la plus frappante de toutes celles que Christ a proposées. Elle
a produit sur Phumanité une telle impression qu’on la regarde
communément comme le tout, ou du moins comme la partie fon-
damentale de la morale chrétienne. Quand on parle d’esprit chré-
tien, on entend assez habituellement un esprit de pardon. Qu’il y
ait eu depuis et qu’il v ait encore des esprits vindicatifs, cela ne
prouve rien; mais ce qui prouve heaucoup, c’est que de tels carac-
téres solent maintenant notés comme des exceptions, et qu’ils
excitent toujours de D’antipathie, et souvent de I’horreur et du
dégout. Dans antiquité, on ne les désapprouvait pas, et ce n’était
(que dans les cas extrémes que 1'on en faisait I'objet de quelque
légere condamnation, comme celle que nous prononc¢ons sur
’exagération de sentiments bons et naturels. Il n’est pas jusqu’au
duel qui n’ait changé de signification, et, d’acte de vengeance, ne
soit devenu un acte commandé par le respect de soi-méme.

Nous pouvons donc soutenir (ue le principe général du pardon
des injures, proclamé par Christ, a été adopté parle monde, qu’il est
devenu partie intégrante de la morale, et a produit sur la moyenne
des caractéres une différence en bien, fort sensible. On approuve,
on admire méme le pardon des injures illimité, pourva qu’il
soit d'une sincérité manifeste; on se croit tenu soi-méme d’ac-



ECCE HOMO. 107

cepter le repentir, meéme dans les cas les plus graves, si le regret
est positivement sincere. Mais, en pratique, dans la plupart des
cas, I'on soupconne la sincérité, soit du repentir, soit du pardon.
Car le pardon se manifeste par les mémes traits (ue la servilité.
Toute vertu poussée a I’extréme se confond avec quelque vice, et
dans le cas de la vertu dont il s’agit, le vice qui en est la contre-
fagon, est particulitrement méprisable. En résumé: le pardon des
injures. (ue le monde ancien regardait bien comme une vertu,
mais comme une vertu presque impossible, se présente aux mo-
dernes. dans les cas ordinaires, comme un devoir formel: et, tandis
que les anciens honoraient de leur admiration I'homme qui le
pratiquait, les modernes poursuivent de leur répugnance celui
rui ne le pratique pas. Quand I'injure pardonnée est excessive, les
modernes regardent ’homme qui pardonne du méme ceil dont
les anciens regardaient I’homme pardonnant une injure ordinaire,
¢’est-a-dire d’un ceil d’admiration, pourvu qu'ils soient assurés de
la sincérité du pardon. C’est en ce point surtout que le christia-
nisme et la civilisation coincident.

Les deux préceptes de Christ, que nous avons rapportés sur le
pardon des injures, cessent de se contredire, méme en apparence,
slls se rapportent a deux classes différentes d’offenseurs. Or, dansle
Sermon sur la montagne, il est clair (que Christ trace a ses disciples
laligne de conduite qu’ils doiventsuivre vis-a-vis de ceux qui ne sont
pas ses disciples, vis-a-vis des paiens. lls doivent ne penser a leurs
oppresseurs (u’avec bienveillance, ils ne doivent pas opposer aux
malédictions le silence, bien moins le silence du mépris, mais des
hénédictions ; ils doivent donner des témoignages de bonté, et non
d’indifférence, en retour dumal qu’on leur fait. Dans le second
précepte, il n’est plus (uestion de rapports avec les paiens, mais
dle rapports avec les chrétiens, et la ligne de conduite a suivre est
différente. Les chrétiens ne se regardaient pas comme [réres, en
raison de leur titre commun de membres del’Eglise ; mais ils deve-
naient membres de I'Eglise en raison de leur fraternité réciproque.
Une offense commise par un chrétien avait donc la noirceur d’une
de ces violations du droit d’hospitalité ou du droit des suppliants,
(que les barbares enx-mémes s’interdisaient ; ¢’était la violation d’un
contrat solennel. Aussi était-il naturel que les deux classes d’offenses
fussenl traitées différemment. Un chrétien méritail le ressenti-
ment, mais il était déraisonnable d’en vouloir & un offenseur
paien. Le juif possédant les éléments du christianisme, ’offense
(ui partait de lui devait passer en général pour loffense d'un



108 EGCE HOMO.

frére, et non pour 'attaque d’un ennemi: car, quoique les juifs ne
fussent pas chrétiens, les premiers chrétiens étaient pour la plu-
part juifs.

Relevons encore un point. La loi de Christ ordonne au chrétien.
dans certains cas, de se passer de toute réparation, et, dans d’au-
tres, d’en appeler a 'assemblée des chrétiens. Or celle-ci n’avant
aucun pouvoir de contrainte, il en résulte que Christ nous dissuade
de jamais porter plainte devant les cours séculiéres. Mais Christ le
fait, non parce (qu’il désapprouve en théorie I’'usage des lois cri-
minelles, mais parce que I’Eglise était établie au milien d'un
monde paien auquel elle ne devait préter main-forte en aucune
maniére, ni offrir ancune résistance. Ces circonstances particu-
lieres ont disparu, et il est impossible aujourd’hui d’éliminer du
probléme tous les éléments qui touchent a 'ordre public. Mainte-
nant, ce n’est pas la partie lésée, c’est la société ¢u’il faut consi-
dérer dans le traitement des offenses. La loi de Christ cesse donc.
dans bhien des cas, de servir de regle de vie: mais il en serai
ainsi dans fous les cas, quelle n’en perdrait pas pour cela sa va-
leur. La loi de Christ peut ne plus servir de regle invariable aux
actions, et étre encore une loi invariable pour les sentiments el
les mobiles. Bien loin de vous abstenir de poursuivre, il se peut
qu’ll devienne votre devoir de poursuivre : seulement il ne faul
plus que ce soit pour vous un plaisir de poursuivre. On peut ne
pas se départir de la bonté, méme dans cette éventualité, car le de-
voir de la bonté subsiste ; il faut s’efforcer, par tous les movens de
douceur compatibles avec l'intérét public, de montrer au cceur
grossier et paien la voie plus excellente de la charite.

CONCLUSION.

Nous avons défini I’Eglise chrétienne une république gui dif-
fere des autres sociétés par I'étendue illimitée des sacrifices qu’elle
demande a ses membres. Nous avons montré ensuite qu’elle est
fondée sur les liens du sang, et repose sur la parenté générale qui
rattache tous les étres humains les uns aux autres. Le sentiment
du devoir donne naissance & des lois dans la république chré-
tienne. Ces lois elles-mémes ne sont pas considérées comme tres-
importantes: on ne se donne pas de peine pour les formuler exac-
tement, elles subsistent plutot a I’état de regles généralement
admises par les citovens, (u’a I’état de statuts écrits. En revanche.
on considere le sens de I'obligation, auquel toutes les lois doivent



ECCE HOMO. 109

leur origine, comme étant d’une indicible importance. On recourt
a tous les moyens possibles pour aiguiser ce sens de maniére que,
dans un cas donné, il indique instantanément et instinctivement la
ligne de conduite & suivre.

Cette sensibilité morale plus développée a pour effet d’enrichir
la morale objective de devoirs nouveaux que n’apercoit pas le sens
moral plus obtus du siécle. Quelques-uns de ces devoirs nouveaux
ne different pas en nature de ceux (ue prescrit la morale du siécle;
ce ne sont que des applications nouvelles de principes qui, dans
d'autres systémes, sont imparfaitement appliqués. Mais, a coté de
ceux-cl, la république chrétienne admet toute une classe de de-
voirs nouveaux, différents en nature de ceux (que reconnaissent les
états séculiers; ce sont les devoirs positifs, actifs, qui consistent,
non a s’abstenir du mal, mais a travailler assidiment au bien des
autres. Ces devoirs se divisent en deux classes, suivant qu’ils ont
pour objet le bien physique des hommes ou leur développement
moral. — Mais les caractéres individuels profitent plus encore que
la morale objective de 1’accroissement du sens moral. Le chrétien
ne doit jamais arriver a une conclusion pratique par calcul ou par
an pénible travail, mais par une impulsion immédiate. Sans doute,
1l peut Iui cotter quelque effort de pensée et d’étude pour appreé-
cier exactement la nature des circonstances; mais, dés qu’il est au
clair sur sa position, le sens moral doit parler en lui aussi promp-
tement que résonnerait une note sur la corde d’un instrument de
musicue. Cette sensibilité morale, cet accord absolu des désirs in-
times avec ’obligation extérieure, étaient désignés par Christ et
ses Apotres du nom de sainteté, et étaient attribués par eux a la
présence dans ’ame d’un Esprit divin. On n’est reconnu membre
de la république chrétienne qu’a ce signe. Nous I'appelons ici
I’enthousiasme de I’humanité. Nous le faisons consister dans le
respect des étres humains envisagés en eux-mémes, indépendam-
ment de leurs bonnes qualités. Il embrasse donc les méchants
aussi bien (ue les bons; et comme il contemple les étres humains
dans leur idéal, il désire non pas leur bonheur apparent, mais leur
bonheur le plus élevé. Ce respect comprend enfin la personne
meéme (ui ’éprouve, et lui faisant aimer I’idéal qu’elle porte en
elle-méme, I'incline au respect d’elle-méme, a ’humilité, a 'indé-
pendance, et différe de ’égoisme aussi positivement qu’il est dans
la nature de 1’égoisme de s’allier au mépris de soi-méme, a I’arro-
gance et a la vanité.

Comment cet enthousiasme s’allume-t-il? 11 s’allume au contact



110 ECGE HOMO.

de la personne de Jésus-Christ en qui il a brillé de son plus pur
éclat. Nul ne sait comment Fenthousiasme sest allumé dans le
ceeur de Christ: les profonds abimes de sa personnalité en re-
celent le secret. Dien n’a pas voulu engendrer de second Fils pa-
reil a Ini. Mais depuis que Christ a manifesté cet enthousiasme aux
hommes, ceux-ci ont pu l'imiter, et chaque nouvelle imitation ra-
vive la puissance de Uoriginal. Sa vie restera toujours le seul do-
cument qui nous révele la racine et 'unité de la perfection morale
en ’lhomme. Homme unique. il a été appelé de par la volonté de
Dieu a une douleur unique: sa souveraineté dans la sphere de la
souffrance n’est pas moins ahsolue que dans la sphére du dévoue-
ment. Aussi n’est-il pas d’exemple. pas de vie qui ne lombe au se-
cond rang. en présence de son exemple et de sa vie. et qui ne
serve principalement & rehausser 'éclat de ce modele original et
central. Ses blessures serviront de retraite a toutes les douleurs
humaines, et sa croix servira d’appui a tous les renoncements hu-
mains. — Mais nous nous aventurons sur un terrain que nouvs ne
sommes pas encore en mesure d’explorer.

Jusqu’ici. nous n’avons parlé que de la morale chrétienne. e
nous avons examiné comment Ghrist guoérit I’homme de son
égoisme. Mais 'homme a d’autres ennemis que lui-méme: il a be-
soin de secours que la morale ne peut pas lui fournir. Deux
grands ennemis le havcelent: le mal physique el la mort. Nous
verrons dans un autre traité quelles consolations Christ offrit aux
hommes contre ces maux. comment il les réconcilia avec la natare
en leur communiquant des notions nouvelles sur la puissance (ui
cgouverne le monde, en (riomphant lui-méme de 1a mort. et en
leur révélant I'éternité.

Relevons, avant de terminer, la grandeur de 'eeuvre que Christ
a accomplie. Son dessein, fondé sur de simples principes, s'est rea-
lisé contre toute attente. a travers toutes les formes de gouverne-
ment. Mais la Nouvelle-Jérusalem n’a pas échappé a la corruption
plus ue Pancienne. En effet, les crovances qui enrichissent et fe-
condentla nature humaine, rendent en méme temps les hommes ca-
pables de péchés plus profonds ; admis dans un sanctuaire plus pur.
ils sont exposés a commettre de plus grands sacriléges: en aciué-
rant le sens des obligations nouvelles. ils perdentquelqueflois le
simple respect des obligations anciennes. Les saints. qui ont re-
pousse les tentations les plus subtiles. ont quelquefois toul a re-
commencer a la suite de quelque lourde chute. L’hypocrisie est
devenue dix fots plus ingénieuse. et dispose de plus de déguise-



EGCE HOMO 111

ments. Bref. la nature humaine s’est développée en mal autani
qu’en hien: et si I'on compare les siécles chrétiens aux siécles
paiens, on les trouvera a la fois pires et meilleurs, de sorle que
I'on peut se poser la question si, a tout prendre. I'humanité a
gagné. A coup sur, la question est frivole; I’homme fait regrettera-
t-11 le temps de 'enfance, et s’estimera-t-il peu paveé de la perte du
honheur insouciant attaché a I'enfance ignorante, par un accroisse-
ment d’intelligence et d’expérience ? Ce qui constitue le triomphe
de 'Eglise chrétienne, ¢’est qu’elle est 1a: ¢’est que le plus hardi
des réves, au lieu de se trouver impraticable, s’est réalisé: cesl
qu’une fois réalisé, il n’est pas devenu 'apanage de quelques es-
prits d’élite, mais s’est répandu sur une vaste étendue du globe:
c’est qu’au lieu de céder la place, au bout de quelques siecles, & un
systéme mieux adapté & des temps plus modernes, il a duré deux
mille ans; ¢’est qu’au boul de ces deux mille ans, au lieu de n’avoir
plus qu’un reste de vie et de n’élre plus quune ruine épargnée
par l'indulgence des amis du passé, il déploie encore de la vi-
gueur et de la souplesse: ¢’est, qu’enfin, a (ravers toutes les trans-
formations qu’il a subies, il demeure visiblement le méme et s’in-
spire de D'esprit intarissable et universel de son Fondateur. La est
la vraie, la divine puissance du christianisme, et non dans 'exemp-
tion de toute erreur. Ce n’esl pas davantage un caractére de par-
faite suffisance (ui le distingue. Les chrétiens ont tort de présenter
leur foi comme la seule acceptable, et comme contenant en elle-
méme tout ce que I'’homme peut requérir et désirer. Elle n’est
qu'une réveélation entre plusieurs. et elle est loin de suffire au
honheur de I’homme. II n’v a pas de bonheur sans certaines con-
ditions physiques, sans la santé, sans une certaine énergie animale.
Il faut, en outre, beaucoup de prudence, la connaissance des phé-
nomenes physiques, des ressources. Une aulre révélation nous a
été accordée, surtoul en ces derniers temps, pour nous aider a
prendre les arrangements nécessaires a notre bien-étre physigue.
Nous vivons sous les rayons bienfaisants de la science. Ce sonl 1a
deux révélations différentes. Nous n’avons gue faire, pour le mo-
ment, d’examiner les points sur lesquels elles entrent en conflit :
ils sont du ressort de la théologie, el non du ressort de la morale
chrétienne. Jamais on n’a supposé que la révélation morale, donf
nous nous somimes occupés, put jurer avec la science. Toules deux.
elles sont vraies, et toutes deux indispensables pour le bhonheur
des hommes. La science est le trésor particulier de notre siecle:
nous devons veiller sur elle avec une sainte jalousie. faire valowr



112 ECCE HOMO.

ses droits, et traiter les gens qui se contentent du christianisme
et méprisent la science, comme Christ traita les ennemis de la lu-
miere de son temps. D’autre part, la morale chrétienne, quoique
plus incertaine et moins stable que la science, est plus directement
et plus intimement utile a "humanité. La vie scientifique est moins
noble (ue la vie chrétienne ; il vaut mieux, pour ainsi dire, étre
citoyen de la Nouvelle-Jérusalem (ue de la Nouvelle-Athénes.

Rien dans I'histoire n’est comparable & I'ceuvre magnifique que
Christ a fondée par sa seule volonté et sa seule puissance. On ne
saurail analyser le jeu de cette puissance créatrice. Aucun archi-
tecte ne prépara les plans de la Nouvelle-Jérusalem; aucun comité
ne rédigea le programme de la République Universelle. Cette ceuvre
étonnante s’accomplit sans bruit, elle attira peu P'attention des
hommes. Si quelqu’un peut définir le ressort secret qui unit les
hommes entre eux, révéler 'origine de cette faculté du langage
qui sert de svimbole 4 leur union, ou décrire en termes satisfaisants
la naissance de la société civile, il pourra aussi expliquer ’origine
de I'Eglise chrétienne. A I’exception de cet homme-1a, les autres
ne trouveront pas de meilleure explication que celle-ci : « le Saint-
Esprit descendit sur ceux qui croyaient. » Nul ne vit batir la Nou-
velle-Jérusalem : aucun ceil ne distingua ’essaim des ouvriers, ni
les murailles en voie de construction, ni les rues non pavées: per-
sonne n’entendit résonner la truelle, ni la pioche, car la Nouvelle-
Jérusalem descendit du ciel d’aupreés de Dieu.

Louis CHOISY.




	Ecce Homo : coup d'œil sur la vie et l'œuvre de Jésus-Christ

