Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques a I'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: Paradoxes philosophiques

Autor: Buisson, Ferdinand / Ritter, Henri
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379057

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PARADOXES PHILOSOPHIQUES

PAR

HENRI RITTER *

Sous le titre de Paradoxes philosophiques, un des penseurs les
plus éminents de I’Allemagne contemporaine, M. Henri Ritter.
connu déja par tant d’'uvrages de premier ordre?, vient de publier
un volume plein d’intérét et de science. auquel nous ne pouvons
refuser une analvse un peu étendue.

L’introduction explique le titre et le plan du livre.

De tout temps, la philosophie a émis des jugements contraires
a l'opinion commune; ces jugements sont considérés par le « bon
sens » populaire comme des paradoxes. La philosophie, de son
¢oté, nevoit dans les idées populaires que des préjugés. Y aurait-il
donc un divorce inévitable entre la maniére de penser ordinaire et
celle de la science ? Evidemment, 'une et I’autre sont régies par la
raison: et il ne peut y avoir entre la pensée réfléchie et la pensée
spontanée qu'une différence du plus au moins, résultant de ce que
la raison est de plus en plus raisonnable & mesure qu’elle se com-
prend mieux.

Le propre de la raison, ¢’est de tendre & un bui. Mais qui parle
d'un but, parle aussi de moyens pour I'atteindre. Cette distinction
du but et du moyen correspond exactement a celle de la pensée
scientifique et de la pensée commune, ou, en d’autres termes, de
la réflexion théorique et de la vie pratique. Le bul est un, les

U Philosophische Paradoxa, von H. Ritter. Un volume in-8° de 400 pages.
Leipzig, 1867.

* Particuliérement sa Logique, son traité sur la Connaissance de Dieu el
de U'univers, son écrit plus récent sur I'Immortalité, plusieurs publications
sur la philosophie allemande depuis Kant, enfin son ouvrage capital, sa
grande Histoire de la philosophie (dont quelques volumes ont été traduits en
francais par MM. Tissot et Trullard). M. Ritter, né & Zerbst en 1791, écrit
depuis 1817, et il enseigne la philosophie & Geettingue depuis plus de trente
ans.



51 HENRI RITTER.

movens sont multiples. Le but est le terme supreéme el ideal, les
movens sont relatifs,, imparfaits, changeants. De la vient 1opposi-
tion entre la philosophie, qui pose dans I'absolu le but définitif et
commun de toutes les sciences, el ’expérience, qui cherche dans
la réalité les moyens pratiques de se rapprocher du but. sans ja-
mais v atteindre. [l est facile de comprendre (ue 'intelligence ha-
bituée aux procédés timides de I’expérience, se lrouve désorientée
en abordant la région transcendantale ou la philosophie 1'éléve;
mais il est impossible a la philosophie de descendre au-dessous de
son propre niveau et de méconnaitre, pour s’accommoder i ’ex-
périence, les ordres impérieux de la raison.

Tout ce volume aura pour objet de démontrer la légitimité de
ces assertions de la raison, que 'expérience vulgaire traite de pa-
radoxes. Ces prétendus paradoxes se rattachent tous, — el c’est ce
qui fait I'unité de 1'ouvrage, — a la théorie de la connaissance, a
la maniére dont le monde, en général, peul et doit étre connu.
L’auteur a divisé son livre en cing parties, dont chacune justifie un
des paradoxes de la philosophie. Aprés avoir écarté dans sa pre-
miére étude la théorie qui, jugeant le monde d’aprés I’état actuel
et incomplet de notre science, le déclare imparfait, il montre, dans
la seconde, la condition essentielle de la connaissance , savoir la
recherche des principes suprasensibles et surnaturels, sur lesquels
repose l'univers meéme physique. La ftroisieme partie explique
comment le suprasensible peut étre connu dans lintuition intel-
lectuelle ; 1a quatriéme réfute les objections qu’opposent au supra-
sensible le scepticisme et 1’empirisme et détermine la position qui
convient a la science entre autorité et la raison; enfin, la cin-
(quiéme signale et combat la cause principale de toutes nos erreurs
et de notre fausse conception du monde, c’est-a-dire le point de
vue exclusivement anthropologique. — Nous allons tacher de ré-
sumer sommairement, mais le plus fidélement possible, les idées
les plus importantes exposées dans ces cing études, qui, quoique
distinctes en apparence, onl entre elles, on va le voir, la plus
grande connexité.

PREMIER PARADOXE.
Le monde absolument bon.
Le monde est imparfait : tel est, dans son expression la plus gé-

nérale, le jugement que ’expérience nous fait porter sur les choses
et sur nous-memes. Limites dans le temps, limites dans 1’espace,



FARADOXES PHILOSOPHIQUES. 515

limites posées a chaque étre dans toutes ses puissances par les
autres étres: voila le résumé de 'nnivers pour un observateur
superficiel.

A cet arrét de I’expérience, la raison oppose une double pro-
festation.

D’abord, la raison pratique nous ordonne de corriger tous les
défauts qui nous choquent au lien de nous borner a en gémir; elle
nous impose la loi du progreés el méme du progreés indéfini. « Tu
« dois, » dit-elle, « donc tn peux: tu dois devenir absolument bon,
-~ donc le progres jusqu’a I'absolu est réalisable. » Cet impératif de
la raison pratique suffirait, & la rigueur, pour nous faire échapper
aux hypothéses quinous représentent le développement du monde,
soit comme un cercle ou les choses tourneraient toujours sans ja-
mais avancer, soit comme une hvperbole ot le progres se rappro-
cherait éternellement de la perfection sans v arriver jamais.

Mais ce n’est pas la raison pratique qui doit résoundre le pro-
hléme du monde. Le monde est, avant tout, ohjel de connaissance,
et c’est a la raison spéculative ou théovique de tracer les lois de la
connaissance en général. Ces lois se raméeénent a une seule regle :
remonter, comme parle Kant. de tout conditionné a sa condition,
de tout fait d’expérience a son principe, de toul effet a sa cause.
Appliquons cette loi de régression & I'étude du monde. En remon-
tant de cause seconde en cause seconde. nous arriverons a nous
représenter un moment on cessent toutes ces causes, on il n’existe
plus rien en acte, on tout n’est qu'en puissance. Pas d’hommes, pas
de corps, pas d’esprils, pas de monde: tout cela est a l'état de
simple possibilité; il n’v a que des forces latentes non encore agis-
santes, mais capables d’agir. Tous ces élres en puissance ne se sont
pas engendrés eux-meémes, puisque, pour se produire, ils auraient
da déployer une cerlaine activité et que, par hvpotheése, nous nous
placons au point ot il N’y a eu encore aucune activité. Ces pou-
voirs ou ces possibilités vides, qui attendent leur réalisation, doivent
donc étre I'ceuvre d’'un principe supérieur, d’un seul, disons-nous,
puisqu’ils forment dans leur ensemble un tout organique dont on
ne peut expliquer ’harmonie que par 'unité primitive de la force
(qui ’a constitué. — Cette suite de déductions nous améne donc a
une affirmation que la raison, dans son élan spontané, pose du
premier coup : I'affirmation du Dieu créateur.

C’est seulement apres nous étre élevés a cette notion d'un Dieu,
principe et cause supréme du monde, que nous pouvons porter sur
le monde un jugement définitif. Jusque-la nous n’avions vu de



56 HENRI RITTER.

I'univers que ce que 'expérience nous en avail montré, Il nous »
paru imparfait, parce que nous ne le connaissions qu’imparfaite-
ment. Maintenant que nous avons trouvé le principe dans lequel
sonl enfermées, comme en germe, toules les choses qui composent
le monde, puisque ce principe est Dieu méme, ¢’est-a-dire ’absolue
perfection. comment prétendrions-nous que le monde, contenn
dans ce principe parfait, est néanmoins imparfait?

Il v a eu dans 'antiquité deux hypotheses (ui pouvaient se preé-
ter a I'imperfection du monde: le dualisme et édmanation. L auteur
les écarte par une bréve réfutation et s’arréte a la seule théorie
qui explique raisonnablement 1'origine du monde, la eréation. 11
admet que Dieu crée, mais qu'il crée, a la fois. sans ohéir aux lois
de la nature et sans les violer. Ces lois ne sont lozs (que pour les
créatures: pour le créateur. elles ne sont que 'expression d’un
rapport constant, de son propre rapporlt avec ses créatures. La
constance de ce rapport. garantie par U'immutabilité méme de la
nature divine. garantil a son tour la constance des lois physiques.
mathématiques, logiques. morales, etc.; elles reglent 'ordonnance
du monde. sans élre ni au-dessus. ni au-dessous de Dieu: elles
sont liées a son essence meéme.

Un monde créé dans ces conditions, c’est-a-dire par un Dieu
parfait, et suivant des lois (ui sont 1'expression parfaite de ce Dieu.
ne saurait étre entaché d’imperfection. En vain dirait-on avec "op-
timisme vulgaire : « C’est le monde le moins imparfait qui put
« étre créé. c’est le meillenr des mondes possibles: il est aussi par-
« fait qu’il pouvait I’étre en restant, comme il le devait, infiniment
« au-dessous du créateur et de sa perfection. » La différence qu’il
faut maintenir entre le créateur et la créatlure, ce n’est pas une
différence de degré, c’est une différence de nature. « La perfection.
dit M. Ritter, est un attribut qui convient également a ces deux
« sujels: Dieu et le monde: mais il convient a Dieu d'une maniere
« essentielle, primitive., nécessaire ; il ne convient au monde (ue
« par contingence, par dérivation ., parce qu’il lul a élé communi-
qué en pur don. » Dieu et le monde ont la méme perfection
mais 'un la posséde en propre, 'autre ne peut que la recevoir.

Entre cette opinion qui fait le monde absolument hon, et 'opti-
misme qui le fait relativement bon, on a tenté une conciliation. Le
monde, a-t-on dit, est créé nunparfait, mais Dieu ajoule successive-
ment de nouvelles graces a celles qu’il lui a déja faites; ainsi le
monde. toujours plus richement doté, s’approche graduellement
de la perfection et pourra finir par v atteindre. Soit. Mais pour re-

=

~

=



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. o7

cevolr ces facultés et ces forces nouvelles dans le cours de son
existence, il faut qu’a son origine le monde ait été créé an moins
capable de les recevoir: il faut que le créateur 1'ait doué, en le ti-
rant du néant, de certaines facultés réceptives, de certains pouvoirs
d’abord stériles, mais qui devaient un jour se développer. En
d’autres termes, sile monde devient parfait, c’est qu’il était créé
perfectible,, c’est-a-dire parfail en principe et en puissance: ce qui
revient précisément a notre thése. savoir que le monde. en soi et
en Dieu, est parfait.

Mais y songeons-nous bien? Commenl soutenir gue le monde
est parfait? Ne craignons-nous pas les innombrables démentis de
I'expérience? L’expérience trouve par milliers dans le monde les
preuves de l'imperfection, les traces de la présence du mal. Deux
mots peuvent les résumer dans leur plus haute généralité : le monde
est dans le temps, le monde est dans Uespace. M. Ritter entreprend
de prouver que, bien loin d’étre deux causes d’imperfection, ces
deux grands faits sont la condition méme de la perfectibilité.

Parlons d’abord du femps.

On prétend que pour étre parfait. le monde eul du I'étre des
son origine ; que Dieu aurail du le faire du premier jet, pour ainsi
dire, complet et sans défaut, tel (u'on représente le paradis ou le
monde radieux de l'dge d’or. Celte idée se comprend (rés-hien
dans les théories dualistes, qui font de Dieu le simple organisateur
le la matiére. — Pourquol, en effet, I'artiste divin ne saurait-il pas
du premier coup de ciseau, sans faute et sans retouche, donner la
forme parfaite au bloc inerte qu’il faconne? Mais, si 'on admet
avec le christianisme (que la matiére n’existe pas par elle-méme.
(qu’elle aussi prend naissance par un acte créateur de la puissance
divine, on rencontre une difficulté nouvelle. Si cette matiére créée
par Dieu était immédiatement faite et parfaite de toutes piéces par
la toute-puissance de son auteur, que serait-elle ? Un produit en-
tierement passif, une ceuvre morte , nune chose qui n’aurait ni vie
ni énergie propre. Alors le monde ne serait rien, n’aurait aucune
réalité, aucune indépendance: il ne. subsisterait que comme un
effet nécessaire, comme une manifeslation fatale de Dieu. Il n’au-
rait ni substance, ni activité distincte de celle de Dieu. Or. ¢’esl
précisément cette confusion de la créature avec le créateur, ue la
doctrine de la création cherche & éviter: elle veul pouvoir distin-
guer véritablement la substance de Dieude la substance du monde.
Mais, pour cela, il faut que le monde ait une substance: il faut que
les créatures soient non des phénomenes flottants. mais des étres



A8 HENRI RITTER.

réels: il fant. entin, que chaque étre ait son individualité propre el
imdépendante, quoique créée. En d’autres termes. le monde doit
étre créé, d’une part incomplet et imparfait, mais d’autre part ca-
pable de se compléter et de se perfectionner lui-méme.

C’est ainsi, en effet, (ue notre théorie se représente la destinée
¢n monde. Dieu, en lui donnant I'étre, ’a doué de puissances et de
facultés embryonnaires qui tendent a se déplover et que le monde
devra réaliser par sa propre action. Mais, pour v parvenir, il est
necessaire que le monde devienne, qu'il se lransforme, s’accroisse,
<e realise progressivement, en d’aufres termes, qu’il se développe
dans le temps. C'est grace au temps, que le monde peul, tout en
n’étant rien par lui-méme, devenir quelqie chose: c’est grice an
temps, (qu’il peut faire passer toutes ses virtnalités de la possibilite
a la réalité, en obéissant aux instinets par lesquels Dien meéme le
pousse a cetie laborieunse évolution.

Ainst le devenir, et le temps (qui en est la condition, ne sont nul-
Iement des obstacles a la perfection. [l semble (ue ce flux perpe-
tuel emporte et anéantisse tout: c’est une erreur. Le passé dure,
transformé. mais conserve dans le présent; chagque minute de la
vie, chaque période de la science, chaque époque de l'univers est
le résumé de celle gqui 1’a précédée; partout le présent hérite et
profite du passé. Le temps ne détruit donc pas: il élabore, il dé-
veloppe, il transfigure, et. puissant ouvrier do progrés. il méne
peu a peu 'univers a la perfection.

[."espace semble opposer au perfectionnement indéfint du monde
des obstacles plus sérieux. L’espace, Uétendue, la maticre, — car
foutes ces expressions sont ici équivalentes, — supposent la plura-
lité des corps, la limitation mutuelle des ohjets, enfin la division el
I"hostilité des forces particuliéres qui coexistent dans le monde. Cet
etat de choses serait sans doute un mal el constiluerait une irré-
médiable imperfection, sl devait durer indéfiniment. Mais il n’en
est rien.

L auteur s’efforce de faire comprendre que cetle lutte de chacun
contre tous n’est qu’un fait passager, qu'un phénomeéne lié a ’état
actuel du monde, mais (ui n’a rien de permanent ni de néces-
saire. Dans la phase du développement du monde a laquelle nous
assistons, chaque étre se sent limité par d’autres étres, parce que,
poussé par ses instincts, il tend & dépasser le point o il est arrive
et a empiéter sur le domaine que lesautres occupent. Mais cet anta-
vonisme universel n’est (qu’a la surface. Au fond, sans que nous
puissions toujours nous en rendre compte, tontes ces rivalités s’ef-



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 59

facent, toutes ces oppositions se concilient dans un plan général
dont 1'unité nous échappe. Toutes ces forces en lutte finissent par
produire une résultante, qui n’est autre que le bien commun de
tous; cette division du travail n’est pas une anarchie, mais une
harmonie divine.

Mais que parlons-nous de bien commun, d’harmonie générale ?
S’il n’existait au monde que des corps, et des forces matérielles, il
serait insensé de songer a des biens communs ou méme a des biens
en général. Pour qu’une acquisition, une possession, une exten-
sion (uelconque, méme dans I’espace, soit un béen, il faut qu’elle
appartienne a un possesseur spirituel, qui ait conscience de ce
qu’il est et de ce qu’il a. Ainsi 'idée méme de bien suppose V'idée
d’esprit; il n’y a pas de bien exclusivement corporel; tout bien se
résout nécessairement en un bien spirituel. — Mais, des qu’'un bien
est devenu spirituel, il cesse d’étre individuel et exclusif. « L’ar-
« gent que je possede, » dit M. Ritter, « ne peut étre possédé en
« meéme temps par un autre; dans 'ordre matériel, ma propriété
« et celle d’aulrui se restreignent réciproquement. Au contraire,
< ma science peut tres-bien étre partagée par plusieurs autres,
« sans (fue ni ma part ni la leur en soit moindre. » Les biens spi-
rituels et, par conséquent, tous les vrais biens, — puisque, en
(erniére analvse, il n’y en a pas d’autres, — sont donc des biens
communs; et c’est a ces biens communs que lendent également,
(quoique diversement, tous ces efforts qui nous semblaient se com-
battre. Ainsi, toutes les activités, rivales en apparence, convergent
vers un point commun ou s’évanouissent toutes les contrariétés :
cette inextricable mélée d’intéréts incompatibles qui se disputent
Punivers, n’est pas autre chose qu’un mystérieux équilibre d’ou
sort le plus grand bien de tous.

La division, la diversité des étres dans I’espace comme dans le
temps, condamne donc le monde, non a I'imperfection, mais au
progreés illimité. La raison théorique et la raison pratique applau-
dissent également & cette heureuse multiplicité des parties dans le
tout. La raison théorique y voit la condition nécessaire pour qu’il
v ait des perceptions, des connaissances: il faut que les étres soient
individuels et distincts pour qu’il s’établisse une distinction entre
le sujet et I'objet, pour que I'un apparaisse a l'autre, pour qu’il se
fasse enfin entre les diverses créatures une « révélation récipro-
que. » La raison pratique propose, comme idéal, a ’activité humaine
cette unité dans la diversité; elle voudrait que la societé entiére
ne fat que la coopération d’une immense quantité de forces dis-



60 HENR! RITTER.

tinctes ., indépendantes el concourant pourtant au méme but. Elle
voudrait plus encore: elle fait entrer dans cette immense associa-
tion de forces diversement coopérantes, non-seulement toute 1’hu-
manité, mais toute la nature, tout 'espril et toute la matiére; car
elle n’admet pas que la matiére soit la limite et P’antithése éter-
nelle de I'intelligence. Devancant ’expérience, elle nous fait entre-
voir la subordination toujours plus compléte de la nature a la pen-
sée, des forces aveugles a la force consciente. pour la poursuite
du bien supréme et universel.

Quelle objection reste-t-il donc a la perfection de 'univers? Le
temps et espace, (ui semblaient y opposer des obstacles insur-
montables, sont, au contraire, des movens de l’atleindre. Le devenir
universel est régi par un grand instinct qui pousse le monde a la
perfection: le dernier terme de cette évolution, ce sera 1'unani-
mité de toutes les créatures dans la réalisation commune de leur
commun bien.

En face de cet idéal que la raison oppose aux courtes vues de
expérience el aux défaillances de la volonté, il ne nous est pas
permis de nous plaindre du long temps el des longs efforts que
nous cottera cetle ascension vers le parfait. « Les trésors de 1’éter-
« nelle vérité sont (rop riches pour étre achetés & un moindre
« Prix. »

Toul ce que nous devons faire pour hiter la marche du progreés.
¢’est d'unir sagement les lecons de 1'expérience & celles de la rai-
son. On vient de voir que, hien loin de s’exclure, elles s’appellent
et se complétent. Si elles semblent s’opposer, c’est que nous les
consullons mal, c¢’est surtout que nous interrogeons l'expérience
avant (u’elle ait achevé ses informations sur le monde. Si un peu
d’expérience nous fait croire a 'imperfection de I'ceuvre divine,
une expérience achevée et compléte nous en fera reconnaitre la
perfection admirable. En attendant cette confirmation expérimen-
tale, la raison nous présente de ’'univers un tableau d’ensemble
qui, corrigeant les erreurs d’une vue fragmentaire et superficielle,
nous fait déja entrevoir, dans sa réalité suprasensible. /e monde ab-
solument bon.

DEUXIEME PARADOXE.
Le surnaturel et le suprasensible dans le monde.

[’étude que nous venons de résumer conclut a 'existence d’un
monde suprasensible, nous pouvons méme ajouter d’un ordre sur-



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 61

naturel. — Ces deux mols, suprasensible et surnaturel, onl été si
souvent interprétés d’une facon peu philosophique, ils éveillent
dans I'imagination populaire des réves et des tableaux si peu con-
formes a la science, qu’on est généralement porté a les tenir pour
suspects et a s’en défier. Essayons de montrer que, dans leur sens
véritable, ils expriment deux idées 1égitimes et trés-importantes.

Qu’est-ce que le suprasensible? C’est le monde réel, le monde
des choses, qui se cachent derriere les phénomeénes. Ce n’est pas un
monde distinct de celui ou nous somines, un ciel peuplé d’anges
et d’esprits purs; c’est I'univers méme que nous habitons, consi-
déré, non dans sa surface changeante et multiple, mais dans ses
profondeurs, dans ses principes, dans sa substance impénétrable
aux sens. Ce monde, qu’on peut se représenter, pour ainsi dire, a
I'intérieur de 'autre, ne nous est pas directement accessible : il ne
se manifeste & nous (ue par les phénomenes sensibles auxquels il
donne naissance; aussi échappe-t-il 4 ’expérience : c’est la raison
seule qui nous le fait concevoir.

Mais, répond-on, cet univers idéal, que vous nommez le supra-
sensible, n’est pas dans le monde; 1l est dans la pensée de Dieu,
et Dieu n’est pas dans le monde.

Non, sans doute, le Créateur n’est pas dans sa création, si,
par ce mot dans, on entend qu’il occupe le temps et I’espace ot il
a placé ses créatures. Mais Dieu n’est pourtant pas non plus fors
du monde, car un monde (ui ne serait pas intimement uni a lui,
seule source de I'étre et de la vie, resterait dans le néant ou y
retomberait. Il faut donc admettre a la fois la transcendance et
I'immanence de Dieu, I'une ne I'empéchant pas d’étre le principe
de tout ce qui devient, I’autre ne I’empéchant pas de rester lui-
méme au-dessus du devenir. — Dés lors on peut comprendre que
1’univers suprasensible soit & la fois en Dieu, qui est son principe,
et dans le monde visible, qui est sa manifestation phénoménale.

L’idée du surnaturel semble soulever plus de difficultés. Tout,
en effet, dans le monde parait soumis 4 des lois naturelles, inva-
riables et inviolables. Dans le développement des choses, que peut-
on trouver qui mérite le nom de surnaturel ? — La raison.

On répond : « vous jouez sur les mots : la raison, ¢’est encore la
« nature; et la nature, c’est déja la raison. C’est une méme force
« de plus en plus développée; ces deux mots en désignent deux
« degrés. » La plupart s’accordent a reconnaitre que la raison est
le degré supérieur, le supréme épanouissement de la nature. D’au-
tres, sauf diverses précautions de langage, donnent la préférence



62 HENRI RITTER.

4 la nature. a l'instinct, sur la raison réfléchie. — Il est facile de
combattre les uns et les autres par le méme argument. Soit qu’'on
reproche a la raison ses erreurs, ses faiblesses, son impuissance.
soit qu’on reconnaisse qu’elle est un bon guide, on s’accorde a la
considérer comme ayant un but a poursuivre, comme devant at-
teindre a ce but: on la déclare bonne, si elle v parvient , mauvaise
dans le cas contraire. Mais cette idée de but el d’action conforme
a4 ce but est 'idée méme qui constitue la raison. Si on peut l’ac-
cuser de manquer a sa tache, tandis qu’on n’accuse la nature de
rien de semblable, c’est qu’on juge que I'une a un but, I'autre non:
que celle-ci est aveugle et fatale, que celle-la, au contraire, agit
conformément a un plan et doit tendre a 'exécuter le mieux pos-
sible. C’en est assez pour établir la distinction profonde de ces deux
séries de faits: la nature et la raison. Bien loin de sortir 'une de
I'autre, elles sont constamment en lutte, I’'une tendant a se conlti-
nuer par la force brutale de la nécessité, autre v voulant toujours
introduire ses finalités intelligentes et son progreés incessant.

Les deux idées de suprasensible et de naturel étant ainsi déter-
mineées, 1l reste a voir quel rapport elles ont entre elles.

Et d’abord, le surnaturel est-il au naturel ce qu’est au sensible
le suprasensible ?— On peut répondre que ces mots suprasensible
et surnaturel désignent le principe 'un du sensible, I'autre du na-
turel. Mais qu’est-ce que le principe d’une chose? Il y en a deux:
la cause efficiente et la cause finale: Pune qui produit 1'action, au-
tre qui la dirige et laltire; I'une marquant dans le passé le point
d’ou la chose part, I'autre posant dans Pavenir le terme ou elle
tend. De ces deux espéces de causes, chacune a été prise exclusi-
vement en considération : la premiere par les sciences naturelles,
la seconde par les sciences morales. De la, entre ces sciences, un
debat que la philosophie clot d’un mot: toutes deux ont raison.
Tout ce qui arrive est placé entre un commencement et une fin.
Expliquer les choses d’aprés leur origine, tel est le probléme que
resolvent les sciences naturelles : expliquer les choses d’aprés leur
fin, c’est I'ceuvre également légitime des sciences morales. Ces
deux explications, I'une expérimentale, "autre rationnelle, se com-
pletent mutuellement. La philosophie les concilie en ramenant
tous les principes et tous les buts a une seule cause premiere, a la
fois efficiente el finale, qui est Dieu. Mais cette conciliation su-
préme ne se fait qu’en Dieu. La faiblesse de I'intelligence humaine
est obligée de distinguer ces deux sortes de principes. sans cepen-
dant les opposer 'un a l'autre: et ¢’est cette distinction gu’expri-



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 63

ment les deux idées de suprasensible el de surnaturel. Le supra-
sensible comprend toutes les causes efficientes dont résultent les
phénomeénes sensibles. Le surnaturel désigne toutes les causes fi-
nales que la raison concoil comme buts des créatures. Ainsi le
suprasensible ne sort pas du domaine de la nature, qu’il explique
d’apreés la loi fatale de la causalité : le surnaturel, au contraire, se
meut dans un autre monde, celul de la raisor, qui poursuit ses fins
d’apres la loi de la liberté.

La scission semble absolue: nature el nécessité, d’une part:
raison et liberté, de 1'autre. Cependant. regardons-y de plus prés.
La loi qui régne dans la nature ou pluldl qui constitue ce qu’on
appelle la nature, c’est la iol de causalité, en vertu de laguelle un
fait qui en précede un autre, a sur celui-ci une actlion, un effei
imévitable. Sous 'empire de cetle loi. un fait n’est jamais absola-
ment libre: il est déterminé par les antécédents dont il dépend.
Mais cette lol ne s’applique-i-elle qu'au domaine de la nature?
Celui de la raison n’y esl-il pas aussi soumis ?

Une force longtemps exercée, un acle souvent répété se trans-
forme en une habitude: or. le bon sens populaire 1’a trés-hien dit:
U'habitude est une seconde nature. Celte seconde nature n’est pas.
sans doute. une nécessité aussi aveugle, aussi inflexible que les lois
du monde physique. Pour se la représenter par une image, il faul
la comparer aux organismes vivants, ui sont bien un produit né-
cessaire de la nature. mais qui pourtanl ne cessent jamais de
changer. de s"accroitre, de se mouvoir, de s’assimiler des éléments
nouveaux. G'est ainsi qu'un étre libre contracte des habitudes dont
l'ensemble forme son caractére et qui finissent par s’imposer a lui:
mais ce caractére n’est jamais définitivement. rigoureusement ter-
miné : il devient toujours. 1.’expérience ne reconnait pas ces trans-
formations soudaines, ces conversions instantanées qui détermi-
nent d’un seul coup et pour toujours l'avenir d'un homme. Mais
enfin. quelle que soit la part qui reste a la liberté, il est clair
qu’elle est limitée, et (ue notre caractére une fois formeé ne dépend
plus de nous. Notre raison commence par poursuivre librement
un but: elle 1'atleint, et ce but atteint entre, comme un élément
nouveau, dans la nature de l'individu. Désormais il ne pourra pas
plus aisément s’affranchir de cette idée, de ce sentiment nouvelle-
ment acquis, que de ses instincts les plus primitifs. Ainsi. dans l'ordre
méme de la vie morale et libre, il v a d’invincibles causalités.
Comme tous les aulres, 1’acte libre a ses suites nécessaires: la li-
berté elle-méme. en s’exercant. engendre une nature, c’est-a-dire



64 HENRI RITTER.

nne fatalité, qui pesera sur le développement futur de I’étre libre.

Il n’est donc pas vrai de dire (que la liberté de la raison et la
nécessité de la nature s’excluent absolument. Il faut dire que sur
ces (leux ordres réegne également la loi de Ia causalité nécessaire,
mais que dans I'un d’eux seulement régne, en outre. la loi du pro-
grés et de la liberté. Ce second ordre, I’ordre surnaturel, n’est pas
le contraire du premier: il est I'ordre naturel et quelque chose de
plus. Ce serait une égale erreur de les assimiler ou de les opposer
I'un a Pautre. La nature, qui est le domaine dun suprasensible, obéit
a une seule loi, celle du développement nécessaire: elle représente
le principe conservateur. La raison, qui constitue le monde surna-
turel, ne connait, au contraire, que la loi du développement libre:
elle représente le principe du progres. Ces deux principes. ces
deux lois ont besoin de se faire contre-poids. Ce sont deunx forces
dont I'une crée, I'autre conserve. Le progrés nedévelopperait rien,
si la nature ne luil fournissait rien a développer: (’autre part, la
nature a besoin dune force d’impulsion, d’un instinct qui la fasse
passer de 1’état de puissance vague a celui de réalité déterminée.
Ainsi dépendent I'une de I’autre, sans jamais s’identifier, la raison,
principe surnaturel du développement des choses. et la nature,
substance suprasensible, qui subit ce développement.

A la suite de cette étude philosophique du suprasensible et du
surnaturel, ’anteur a cru devoir ajouter, pour étre complet, quel-
ques considérations sur le surnaturel considéré dans son rapport
avec I'idée de Dieu, tel que le concoivent les religions positives.

Parmi toutes les maniéres dont se révéle ’action de Dieu dans
le monde, deux surtout ont un caractére exceptionnel et saisissant ;
ce sont le miracle et 1a révélation religieuse. —1.’auteur insiste lon-
vuement sur les raisons qui réduisent le miracle a un role secon-
daire et lui donnent une valeur tout a fait accessoire. Un miracle
ne vaut pas par lui-méme; il n’a de prix que comme moyen ou
comme preuve subsidiaire d’une révélation de Dieu. Tout miracle
n’a d’autre but que de nous faire connaitre une loi, un ordre, une
pensée de Dieu: il ne sert qu’a attirer notre attention sur ce que
Dieu veut nous révéler. Commencons donc par 'idée de révélation.

Quand on admettait que la raison divine est infinie et que la
notre ne peut s’élever au-dessus du fini, il n’y avait qu’'un moyen
de les faire communiquer: il fallait pour cela un acte de la toute-
puissance de Dieu rendant possible 'impossible. Dieu faisait alors
connaitre sa volonté par 'intermédiaire d’un homme, instrument
passif, (qui la transmettait sans aucune participation de sa raison on



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 65

(le sa volonté. Celte conception, qui est celle de l’antiquité reli-
¢ieuse. ne peut étre la notre. Nous comprenons que la révélation
etant destinée a ’homme, il ne suffit pas (u’elle lui soit envoyée ;
il faut qu’elle puisse étre recue, ‘comprise, possédée par lui; il est
donc indispensable (u’il puisse se ’approprier par sa raison. 1l n’y
a aucune révélation, si surnaturelle qu’elle soif, qui n’exige le
concours de notre raison, au moins comme faculté réceptive. 11 est
mutile d’expliquer (ue, par raison, nous entendons ici tout 1’en-
semble de nos facultés spirituelles, entendement, sentiment, con-
science.

A cette théorie on oppose "objection suivante: « Quand on parle
- de révélation surnaturelle, i1 faut bien que ce soit quelque chose
« de plus que ce qui se passe tous les jours d’une maniére nor-
« male; une révélation n’est surnaturelle que si elle est suprara-
« tionnelle. Cette nécessité pour la révélation dedépasser la raison,
« "appuie sur deux faits: d’abord, la raison est corrompue, dé-
« gradée, partant incapable de percevoir le divin; d’autre part, elle
« est, par sa nature méme, finie, bornée, donc impuissante a com-
« prendre I’infini. »

La corruption, la dégradation, fruit du péché, est un fait que
nous ne songeons pas a nier. Nous applaudissons aux plus noirs
tableaux (u’on en peut faire; mais nous y applaudissons parce que
nous les crovons utiles pour toucher ’homme, pour le porter a se
repentir, a se relever. Si ’on déclare qu’il en est radicalement in-
capable, alors a uoi bon ces tableaux? a quoi bon la révélation?
Celle-ci ne peut lui étre utile que si elle pénétre dans son ame;
mais pour cela, il faut bien (ue son ame soit encore apte a rece-
voir cette parole divine, qu’il lui reste un instinct suffisant pour lui
faire entendre et suivre 'ordre de Dieu; il faut, enfin, que sa nature
primitive et bonne, telle que Dieu I’a faite, ne soit pas absolument
détruite par le péché.

L’autre areument, celui (u’on tire de Uinfirmité constitutive de
la raison humaine. tombe de lui-méme devant les faits. Si bornés
(que nous soyons. ¢’est un fait que nous avons l'idée du divin, de
I'infini; de quelque maniére (u’elle nous soit venue, nous la pos-
sédons, et, par conséquent, nous sommes capables de recevoir une
révélation de Dieu. Quand donc nous parlerons de révélation sur-
naturelle, rappelons-nous (ue ce mot ne signifie pas (ue nous
devions la recevoir autrement que par nos facultés naturelles,
mais seulement qu’elle vient directement de Dieu: c¢’est ainsi que
I"antiquité elle-méme Ientendait.

)



66 HENRI RITTER.

L’objection étant résolue, il ne reste plus qu’a savoir comment
les révélations surnaturelles de Dieu se distinguent de celles qui
remplissent notre vie de tous les jours.

La seule différence qu’il soit possible de reconnaitre entre ces
deux genres de révélations, c’est une dilférence de degré: celles
(que nous appelons surnaturelles nous frappent davantage, parce
qu’elles sont plus rares, parce qu’elles ont plus de clarté et de pu-
reté. A proprement parler, la vie de I'homme el de I’humanité est
une révélation continue de Dieu. Cependant, il y a des moments
ou Dieu nous semble plus prés de nous: en réalité, c’est nous qui
sommes plus pres de lui, grace a certaines circonstances qui font
plus particuliérement sentir sa présence a notre ame.

Le mot révélation a donc deux sens, correspondant aux deux
épithetes qu'il peut recevoir. La révélation naturelle ou générale se
fait par la raison el nous communidque le bon et le vrai, qui vien-
nent de Dieu. Mais, dans un sens plus restreint, les révélations
dites surnaturelles se composent d’un certain nombre de faits.
choisis entre tous ceux qui remplissent ’histoire, parce qu’ils nous
montrent, avec plus d’éclat que les autres, ’action divine et nous
font dire: ici est le doigt de Dieu.

Ces deux sens peuvent se concilier,»a la condition qu’on subor-
donne toujours le sens particulier, qui esl celui de la religion, an
sens plus géneral que développe la philosophie. La religion tend,
de plus en plus, & entendre la révélation d’une manieére qui se
rapproche de la conception philosophique. Aprés avoir débuté par
I'idée grossiére qui faisait. apparaitre Dieu matériellement dans les
théophanies, elle réduisit la révélation & une intuition spirituelle,
I’extase ; de nos jours, enfin, elle ne la concoit plus que comme
I'illumination interne de notre conscience et de notre raison, illu-
mination dans laquelle toute ame crovante doit voir une grace de
Dieu, une dispensation providentielle. La vie humaine est si courte
et notre intelligence si faible qu’on ne saurait refuser a la religion
le droit de concentrer ainsi notre attention sur les parties les plus
claires et les plus importantes de la révélation universelle. Mais il
est permis aussi de lui rappeler que ces révélations spéciales ne
sont en elles-mémes ni différentes, ni exclusives de toutes les
aulres.

La seconde forme du surnaturel, le miracle, exige une moins
longue étude; cependant, c’est le droit et le devoir de la crilique
de §’v attacher. L’auteur démontre cette double these, et contre
ceux qui veulent qu’on croie aux miracles a cause des Livres saints



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 57

gui les rapporlent, et contre ceux qui veulent qu’on ne croie pas i
ces livres a cause des miracles qu’ils racontent.

Ecartons d’abord du débat, d’apres les raisons plus haut énon-
cées, tout miracle quin’a pas pour but de nous communiguer une
révélation de Dieu. Les miracles qui nous restent a examiner, ceux
qui sont en rapport avec les vraies révélations de Dieu, — les mi-
racles de ’Ancien et du Nouveau Testament,—peuvent étre soumis
d une double critique: l'une, particuliére et historique, autre.
philosophique et générale. D’abord, tel ou tel des miracles attestés
par I’histoire sainte, esl-il impossible? Ensuite, le miracle, en gé-
néral, implique-t-il une impossibilité ?

[’auteur estime (ue la premiere (uestion est presque toujours
insoluble. Avant de se prononcer pour 'impossibilité de tel ou tel
fait, il faudrait éire stir qu’il ne peut s’expliquer par "action d’une
Ini naturelle, mais jusque-la inconnue ou apparaissant rarement:
il faudrait ensuite connaitre les lois du monde surnaturel, del’ordre
moral et la maniére dont elles s’accordent avec celles de la nature:
il faudrait, enfin, savoir jusqu’ou pe1t aller la puissance de I’homme
inspiré de Dieu sur le monde matériel, et jusqu’ou peut aller sur
cet homme lui-méme Paction de la puissance divine, quels sont les
dons que Dieu peut lui accorder, s’il peut, par exemple, lui révéler
Pavenir, etc.; autant de questions dont nous ne savons presque
rien.

A défaut de la critique de détail, examinons I'idée méme de mi-
racle. Qu’est-ce qu'un miracle ? C'est un fait extraordinaire que
nous considérons comme nous révélant la volonté divine. Ces deus
caracteres sont indispensables pour qu’il v ait miracle. Il faut d’a-
hord que ce soit un événement exceptionnel, qui sorte du cours
ordinaire des choses, qui, par la méme, nous saisisse et nous
étonne : I'élymologie du mot le fait entendre. Nous ne voulons pas
dire que le miracle doive étre contre nature, ni qu’il suppose une
violation réelle des lois de "univers, mais seulement qu’il doit étre
pour nous inexplicable. C’est la le premier élément de la notion de
miracle; mais il ne suffit pas. Pour qu’il y ait étonnement, il faut une
raison ui s’étonne, qui cherche une cause et qui la trouve dans
ce fait que le miracle est porteur d’une révélation, d’un ordre de
Dieun. Ainsi, ce n’est pas assez que 1’événement soit miraculeux :
il faut qu’il signifie quelque chose, qu’il soit pour la raison comme
un langage de Dieu s’adressant a elle.

Mais si tel est le miracle, 1'univers en est rempli. Partout nous
rencontrons des faits inexplicables, qui nous manifestent la volonté



68 HENRI RITTER.

de Dieu. Tout progres est un miracle : la raison, la conscience, la
liberté ne résultent pas nécessairement de 'instinct, qui lui-méme
n’est pas le produit fatal des forces inférieures. Si notre vue n’était
pas si courte et notre admiration émoussée par I’habitude, nous
verrions des miracles a tous les degrés et dans toutes les formes
de la nature; nous contemplerions comme des manifestations sur-
naturelles de Dieu non tel ou tel événement rare, mais le cours
total des choses. Cette maniére de considérer le miracle est celle
dont nous nous rapprochons tous les jours. L’antiquité s’attachait
plus aux détails extraordinaires; nous cherchons surtout ’harmo-
nie du plan divin. Ces deux points de vue correspondent a deux
besoins successifs dans la vie de 'humanité. 11 faut d’abord que la
conscience du divin s’éveille dans ’homme: c’est ’époque ou
régne le gout du merveilleux, ou I’on recherche les marques sai-
sissantes de l'intervention divine. Il faut, ensuite, que la conscience
du divin se développe et se perfectionne; et c’est alors qu’on
cherche le miracle dans 'admirable coordination de I'univers.
Disons de cette double conception du miracle, comme des deux
conceptions de la révélation et du surnaturel en général. L’une est
plus appropriée aux besoins de la vie pratique, a la faiblesse de
I’homme ; l'autre est plus conforme a la vérité théorique. La reli-
gion, tendant a la réforme pratique de ’homme, s’attache a la no-
tion restreinte du surnaturel; mais c’est a la philosophie qu’elle
est obligée d’en demander & la fois I’extension et la justification

rationnelle.
Ferdinand Buisson.

(A suivre.)




	Paradoxes philosophiques

