
Zeitschrift: Théologie et philosophie : compte-rendu des principales publications
scientifiques à l'étranger

Band: 1 (1868)

Artikel: Paradoxes philosophiques

Autor: Buisson, Ferdinand / Ritter, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PARADOXES PHILOSOPHiaUES

HENRI RITTER

Sous le titre de Paradoxes philosophiques, un des penseurs les

plus éminents de l'Allemagne contemporaine, M. Henri Ritter.
connu déjà par tant d'uvrages de premier ordre2, vient de publier
un volume plein d'intérêt et de science, auquel nous ne pouvons
refuser une analyse un peu étendue.

L'introduction explique le titre et le plan du livre.
De tout temps, la philosophie a émis des jugements contraires

à l'opinion commune; ces jugements sont considérés par le « bon
sens » populaire comme des paradoxes. La philosophie, de son
côté, ne voit dans les idées populaires que des préjugés. Y aurait-il
donc un divorce inévitable entre la manière de penser ordinaire el
celle de la science Évidemment, l'une et l'autre sont régies par la

raison; et il ne peut y avoir entre la pensée réfléchie et la pensée
spontanée qu'une différence du plus au moins, résultant de ce que
la raison est de plus en plus raisonnable à mesure qu'elle se

comprend mieux.
Le propre de la raison, c'est de tendre à un but. Mais qui parle

d'un but, parle aussi de moyens pour l'atteindre. Cette distinction
du but et du moyen correspond exactement à celle de la pensée

scientifique et de la pensée commune, ou, en d'autres termes, de
la réflexion théorique et de la vie pratique. Le but est un. les

' Philosophische Paradoxa, von H. Ritter. Un volume in-8» de 400 pages.

Leipzig, 1867.
s Particulièrement sa Logique, son traité sur la Connaissance de Dieu el

de l'univers, son écrit plus récent sur XImmortalile, plusieurs publications
surla philosophie allemande depuis Kant, enfin son ouvrage capital, sa

grande Histoire de la philosophie (dont quelques volumes ont été traduits en

français par MM. Tissot et Trullard). M. Rilter, né à Zerbst en 1791, écrit

depuis 1817, et il enseigne la philosophie à Gœttingue depuis plus de trente
ans.



04 HENRI RITI KR.

moyens sont multiples. Le but est le terme suprême et idéal, les

movens sont relatifs, imparfaits, changeants. De là vient l'opposition

entre la philosophie, qui pose dans l'absolu le but définitif et

commun de toutes les sciences, et l'expérience, qui cherche dans
la réalité les moyens pratiques de se rapprocher du but. sans
jamais y atteindre. 11 est facile de comprendre que l'intelligence
habituée aux procédés timides de l'expérience, se trouve désorientée
en abordant la région transcendantale où la philosophie l'élève;
mais il est impossible à la philosophie de descendre au-dessous de

son propre niveau et de méconnaître, pour s'accommoder à

l'expérience, les ordres impérieux de la raison.
Tout ce volume aura pour objet de démontrer la légitimité de

ces assertions de la raison, que l'expérience vulgaire traite de
paradoxes. Ces prétendus paradoxes se rattachent tous, — et c'est ce

qui fait l'unité de l'ouvrage, — à la théorie tie la connaissance, à

la manière dont le monde, en général, peut et doit être connu.
L'auteur a tlivisé son livre en cinq parties, dont chacune justifie un
des paradoxes de la philosophie. Après avoir écarté dans sa

première étude la théorie qui, jugeant le monde d'après l'étal actuel
et incomplet de notre science, le déclare imparfait, il montre, dans

la seconde, la condition essentielle de la connaissance savoir la

recherche des principes suprasensibles et, surnaturels, sur lesquels

repose l'univers même physique. La troisième partie explique
comment le suprasensible peut être connu dans l'intuition
intellectuelle ; la quatrième réfute les objections qu'opposent au supra-
sensible le scepticisme et l'empirisme et détermine la position qui
convient à la science entre l'autorité et la raison ; enfin, la
cinquième signale et combat la cause principale de toutes nos erreurs
et de notre fausse conception du monde, c'est-à-dire le point de

vue exclusivement anthropologique. — Nous allons tâcher de

résumer sommairement, mais le plus fidèlement possible, les idées
les plus importantes exposées dans ces cinq études, qui, quoique
distinctes en apparence, ont entre elles, on va le voir, la plus
grande connexité.

PREMIER PARADOXE.

Le monde absolument bon.

Le monde est imparfait : tel est, dans son expression la plus
générale, le jugement que l'expérience nous fait porter sur les choses

et sur nous-mêmes. Limites dans le temps, limites dans l'espace,



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 55

limites posées à chaque être dans toutes ses puissances par les

autres êtres : voilà le résumé de l'univers pour un observateur
superficiel.

A cet arrêt de l'expérience, la raison oppose une double
protestation.

D'abord, la raison pratique nous ordonne de corriger tous les
défauts qui nous choquent au lieu de nous borner à en gémir; elle
nous impose la loi du progrès el même du progrès indéfini. « Tu
« dois, » dit-elle, - donc tu peux ; tu dois devenir absolument bon,

• donc le progrès jusqu'à l'absolu esl réalisable. » Cet impératif de
la raison pratique suffirait, à la rigueur, pour nous faire échapper
aux hypothèses qui nous représentent le développement du monde,
soit comme un cercle où les choses tourneraient toujours sans
jamais avancer, soit comme une hvperbole où le progrès se rapprocherait

éternellemenl de la perfection sans y arriver jamais.
Mais ce n'est pas la raison pratique qui doit résoudre le

problème du monde. Le monde est, avant tout, objet de connaissance,
et c'est à la raison spéculative ou théorique de tracer les lois de la

connaissance en général. Ces lois se ramènent à une seule règle :

remonter, comme parle Kant, de tout conditionné à sa condition,
de tout fait d'expérience à son principe, de tout effet à sa cause.

Appliquons cette loi de régression à l'étude du monde. En remontant

de cause seconde en cause seconde. nous arriverons à nous
représenlerun moment où cessent toutes ces causes, où il n'existe
plus rien en acte, où tout n'est qu'en puissance. Pas d'hommes, pas
de corps, pas d'esprits, pas de monde: lotit cela est à l'état de

simple possibilité; il n'y a que des forces latentes non encore
agissantes, mais capables d'agir. Tous ces êlres en puissance ne se sont

pas engendrés eux-mêmes, puisque, pour se produire, ils auraient
dû déployer une certaine activité et que, par hypothèse, nous nous
plaçons au point où il n'y a eu encore aucune activité. Ces

pouvoirs ou ces possibilités vides, qui attendent leur réalisation, doivent
donc être l'œuvre d'un principe supérieur, d'un seul, disons-nous,
puisqu'ils forment dans leur ensemble un tout organique dont on
ne peut expliquer l'harmonie que par l'unité primitive de la force

qui l'a constitué. — Cette suite de déductions nous amène donc à

une affirmation que la raison, dans son élan spontané, pose du

premier coup : l'affirmation du Dieu créateur.
C'est seulement après nous être élevés à cette nolion d'un Dieu,

principe el cause suprême du monde, que nous pouvons porter sur
le monde un jugement définitif. Jusque-là nous n'avions vu de



56 HENRI RITTER.

l'univers que ce que l'expérience nous en avait montré. Il nous a

paru imparfait, parce que nous ne le connaissions qu'imparfaitement.

Maintenant que nous avons trouvé le principe dans lequel
soni enfermées, comme en germe, toutes les choses qui composent
le monde, puisque ce principe est Dieu même, c'est-à-dire l'absolue
perfection, comment prétendrions-nous que le monde, contenu
dans ce principe parfait, est néanmoins imparfait?

Il y a eu dans l'antiquité deux hypothèses qui pouvaient se prêter

à l'imperfection du monde: le dualisme et l'émanation. L'auteur
les écarte par une brève réfutation et s'arrête à la seule théorie
qui explique raisonnablement l'origine du monde, la création. Il
admet que Dieu crée. mais qu'il crée, à la fois, sans obéir aux lois
de la nature et sans les violer. Ces lois ne sont lois que pour les

créatures: pour le créateur, elles ne soni que l'expression d'un
rapport constant, de son propre rapport avec ses créatures. La
constance de ce rapport. garantie par l'immutabilité même de la

nature divine, garantii à son tour la constance des lois physiques,
mathématiques, logiques, morales, etc.; elles règlent l'ordonnance
du monde, sans être ni au-dessus, ni au-dessous de Dieu: elles
sont liées à son essence même.

Un monde créé dans ces conditions, c'est-à-dire par un Dieu

parfait, et suivant des lois qui sont l'expression parfaite de ce Dieu,

ne saurait être entaché d'imperfection. En vain dirait-on avec
l'optimisme vulgaire : « C'est le monde le moins imparfait qui pût
« être créé, c'est le meilleur des mondes possibles : il est aussi par-
« fait qu'il pouvait l'être en restant, comme il le devait, infiniment
« au-dessous du créateur et de sa perfection. » La différence qu'il
faut maintenir entre le créateur et la créature, ce n'est pas une
différence de degré, c'est une différence denature. « La perfection.
" dit M. Rilter, est un attribut qui convient également à ces deux
« sujets : Dieu et le monde ; mais il convient à Dieu d'une manière
« essentielle, primitive, nécessaire; il ne convient au monde que
« par contingence, par dérivation, parce qu'il lui a été communi-
« que en pur don. » Dieu et le monde ont la même perfection
mais l'un la possède en propre, l'autre ne peut que la recevoir.

Entre cette opinion qui fait le monde absolument bon. et
l'optimisme qui le fait relativement bon, on a tenté une conciliation. Le
monde, a-t-on dit, est créé imparfait. mais Dieu ajoute successivement

de nouvelles grâces à celles qu'il lui a déjà faites; ainsi le
monde, toujours plus richement doté, s'approche graduellement
de la perfection el pourra finir par y atteindre. Soit. Mais pour ce-



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 57

cevoir ces facultés et ces forces nouvelles dans le cours de son
existence, il faut qu'à son origine le monde ait été créé au moins
capable de les recevoir: il faut que le créateur l'ait doué, en le
tirant du néant, de certaines facultés réceptives, de certains pouvoir>
d'abord stériles, mais qui devaient un jour se développer. En
d'autres termes, si le monde devient parfait, c'est qu'il était créé
perfectible, c'est-à-dire parfait en principe et en puissance: ce qui
revient précisément à notre thèse, savoir que le monde, en soi el

en Dieu, est parfait.
Mais y songeons-nous bien? Comment soutenir que le monde

est parfait? Ne craignons-nous pas les innombrables démentis de
l'expérience? L'expérience trouve par milliers dans le monde les

preuves de l'imperfection, les traces de la présence du mal. Deux
mots peuvent les résumer dans leur plus haute généralité : le monde

est dans le temps, le monde est dans l'espace. M. Ritter entreprend
de prouver que, bien loin d'être deux causes d'imperfection, ces
deux grands fails sont la condition même de la perfectibilité.

Parlons d'abord du temps.
On prétend que pour être parfait. le monde eut dû l'être dès

son origine ; que Dieu aurait dû le faire du premier jet, pour ainsi
dire. complet et sans défaut, tel qu'on représente le paradis ou le
inonde radieux de l'âge d'or. Cette idée se comprend très-bien
dans les théories dualistes, qui font de Dieu le simple organisateur
de la matière. — Pourquoi, en effet, l'artiste divin ne saurait-il pas
du premier coup de ciseau, sans faute el sans retouche, donner la

forme parfaite au bloc inerte qu'il façonne? Mais, si l'on admet
avec le christianisme que la matière n'existe pas par elle-même,
qu'elle aussi prend naissance par un acte créateur de la puissance
divine, on rencontre une difficulté nouvelle. Si cette matière créée

par Dieu était immédiatement faite et parfaite de toutes pièces par
la toute-puissance de son auteur, que serait-elle? Un produit
entièrement passif, une œuvre morte, une chose qui n'aurait ni vie
ni énergie propre. Alors le monde ne serait rien, n'aurait aucune
réalité, aucune indépendance; il ne subsisterait que comme un
effet nécessaire, comme une manifestation fatale de Dieu. 11 n'aurait

ni substance, ni activité distincte de celle de Dieu. Or. c'es!

précisément cette confusion de la créature avec le créateur, que la

doctrine de la création cherche à éviter: elle veut pouvoir distinguer

véritablement la substance de Dieu de la substance du monde.
Mais, pour cela, il faut que le monde ait une substance: il faut que
les créatures soient non des phénomènes flottants, mais des êtres



58 HENRI HITTER.

réels: il faut, enfin, que chaque être ait son individualité propre et
indépendante, quoique créée. En d'autres termes. le monde doit
être créé, d'une part incomplet et imparfait, mais d'autre part
capable de se compléter et de se perfectionner lui-même.

C'est ainsi, en effet, que notre théorie se représente la destinée
du inonde. Dieu, en lui donnant l'être, l'a doué de puissances et de

facultés embryonnaires qui tendent à se déployer et que le monde
devra réaliser par sa propre action. Mais, pour y parvenir, il est
nécessaire que le monde devienne, qu'il se transforme, s'accroisse,
se réalise progressivement, en d'autres termes, qu'il se développe
dans le temps. C'est grâce au temps, que le monde peut, tout en
n'étant rien par lui-même, devenir quelque chose: c'est grâce au

temps, qu'il peut faire passer toutes ses virtualités de la possibilité
à la réalité, en obéissant aux instincts par lesquels Dieu même le

pousse à cette laborieuse évolution.
Ainsi le devenir, et le temps qui en est la condition, ne sont

nullement des obstacles à la perfection. Il semble que ce llux perpétuel

emporte et anéantisse tout: c'est une erreur. Le passé dure,
transformé, mais conservé dans le présent; chaque minute de la

vie. chaque période de la science, chaque époque de l'univers est

le résumé de celle qui l'a précédée ; partout le présent hérite et

profite du passé. Le temps ne détruit donc pas: il élabore, il
développe, il transfigure, et, puissant ouvrier du progrès, il mène

peu à peu l'univers à la perfection.
L'espace semble opposer au perfectionnement indéfini du monde

des obstacles plus sérieux. L'espace, l'étendue, la matière,— car
toutes ces expressions sont ici équivalentes, — supposent la pluralité

des corps, la limitation mutuelle ties objets, enfin la division el
l'hostilité des forces particulières qui coexistent dans le monde. Cet
etat de choses serait sans doute un mal et constituerait une
irrémédiable imperfection, s'il devait durer indéfiniment. Mais il n'en
est rien.

L'auteur s'efforce de faire comprendre que cette lutte de chacun
contre tous n'est qu'un fait passager, qu'un phénomène lié à l'état
actuel du monde, mais qui n'a rien de permanent ni de nécessaire.

Dans la phase du développement du monde à laquelle nous
assistons, chaque être se sent limité par d'autres êtres, parce que,
poussé par ses instincts, il tend à dépasser le point où il est arrivé
et à empiéter sur le domaine que les autres occupent. Mais cet
antagonisme universel n'est qu'à la surface. Au fond, sans que nous
puissions toujours nous en rendre compte, toutes ces rivalités s'ef-



PVRADOXËS PHILOSOPHIQUES. 59

facent, toutes ces oppositions se concilient dans un plan général
dont l'unité nous échappe. Toutes ces forces en lutte finissent par
produire une résultante, qui n'est autre que le bien commun de
tous ; cette division du travail n'est pas une anarchie, mais une
harmonie divine.

Mais que parlons-nous de bien commun, d'harmonie générale?
S'il n'existait au monde que des corps, et des forces matérielles, il
serait insensé de songer à des biens communs ou même à des biens

en général. Pour qu'une acquisition, une possession, une extension

quelconque, même dans l'espace, soit un bien, il faut qu'elle
appartienne à un possesseur spirituel, qui ait conscience de ce

qu'il est et de ce qu'il a. Ainsi l'idée même de bien suppose l'idée
d'esprit; il n'y a pas de bien exclusivement corporel; tout bien se
résout nécessairement en un bien spirituel. — Mais, dès qu'un bien
est devenu spirituel, il cesse d'être individuel et exclusif. « L'ar-
« gent que je possède, » dit M. Ritter, « ne peut être possédé en
i même temps par un autre; dans l'ordre matériel, ma propriété

« et celle d'autrui se restreignent réciproquement. Au contraire,
« ma science peut très-bien être partagée par plusieurs autres,

< sans que ni ma part ni la leur en soit moindre. » Les biens
spirituels et, par conséquent, tous les vrais biens, — puisque, en
dernière analyse, il n'y en a pas d'autres, — sont donc des biens

communs; et c'est à ces biens communs que tendent également,
quoique diversement, tous ces efforts qui nous semblaient se
combattre. Ainsi, toutes les activités, rivales en apparence, convergent
vers un point commun où s'évanouissent toutes les contrariétés :

cette inextricable mêlée d'intérêts incompatibles qui se disputent
l'univers, n'est pas autre chose qu'un mystérieux équilibre d'où
sort le plus gra nd bien de tous.

La division, la diversité des êtres dans l'espace comme dans le

temps, condamne donc le monde, non à l'imperfection, mais au
progrès illimité. La raison théorique et la raison pratique applaudissent

également à cette heureuse multiplicité des parties dans le
tout. La raison théorique y voit la condition nécessaire pour qu'il
y ait des perceptions, des connaissances ; il faut que les êtres soient
individuels et distincts pour qu'il s'établisse une distinction entre
le sujet et l'objet, pour que l'un apparaisse à l'autre, pour qu'il se
fasse enfin entre les diverses créatures une « révélation réciproque.

» La raison pratique propose, comme idéal,à l'activité humaine
cette unité dans la diversité; elle voudrait que la société entière
ne fût que la coopération d'une immense quantité de forces dis-



60 HENRI RITTER.

tinctes, indépendantes et concourant pourtant au même but. Elle
voudrait plus encore : elle fait entrer dans cette immense association

de .forces diversement coopérantes, non-seulement toute
l'humanité, mais toute la nature, tout l'esprit et toute la matière; car
elle n'admet pas que la matière soit la limite et l'antithèse
éternelle de l'intelligence. Devançant l'expérience, elle nous fait entrevoir

la subordination toujours plus complète de la nature à la pensée,

des forces aveugles à la force consciente. pour la poursuite
du bien suprême et universel.

Quelle objection reste-t-il donc à la perfection de l'univers? Le
temps et l'espace, qui semblaient y opposer des obstacles
insurmontables, sont, au contraire, des moyens de l'atteindre. Le devenir
universel est régi par un grand instinct qui pousse le monde à la

perfection : le dernier terme de cette évolution, ce sera l'unanimité

de toutes les créatures dans la réalisation commune de leur
commun bien.

En face de cet idéal que la raison oppose aux courtes vues de

l'expérience el aux défaillances de la volonté, il ne nous est pas

permis de nous plaindre du long temps et des longs efforts que
nous coûtera cette ascension vers le parfait. « Les trésors de l'éter-
« nelle vérité sont trop riches pour être achetés à un moindre
« prix. »

Toul ce que nous devons faire pour hâter la marche du progrès,
c'est d'unir sagement les leçons de l'expérience à celles de la
raison. On vient de voir que, bien loin de s'exclure, elles s'appellent
et se complètent. Si elles semblent s'opposer, c'est que nous les

consultons mal, c'est surtout que nous interrogeons l'expérience
avant qu'elle ait achevé ses informations sur le monde. Si un peu
d'expérience nous fait croire à l'imperfection de l'œuvre divine,
une expérience achevée et complète nous en fera reconnaître la

perfection admirable. En attendant cette confirmation expérimentale,

la raison nous présente de l'univers un tableau d'ensemble
qui, corrigeant les erreurs d'une vue fragmentaire et superficielle,
nous fait déjà entrevoir, dans sa réalité .suprasensible, le monde
absolument bon.

DEUXIÈME PARADOXE.

Le surnaturel et le suprasensible dans le monde.

L'étude que nous venons de résumer conclut à l'existence d'un
monde suprasensible, nous pouvons même ajouter d'un ordre sur-



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 61

naturel. — Ces tleux mots, suprasensible et surnaturel, ont été si
souvent interprétés d'une façon peu philosophique, ils éveillent
dans l'imagination populaire des rêves et des tableaux si peu
conformes à la science, qu'on est généralement porté à les tenir pour
suspects et à s'en défier. Essayons de montrer que, dans leur sens

véritable, ils expriment deux idées légitimes et très-importantes.
Qu'est-ce que le suprasensible? C'est le monde réel, le monde

des choses, qui se cachent derrière les phénomènes. Ce n'est pas un
monde distinct de celui où nous sommes, un ciel peuplé d'anges
et d'esprits purs; c'est l'univers même que nous habitons, considéré,

non dans sa surface changeante et multiple, mais dans ses

profondeurs, dans ses principes, dans sa substance impénétrable
aux sens. Ce monde, qu'on peut se représenter, pour ainsi dire, à

l'intérieur de l'autre, ne nous est pas directement accessible : il ne
se manifeste à nous que par les phénomènes sensibles auxquels il
donne naissance; aussi échappe-t-il à l'expérience : c'est la raison
seule qui nous le fait concevoir.

Mais, répond-on, cet univers idéal, que vous nommez le supra-
sensible, n'est pas dans le monde; il est dans la pensée de Dieu,
et Dieu n'est pas dans le monde.

Non, sans doute, le Créateur n'est pas dans sa création, si,

par ce mot dans, on entend qu'il occupe le temps et l'espace où il
a placé ses créatures. Mais Dieu n'est pourtant pas non plus hors

du monde, car un monde qui ne serait pas intimement uni à lui,
seule source de l'être et de la vie, resterait dans le néant ou y

retomberait. Il faut donc admettre à la fois la transcendance et
l'immanence de Dieu, l'une ne l'empêchant pas d'être le principe
de tout ce qui devient, l'autre ne l'empêchant pas de rester lui-
même au-dessus du devenir. — Dès lors on peut comprendre que
l'univers suprasensible soit à la fois en Dieu, qui est son principe,
et dans le monde visible, qui est sa manifestation phénoménale.

L'idée du surnaturel semble soulever plus de difficultés. Tout,
en effet, dans le monde paraît soumis à des lois naturelles,
invariables et inviolables. Dans le développement des choses, que peut-
on trouver qui mérite le nom de surnaturel — La raison.

On répond ; « vous jouez sur les mots : la raison, c'est encore la

¦ nature; et la nature, c'est déjà la raison. C'est une même force
« de plus en plus développée; ces deux mots en désignent deux
- degrés. » La plupart s'accordent à reconnaître que la raison est

le degré supérieur, le suprême épanouissement de la nature. D'autres,

sauf diverses précautions de langage, donnent la préférence



62 HENRI RITTER.

à la nature, à l'instinct, sur la raison réfléchie. — Il est facile de

combattre les uns et les autres par le même argument. Soit qu'on
reproche à la raison ses erreurs, ses faiblesses, son impuissance,
soit qu'on reconnaisse qu'elle est un bon guide, on s'accorde à la

considérer comme ayant un but à poursuivre, comme devant
atteindre à ce but : on la déclare bonne, si elle y parvient, mauvaise
dans le cas contraire. Mais cette idée de but et d'action conforme
à ce but est l'idée même qui constitue la raison. Si on peut
l'accuser de manquer à sa tâche, tandis qu'on n'accuse la nature de

rien de semblable, c'est qu'on juge que l'une a un but, l'autre non :

que celle-ci est aveugle et fatale, que celle-là, au contraire. agit
conformément à un plan et doit tendre à l'exécuter le mieux
possible. C'en est assez pour établir la distinction profonde de ces deux
séries de faits : la nature et la raison. Bien loin de sortir l'une de

l'autre, elles sont constamment en lutte, l'une tendant à se continuer

par la force brutale de la nécessité, l'autre y voulant toujours
introduire ses finalités intelligentes et son progrès incessant.

Les deux idées de suprasensible et de naturel étant ainsi
déterminées, il reste à voir quel rapport elles ont entre elles.

Et d'abord, le surnaturel est-il au naturel ce qu'est au sensible
le suprasensible — On peut répondre que ces mots suprasensible
et surnaturel désignent le principe l'un du sensible, l'autre du
naturel. Mais qu'est-ce que le principe d'une chose? Il y en a deux :

la cause efficiente et la cause finale : l'une qui produit l'action, l'autre

qui la dirige et l'attire ; l'une marquant dans le passé le point
d'où la chose part, l'autre posant dans l'avenir le terme où elle
tend. De ces deux espèces de causes, chacune a été prise exclusivement

en considération : la première par les sciences naturelles.
la seconde par les sciences morales. De là, entre ces sciences, un
débat que la philosophie clôt d'un mot: toutes deux ont raison.
Tout ce qui arrive est placé entre un commencement et une fin.
Expliquer les choses d'après leur origine, tel est le problème que
résolvent les sciences naturelles : expliquer les choses d'après leur
fin, c'est l'œuvre également légitime des sciences morales. Ces

deux explications, l'une expérimentale, l'autre rationnelle, se

complètent mutuellement. La philosophie les concilie en ramenant
tous les principes et tous les buts à une seule cause première, à la

fois efficiente et finale, qui est Dieu. Mais cette conciliation
suprême ne se fait qu'en Dieu. La faiblesse de l'intelligence humaine
est obligée de distinguer ces deux sortes de principes, sans cependant

les opposer l'un à l'autre: et c'est cette distinction qu'expri-



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 63

ment les deux idées de suprasensible el de surnaturel. Le supra-
sensible comprend toutes les causes efficientes dont résultent les

phénomènes sensibles. Le surnaturel désigne toutes les causes
finales que la raison conçoit comme buts des créatures. Ainsi le
suprasensible ne sort pas du domaine de la nature, qu'il explique
d'après la loi fatale de la causalité : le surnaturel, au contraire, se

meut dans un autre monde, celui de la raison, qui poursuit ses fins
d'après la loi de la liberté.

La scission semble absolue : nature et nécessité, d'une pari :

raison et liberté, de l'autre. Cependant, regardons-y de plus près.
La loi qui règne dans la nature ou plutôt qui constitue ce qu'on
appelle la nature, c'est la loi de causalité, en vertu de laquelle un
fait qui en précède un autre, a sur celui-ci une action, un effet
inévitable. Sous l'empire de cette loi. un fait n'est jamais absolument

libre: il est déterminé par les antécédents doni il dépend.
Mais cette loi ne s'applique-t-elle qu'au domaine de la nature?
Celui de la raison n'y esl-il pas aussi soumis

Une force longtemps exercée, un acte souvent répété se
transforme en une habitude: or. le bon sens populaire l'a très-bien dit:
l'habitude esl une seconde nature. Cette seconde nature n'est pas.
sans doute, une nécessité aussi aveugle, aussi inflexible que les lois
du monde physique. Pour se la représenter par une image, il faul
la comparer aux organismes vivants, qui sont bien un produit
nécessaire de la nature, mais qui pourtant ne cessent jamais de

changer, de s'accroître, de se mouvoir, de s'assimiler des éléments

nouveaux. C'est ainsi qu'un être libre contracte des habitudes doni
l'ensemble forme son caractère et qui finissent par s'imposer à lui:
mais ce caractère n'est jamais définitivement, rigoureusement
terminé ; il devient toujours. L'expérience ne reconnaît pas ces
transformations soudaines, ces conversions instantanées qui déterminent

d'un seul coup ef pour toujours l'avenir d'un homme. Mai*
enfin, quelle que soif la part qui reste à la liberté, il est clair
qu'elle est limitée, et que notre caractère une fois formé ne dépend
plus de nous. Notre raison commence par poursuivre librement
un but: elle l'atteint, et ce but atteint entre, comme un élément
nouveau, dans la nature de l'individu. Désormais il ne pourra pas
plus aisément s'affranchir de cette idée, de ce sentiment nouvellement

acquis, que de ses instincts les plus primitifs. Ainsi, dans l'ordre
même de la vie morale et libre, il y a d'invincibles causalités.
Comme tous les autres, l'acte libre a ses suites nécessaires : la
liberté elle-même, en s'exercant. engendre une nature, c'est-à-dire



64 HENRI RITTER.

une fatalité, qui pèsera sur le développement futur de l'être libre.
Il n'est donc pas vrai de dire que la liberté de la raison et la

nécessité de la nature s'excluent absolument. Il faut dire que sur
ces deux ordres règne également la loi de la causalité nécessaire,
mais que dans l'un d'eux seulement règne, en outre, la loi du progrès

et de la liberté. Ce second ordre, l'ordre surnaturel, n'est pas
le contraire du premier : il est l'ordre naturel et quelque chose de

plus. Ce serait une égale erreur de les assimiler ou de les opposer
l'un à l'autre. La nature, qui est le domaine du suprasensible, obéit
à une seule loi, celle du développement nécessaire: elle représente
le principe conservateur. La raison, qui constitue le monde surnaturel,

ne connaît, au contraire, que la loi du développement libre:
elle représente le principe du progrès. Ces deux principes, ces
deux lois ont besoin de se faire contre-poids. Ce soni deux forces
dont l'une crée, l'autre conserve. Le progrès ne développerait rien,
si la nature ne lui fournissait rien à développer ; d'autre part, la

nature a besoin d'une force d'impulsion, d'un instinct qui la fasse

passer de l'état de puissance vague à celui de réalité déterminée.
Ainsi dépendent l'une de l'autre, sans jamais s'identifier, la raison,
principe surnaturel du développement des choses, et la nature,
substance suprasensible, qui subit ce développement.

A la suite de cette étude philosophique du suprasensible et du

surnaturel, l'auteur a cru devoir ajouter, pour être complet, quelques

considérations sur le surnaturel considéré dans son rapport
avec l'idée de Dieu, tel que le conçoivent les religions positives.

Parmi toutes les manières dont se révèle l'action de Dieu dans

le monde, deux surtout ont un caractère exceptionnel etsaisissanl ;

ce sont le miracle et la révélation religieuse.—L'auteur insiste
longuement sur les raisons qui réduisent le miracle à un rôle secondaire

et lui donnent une valeur tout à fait accessoire. Un miracle
ne vaut pas par lui-même; il n'a de prix que comme moyen ou

comme preuve subsidiaire d'une révélation de Dieu. Tout miracle
n'a d'autre but que de nous faire connaître une loi, un ordre, une
pensée de Dieu: il ne sert qu'à attirer notre attention sur ce que
Dieu veut nous révéler. Commençons donc par l'idée de révélation.

Quand on admettait que la raison divine est infinie et que la

nôtre ne peut s'élever au-dessus du fini, il n'y avait qu'un moyen
de les faire communiquer: il fallait pour cela un acte de la toute-
puissance de Dieu rendant possible l'impossible. Dieu faisait alors

connaître sa volonté par l'intermédiaire d'un homme, instrument
passif, qui la transmettait sans aucune participation de sa raison ou



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 65

de sa volonté. Cette conception, qui est celle de l'antiquité
religieuse, ne peut être la nôtre. Nous comprenons que la révélation
étant destinée à l'homme, il ne suffit pas qu'elle lui soit envoyée ;

il faut qu'elle puisse être reçue, [comprise, possédée par lui ; il est
donc indispensable qu'il puisse se l'approprier par sa raison. U n'y
a aucune révélation, si surnaturelle qu'elle soit, qui n'exige le
concours de notre raison, au moins comme faculté réceptive. U est
inutile d'expliquer que, par raison, nous entendons ici tout
l'ensemble de nos facultés spirituelles, entendement, sentiment,
conscience.

A cette théorie on oppose l'objection suivante: « Quand on parle
de révélation surnaturelle, il faut bien que ce soit quelque chose

¦ de plus que ce qui se passe tous les jours d'une manière nor-
« maie; une révélation n'est surnaturelle que si elle est suprara-
« tionnelle. Cette nécessité pour la révélation dedépasser la raison,

s'appuie sur deux faits : d'abord, la raison est corrompue, dé-
¦ gradée, partant incapable de percevoir le divin; d'autre part, elle

» est, par sa nature même, finie, bornée, donc impuissante à com-
« prendre l'infini. »

La corruption, la dégradation, fruit du péché, est un fait que
nous ne songeons pas à nier. Nous applaudissons aux plus noirs
tableaux qu'on en peut faire; mais nous y applaudissons parce que
nous les croyons utiles pour toucher l'homme, pour le porter à se

repentir, à se relever. Si l'on déclare qu'il en est radicalement
incapable, alors à quoi bon ces tableaux? à quoi bon la révélation?
Celle-ci ne peut lui être utile que si elle pénètre dans son âme ;

mais pour cela, il faut bien que son âme soit encore apte à recevoir

cette parole divine, qu'il lui reste un instinct suffisant pour lui
faire entendre et suivre l'ordre de Dieu; il faut, enfin, que sa nature
primitive et bonne, telle que Dieu l'a faite, ne soit pas absolument
détruite par le péché.

L'autre argument, celui qu'on tire de l'infirmité constitutive de

la raison humaine, tombe de lui-même devant les faits. Si bornés

que nous soyons, c'est un fait que nous avons l'idée du divin, de

l'infini; de quelque manière qu'elle nous soit venue, nous la

possédons, et, par conséquent, nous sommes capables de recevoir une
révélation de Dieu. Quand donc nous parlerons de révélation
surnaturelle, rappelons-nous que ce mot ne signifie pas que nous
devions la recevoir autrement que par nos facultés naturelles,
mais seulement qu'elle vient directement de Dieu : c'est ainsi que
l'antiquité elle-même l'entendait.

5



66 HENRI RITTER.

L'objection étant résolue, il ne reste plus qu'à savoir comment
les révélations surnaturelles de Dieu se distinguent de celles qui
remplissent notre vie de tous les jours.

La seule différence qu'il soit possible de reconnaître entre ces

deux genres de révélations, c'est une différence de degré: celles

que nous appelons surnaturelles nous frappent davantage, parce
qu'elles sont plus rares, parce qu'elles ont plus de clarté et de
pureté. A proprement parler, la vie de l'homme et de l'humanité est

une révélation continue de Dieu. Cependant, il y a des moments
où Dieu nous semble plus près de nous : en réalité, c'est nous qui
sommes plus près de lui, grâce à certaines circonstances qui font

plus particulièrement sentir sa présence à notre âme.

Le mot révélation a donc deux sens, correspondant aux deux
épitheles qu'il peut recevoir. La révélation naturelle ou générale se

fait par la raison el nous communique le bon et le vrai, qui viennent

de Dieu. Mais, dans un sens plus restreint, les révélations
dites surnaturelles se composent d'un certain nombre de faits,
choisis entre tous ceux qui remplissent l'histoire, parce qu'ils nous
montrent, avec plus d'éclat que les autres, l'action divine et nous
font dire: ici est le doigt de Dieu.

Ces deux sens peuvent se concilier,^ la condition qu'on subordonne

toujours le sens particulier, qui est celui de la religion, au

sens plus général que développe la philosophie. La religion tend,
de plus en plus, à entendre la révélation d'une manière qui se

rapproche de la conception philosophique. Après avoir débuté par
l'idée grossière qui faisait apparaître Dieu matériellement dans les

théophanies, elle réduisit la révélation à une intuition spirituelle,
l'extase ; de nos jours, enfin, elle ne la conçoit plus que comme
l'illumination interne de notre conscience et de notre raison,
illumination dans laquelle toute âme croyante doit voir une grâce de

Dieu, une dispensation providentielle. La vie humaine est si courte
et notre intelligence si faible qu'on ne saurait refuser à la religion
le droit de concentrer ainsi notre attention sur les parties les plus
claires et les plus importantes de la révélation universelle. Mais il
est permis aussi de lui rappeler que ces révélations spéciales ne
sont en elles-mêmes ni différentes, ni exclusives de. toutes les
autres.

La seconde forme du surnaturel, le miracle, exige une moins
longue étude; cependant, c'est le droit et le devoir de la critique
de s'y attacher. L'auteur démontre cette double thèse, et contre
ceux qui veulent qu'on croie aux miracles à cause des Livres saints



PARADOXES PHILOSOPHIQUES. 67

qui les rapportent, et contre ceux qui veulent qu'on ne croie pas à

ces livres à cause des miracles qu'ils racontent.
Écartons d'abord du débat, d'après les raisons plus haut énoncées,

tout miracle qui n'a pas pour but de nous communiquer une
révélation de Dieu. Les miracles qui nous restent à examiner, ceux
qui sont en rapport avec les vraies révélations de Dieu, — les
miracles de l'Ancien et du Nouveau Testament,—peuvent être soumis
à une double critique ; l'une, particulière el historique, l'autre,
philosophique et générale. D'abord, tel ou tel des miracles attestés

par l'histoire sainte, esl-il impossible? Ensuite, le miracle, en
général, implique-t-il une impossibilité?

L'auteur estime que la première question est presque toujours
insoluble. Avant de se prononcer pour l'impossibilité de tel ou tel

fait, il faudrait êlre sûr qu'il ne peut s'expliquer par l'action d'une
loi naturelle, mais jusque-là inconnue ou apparaissant rarement:
il faudrait ensuite connaître les lois du monde surnaturel, de l'ordre
moral et la manière dont elles s'accordent avec celles de la nature :

il faudrait, enfin, savoir jusqu'où pe U aller la puissance de l'homme
inspiré de Dieu sur le monde matériel, et jusqu'où peut aller sur
cet homme lui-même l'action de la puissance divine, quels sont les

dons que Dieu peut lui accorder, s'il peut, par exemple, lui révéler
l'avenir, etc.; autant de questions dont nous ne savons presque
rien.

A défaut de la critique de détail, examinons l'idée même de
miracle. Qu'est-ce qu'un miracle? C'est un fait extraordinaire que
nous considérons comme nous révélant la volonté divine. Ces deux
caractères sont indispensables pour qu'il y ait miracle. Il faut
d'abord que ce soit un événement exceptionnel, qui sorte du cours
ordinaire des choses, qui, par là même, nous saisisse et nous
étonne : l'étymologie du mot le fait entendre. Nous ne voulons pas
dire que le miracle doive être contre nature, ni qu'il suppose une
violation réelle des lois de l'univers, mais seulement qu'il doit être

pour nous inexplicable. C'est là le premier élément de la notion de

miracle; mais il ne suffit pas. Pour qu'il y ait étonnement, il faut une
raison qui s'étonne, qui cherche une cause et qui la trouve dans

ce fait que le miracle est porteur d'une révélation, d'un ordre de

Dieu. Ainsi, ce n'est pas assez que l'événement soit miraculeux :

il faut qu'il signifie quelque chose, qu'il soit pour la raison comme
un langage de Dieu s'adressant à elle.

Mais si tel est le miracle, l'univers en est rempli. Partout, nous
rencontrons des faits inexplicables, qui nous manifestent la volonté



68 HENRI RITTER.

de Dieu. Tout progrès est un miracle : la raison, la conscience, la

liberté ne résultent pas nécessairement de l'instinct, qui lui-même
n'est pas le produit fatal des forces inférieures. Si notre vue n'était
pas si courte et notre admiration émoussée par l'habitude, nous
verrions des miracles à tous les degrés et dans toutes les formes
de la nature; nous contemplerions comme des manifestations
surnaturelles de Dieu non tel ou tel événement rare, mais le cours
total des choses. Cette manière de considérer le miracle est celle
dont nous nous rapprochons tous les jours. L'antiquité s'attachait
plus aux détails extraordinaires ; nous cherchons surtout l'harmonie

du plan divin. Ces deux points de vue correspondent à deux
besoins successifs dans la vie de l'humanité. 11 faut d'abord que la
conscience du divin s'éveille dans l'homme : c'est l'époque où

règne le goût du merveilleux, où l'on recherche les marques
saisissantes de l'intervention divine. Il faut, ensuite, que la conscience
du divin se développe et se perfectionne; et c'est alors qu'on
cherche le miracle dans l'admirable coordination de l'univers.

Disons de cette double conception du miracle, comme des deux
conceptions de la révélation et du surnaturel en général. L'une est

plus appropriée aux besoins de la vie pratique, à la faiblesse de

l'homme ; l'autre est plus conforme à la vérité théorique. La
religion, tendant à la réforme pratique de l'homme, s'attache à la
notion restreinte du surnaturel; mais c'est à la philosophie qu'elle
est obligée d'en demander à la fois l'extension et la justification
rationnelle.

Ferdinand Buisson.

(A suivre.)


	Paradoxes philosophiques

