
Zeitschrift: Revue syndicale suisse : organe de l'Union syndicale suisse

Herausgeber: Union syndicale suisse

Band: 55 (1963)

Heft: 6-7

Artikel: Existe-t-il une culture africaine?

Autor: Ghelfi, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-385288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-385288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sans perdre de vue la nécessité de continuer à consolider les liens
entre les travaiUeurs réfugiés et les syndicats libres des pays d'exil,
ia principale préoccupation du Centre reste la situation des pays
derrière le rideau de fer. La marche des événements dans ces pays
met en lumière d'une façon toujours plus vive le rôle décisif joué
par les travailleurs dans la lutte pour la liberté et l'indépendance
nationale conditionnée par le droit à l'autodétermination et à un
syndicalisme libre.

Il apparaît de plus en plus clairement que la classe ouvrière est
le pivot de tout mouvement de résistance contre l'oppression de la
dictature. Cette pression a déjà amené des changements significatifs
dans divers pays à régime communiste, notamment en Pologne.

Les militants du Centre se rendent compte que le processus de
libéralisation aboutissant à la liberté et en définitive à la construction
d'un mouvement syndical indépendant et libre sera difficile.
Néanmoins, et quels que soient les obstacles, il n'y a pas de doute que la
structure actueUe de l'édifice communiste sera ébranlée par
l'évolution des idées, de la pensée et du flot grandissant de la résistance
des travailleurs et de toute la population des pays subjugués. Pour
ce faire, le rôle du Centre, avec l'appui du syndicalisme libre, réuni
dans la Confédération internationale des syndicats libres, apparaît
essentiel.

Car, en définitive, l'appui puissant du syndicalisme Ubre est plus
que jamais nécessaire pour stimuler la poussée des travaiUeurs
opprimés vers la liberté.

Existe-t-il une culture africaine
Par Jean-Pierre Ghelfi

Sous ce titre évocateur, ie fils d'André Ghelfi commente dans Voix
universitaires un exposé de M. Thomas Melone, professeur au Cameroun,

ancien dirigeant de l'Union nationale des étudiants camerounais.
Il vaut la peine de reproduire ces considérations clairvoyantes à

l'intention de nos lecteurs.

Camerounais, M. Melone a grandi dans une culture qui n'est
africaine ni dans le fond, ni dans la forme.

Licencié es lettres, il a assimilé les fondements mêmes de la pensée
gréco-romaine et ne peut, comme Leopold Senghor, autre licencié,
les accepter dans une optique africaine.

Il y oppose un double refus. Intellectuel d'abord, historique
ensuite.

198



La première raison réside dans la définition même de la culture.
Soit:

1. Une évolution des peuples qui procède du fond des êtres.

2. Un idéal commun et une conception de la vie qui permettent
aux être de se développer au sein de certaines structures sociales.

3. Les manifestations extérieures de cette culture: musique, art
pictural, architecture et littérature (cette dernière forme étant
la plus achevée, encore qu'elle pose de graves problèmes de
communications dans les pays aux dialectes nombreux).

On dira qu'un peuple a une culture lorsqu'il pourra nous présenter
un certain nombre de matériaux qui embrassent tous les aspects
pouvant être considérés comme les objectifs essentiels d'une
civilisation.

La deuxième raison est plus complexe, plus difficile à expliquer
car plus mal connue, encore que des données nouvelles nous
permettent d'étayer les arguments.

En s'installant dans les pays africains, les Européens ont nié
toute culture africaine car, disaient-ils, ils apportaient la culture.
Dans de telles conditions, comment les Africains auraient-ils pu
s'opposer à une telle affirmation? Solution de facilité pour les
colonisateurs: en niant l'une, il affirmait, au contraire, l'autre. Leur
thèse était soutenue par les ethnologues qui avançaient que les
peuples d'Afrique avaient une mentalité prélogique. Les rapports
de colonisés à colonisateurs se posaient donc en termes de néant à

civiUsation, de maître à esclave.
Cette vision simple et inteUectuellement facile d'envisager les

civilisations non européennes devait rapidement évoluer. Ainsi,
cpiand, au moment de la menace nazie, aux côtés des Occidentaux
les Africains luttèrent pour la civilisation européenne contre le
fascisme, ils modifièrent les rapports antérieurs qu'ils entretenaient
avec les colonisateurs.

De plus, les ethnologues découvrent maintenant (ou redécouvrent)
le patrimoine des peuples africains, c'est-à-dire que ceux-ci ont eu
des activités suffisamment avancées - quelques groupements
n'avaient-ils pas introduit l'alphabète - pour justifier l'existence
d'une culture africaine spécifique.

Pour qu'un patrimoine culturel subsiste, à supposer qu'il existe,
il faut qu'il se perpétue, qu'il se répande.

Et là, nous touchons à une des différences essentieUes, fonda
mentales qui existent entre la civilisation africaine - et sa culture -
et les autres civilisations - et leurs cultures.

La forme d'expression des peuples africains est plus préhensive,
plus matérielle, alors que chez nous elle est abstraite. Ainsi le masque
est une représentation picturale, mais par ses expressions, sa compo-

199



sition, son équilibre, il fait appel à toutes les valeurs et les structures

ancestrales: l'expression est un tout. Un tout qui matérialise
un aspect de la vie et dont les Africains ont besoin dans leur lutte
pour la vie (struggle for life). Comme la littérature écrite est inexistante,

la mémoire sera appelée à jouer un rôle important - avec
toutes les inexactitudes et les trahisons que cela comporte - dans la
transmission du patrimoine culturel.

Cette dernière constatation explique « l'enterrement » de la culture
africaine lors de l'invasion européenne. Cet apport extérieur se
traduisit par un craquement, par une incomptabilité de ces
populations d'une part à s'adapter au nouveau mode de vie introdidt
par les Européens et d'autre part à continuer de vivre dans leurs
anciennes structures.

Cet espèce de « trou » que produisit l'enseignement de la culture
européenne chez les Africains est un des principaux reproches qu'on
nous adresse. Et pourtant... dans la mesure où ces peuples ne veulent
pas refaire le « chemin économique » long de plusieurs centaines
d'années que nous avons fait, dans la mesure où nous pouvons les
aider à brûler nombre d'étapes dans leur dévelopement économique,
social, politique, mais alors aussi intellectuel, dans la mesure où
ces pays désirent ardemment égaler notre niveau de vie, ce « vide ».
ce « trou » n'est-il pas inhérent à ce saut que les pays souhaitent?

Dans cette question, il est évident que je m'écarte du problème
traité par M. Melone. Cependant, comment ne pas relever cette
impossibilité - matérielle et intellectuelle - entre ce que les Africains
veulent et ce que nous leur avons apporté; car il ne fait pas de doute
que si nous les avons exploités, notre présence n'a pas été entièrement

néfaste, l'a-t-elle été « en soi »

Si nous nous félicitons du fait que les Africains ont maintenant
leurs propres romanciers, poètes, conteurs, il nous sera répondu qu'ils
sont plus lus aux Etats-Unis et en Europe qu'en Afrique et que
l'on ignore jusqu'à leur nom même dans leur pays d'origine.

Il ne fait pas de doute que l'Afrique a encore un taux d'analphabétisme

trop élevé, il est vrai que ces écrivains ne sont pas assez
entendus par leurs frères. Mais ces livres ne plaident-ils pas le
prélude à l'autonomie culturelle et économique souhaitée?

N'oublions pas que l'instruction généralisée n'est pas si vieille
en Europe, que notre prospérité n'a été acquise que par de longues
luttes. Dans cette optique, j'ai eu quelque peine à justifier les reproches

qui nous sont faits - tout en les excusant d'ailleurs - car si
notre apport n'est pas très évident, nos abus ne sont malheureusement

que trop certains, trop criards.

200


	Existe-t-il une culture africaine?

