
Zeitschrift: Revue syndicale suisse : organe de l'Union syndicale suisse

Herausgeber: Union syndicale suisse

Band: 54 (1962)

Heft: 2

Artikel: L'économie entre la contrainte et la liberté

Autor: Rimensberger, E.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-385227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-385227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE SYNDICALE SUISSE
ORGANE MENSUEL DE L'UNION SYNDICALE SUISSE

Supplément trimestriel: «TRAVAIL ET SÉCURITÉ SOCIALE»

54eannée Février 1962 N° 2

L'économie entre la contrainte et la liberté
Par E.-F. Rimensberger

I. De l'ordre individualiste à l'ordre institutionnel

On lit dans le Manifeste communiste, qui demeure le fondement
du « marxisme-léninisme », dogme impératif pour tous les partis
communistes: « A l'ancienne société bourgeoise, avec ses classes et
ses antagonismes de classe, se substituera une association où le libre
développement de chacun sera la condition du libre développement
de tous... La société bourgeoise nous reproche de vouloir abolir
la propriété. A coup sûr, c'est bien là ce que nous voulons. » Le
programme du Parti socialiste suisse constate: « La libération
économique et sociale de tous suppose les libertés individuelles et
politiques... La limitation de la liberté de quelques-uns (de la liberté
du commerce et de l'industrie) accroît la liberté de tous... Chaque
individu doit avoir la possibilité de développer librement ses dons
et ses capacités indépendamment de son origine et de sa fortune. »

Et cette déclaration de l'Internationale socialiste du 3 juillet 1951

sur les buts et les tâches du socialisme démocratique: « Le socialisme

a pour objectif de garantir le contrôle du peuple tout entier
(Bestimmungsrecht) sur l'économie. II aspire à créer une collectivité

au sein de laquelle des hommes libres coopèrent sur un pied
d'égalité. » Le programme du Parti radical-démocratique suisse
précise: « Le parti affirme le principe de l'économie privée et de la
propriété privée. Il reconnaît la nécessité, pour accomplir les tâches
publiques, d'institutions relevant de l'économie collective... Dans
les limites du droit établi par la volonté du peuple, l'individu doit
bénéficier de toute la marge de liberté qui est compatible avec celle
d'autrui. » Une affiche électorale du Parti libéral porte ce mot
d'ordre: « Liberté pour tous! »

Nous vivons à l'âge des slogans. Plus ils sont nombreux, plus la
presse, la radio, la télévision les multiplient, plus s'accélère la ca-

33



dence à laquelle ils se succèdent et moins l'individu a de temps pour
en peser la signification. Dans l'histoire de l'humanité, il n'y a pas
de mot plus galvaudé — honnêtement souvent, mais souvent aussi
à des fins douteuses et dans une intention exclusivement
démagogique - que celui de liberté: « pour chacun » et « pour tous ».

On ne saurait assez déplorer qu'on lance à tout vent ce beau mot
de liberté sans trop se soucier d'en délimiter la portée. Ce n'est
alors qu'une notion vidée de tout contenu, une notion « disponible »,
dont chacun peut faire ce qu'il veut, que chacun peut utiliser
à ses fins. Ainsi utilisée, cette notion est comparable à l'eau. L'eau,
sans laquelle aucune vie n'est concevable, peut être le plus grand
des biens ou le plus terrible des maux. Il suffit de songer à

l'explosion de fertilité qui accompagne l'irrigation des terres arides
ou aux effets dévastateurs de la rupture d'une digue, d'une tornade
ou d'un raz de marée. La Uberté appelle des comparaisons analogues.

A première vue, les expressions « chacun » et « tous » semblent
logiquement liées. En effet, si chacun jouit de la liberté, tous la
possèdent. Une précision, une distinction sont cependant nécessaires

parce que le tout - dans ses effets - est souvent plus ou moins, ou
autre chose, que la somme des parties. En outre, si l'individu est
à même d'apprécier s'il jouit ou non de la liberté, la masse ne le
peut pas parce que la masse est anonyme. « Tous » n'est qu'une
notion abstraite. « Tous », ce n'est pas une individualité définie,
capable de déterminer, par des réactions personnelles, si elle jouit
de la liberté ou si eUe en est privée. Les citations reproduites plus
haut donnent une idée des contradictions auxquelles on risque
d'aboutir quand on ne tient pas compte de ces différences
fondamentales ou qu'on les néglige. Ce n'est pas un effet du hasard si
des partis qui s'affrontent et qui poursuivent des buts totalement
différents proclament les mêmes mots d'ordre à propos de la liberté.
Toutes ces citations revendiquent la liberté pour l'individu et pour
l'ensemble - et la restreignent simultanément. Au nom de la liberté
de chacun, le Manifeste communiste postule la suppression pour
d'innombrables citoyens de la liberté en matière économique - l'un
des droits les plus facilement reconnaissables L'Internationale
socialiste veut « garantir le contrôle (Bestimmungsrecht droit de
« détermination») du peuple tout entier sur l'économie». D'autres
déclarations pompeuses proclament: « L'économie doit être la chose
du peuple tout entier. » Mais le « peuple » n'étant, à l'instar de
« tous », qu'une notion collective et non pas une personne agissante,
l'économie ne peut être la chose du peuple tout entier, pas plus que
l'exploitation d'un réseau ferroviaire ne peut être l'affaire de tous
les usagers. Certes, il importe de tenir compte dans la mesure du
possible des vœux de ces derniers, ou du moins de la majorité d'entre
eux. Mais même quand un réseau ferroviaire est la propriété de
« tous », même quand il est nationalisé, il ne peut se passer d'une

34



direction, de chefs de gare, de mécaniciens de locomotive, d'aiguilleurs

et d'une foule d'autres spécialistes soumis à une hiérarchie,
à des règlements stricts, à des horaires impérieux. On peut admettre,
pour des raisons d'opportunité, la nécessité de conférer aux usagers
un certain droit de regard, le droit de faire des propositions ou de

protester contre certaines décisions; mais on ne peut leur accorder
un droit de « détermination ». Si tous et chacun étaient « libres »

en matière d'exploitation, chacun tendrait à aménager l'horaire
selon ses besoins ou, en fin de compte, exigerait l'établissement
d'une voie de raccordement jusqu'à sa porte. Son absurdité même
écarte d'emblée cette hypothèse. De même, proclamer que chaque
individu « doit avoir la possibilité de développer librement ses dons
et ses capacités » suppose logiquement que cette exigence vaut aussi

pour les éléments antisociaux. La première rédaction du nouveau
programme du PSS limitait avec raison ce droit aux éléments
« sains », ce qui impliquait eo ipso une limitation de la « liberté
pour tous ». Il est évident que, contrairement à l'affirmation de
l'une de nos citations, les hommes libres ne pourront jamais coopérer
sur un pied d'absolue égalité non seulement parce que leurs dons
et leurs capacités sont divers, mais aussi parce qu'une liberté ainsi
conçue ouvrirait toute grande la porte aux égoïsmes, à l'injustice,
à l'oppression, etc. Maints régimes d'aujourd'hui démontrent que
l'affirmation de la « liberté pour tous » signifie l'absence de liberté
pour l'individu, ou même le chaos pour tous.

Par ces constatations, nous ne visons cependant pas à démonétiser

les citations qui précèdent; toutes ont un contenu moral. Nous
ne nous y hasarderons pas pour la simple raison qu'elles figurent dans
les programmes et les proclamations mûrement pesées de partis
politiques conscients de leur mission et de leurs responsabilités et
qu'elles ont certainement été formulées en toute bonne foi. En
revanche, nous devons examiner sérieusement les raisons qui
expliquent des affirmations aussi contradictoires. Un examen attentif
montre que toutes ces citations prennent rang parmi les exigences
que l'on peut qualifier de « conventionnelles ». Compte tenu de
certaines circonstances psychologiques ou politiques, elles ont été
appropriées et justes à un certain stade de l'évolution; ces slogans
ont lentement acquis droit de cité. Parce qu'ils sont suggestifs, parce
que l'habitude est une force puissante, on a continué à les utiliser,
bien que les circonstances se soient partiellement ou entièrement
modifiées. La vie quotidienne est tissée d'une multitude de
formules et de vérités conventionnelles, de truismes. Ne disons-nous
pas journellement que le soleil se lève et se couche, bien que nous
sachions fort bien que ce n'est pas le cas et que c'est la terre qui
tourne autour du soleil? On pourrait multiplier les exemples de
ce genre.

35



Dans la société démocratique de l'Occident, nombre des formules
relatives à la liberté que nous avons citées ne sont plus utilisées
que « pour mémoire » et ne jouent un rôle qu'en phase de tension.
Chacun est plus ou moins conscient de leur valeur relative. En
revanche, dans les pays en voie de développement, qui viennent
de secouer le régime colonial, ces formules ont pris une signification

absolue et retrouvé tout leur dynamisme. Alors que dans le
monde occidental d'hier ces formules étaient l'expression d'une
impérieuse et amère nécessité, elles n'avaient pas besoin d'être définies

et commentées: la dignité de l'individu, les droits de « chacun »,
les « Droits de l'homme », les libertés politiques de « tous » étaient
en jeu. Ces formules avaient alors un sens pour chaque homme
parce que chacun éprouvait à son corps défendant les limitations
dont la liberté faisait l'objet ou la privation de toute liberté. Ce
sentiment a été puissant et créateur dans la Grèce ancienne, au
temps de la Renaissance, puis au cours de la phase de libéralisme
« absolu » qui a accompagné la première révolution industrielle.
Jusqu'à ce moment, c'est-à-dire jusqu'à l'apparition des démocraties
modernes en Europe, l'évolution, la politique, la lutte contre les
abus étaient — certaines exceptions confirment la règle — l'affaire
de « chacun ».

La Révolution française a marqué l'entrée des forces économiques
du « quatrième Etat », des représentations populaires dans le jeu,
dans un jeu mené jusqu'à ce moment pour l'essentiel par l'aristocratie,

la grande bourgeoisie, les dignitaires de l'Eglise, l'oligarchie
des familles régnantes. Mais les précurseurs du bouleversement

des cadres anciens, les encyclopédistes étaient prisonniers de leurs
propres contradictions. Si J.-J. Rousseau, l'un des grands rénovateurs
(mort onze ans avant la prise de la Bastille) a affirmé avec passion
les droits de l'individu, il a ouvert simultanément - en partie sans
le vouloir — la voie aux idées communistes ou a tout le moins favorisé

l'éclosion de celles qui préconisent le recours à la contrainte
pour préserver les libertés absolues de l'individu. Rousseau était
en conflit constant avec lui-même et avec les autres. Pour se
préserver de lui-même et des autres, pour se justifier à ses propres
yeux, il a élaboré, en marge de toute réalité, l'image utopique d'une
société économique et politique idéale. Son Contrat social, qui est
une contribution à la fois géniale et confuse, logique et contradictoire

au devenir de l'humanité, a exercé une énorme influence. Il
postulait que les citoyens doivent conclure avec eux-mêmes un
contrat dont l'effet ne pouvait être qu'excellent. Individualiste, il
se représentait l'Etat comme une personne dont la volonté est bonne
parce que c'est sa volonté: « Nul n'est injuste envers lui-même. »

Platon, un autre individualiste, disait déjà que personne n'est
méchant sans nécessité, c'est-à-dire volontairement. Ainsi donc, tout
individu qui aspire à réaliser une société, un Etat idéal — sans le

36



mythe duquel aucun idéaliste ne se met en mouvement - est
condamné d'emblée à servir et à défendre des conceptions faussées
dans leur essence. Pour celui qui conçoit ou accepte ce mythe, rien
ne peut aller de travers parce que rien n'arrive qui ne soit conforme
à la « volonté générale ». C'est ainsi qu'est née la fiction, la
conception mystique de l'Etat idéal et infaillible. Rousseau, qui n'était
tout de même pas dépourvu de clairvoyance (et qui connaissait la
vie politique de la petite République de Genève), a cependant
reconnu qu'il pourrait y avoir des minorités. Mais il s'est empressé
d'ajouter qu'elles doivent se soumettre parce qu'à son avis l'existence
d'une minorité politique est le résultat d'une erreur de la part de
ceux qui la composent. Cette réserve de Rousseau n'en démontre
pas moins qu'il n'y a pas de « volonté générale » et sans fissure,
que l'Etat idéal n'est pas concevable parce que toute communauté
poUtique est le résultat de volontés individuelles innombrables, et
souvent opposées. De la conception de Rousseau à la conviction
qu'il est possible d'édifier une communauté au sein de laquelle
« les hommes libres coopèrent sur un pied d'égaUté », ou encore
où « l'économie est la chose du peuple tout entier », il n'y a qu'un
pas, le pas qui conduit à la dictature de ce que les gouvernements
tiennent pour juste, parce que, toutes les décisions étant prises au
nom de « tous », toute erreur est d'emblée exclue. Rousseau,
l'ardent protagoniste de la liberté individueUe absolue, admettait dans
certains cas la possibilité d'une dictature. Il croyait pouvoir faire
cette concession, parce que l'instauration de ce régime supposait
la sanction de la volonté générale. C'est ce qui l'a engagé à admettre
que l'égalité, qui ne peut être réalisée que sous l'effet de la
contrainte, est possible dans la liberté. Cette erreur a ouvert la voie
au socialisme autoritaire, la voie dans laquelle un Karl Marx s'est

engagé sur les pas de Rousseau et d'optimistes de la même eau.
Comme Rousseau, Marx s'entendait mal avec lui-même et avec les
autres. Fermant les yeux à la réalité, mû par le ressentiment, il a

conçu, lui aussi, l'image d'une société idéale. Partant de la
supposition que les hommes, ses hommes, sont bons, il a admis que la
dictature du prolétariat et la société communiste idéale sont
l'expression de leur volonté générale. Karl Marx - ce n'est pas un
reproche, mais une excuse - était comme chacun de nous un homme
de son temps. L'image qu'il se faisait du monde devait nécessairement

être unilatérale parce que la société terriblement et
tragiquement unilatérale des individualistes appelait une réponse tout
aussi unilatérale.

Le fait que Marx ait intitulé son œuvre maîtresse Le Capital est
caractéristique de son époque. Le capital était alors une chose
essentiellement personnelle, le talisman, le « Sésame ouvre-toi » de cette
période individualiste et libérale où tous ceux qui disposaient d'un
capital ne connaissaient qu'un but: constituer le plus rapidement

37



possible une fortune personnelle et l'accroître. C'est le temps du
fameux « Enrichissez-vous! » de Guizot et du Nucingen de Balzac.
Le capitaliste avait au premier chef une mentalité d'épicier. Chacun
pensait en termes de capital, d'argent, de profits et d'intérêts, et
Marx comme les autres; Marx! le grand pourfendeur des épiciers
et des capitalistes! Son livre est l'ouvrage qu'un homme d'argent
oppose aux hommes d'argent. Un simple coup d'œil jeté sur la table
des matières montre qu'il traite de marchandises et d'argent, de la
transformation de ce dernier en capital, du travail et de son utiU-
sation; de la plus-value absolue et relative; du processus d'accumulation

du capital; de sa circulation; de la transformation du profit
en profit moyen; de la séparation du profit en intérêts, d'une part,
et en bénéfice de l'entrepreneur, de l'autre; de la transformation des

surplus en rente foncière; des rentes différentielles, etc. Dans un
autre ordre d'idées, une revue sociaUste anglaise montre très justement

que le socialisme de cette époque se préoccupait avant tout
de la puissance financière des entrepreneurs privés.

Le Manifeste communiste s'en prend à ceux qui incarnent le capital,

aux capitaines d'industrie miUionnaires, aux fabricants
bourgeois, à leurs moyens de production, à leurs transactions. Les
notions d'économie et d'économie nationale, qui supposent des
formes évoluées et « institutionalisées » de coopération économique
entre les hommes, ne figurent pas dans cet ouvrage. Il n'y est pas
question de crises économiques, mais de crises commerciales. L'ouvrier

paraît avoir exclusivement pour rôle d'accroître le capital;
Marx frappe cette formule à l'emporte-pièce : « Ceux qui s'enrichissent

ne travaillent pas et les travaiUeurs ne s'enrichissent pas. »

Marx dénonce « l'exploitation d'un individu par l'autre. » Pour Marx,
qui cède à la même erreur que Rousseau, la sociaUsation du capital
signifie la fin de l'exploitation, l'avènement d'un état de choses
idéal et la solution de tous les problèmes. On affirmait alors que
l'élimination de la bourgeoisie et 1'« expropriation des expropria-
teurs » dépouilleront le capitalisme de tous ses éléments nocifs et
ouvriront l'âge d'or.

L'une des idées maîtresses de Stuart Mill, l'un des chefs de l'école
libérale et l'un des défenseurs les plus conséquents du UbéraUsme,
montre à quel point la société était alors conçue comme la coexistence

d'individus isolés et combien tout était centré sur les libertés
individuelles. Dans son ouvrage De la Liberté, Stuart MiU arrive
à la conclusion — d'aiUeurs simple et utilisable pour une société
individualiste - que l'homme doit être libre dans toute la mesure
où sa Uberté ne porte pas atteinte à celle d'autrui et ne lui est pas
préjudiciable. L'article 4 de la « Déclaration des droits de l'homme
et du citoyen » de la Révolution française dit: « La liberté consiste
à pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à autrui. Ainsi, l'exercice des

droits naturels de chaque homme n'a de bornes que ceUes qui

38



assurent aux autres membres de la société la jouissance de ces mêmes
droits. Ces bornes ne peuvent être déterminées que par la loi. »

Un siècle plus tard, dans des conditions tout différentes, le
programme du Parti radical-démocratique suisse reprend presque mot
pour mot cette conception à son compte: « Dans les limites du droit
établi par la volonté du peuple, l'individu doit bénéficier de toute
la liberté compatible avec ceUe d'autrui. » C'est une des vérités de
convention; elle a perdu sa signification dans un monde caractérisé
par des interférences grandissantes, tant sur le plan national qu'à
l'échelle mondiale, des phénomènes politiques, sociaux et
économiques. Ces interférences sont si nombreuses et souvent si peu
perceptibles à l'individu non averti qu'il n'a pas la possibilité
d'apprécier si ses actes nuisent à autrui, restreignent sa Uberté ou même
la suppriment.

On a continué à proclamer ces formules et d'autres encore alors
qu'il s'agissait de tout autre chose: de la Ubération sociale et
économique dans un monde désormais institutionalise. La Ubération
poUtique était une affaire du cœur et du cerveau; la libération
économique est une affaire d'argent. L'instauration de la démocratie

politique a engagé d'aucuns à préconiser ceUe de la démocratie

économique - et même à identifier l'une avec l'autre, sans
trop se soucier des contingences matérielles, qui nous rappellent
très rapidement qu'il s'agit de deux réaUtés bien différentes.

On ne saurait reprocher leurs conclusions aux philosophes du
début de l'ère du libérausme: Adam Smith, Locke, Marx, St. Mill, etc.
Elles étaient ajustées à la société dans laqueUe ils vivaient. Pour
Marx, les solutions médianes — institutions ou corps intermédiaires —

ne signifiaient rien, en partie parce qu'eUes n'étaient pas
concevables à ce moment ou n'existaient qu'en trop petit nombre; de
surcroît, on ne pouvait en imaginer la généralisation. L'économie
ne correspondait pas à la notion que nous en avons aujourd'hui;
les sociétés anonymes étaient peu nombreuses et peu importantes;
on ne connaissait pas les énormes concentrations d'aujourd'hui. Il
n'y avait pas encore d'associations économiques à l'échelon national
ou international ni de puissantes coopératives; les syndicats, pour
la plupart locaux, n'étaient pas encore groupés au sein de fédérations

professionneUes et de centrales nationales, etc.
Nombre de nos contemporains déplorent cette « institutionalisa-

tion » et évoquent avec mélancoUe les temps où le Parlement était
le théâtre de joutes poUtiques et idéologiques. Ils souhaitent que
les idées s'affrontent de nouveau et que les débats économiques, les
exigences des « groupements d'intérêts » passent à l'arrière-plan.
Mais que nous le voulions ou non, ces temps sont révolus. Un journal,

qui déplore que le Parlement ne se soucie plus guère d'affrontements

idéologiques, relevait récemment avec « inquiétude » que
le Conseil national compte cinquante-cinq conseiUers d'Etat, pré-

39



sidents de villes ou de communes ou membres d'un potivoir exécutif

communal, quarante-six présidents d'associations diverses et une
quinzaine d'avocats au service de groupements d'intérêts. Il est facile
de répondre qu'un Conseil national ainsi composé, où une très
grande partie du peuple est représenté, répond aux exigences
d'aujourd'hui et qu'il est certainement plus proche du peuple considéré
dans son ensemble qu'un Parlement qui ne serait que la tribune
de politiciens à F« état pur » (en admettant que cela existe) et
d'idéologues. Dans une société où les problèmes économiques
l'emportent, il est naturel que les groupements d'intérêts, les associations

économiques, les « groupes de pression » jouent un rôle
prépondérant. D'ailleurs, tant qu'il s'agit — comme c'est effectivement
le cas — de groupements constitués librement par des hommes libres,
liés par un travail et par des intérêts communs, de collectivités
conscientes de leurs responsabiUtés et soucieuses de les exercer, on ne
saurait rien objecter à cet état de choses - et cela d'autant moins si
l'on tendait à faire en sorte, pour opposer un contrepoids, que le
gouvernement fût composé d'hommes qui se placent au-dessus de
ces groupements d'intérêts et incarnent en premier Ueu le bien
commun, l'intérêt général (exigence qu'une élection du Conseil fédéral
par le peuple, telle que l'a préconisée il y a quelques années une
initiative du Parti socialiste, serait peut-être de nature à réaliser).

Même en URSS apparaissent toujours plus nettement, à la suite
des échecs d'un autoritarisme centralisateur et schématique, les
signes d'une évolution vers un régime institutionnel. En URSS, dans
le domaine économique, les activités sont toujours plus réparties
entre des « institutions dont chacune a la responsabilité des tâches
qui lui sont confiées ». Cette évolution est irréversible parce que
seule cette « institutionalisation » (la création de corps intermédiaires)

peut permettre d'espérer de meilleurs résultats et une
amélioration de la productivité. Il est caractéristique de relever
que dernièrement le comité central du PC de l'URSS s'est dressé
contre l'interprétation formaliste du programme économique; il
n'a pas ménagé ses critiques aux pontifes du marxisme-léninisme,
aux dirigeants du « saint » (comme on dit le saint-synode) Institut
des sciences sociales de l'Académie des sciences et aux bonzes des
écoles supérieures du parti. Il leur a donné à entendre que leur
enseignement est trop théorique et étranger à la vie; il leur a

reproché de se livrer à des palabres stériles et à des discussions bysan-
tines au lieu d'étudier les problèmes pratiques. Depuis quelque
temps, on se plaît, dans les hautes sphères soviétiques, à relever que
certaines fonctions devraient être désormais assumées par des «

organismes sociaux ». Ce déplacement des pouvoirs ne contribuera cependant

pas à accroître les libertés si ces organisations demeurent
soumises à la dictature du parti et au programme élaboré par le
22e congrès.

40



La « méthode institutionnelle » ne peut tenir ses promesses que
si elle s'engage et demeure dans une voie médiane entre la contrainte
et la liberté. Qui entend pratiquer cette méthode doit admettre qu'il
est faux de transposer purement et simplement la notion politique
de la liberté - qui concerne chacun — aux collectivités économiques
et qu'il est tout aussi faux, comme on le fait de l'autre côté du
rideau de fer, d'assujettir les collectivités économiques, les «

organismes sociaux » et entités similaires à la dictature d'un pays. Il
s'agit de laisser à droite la notion de liberté mal comprise et mal
appliquée par les tenants du libéralisme et de l'individuaUsme,
et à gauche la conception, tout aussi fausse, d'un coUectivisme
autoritaire.

(A suivre.)

Premières expériences de l'assurance-invalidité fédérale

Par Michel-H. Lanfranchi,
secrétaire de la Commission cantonale genevoise de l'assurance-invalidité

Introduction

Le 19 juin 1959, l'Assemblée fédérale adoptait à l'unanimité la
loi fédérale sur l'assurance-invalidité, dont, quelques jours plus
tard, le Conseil fédéral fixait l'entrée en vigueur au 1er janvier 1960.
Si ce vote n'eût certes pas parmi le peuple suisse les résonances du
vote du 20 décembre 1946, par lequel l'Assemblée fédérale avait
adopté la loi fédérale concernant l'assurance-vieillesse et survivants,
il n'en est pourtant pas moins important et l'on serait même tenté
de le qualifier de plus important encore puisque l'assurance-invalidité

a pour but premier non pas de verser des rentes, mais de
permettre, si possible, à des hommes atteints dans leur santé et, parce
qu'atteints dans leur santé, atteints dans leur capacité de gain, de

sauvegarder leur dignité et d'assurer leur place dans l'économie du
pays.

Je remercie ceux qui m'ont ouvert les colonnes de cette revue
de me donner la possibilité d'évoquer, sous l'optique d'un secrétaire
de Commission AI, les premières expériences faites dans l'application

d'une loi tant attendue et qui a été conçue de telle sorte qu'elle
doit apporter beaucoup si toute la communauté helvétique accepte
de se demander en quoi elle est concernée par elle. Je m'excuse
d'emblée auprès de mes lecteurs de ce que mes propos pourraient
avoir de trop absolu ou au contraire de trop général. Je voudrais
au cours de cet article rempUr l'une des tâches les plus essentielles
incombant aux responsables de l'application de la loi: l'information;
l'expérience de deux années d'activité m'a permis de constater com-

41


	L'économie entre la contrainte et la liberté

