
Zeitschrift: Revue syndicale suisse : organe de l'Union syndicale suisse

Herausgeber: Union syndicale suisse

Band: 53 (1961)

Heft: 12

Artikel: Les conceptions de Gandhi à l'égard des problèmes économiques et
syndicaux

Autor: Mature, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-385220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-385220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les conceptions de Gandhi à l'égard des problèmes
économiques et syndicaux

Par M. Mature, directeur du Collège de la CISL à Karachi

I
Les trois principes fondamentaux qui ont influencé les conceptions

de Gandhi en ce qui concerne les problèmes des travailleurs,
ainsi que tous les autres problèmes dont il s'est occupé, peuvent être
énoncés comme suit:

1. Accent porté sur la pureté des moyens.
2. « Sarvodaya » ou foi dans le bien de tous et non pas simplement

dans celui du plus grand nombre.
3. Foi en la nature humaine et dans la bonté de l'être humain.

Nous allons brièvement parler de chacun de ces trois principes.
Cette première section traite des principes ci-dessus. La section II
qui suit traite de la philosphie de Gandhi en ce qui concerne le
travail.

La fin et les moyens
Pour Gandhi, il ne suffit pas que l'objectif à atteindre soit

désirable ct bon. Les moyens d'y parvenir doivent également être purs.
A maintes occasions, il s'est prononcé sur la question des fins et des

moyens. Déjà en 1924, il déclarait: « On dit: « Après tout, les moyens
» ne sont que des moyens. » Je dirais plutôt: « Après tout, les moyens
» sont ce qui importe le plus. » La fin correspond aux moyens
employés pour l'atteindre. U n'y a pas de mur de séparation entre
les moyens et la fin. De fait, le Créateur nous a donné le contrôle
(fort limité également, lui aussi) des moyens, mais aucun sur la
fin. La conception nette du but est en rapport exact avec celle que
l'on a des moyens. C'est là une proposition qui n'admet aucune
exception. »

Il a également comparé les moyens à une semence et la fin à un
arbre, et a affirmé qu'« il y a exactement les mêmes rapports
inviolables entre les moyens et la fin qu'il y en a entre la graine et
l'arbre ». Il a poursuivi en disant qu'il est « peu probable que
l'homme obtiendra un résultat qui découle de l'adoration de Dieu
en se prosternant devant Satan ».

Etant donné que, d'après Gandhi, l'homme dispose d'un certain
contrôle sur les moyens, alors qu'il n'en a aucun sur la fin, il croyait
que « si nous pouvions les contrôler, nous serions sûrs d'atteindre
le but ». Pour lui, en fait, « les moyens et la fin sont des termes
interchangeables ».

Toutefois, il ne faudrait pas interpréter l'accent que porte Gandhi
sur les moyens comme signifiant que, pour lui, les fins étaient d'im-

373



portance secondaire. Il estimait que les fins et les moyens étaient
inséparablement liés et que de mauvais moyens porteraient atteinte
au caractère moral des fins. C'est pourquoi il a insisté sur le fait
que nos moyens devraient être aussi purs que les fins. Il avait
coutume de dire que, en ce qui concerne nos moyens, nous devons
prendre position en nous basant sur le « fonds solide et stable du
bien pur ». Il luttait pour un rapprochement moral des moyens avec
la fin et a mis au point une technique spéciale appelée « Satya-
graha », que l'on considère généralement comme sa contribution
essentielle à la philosphie et à la technique de la lutte contre toute
exploitation - politique aussi bien qu'économique.

« Sarvodaya » - le bien de tous

Une autre croyance fondamentale de Gandhi était le « plus grand
bien de tous » ou « Sarvodaya », comme il l'appelait en goujerati.
Il ne croyait pas seulement au plus grand bien du plus grand nombre,
mais au bien de tous. Critiquant la doctrine utilitariste, il a dit
qu'« elle signifie tout bonnement que pour le bien supposé de 51%
des gens les intérêts de 49% peuvent être, ou plutôt doivent être,
sacrifiés. C'est là une doctrine inhumaine qui a fait du mal à

l'humanité. La seule doctrine réelle, humaine et pleine de dignité est
le plus grand bien de tous et l'on ne peut parvenir à ce but qu'en
faisant les sacrifices les plus grands. » Développant sa doctrine
en 1926, il a déclaré: « Le shirnsaïste (c'est-à-dire celui qui croit
à la non-violence) luttera pour le plus grand bien de tous et mourra
en tentant de réaliser cet idéal. Le plus grand bien de tous
comprend inévitablement le bien du plus grand nombre; c'est pourquoi
le shirnsaïste et celui qui est partisan de la doctrine utilitaire se

rencontreront en un grand nombre de points au cours de leur
carrière, mais il vient un temps où ils doivent se séparer et même
travailler dans des directions opposées. S'il veut être logique, celui
qui est pour l'utilitarisme ne se sacrifiera jamais. L'absolutisme ira
même jusqu'à se sacrifier. »

Foi dans la nature humaine.

Un autre principe fondamental qui animait Gandhi était la foi
qu'il avait en la nature humaine et en la bonté de l'être humain.
Il estimait que tout homme pouvait être racheté et croyait que,
souvent, celui qui fait le mal n'est que l'instrument d'un système ou
une victime des circonstances. De là la nécessité de distinguer entre
le système et l'homme. Selon lui, le mal et celui qui le fait sont des

personnes différentes. Dans sa fameuse lettre adressée à tous les
Anglais de l'Inde, Gandhi a écrit: « J'essaie de leur montrer (aux
Indiens) que l'on peut détester la méchanceté d'un frère sans le
haïr pour autant. » En conséquence, « bien que nous puissions nous

374



en prendre aux mesures et aux systèmes, nous ne pouvons et ne
devons pas attaquer les hommes ». D'après ce principe, l'on doit
détruire un mauvais système, mais non les individus qui lui sont liés.

Vérité

Les principes ci-dessus ne sont pas tout à fait aussi séparés et
distincts qu'ils le semblent superficiellement. Tous convergent vers
la « vérité », qui était presque l'étoile polaire dans la vie de Gandhi.
De fait, la vérité était à la fois son idéal et le moyen de réaliser ce
dernier et tous les principes et les moyens qu'il a découverts
proviennent de celle-ci. En conséquence, nous pouvons étudier un peu
plus en détail sa conception de la vérité.

Gandhi établissait une distinction entre ce que l'on a dénommé
la « vérité relative telle qu'elle est perçue par des individus limités
en relation avec une gamme particulière de pensées et de circonstances

» et la vérité absolue qui, selon Gandhi, est un autre nom
pour Dieu. Ecrivant au sujet de la vérité absolue, il déclare: « Le
mot Satya (vérité) dérive de Sat, qui signifie être. Et rien n'est ou
n'existe en réalité sauf — la vérité. C'est la raison pour laquelle dans
sa jeunesse il considérait la vérité comme définissant Dieu de la
façon la plus vraie. Il avait alors dit « Dieu est la vérité. » Mais,
en 1929, il fit un nouveau pas en avant et commença à dire: « La
vérité est Dieu. » Toute sa philosophie de « Satyagraha » est fondée

sur la croyance que seule la vérité peut triompher parce qu'elle
est « ce qui est », alors que contre-vérité signifie « non existant ».
« Si le mensonge n'existe même pas, il ne saurait être question pour
lui de triompher. Et la vérité étant ce qui est ne pourra jamais être
détruite. » Mais Gandhi poursuivait en soulignant que « nous ne
pouvons, par l'intermédiaire de notre corps éphémère, voir la
vérité, qui est éternelle ». D'après lui, pour progresser vers la vérité
absolue, nous devrions nous en tenir à une vérité relative, c'est-à-dire
à ce que nous considérons être la vérité. « La vérité est ce qu'un
cœur pur ressent à un moment donné; en restant ferme à ce propos,
l'on peut atteindre la vérité sans mélange. » Toutefois, la vérité,
selon Gandhi, n'est pas la même pour tous - ce qui peut être la vérité
pour l'un peut fort bien être le mensonge pour un autre. Expliquant
cela, il a déclaré: « Etant donné que la vérité absolue est hors de
la compétence d'un individu, celui-ci ne s'intéresse qu'à une vérité
relative qu'il est en mesure de voir et de poursuivre de temps à

autre au cours de sa vie; mais comme l'esprit humain travaille en
ayant recours à d'innombrables moyens et comme l'évolution de
l'esprit humain est différente selon les individus, il s'ensuit que ce
qui peut être la vérité pour l'un peut être le mensonge pour l'autre. »

Cela nous conduit à la conclusion que la vérité implique la
tolérance mutuelle et nous demande d'éviter d'affirmer des choses de

375



façon dogmatique, car la vérité, telle qu'elle est perçue par l'homme,
est toujours relative et fragmentaire.

Dans la conception que Gandhi se fait de la vérité, il n'y a pas
de place pour l'amertume, le préjugé, le manque de franchise et
les paroles violentes. En conséquence, selon Gandhi, « l'on ferait
mieux de ne pas parler d'elle (de la vérité) si l'on ne peut le faire
avec douceur... la vérité sans non-violence n'est pas la vérité, mais
le mensonge ». La vérité non violente ou une façon pacifique de

parler, d'après Gandhi, ne signifie pas que l'on soit hypocrite. Il
maintenait que « de dures vérités peuvent être dites de façon courtoise

et avec douceur, mais les paroles imprimées correspondantes
paraîtraient dures ». « A la vérité, un menteur doit être appelé
menteur, paroles dures peut-être, mais dont l'emploi est inévitable. »

Ce qui permet vraiment de déterminer si une vérité est violente ou
non, c'est l'intention de blesser ou non. Pour illustrer cela, il a
mentionné: « Jésus connaissait la race des vipères; il n'a pas
mâché ses mots à leur sujet lorsqu'il les a décrites, mais il a demandé
qu'on les prenne en pitié. »

Non-violence

Gandhi croyait que l'on ne pouvait atteindre pratiquement la
vérité que grâce à Yahimsa ou non-violence. Il considérait la
violence comme une eontrevérité pour plusieurs raisons. Premièrement,

étant donné que l'homme n'est capable de percevoir que la
vérité relative, des personnes différentes peuvent considérer une
chose sous des angles différents et de la sorte personne ne peut
prétendre avoir vraiment raison. C'est pourquoi, lorsqu'on recherche
la vérité, il serait impardonnable de se livrer à des actes de violence
sur la personne de son adversaire. Selon Gandhi, ce dernier doit
être détourné de l'erreur par la patience et la sympathie ou, en
d'autres ternies, en s'imposant à soi-même des souffrances. En
deuxième lieu, la violence s'attaque non seulement au mal, mais
aussi à celui qui le fait. C'est donc là une offense au troisième principe

fondamental auquel on a fait allusion plus haut. C'est également

là une chose incompatible avec la grande vérité, à savoir
l'unité et le caractère sacré de tout être. La violence donne
naissance à des sentiments de colère, de crainte et d'amertume et barre
la voie qui mène à l'unité entre l'homme violent et sa victime.

Finalement, Gandhi a souvent souligné que la vérité, qui est le
but de notre recherche, se trouve non pas au-dehors de nous, mais
au-dedans. Plus nous recourons à la violence dans nos rapports
avec ceux qui créent des difficultés, plus nous nous écartons de la
vérité. En effet, en luttant contre l'ennemi imaginé au-dehors, nous
négligeons l'ennemi qui est au-dedans.

Gandhi considérait l'ahimsa comme la source de toutes les
religions. La vérité était la fin pour Gandhi et l'ahimsa le moyen pour

376



y parvenir. Mais, étant donné que, d'après lui, les fins et les moyens
sont interchangeables, l'ahimsa était la vérité elle-même. Il avait
coutume de dire que la vérité et l'ahimsa sont comme les deux côtés
d'un disque métallique lisse et non poinçonné et sont tellement
fusionnées qu'il est difficile de les démêler et de les séparer. Gandhi

estimait que l'ahimsa était un principe éternel et universel.
Il a écrit que « bien qu'il y ait suffisamment de répulsion dans la
nature, celle-ci vit parce qu'il y a l'attraction. L'amour mutuel
permet à la nature de subsister. L'homme ne vit pas de destruction.
L'égoïsme commande que l'on tienne compte des autres. Nous
sommes tous unis par le lien de l'amour. Dans toute chose, il y a

une force centripète, sans laquelle rien n'aurait pu exister... de
même qu'il y a une force de cohésion dans la matière aveugle, il
en est de même dans toutes les choses animées et le nom de cette
force de cohésion parmi ces dernières est: amour. Là où il y a de
l'amour, il y a de la vie; la haine mène à la destruction. »

D'après Gandhi, l'ahimsa ne signifie pas seulement le fait de ne
pas tuer. Cela veut dire que l'on doit éviter de blesser quoi que ce
soit sur terre en pensée, en parole ou en acte. D'après Gandhi,
l'exploitation est 1'« essence de la violence ». Une autorité en matière
de non-violence a défini la violence comme suit: « La violence est
tout acte, motif, toute pensée, tout sentiment actif ou toute
attitude dirigée vers l'extérieur dont la nature ou les conséquences
tendent à diviser en ce qui concerne l'émotion ou l'attitude
intérieure; c'est-à-dire incompatible avec l'unité spirituelle... On pourrait

ranger par exemple sous cette rubrique l'orgueil, le mépris,
le dédain, la colère, l'impatience, le mécontentement, le dépit,
l'indignation, de même que le meurtre, le fait de blesser ou d'effrayer,
l'exploitation, la tromperie, l'empoisonnement, l'incitation au mal,
la flatterie, la tentative délibérée d'affaiblir la réputation et les
torts similaires. » Le même auteur a décrit la non-violence comme
la « démocratie spirituelle » de toute la vie.

II
Non-vol et non-possession

L'idée de Gandhi dans le domaine de l'économie découle des

principes fondamentaux discutés ci-dessus. Les deux conceptions
qui ont été à la base de son attitude envers le problème économique
sont l'asteya (non-vol) et l'aparigraha (non-possession). Toutes deux
peuvent être considérées comme dérivant de sa croyance en satya
(vérité) et ahimsa (non-violence).

Dans son livre From Yervada Landir, il a clairement énoncé ses
idées à propos de ce concept. Selon lui, il est impossible qu'une
seule et même personne vole et prétende en même temps connaître

377



la vérité ou chérir l'amour. Nous n'avons pas le droit de voler, non
seulement ce qui appartient aux autres, mais aussi ce qui nous
appartient, par exemple dans le cas d'un père qui mange quelque
chose en cachette sans le dire à ses enfants. C'est un vol que de

prendre quelque chose à une autre personne sans sa permission,
même si celle-ci est au courant. C'est également un vol de prendre
quelque chose lorsqu'on croit que la chose volée n'appartient à

personne. Ce qui précède est peut-être le sens simple et commun de

ce ternie. Toutefois, selon Gandhi, si l'on veut observer le précepte
qui enjoint de ne pas voler, il faut aller encore beaucoup plus loin.
C'est un vol de prendre quelque chose à une autre personne, même
avec sa permission, si nous n'en avons pas réellement besoin. Selon
lui, une grande partie de l'affligeante pauvreté de cc monde est due
à des infractions au principe du non-vol. Gandhi considérait « comme
vol tout amassement ou toute thésaurisation de richesse au-dessus
de ses besoins légitimes propres ». A son avis, « l'homme riche
pourvu d'argent qui a amassé sa fortune grâce à l'exploitation ou
à d'autres moyens douteux n'est pas moins coupable de vol que le
pickpocket qui vole dans les poches ou que le cambrioleur qui
pénètre dans une maison pour voler ». Pour citer les paroles du
Dr Dhawan, « selon les conceptions de Gandhi, l'âpreté au gain
isolée du besoin réel est du vol. L'économie de Gandhi est
l'économie des besoins et du bien-être et non celle de l'acquisivité qui
est la caractéristique du capitalisme. » D'après le Dr Dhawan,
la non-possession est l'extension du sens du mot « vol » à la
possession de choses dont nous n'avons pas besoin dans le présent immédiat.

La non-possession au sens absolu de ce terme, a comme
aboutissement logique l'idée de renonciation totale et l'abolition
complète de la propriété privée. Cela reviendrait à dire que nous ne
devrions pas avoir d'objets qui nous appartiennent en propre, pas
même des vêtements et de stocks d'aliments pour le lendemain.
Si l'on pousse cette analyse jusqu'au bout, le corps humain est
également une possession. D'après les paroles de Gandhi, « ne rien
posséder est, tout d'abord, non pas comme si l'on enlevait ses
vêtements, mais comme si l'on enlevait la chair de ses os. Mais si nous
luttons pour cela, nous serons à même d'aller plus loin pour réahser
une échelle d'égalité sur terre que par toute autre méthode. »

Dans un sens relatif, Gandhi autoriserait « une possession
légitime qui commandera le respect universel et volontaire. Une telle
possession ne serait pas altérée. Cela ne sera pas une démonstration
insolente des inégalités qui nous entourent partout. » En
conséquence, cette conception « exclut l'exploitation, le capitalisme et
le système du zamindari. La terre devrait appartenir à celui qui
la cultive effectivement et aucun paysan ne devrait avoir plus de
terre qu'il n'est nécessaire pour faire subsister sa famille à un
niveau de vie équitable... La production indispensable à grande

378



échelle devrait être nationalisée et devrait être sous la direction
commune de l'Etat et des représentants des travailleurs. » Tout en
tenant compte des besoins individuels, Gandhi a mis en garde
contre le fait que « la satisfaction des dits besoins ne doit pas dépasser

un certain niveau; autrement, elle dégénérera en sensualité
intellectuelle et gênera le satyagrahi dans les efforts qu'il fait pour
rendre service à l'humanité ».

Egalité économique

Les idées de Gandhi au sujet de l'égalité économique et de la
tutelle sont des corollaires des deux conceptions ci-dessus. Il a

autrefois défini l'égalité économique comme « le passe-partout de
l'indépendance sans recours à la violence ». D'après lui, une répartition

équitable est la substitution à des économies fausses et
inhumaines, parce que la loi de l'être humain est la coopération
vivifiante et non pas la concurrence qui tue. Selon Gandhi, l'égalité
économique ne signifiait pas que chacun aurait littéralement la
même quantité de richesse à sa disposition. Cela revenait simplement

à dire que chacun devait avoir suffisamment pour assurer ses
besoins. Il poursuivait en expliquant que l'éléphant a besoin de
mille fois plus de nourriture que la fourmi, mais que ce fait
n'indique pas qu'il existe une inégalité au point de vue économique.
Ainsi, le vrai sens de l'égalité économique était « à chacun selon
ses besoins ». Toutefois, il a lancé un avertissement: « Que personne
ne tente de justifier la différence flagrante qui existe entre les classes

dirigeantes et les masses, le prince et le pauvre, en disant que les
premiers ont besoin de plus de choses. Cela serait de la sophistique
oiseuse et une parodie de ma thèse. » Il poursuit: « Le contraste
entre les riches et les pauvres est aujourd'hui un spectacle douloureux.

» Il conclut en brossant son tableau de l'égalité économique:
« Chacun doit suivre un régime alimentaire équilibré, avoir une
maison convenable pour y vivre, des facilités d'éducation pour ses
enfants et des soins médicaux convenables. » Il a déclaré une fois
que, d'après son idéal socialiste, « un avocat, un médecin, un
professeur, un manœuvre ou un balayeur - devraient tous percevoir
le même salaire ». Il poursuit en ces termes: « Il se peut que la
société indienne n'atteigne jamais ce but, mais il est du devoir de
chaque Indien de tendre à celui-ci et non pas à un autre, quel qu'il
soit, si l'Inde doit devenir un pays heureux. »

Tutelle

Gandhi a proposé le concept de tutelle en tant que moyen de
réaliser l'égalité économique. Si le fait de posséder quelque chose
dont on n'a pas vraiment besoin est du « vol », et en opposition
avec le principe de « non-possession », que doit-U arriver à la pro-

379



priété et à la richesse de ceux qui ont des biens en excès de leurs
besoins réels? Il semble qu'il y ait deux éventualités. Ils doivent être
soit dépossédés par l'Etat de ce qu'ils ont en trop, soit, comme le
suggérait Gandhi, ils devraient conserver toutes leurs richesses, mais
se considérer comme des « trustees » de ce dont ils n'ont aucun
besoin personnel légitime et employer ces richesses pour le bien
de la société dans son ensemble. Pour employer ses propres paroles,
il a expliqué ce principe de la façon suivante:

« A la base de cette doctrine de répartition égale, il doit y avoir
celle de la tutelle des riches sur la richesse superflue qu'ils détiennent.

Car, selon la doctrine en question, ils ne peuvent posséder une
roupie de plus que leurs voisins. Comment en arriver là sans avoir
recours à la violence? Ou faut-il que les riches soient dépossédés
de leurs biens? Pour arriver à ce résultat, il faudrait naturellement
avoir recours à la violence. Cette action violente ne saurait profiter
à la société. Celle-ci n'en sera que plus pauvre, car elle ne profitera
plus des dons d'un homme qui sait comment accumuler des richesses.
En conséquence, la manière non violente est supérieure, de toute
évidence. L'homme riche pourra conserver sa richesse; il utilisera
ce qu'il lui faut pour ses besoins personnels raisonnables et jouera
le rôle de « trustee » (tuteur) pour le reste, lequel sera employé
au profit de la société. D'après cette thèse, on suppose que le
« trustee » se montrera honnête.

» Dès qu'un homme se considère comme le serviteur de la société
et qu'il gagne de l'argent pour celle-ci et le dépense pour le profit
de cette dernière, la pureté entre dans ses gains et les choses qu'il
entreprend sont imbues de l'esprit d'ahimsa. En outre, si les esprits
des hommes s'orientent vers un tel mode de vie, il adviendra une
révolution pacifique de la société et ce, sans amertume. »

On pourrait trouver également la même idée dans sa croyance reh-
gieuse, selon laquelle « toute chose appartient à Dieu ». Il estimait
« en conséquence que les biens étaient destinés à son peuple tout
entier et non à un individu particulier ». Il poursuivait: « Lorsqu'un
individu a plus que la part qui lui revient, il devient le « trustee »

de cette part pour le peuple de Dieu ».

Il lui a été demandé un jour ce qui arriverait si les riches ne
devenaient pas « trustee» » de plein gré. Sa réponse a été la
suivante: « Dans l'application de cette méthode de non violence, l'on
doit croire qu'il est possible à tout être humain, si dépravé soit-il,
d'être réformé par un traitement humain et expert. Nous devons
faire appel à ce qu'il y a de bon dans l'être humain et en attendre
quelque chose en retour. »

Quelqu'un lui ayant demandé s'il était possible de défendre par
la non-violence ce qui avait été acquis au moyen de la violence, sa
réponse fut la suivante: « Ce que l'on acquiert par la violence, non
seulement ne peut être défendu par la non-violence, mais cette der-

380



nière exige que l'on abandonne les gains qui ont été mal acquis. »

Répondant à une autre question, à savoir s'U était possible d'accumuler

des capitaux autrement qu'en recourant à la violence, « que
celle-ci soit manifeste ou tacite », il a déclaré: « Il est impossible
à des particuliers d'accumuler des richesses sans recourir à des

moyens violents, mais l'accumulation par l'Etat dans une société
qui ne recourt pas à la violence est non seulement possible, mais
désirable et inévitable. »

Gandhi a expliqué les idées ci-dessus un peu plus en détail dans
sa réponse aux questions qui lui ont été posées par Shri Nirmal
Kumar Bose, qui l'a interviewé les 9 et 10 novembre 1934. Ce
dernier lui ayant demandé si l'amour ou la non-violence étaient
compatibles avec la possession ou l'exploitation sous quelque forme que
ce soit, sa réponse fut la suivante: « L'amour et la possession exclusive

ne peuvent jamais aller de pair. Théoriquement, lorsqu'il y a

amour parfait, il doit y avoir non-possession parfaite. Le corps est
notre ultime possession. Il s'ensuit qu'un homme ne peut pratiquer
l'amour parfait et être complètement sans biens que s'il est prêt à

envisager la mort et à renoncer à son corps pour la cause du
service de l'humanité. Mais cela n'est vrai qu'en théorie. Dans la vie
réelle, il nous est fort difficile de pratiquer l'amour parfait, car le
corps, en tant que possession, restera toujours avec nous. L'homme
restera toujours imparfait, et ce sera toujours son rôle d'essayer
d'être parfait. Il en résulte que la perfection en amour ou en non-
possession demeurera un idéal inaccessible tant que nous vivrons,
mais vers lequel nous devons sans cesse tendre.

» Ceux qui possèdent actuellement des richesses sont priés de
se comporter comme des « trustee » qui détiennent celles-ci au nom
des pauvres. Vous pouvez dire que la tutelle est une fiction légale.
Mais si les gens méditent constamment à ce propos et tentent d'agir
en conséquence, alors la vie sur terre sera régie par l'amour bien
plus qu'elle ne l'est à l'heure actuelle. La tutelle absolue est une
abstraction telle que la définition euclidienne du point, et il n'est
pas davantage possible de l'atteindre. Cependant, si nous faisons
des efforts dans cette direction, nous serons à même de faire des

progrès dans la réalisation d'un état d'égaUté sur cette terre plus
que par toute autre méthode. »

La même personne demanda à Gandhi si, étant donné qu'il
considérait la possession privée comme incompatible avec la non-
violence, il ne préférerait pas la propriété par l'Etat et réduire de
la sorte au minimum la violence. Sa réponse fut la suivante: « Cette
forme de propriété est meilleure que la propriété privée. Mais elle
aussi peut être critiquée du fait qu'elle implique de la violence.
Je suis fermement convaincu que si l'Etat supprimait le capitalisme
au moyen de la violence, il serait lui-même pris dans les maux de
la violence elle-même et ne réussirait pas à ce que la non-violence

381



se manifeste à un moment quelconque. L'Etat représente la violence,
sous une forme concentrée et organisée. L'individu a une âme, mais
comme l'Etat est une machine sans âme, il ne pourra jamais être
détourné de la violence à laquelle il doit son existence même. C'est
pourquoi je préfère la doctrine de la tutelle. »

Bien que Gandhi considère la non-coopération non violente et
la désobéissance civile comme le « moyen juste et infaillible » propre
à réaliser la tutelle, il a également parlé de la nécessité de déposséder

les riches au cas où ceux-ci ne réagiraient pas comme il faut.
Répondant à des questions de Shri Nirmal Kumar Bose, il a déclaré:
« Je serais en fait très heureux si les personnes intéressées se
comportaient comme des « trustees » ; mais s'il n'en est pas ainsi, je
crois que nous devrons les priver de leurs possessions par
l'intermédiaire de l'Etat, en ayant le moins possible recours à la violence.
C'est pourquoi, lors de la Conférence de la table ronde, j'ai dit que
tous droits acquis doivent faire l'objet d'un examen attentif et que
la confiscation doit être décrétée lorsque cela est nécessaire - avec
ou sans compensation, selon les cas. » Toutefois, il a poursuivi en
ces termes: « Ce que personnellement je préférerais, serait non pas
une centralisation du pouvoir dans les mains de l'Etat, mais une
extension du sentiment de la tutelle, étant donné qu'à mon avis la
violence exercée par la possession privée est moins nuisible que la
violence de l'Etat. Néanmoins, si cela est inévitable, je serais en
faveur d'un minimum de nationalisation. »

Gandhi a exprimé la même idée dans le journal The Nations
Voice lorsqu'il a averti que, au cas où les droits acquis ne se
montreraient pas à la hauteur de la situation, « quels que soient les intérêts

en jeu, ils seront dépossédés, et le seront sans aucune compensation

». Gandhi s'est également prononcé en faveur de la
nationalisation des industries. En 1926, il introduisit une clause dans les
statuts de l'Ahmedabad textile labour association, ajoutant la
nationalisation de l'industrie du textile à la liste de ses buts et objectifs.
Le texte de cette clause est le suivant: « et enfin, en temps utile,
assurer la nationalisation de l'industrie du textile. »

Selon Gandhi, le principe de la tutelle ne s'applique pas seulement
aux richesses, mais également aux talents extraordinaires, aux
aptitudes particuUères et à l'intelligence dont bénéficient certains
individus. Il a déclaré un jour: « Mon idée de la société est que, bien
que nous soyons nés égaux, ce qui veut dire que nous avons le droit
de profiter également des occasions qui s'offrent, tous n'ont pas les
mêmes aptitudes. C'est là un fait qui est impossible de par la nature
des choses... J'autoriserais un intellectuel à gagner davantage. Je
ne chercherais pas à gêner son talent. Mais l'essentiel de ses gains
plus grands doit être consacré au bien de l'Etat, de même que le
revenu de tous les fils salariés d'un père vont au fonds familial
commun. Ceux-ci ne disposeront de leurs gains qu'en tant que « trustees ».

382



Gandhi ne croyait pas cpie le capital à lui seul pouvait être
considéré comme « trustee » ou que ce dernier puisse jouir d'une supériorité

quelconque. « En fait, le capital et le travail seront des « trustees »

mutuels a-t-il déclaré, et tous deux seront les « trustees » des
consommateurs. La théorie de la tutelle n'est pas unilatérale et n'implique
pas le moins du monde la supériorité du « trustee ». Comme je l'ai
déjà montré, il s'agit là d'une question parfaitement réciproque et
chacun croit que son propre intérêt est mieux sauvegardé en
sauvegardant l'intérêt de l'autre. »

Gandhi croyait fermement à sa théorie de la tutelle et son désir
était que celle-ci devienne un don de l'Inde au monde. Il a déclaré:
« Ma théorie de la « tutelle » n'est pas un expédient; elle n'est
certainement pas un travestissement de la vérité. Je suis certain qu'elle
survivra à toutes les autres théories. EUe est sanctionnée par la
philosophie et par la religion sur lesquelles elle est fondée. »

A propos de son fameux « programme constructif », il a déclaré:
« Je m'en tiens à ma doctrine de la tutelle, bien qu'elle ait été
ridiculisée. U est exact qu'il est difficile de la mettre en pratique. De
même, il est difficile d'en arriver à la non-violence. Mais, en 1920,
nous avons décidé de tenter cette difficile escalade; nous avons
trouvé que l'effort en valait la peine. »

Travail et capital
Les idées de Gandhi au sujet des rapports entre le capital et le

travail peuvent être tirées de sa théorie de la « tutelle ». A son avis,
le travail et le capital devraient être une « grande famille vivant
unie et dans l'harmonie » ; le capitaliste ne devrait pas seulement
veiller au bien-être matériel des travailleurs, mais également à leur
bien-être moral. Dans l'un des discours qu'il a prononcés à Ahme-
dabad, il a dit: « Les rapports entre les dirigeants des filatures et
les ouvriers seront ceux qui existent entre un père et ses enfants
ou entre des frères de sang. »

Gandhi ne croyait pas que les capitalistes ou les propriétaires
étaient des exploiteurs du fait d'une nécessité inhérente ou qu'il
y ait un antagonisme fondamental ou irréconciliable entre leurs intérêts

et ceux des masses. D'après lui, toute exploitation est basée sur
la coopération, volontaire ou forcée, des exploités. Il n'y aurait pas
d'exploitation si les gens refusaient d'obéir à l'exploiteur. Selon lui,
ce qu'il fallait, c'était non pas « la suppression des propriétaires et
des capitalistes, mais une transformation des rapports existant entre
eux et les masses en quelque chose de plus sain et de plus pur ».
Gandhi poursuit: « J'aimerais employer les propriétaires et les
capitalistes au service des masses. Nous ne devons pas sacrifier les intérêts

de ces dernières au profit des capitalistes. Nous ne devons pas
jouer leur jeu. Nous devons leur faire confiance dans la mesure de
leur aptitude à rendre leurs bénéfices afin de servir les masses. »

383



Gandhi considérait l'idée de la guerre entre les classes comme
incompatible avec la non-violence. Il a déclaré à ce propos: « L'idée
de la guerre des classes n'a pas d'attrait pour moi. En Inde, une
telle guerre n'est pas seulement non inévitable, mais elle peut être
évitée si nous avons bien compris le message de la non-violence. Ceux
qui parlent de lutte des classes et la considèrent comme inévitable
n'ont pas compris ce que sous-entend la non-violence ou ne l'ont
compris que superficiellement. »

Parlant des conceptions orientales à l'égard de ces problèmes, il
a mis en garde ses auditeurs en ces termes: « Ne soyons pos obsédés

par des slogans et des mots d'ordre à l'aspect plein de séduction —

en provenance de l'Occident. N'avons-nous pas une tradition orientale

distincte? Ne sommes-nous pas capables de trouver nous-mêmes
une solution à la question du capital et du travail? Qu'est-ce que
le système de Varnashrama, sinon un moyen propre à harmoniser
les différences entre les riches et les pauvres, de même qu'entre le
capital et le travail? Tout ce qui vient de l'Occident à ce propos
est entaché de violence. J'y suis opposé parce que j'ai vu les décombres

qui se trouvent au bout de cette route. Ceux qui pensent le
plus, même en Occident à l'heure actuelle, sont terrifiés devant
l'abîme vers lequel leur système se dirige. Et je dois l'influence que
je puis avoir en Occident à mes efforts constants en vue de trouver
une solution qui promette de sortir du cercle vicieux de la violence
et de l'exploitation. J'ai étudié avec sympathie l'ordre social
occidental, et j'ai découvert que, à la base de la fièvre qui emplit l'âme
de l'Occident, il y a une recherche incessante de la vérité. J'apprécie

cet esprit. Etudions nos institutions orientales dans le même
esprit d'enquête scientifique, et nous en tirerons un socialisme et
un communisme plus vrais que ce dont le monde a rêvé jusqu'à
présent. »

Toutefois, Gandhi ne nie pas l'existence d'une lutte des classes.
Ce en quoi il ne croyait pas était la nécessité de la fomenter.

Il écrivait à ce propos: « Le correspondant se trompe en suggérant

que je ne crois pas à l'existence de la lutte des classes. Je ne
crois pas en la nécessité de la fomenter et de l'entretenir. Je crois
de plus en plus qu'il est parfaitement possible de l'éviter. Il n'y a

pas de mérite à la fomenter, de même qu'à l'empêcher. Le conflit
entre ceux qui ont de l'argent et les travailleurs n'est qu'apparent.
Lorsque ces derniers sont assez intelligents pour s'organiser et
apprendre à agir comme un seul homme, ils auront la même
influence que ceux qui détiennent l'argent, sinon encore plus
d'influence. Là où il y a vraiment conflit, c'est entre l'intelligence et
la non-intelligence. Ce sera certainement une folie que de
poursuivre un tel conflit; la non-intelligence doit être supprimée. » Il
poursuivit en ces termes: « Enflammer les travailleurs contre ceux
qui ont de l'argent revient à éterniser la haine entre classes et toutes

384



les mauvaises conséquences qui en découlent. Ce conflit est un cercle
vicieux qu'il faut éviter à tout prix. C'est un aveu de faiblesse, un
signe de complexe d'infériorité. Lorsque les travailleurs prendront
conscience de leur propre dignité, l'argent aura la place qui lui
revient, c'est-à-dire qu'il sera placé en tutelle pour le compte des
travailleurs. Le travail vaut en effet plus que l'argent. »

Gandhi estimait que nous avons tous subi l'influence hypnotique
du capital pour en arriver à croire que celui-ci représente le
summum. « Mais un moment de réflexion suffirait à montrer que les
travailleurs ont à leur disposition un capital que les capitalistes
ne posséderont jamais. » Il citait, en l'approuvant, une opinion
d'après laquelle « il est erroné de penser qu'un morceau de métal
constitue un capital - si nous allons à la source même, c'est le
travail qui est le capital, et ce capital vivant est inépuisable ». Gandhi
était sûr que « le travail peut toujours se justifier s'il est suffisamment

uni et prêt à se sacrifier ». Il disait en outre: « Quelle que soit
l'oppression exercée par le capitaliste, je suis convaincu que ceux
qui sont en liaison avec le travail et qui guident le mouvement
ouvrier n'ont, quant à eux, aucune idée des ressources dont le
travail dispose et que le capital n'a pas à sa disposition. »

Gandhi voulait que le travail soit « assez intelligent pour coopérer
avec lui-même et offrir de collaborer avec le capital dans des
conditions d'égalité honorable ». Un jour, il a déploré que « les
travailleurs ne connaissaient pas leur propre puissance, car, autrement,
qu'y aurait-il pour les empêcher de mettre leurs propres ressources
en commun et de dicter leurs conditions comme les employeurs le
font à l'heure actuelle »

Gandhi désirait que les capitalistes « fassent devenir leurs
travaiUeurs partenaires de leurs richesses ». Développant ces idées dans

un certain lieu, il a déclaré: « La grande contribution politique que
les travailleurs peuvent faire pour améliorer leurs propres conditions

est d'être mieux informés, d'insister pour que l'on respecte
leurs droits et même de demander que leurs employeurs fassent un
meilleur usage des industries dans lesquelles ils jouent un rôle aussi

important. En conséquence, la révolution qui conviendrait serait
que les travailleurs s'élèvent au statut de copropriétaires. »

Gandhi a énoncé un jour certaines propositions à propos
desquelles il a insisté pour qu'elles soient suivies, telles que :

« Il est essentiel pour le bien-être de l'industrie que les travailleurs

soient considérés comme les égaux des actionnaires et qu'en
conséquence ils aient tous les droits d'être exactement au courant
des transactions qui sont faites par les usines. Si les travaiUeurs sont
copropriétaires, leur organisation devrait pouvoir accéder aussi
facilement aux transactions que les actionnaires. En effet, les travailleurs

ne sauraient avoir confiance si les renseignements matériels
ne leur sont pas fournis.

385



» Il devrait y avoir un registre de tous les ouvriers de filatures
disponibles acceptables pour les deux parties et l'on devrait
supprimer la coutume qui consiste à embaucher de la main-d'œuvre
autrement que par l'intermédiaire de la fédération qui la représente.
On ne saurait déroger le moins du monde à cette maxime si la
fédération syndicale est organisée en tant qu'organisation souhaitable
autant que celle des propriétaires de filatures et si elle n'est pas
simplement tolérée comme un mal nécessaire. Il s'ensuit que l'on
devrait se mettre d'accord sur un registre de la main-d'œuvre
disponible et que les propriétaires de filatures ne devraient ni accepter
ni embaucher une personne qui ne fait pas partie du syndicat
ouvrier.

» Les travailleurs devraient avoir le même statut que le capital et
et être considérés comme lui.

» Les points ci-dessus sont essentiels, mais ils ne sont pas
limitatifs. » (A suivre.)

Origine sociale des étudiants de l'Université de Genève1

Par Roger Girod

Le Centre de recherches sociologiques de Genève et la section de
sociologie du Centre de recherches de la Faculté des sciences
économiques et sociales ont en chantier une série d'enquêtes sur des
problèmes qui intéressent la démocratisation de l'enseignement. Nous
voudrions extraire des données déjà recueillies dans le cadre de ces
travaux certaines indications relatives à l'origine sociale des
étudiants de notre Université. Malgré leur caractère très sommaire,
ces indications pourront contribuer, nous l'espérons du moins, à éclairer

des questions qui sont d'une actualité toujours plus évidente.

1. Le sondage

Les travaux auxquels nous avons fait allusion ci-dessus ne portent

pas exclusivement sur l'université, bien au contraire. Les
principaux se rapportent à l'influence du milieu sur l'orientation de la
carrière des adolescents de toute catégorie, de 12 ans à 20 ans environ

(projets et ambitions, nature des études, retard éventuel, apprentissage,

etc. 2 Parallèlement à ces observations, nous avons amorcé

1 Tiré de Bastions de Genève, revue semestrielle publiée par l'Association des
anciens étudiants de l'Université de Genève.

2 Voir notamment les cahiers publiés par l'auteur de ces lignes, en collaboration

avec Jean-Frédéric Rouiller, sous le titre général suivant: Milieu social
et orientation de la carrière des adolescents, Centre de recherches de la Faculté
des sciences économiques et sociales de l'Université de Genève, section de
sociologie.

386


	Les conceptions de Gandhi à l'égard des problèmes économiques et syndicaux

