Zeitschrift: Revue syndicale suisse : organe de I'Union syndicale suisse
Herausgeber: Union syndicale suisse

Band: 53 (1961)

Heft: 12

Artikel: Les conceptions de Gandhi a I'égard des problemes économiques et
syndicaux

Autor: Mature, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-385220

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-385220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les conceptions de Gandhi a I’égard des probléemes
économiques et syndicaux

Par M. Mature, directeur du Collége de la CISL a Karachi
I

Les trois principes fondamentaux qui ont influencé les concep-
tions de Gandhi en ce qui concerne les problemes des travailleurs,
ainsi que tous les autres problémes dont il s’est occupé, peuvent étre
énoncés comme suit:

1. Accent porté sur la pureté des moyens.

2. « Sarvodaya » ou foi dans le bien de tous et non pas simplement
dans celui du plus grand nombre.

3. Foi en la nature humaine et dans la bonté de I’étre humain.

Nous allons briévement parler de chacun de ces trois principes.
Cette premiére section traite des principes ci-dessus. La section II
gqui suit traite de la philosphie de Gandhi en ce qui concerne le
travail.

La fin et les moyens

Pour Gandhi, il ne suffit pas que I'objectif a atteindre soit dési-
rable et bon. Les moyens d’y parvenir doivent également étre purs.
A maintes occasions, il s’est prononcé sur la question des fins et des
moyens. Déja en 1924, il déclarait: « On dit: « Apreés tout, les moyens
» ne sont que des moyens. » Je dirais plutot: « Apres tout, les moyens
» gont ce qui importe le plus.» La fin correspond aux moyens
employés pour I'atteindre. Il n’y a pas de mur de séparation entre
les moyens et la fin. De fait, le Créateur nous a donné le contréle
(fort limité également, lui aussi) des moyens, mais aucun sur la
fin. La conception nette du but est en rapport exact avec celle que
'on a des moyens. C’est la une proposition qui n’admet aucune
exception. »

Il a également comparé les moyens a une semence et la fin a un
arbre, et a affirmé qu’«il y a exactement les mémes rapports invio-
lables entre les moyens et la fin qu’il y en a entre la graine et
I’'arbre ». Il a poursuivi en disant qu’il est « peu probable que
I’homme obtiendra un résultat qui découle de I’adoration de Dieun
en se prosternant devant Satan ».

Etant donné que, d’aprés Gandhi, ’homme dispose d’un certain
contrdle sur les moyens, alors qu’il n’en a aucun sur la fin, il croyait
que «si nous pouvions les contrdler, nous serions sirs d’atteindre
le but ». Pour lui, en fait, « les moyens et la fin sont des termes
interchangeables ».

Toutefois, il ne faudrait pas interpréter ’accent que porte Gandhi
sur les moyens comme signifiant que, pour lui, les fins étaient d’im-

373



portance secondaire. Il estimait que les fins et les moyens étaient
inséparablement liés et que de mauvais moyens porteraient atteinte
au caractere moral des fins. C’est pourquoi il a insisté sur le fait
que nos moyens devraient étre aussi purs que les fins. Il avait cou-
tume de dire que, en ce qui concerne nos moyens, nous devons
prendre position en nous basant sur le «fonds solide et stable du
bien pur ». Il luttait pour un rapprochement moral des moyens avec
la fin et a mis au point une technique spéciale appelée « Satya-
graha », que 1'on considére généralement comme sa contribution
essentielle a la philosphie et a la technique de la lutte contre toute
exploitation — politique aussi bien qu’économique.

« Sarvodaya » — le bien de tous

Une autre croyance fondamentale de Gandhi était le « plus grand
bien de tous » ou « Sarvodaya », comme il I'appelait en goujerati.
Il ne croyait pas seulement au plus grand bien du plus grand nombre,
mais au bien de tous. Critiquant la doctrine utilitariste, il a dit
qu’« elle signifie tout bonnement que pour le bien supposé de 51%
des gens les intéréts de 49% peuvent étre, ou plutét doivent étre,
sacrifiés. C’est la une doctrine inhumaine qui a fait du mal a I’hu-
manité. La seule doctrine réelle, humaine et pleine de dignité est
le plus grand bien de tous et ’on ne peut parvenir a ce but qu’en
faisant les sacrifices les plus grands. » Développant sa doctrine
en 1926, il a déclaré: « Le shimsaiste (c’est-a-dire celui qui croit
a la non-violence) luttera pour le plus grand bien de tous et mourra
en tentant de réaliser cet idéal. Le plus grand bien de tous com-
prend inévitablement le bien du plus grand nombre; c’est pourquoi
le shimsaiste et celui qui est partisan de la doctrine utilitaire se
rencontreront en un grand nombre de points au cours de leur car-
riére, mais il vient un temps ou ils doivent se séparer et méme tra-
vailler dans des directions opposées. S’il veut étre logique, celui
qui est pour 'utilitarisme ne se sacrifiera jamais. L’absolutisme ira
meéme jusqu’a se sacrifier. »

Foi dans la nature humaine

Un autre principe fondamental qui animait Gandhi était la foi
qu’il avait en la nature humaine et en la bonté de l'étre humain.
Il estimait que tout homme pouvait étre racheté et croyait que, sou-
vent, celui qui fait le mal n’est que l'instrument d’un systéeme ou
une victime des circonstances. De la la nécessité de distinguer entre
le systeme et ’homme. Selon lui, le mal et celui qui le fait sont des
personnes différentes. Dans sa fameuse lettre adressée a tous les
Anglais de I'Inde, Gandhi a écrit: « J’essaie de leur montrer (aux
Indiens) que l'on peut détester la méchanceté d’un frére sans le
hair pour autant. » En conséquence, « bien que nous puissions nous

374



en prendre aux mesures et aux systémes, nous ne pouvons et ne
devons pas attaquer les hommes ». D’aprés ce principe, 'on doit
détruire un mauvais systeme, mais non les individus qui lui sont liés.

Vérite

Les principes ci-dessus ne sont pas tout a fait aussi séparés et dis-
tincts qu’ils le semblent superficiellement. Tous convergent vers
la « vérité », qui était presque 1’étoile polaire dans la vie de Gandhi.
De fait, la vérité était a la fois son idéal et le moyen de réaliser ce
dernier et tous les principes et les moyens qu’il a découverts pro-
viennent de celle-ci. En conséquence, nous pouvons étudier un peu
plus en détail sa conception de la vérité.

Gandhi établissait une distinction entre ce que l'on a dénommé
la « vérité relative telle qu’elle est percue par des individus limités
en relation avec une gamme particuliére de pensées et de circons-
tances » et la vérité absolue qui, selon Gandhi, est un autre nom
pour Dieu. Ecrivant au sujet de la vérité absolue, il déclare: « Le
mot Satya (vérité) dérive de Sat, qui signifie étre. Et rien n’est ou
n’existe en réalité sauf — la vérité. C’est la raison pour laquelle dans
sa jeunesse il considérait la vérité comme définissant Dieu de la
fagon la plus vraie. Il avait alors dit « Dieu est la vérité. » Mais,
en 1929, il fit un nouveau pas en avant et commenca a dire: « La
vérité est Dieu.» Toute sa philosophie de « Satyagraha » est fon-
dée sur la croyance que seule la vérité peut triompher parce qu’elle
est «ce qui est», alors que contre-vérité signifie « non existant ».
« Si le mensonge n’existe méme pas, il ne saurait étre question pour
lui de triompher. Et la vérité étant ce qui est ne pourra jamais étre
détruite. » Mais Gandhi poursuivait en soulignant que «nous ne
pouvons, par l'intermédiaire de notre corps éphémere, voir la
vérité, qui est éternelle ». D’aprés lui, pour progresser vers la vérité
absolue, nous devrions nous en tenir a une vérité relative, c’est-a-dire
a ce que nous considérons étre la vérité. « La vérité est ce qu’un
coeur pur ressent a un moment donné; en restant ferme a ce propos,
I'on peut atteindre la vérité sans mélange. » Toutefois, la vérité,
selon Gandhi, n’est pas la méme pour tous - ce qui peut étre la vérité
pour I'un peut fort bien étre le mensonge pour un autre. Expliquant
cela, il a déclaré: « Etant donné que la vérité absolue est hors de
la compétence d’un individu, celui-ci ne s’intéresse qu’a une vérité
relative qu’il est en mesure de voir et de poursuivre de temps a
autre au cours de sa vie; mais comme ['esprit humain travaille en
ayant recours a d’innombrables moyens et comme l’évolution de
Iesprit humain est différente selon les individus, il s’ensuit que ce
qui peut étre la vérité pour 'un peut étre le mensonge pour 'autre. »
Cela nous conduit a la conclusion que la vérité implique la tolé-
rance mutuelle et nous demande d’éviter d’affirmer des choses de

375



facon dogmatique, car la vérité, telle qu’elle est pergue par ’homme,
est toujours relative et fragmentaire.

Dans la conception que Gandhi se fait de la vérité, il n’y a pas
de place pour I'amertume, le préjugé, le manque de franchise et
les paroles violentes. En conséquence, selon Gandhi, « 'on ferait
mieux de ne pas parler d’elle (de la vérité) si 'on ne peut le faire
avec douceur... la vérité sans non-violence n’est pas la vérité, mais
le mensonge ». La vérité non violente ou une facon pacifique de
parler, d’aprés Gandhi, ne signifie pas que l'on soit hypocrite. 1l
maintenait que « de dures vérités peuvent étre dites de facon cour-
toise et avec douceur, mais les paroles imprimées correspondantes
paraitraient dures ». « A la vérité, un menteur doit étre appelé
menteur, paroles dures peut-étre, mais dont ’emploi est inévitable. »
Ce qui permet vraiment de déterminer si une vérité est violente ou
non, c’est l'intention de blesser ou non. Pour illustrer cela, il a
mentionné: « Jésus connaissait la race des vipéres; il n’a pas
maché ses mots a leur sujet lorsqu’il les a décrites, mais il a demandé
qu’on les prenne en pitié. »

Non-violence

Gandhi croyait que l'on ne pouvait atteindre pratiquement la
vérité que grace a l'ahimsa ou non-violence. 1l considérait la vio-
lence comme une contrevérité pour plusieurs raisons. Premiére-
ment, étant donné que I’homme n’est capable de percevoir que la
vérité relative, des personnes différentes peuvent considérer une
chose sous des angles différents et de la sorte personne ne peut pré-
tendre avoir vraiment raison. C’est pourquoi, lorsqu’on recherche
la vérité, il serait impardonnable de se livrer a des actes de violence
sur la personne de son adversaire. Selon Gandhi, ce dernier doit
étre détourné de l'erreur par la patience et la sympathie ou, en
d’autres termes, en s’imposant a soi-méme des souffrances. En
deuxiéme lieu, la violence s’attaque non seulement au mal, mais
aussi a celui qui le fait. C’est donc la une offense au troisiéme prin-
cipe fondamental auquel on a fait allusion plus haut. C’est égale-
ment la une chose incompatible avec la grande vérité, a savoir
P'unité et le caractére sacré de tout étre. La violence donne nais-
sance a des sentiments de colére, de crainte et d’amertume et barre
la voie qui méne a I'unité entre I’homme violent et sa victime.

Finalement, Gandhi a souvent souligné que la vérité, qui est le
but de notre recherche, se trouve non pas au-dehors de nous, mais
au-dedans. Plus nous recourons a la violence dans mnos rapports
avec ceux qui créent des difficultés, plus nous nous écartons de la
vérité. En effet, en luttant contre I’ennemi imaginé au-dehors, nous
négligeons ’ennemi qui est au-dedans.

Gandhi considérait ’ahimsa comme la source de toutes les reli-
gions. La vérité était la fin pour Gandhi et I’ahimsa le moyen pour

376



y parvenir. Mais, étant donné que, d’apreés lui, les fins et les moyens
sont interchangeables, 'ahimsa était la vérité elle-méme. 11 avait cou-
tume de dire que la vérité et 'ahimsa sont comme les deux cotés
d’'un disque métallique lisse et non poinconné et sont tellement
fusionnées qu’il est difficile de les déméler et de les séparer. Gan-
dhi estimait que I'ahimsa était un principe éternel et universel.
Il a écrit que « bien qu’il y ait suffisamment de répulsion dans la
nature, celle-ci vit parce qu’il y a Dattraction. L’amour mutuel
permet a la nature de subsister. L’homme ne vit pas de destruction.
L’égoisme commande que l'on tienne compte des autres. Nous
sommes tous unis par le lien de 'amour. Dans toute chose, il y a
une force centripéte, sans laquelle rien n’aurait pu exister... de
méme qu’il y a une force de cohésion dans la matiere aveugle, il
en est de méme dans toutes les choses animées et le nom de cette
force de cohésion parmi ces derniéres est: amour. La ou il y a de
I’amour, il y a de la vie; la haine méne a la destruction. »

D’apres Gandhi, ’ahimsa ne signifie pas seulement le fait de ne
pas tuer. Cela veut dire que ’on doit éviter de blesser quoi que ce
soit sur terre en pensée, en parole ou en acte. D’aprés Gandhi, 'ex-
ploitation est I’« essence de la violence ». Une autorité en matiére
de non-violence a défini la violence comme suit: « La violence est
tout acte, motif, toute pensée, tout sentiment actif ou toute atti-
tude dirigée vers l'extérieur dont la nature ou les conséquences
tendent a diviser en ce qui concerne lI’émotion ou l’attitude inté-
rieure; c’est-a-dire incompatible avec 1'unité spirituelle... On pour-
rait ranger par exemple sous cette rubrique l’orgueil, le mépris,
le dédain, la colére, I'impatience, le mécontentement, le dépit, I'in-
dignation, de méme que le meurtre, le fait de blesser ou d’effrayer,
I’exploitation, la tromperie, ’empoisonnement, Iincitation au mal,
la flatterie, la tentative délibérée d’affaiblir la réputation et les
torts similaires. » Le méme auteur a décrit la non-violence comme
la « démocratie spirituelle » de toute la vie.

IT

Non-vol et non-possession

L’idée de Gandhi dans le domaine de 1’économie découle des
principes fondamentaux discutés ci-dessus. Les deux conceptions
qui ont été a la base de son attitude envers le probléme économique
sont ’asteya (non-vol) et Uaparigraha (non-possession). Toutes deux
peuvent étre considérées comme dérivant de sa croyance en satya
(vérité) et ahimsa (non-violence).

Dans son livre From Yervada Landir, il a clairement énoncé ses
idées a propos de ce concept. Selon lui, il est impossible qu'une
seule et méme personne vole et prétende en méme temps connaitre

377



la vérité ou chérir 'amour. Nous n’avons pas le droit de voler, non
seulement ce qui appartient aux autres, mais aussi ce qui nous
appartient, par exemple dans le cas d’'un pére qui mange quelque
chose en cachette sans le dire a ses enfants. C’est un vol que de
prendre quelque chose a une autre personne sans sa permission,
méme si celle-ci est au courant. C'est également un vol de prendre
quelque chose lorsqu’on croit que la chose volée n’appartient a
personne. Ce qui précede est peut-étre le sens simple et commun de
ce terme. Toutefois, selon Gandhi, si 'on veut observer le précepte
qui enjoint de ne pas voler, il faut aller encore beaucoup plus loin.
C’est un vol de prendre quelque chose a une autre personne, méme
avec sa permission, si nous n’en avons pas réellement besoin. Selon
lui, une grande partie de 'affligeante pauvreté de ce monde est due
a des infractions au principe du non-vol. Gandhi considérait « comme
vol tout amassement ou toute thésaurisation de richesse au-dessus
de ses besoins légitimes propres». A son avis, « I’lhomme riche
pourvu d’argent qui a amassé sa fortune grace a l'exploitation ou
a d’autres moyens douteux n’est pas moins coupable de vol que le
pickpocket qui vole dans les poches ou que le cambrioleur qui
pénetre dans une maison pour voler ». Pour citer les paroles du
Dr Dhawan, «selon les conceptions de Gandhi, 'apreté au gain
isolée du besoin réel est du vol. L’économie de Gandhi est I’éco-
nomie des besoins et du bien-étre et non celle de 'acquisivité qui
est la caractéristique du capitalisme.» D’apres le D' Dhawan,
la non-possession est l’extension du sens du mot «vol» a la pos-
session de choses dont nous n’avons pas besoin dans le présent immeé-
diat. La non-possession au sens absolu de ce terme, a comme abou-
tissement logique l'idée de renonciation totale et I’abolition com-
plete de la propriété privée. Cela reviendrait a dire que nous ne
devrions pas avoir d’objets qui nous appartiennent en propre, pas
méme des vétements et de stocks d’aliments pour le lendemain.
Si ’on pousse cette analyse jusqu’au bout, le corps humain est éga-
lement une possession. D’aprés les paroles de Gandhi, «ne rien
posséder est, tout d’abord, non pas comme si I'on enlevait ses véte-
ments, mais comme si 1’on enlevait la chair de ses os. Mais si nous
luttons pour cela, nous serons 8 méme d’aller plus loin pour réaliser
une échelle d’égalité sur terre que par toute autre méthode. »
Dans un sens relatif, Gandhi autoriserait « une possession légi-
time qui commandera le respect universel et volontaire. Une telle
possession ne serait pas altérée. Cela ne sera pas une démonstration
insolente des inégalités qui nous entourent partout.» En consé-
quence, cette conception «exclut I'exploitation, le capitalisme et
le systeme du zamindari. La terre devrait appartenir a celui qui
la cultive effectivement et aucun paysan ne devrait avoir plus de
terre qu’il n’est nécessaire pour faire subsister sa famille a4 un
niveau de vie équitable... La production indispensable a grande

378



échelle devrait étre nationalisée et devrait étre sous la direction
commune de I’Etat et des représentants des travailleurs. » Tout en
tenant compte des besoins individuels, Gandhi a mis en garde
contre le fait que « la satisfaction des dits besoins ne doit pas dépas-
ser un certain niveau; autrement, elle dégénérera en sensualité
intellectuelle et génera le satyagrahi dans les efforts qu’il fait pour
rendre service a I’humanité ».

Egalité économique

Les idées de Gandhi au sujet de 1’égalité économique et de la
tutelle sont des corollaires des deux conceptions ci-dessus. Il a
autrefois défini 1’égalité économique comme «le passe-partout de
I'indépendance sans recours a la violence ». D’aprés lui, une répar-
tition équitable est la substitution a des économies fausses et inhu-
maines, parce que la loi de I’étre humain est la coopération vivi-
fiante et non pas la concurrence qui tue. Selon Gandhi, I’égalité
économique ne signifiait pas que chacun aurait littéralement la
méme quantité de richesse a sa disposition. Cela revenait simple-
ment a dire que chacun devait avoir suffisamment pour assurer ses
besoins. Il poursuivait en expliquant que l’éléphant a besoin de
mille fois plus de nourriture que la fourmi, mais que ce fait n’in-
dique pas qu’il existe une inégalité au point de vue économique.
Ainsi, le vrai sens de l'égalité économique était « a chacun selon
ses besoins ». Toutefois, il a lancé un avertissement: « Que personne
ne tente de justifier la différence flagrante qui existe entre les classes
dirigeantes et les masses, le prince et le pauvre, en disant que les
premiers ont besoin de plus de choses. Cela serait de la sophistique
oiseuse et une parodie de ma these. » Il poursuit: « Le contraste
entre les riches et les pauvres est aujourd’hui un spectacle doulou-
reux. » Il conclut en brossant son tableau de I'égalité économique:
« Chacun doit suivre un régime alimentaire équilibré, avoir une
maison convenable pour y vivre, des facilités d’éducation pour ses
enfants et des soins médicaux convenables. » Il a déclaré une fois
que, d’aprés son idéal socialiste, « un avocat, un médecin, un pro-
fesseur, un manceuvre ou un balayeur — devraient tous percevoir
le méme salaire ». Il poursuit en ces termes: «Il se peut que la
société indienne n’atteigne jamais ce but, mais il est du devoir de
chaque Indien de tendre a celui-ci et non pas a un autre, quel qu’il
soit, si I'Inde doit devenir un pays heureux. »

Tutelle

Gandhi a proposé le concept de tutelle en tant que moyen de
réaliser I’égalité économique. Si le fait de posséder quelque chose
dont on n’a pas vraiment besoin est du «vol», et en opposition
avec le principe de « non-possession », que doit-il arriver a la pro-

379



priété et a la richesse de ceux qui ont des biens en exceés de leurs
besoins réels? 1l semble qu’il v ait deux éventualités. Ils doivent étre
soit dépossédés par I'Etat de ce qu’ils ont en trop, soit, comme le
suggérait Gandhi, ils devraient conserver toutes leurs richesses, mais
se considérer comme des «trustees» de ce dont ils n’ont aucun
besoin personnel légitime et employer ces richesses pour le bien
de la société dans son ensemble. Pour employer ses propres paroles,
il a expliqué ce principe de la facon suivante:

« A la base de cette doctrine de répartition égale, il doit y avoir
celle de la tutelle des riches sur la richesse superflue qu’ils détien-
nent. Car, selon la doctrine en question, ils ne peuvent posséder une
roupie de plus que leurs voisins. Comment en arriver la sans avoir
recours a la violence? Ou faut-il que les riches soient dépossédés
de leurs biens? Pour arriver a ce résultat, il faudrait naturellement
avoir recours a la violence. Cette action violente ne saurait profiter
a la société. Celle-ci n’en sera que plus pauvre, car elle ne profitera
plus des dons d’un homme qui sait comment accumuler des richesses.
En conséquence, la maniere non violente est supérieure, de toute
évidence. [’homme riche pourra conserver sa richesse; il utilisera
ce qu’il lui faut pour ses besoins personnels raisonnables et jouera
le role de «trustee » (tuteur) pour le reste, lequel sera employé
au profit de la société. D’aprés cette thése, on suppose que le
« trustee » se montrera honnéte.

» Dés qu’un homme se considére comme le serviteur de la société
et qu’il gagne de l’argent pour celle-ci et le dépense pour le profit
de cette derniére, la pureté entre dans ses gains et les choses qu’il
entreprend sont imbues de 'esprit d’ahimsa. En outre, si les esprits
des hommes s’orientent vers un tel mode de vie, il adviendra une
révolution pacifique de la société et ce, sans amertume. »

On pourrait trouver également la méme idée dans sa croyance reli-
gieuse, selon laquelle « toute chose appartient a Dieu ». Il estimait
« en conséquence que les biens étaient destinés a son peuple tout
entier et non a un individu particulier ». Il poursuivait: « Lorsqu’un
individu a plus que la part qui lui revient, il devient le « trustee »
de cette part pour le peuple de Dieu ».

Il Iui a été demandé un jour ce qui arriverait si les riches ne
devenaient pas « trustee» » de plein gré. Sa réponse a été la sui-
vante: « Dans I'application de cette méthode de non violence, 1’on
doit croire qu’il est possible a tout étre humain, si dépravé soit-il,
d’étre réformé par un traitement humain et expert. Nous devons
faire appel a ce qu’il y a de bon dans I’étre humain et en attendre
quelque chose en retour. »

Quelqu’un lui ayant demandé s’il était possible de défendre par
la non-violence ce qui avait été acquis au moyen de la violence, sa
réponse fut la suivante: « Ce que 'on acquiert par la violence, non
seulement ne peut étre défendu par la non-violence, mais cette der-

380



niere exige que 'on abandonne les gains qui ont été mal acquis. »
Répondant a une autre question, a savoir s’'il était possible d’accu-
muler des capitaux autrement qu’en recourant a la violence, « que
celle-ci soit manifeste ou tacite », il a déclaré: « Il est impossible
a des particuliers d’accumuler des richesses sans recourir a des
moyens violents, mais 'accumulation par I’Etat dans une société
qui ne recourt pas a la violence est non seulement possible, mais
désirable et inévitable. »

Gandhi a expliqué les idées ci-dessus un peu plus en détail dans
sa réponse aux questions qui lui ont été posées par Shri Nirmal
Kumar Bose, qui I'a interviewé les 9 et 10 novembre 1934. Ce der-
nier lui ayant demandé si I'amour ou la non-violence étaient com-
patibles avec la possession ou I'exploitation sous quelque forme que
ce soit, sa réponse fut la suivante: « L’amour et la possession exclu-
sive ne peuvent jamais aller de pair. Théoriquement, lorsqu’il y a
amour parfait, il doit y avoir non-possession parfaite. Le corps est
notre ultime possession. Il s’ensuit qu'un homme ne peut pratiquer
Pamour parfait et étre complétement sans biens que s’il est prét a
envisager la mort et a renoncer a son corps pour la cause du ser-
vice de ’humanité. Mais cela n’est vrai qu’en théorie. Dans la vie
réelle, il nous est fort difficile de pratiquer 'amour parfait, car le
corps, en tant que possession, restera toujours avec nous. L’homme
restera toujours imparfait, et ce sera toujours son réle d’essayer
d’étre parfait. 11 en résulte que la perfection en amour ou en non-
possession demeurera un idéal inaccessible tant que nous vivrons,
mais vers lequel nous devons sans cesse tendre.

» Ceux qui possédent actuellement des richesses sont priés de
se comporter comme des « trustee » qui détiennent celles-ci au nom
des pauvres. Vous pouvez dire que la tutelle est une fiction légale.
Mais si les gens méditent constamment a ce propos et tentent d’agir
en conséquence, alors la vie sur terre sera régie par ’amour bien
plus qu’elle ne I’est a I’heure actuelle. La tutelle absolue est une
abstraction telle que la définition euclidienne du point, et il n’est
pas davantage possible de l'atteindre. Cependant, si nous faisons
des efforts dans cette direction, mous serons a méme de faire des
progrés dans la réalisation d'un état d’égalité sur cette terre plus
que par toute autre méthode. »

La méme personne demanda a Gandhi si, étant donné qu’il con-
sidérait la possession privée comme incompatible avec la non-
violence, il ne préférerait pas la propriété par I'Etat et réduire de
la sorte au minimum la violence. Sa réponse fut la suivante: « Cette
forme de propriété est meilleure que la propriété privée. Mais elle
aussi peut étre critiquée du fait qu’elle implique de la violence.
Je suis fermement convaincu que si I’Etat supprimait le capitalisme
au moyen de la violence, il serait lui-méme pris dans les maux de
la violence elle-méme et ne réussirait pas a ce que la non-violence

381



sc manifeste a un moment quelconque. L’Etat représente la violence,
sous une forme concentrée et organisée. L’individu a une ame, mais
comme I’Etat est une machine sans ame, il ne pourra jamais étre
détourné de la violence a laquelle il doit son existence méme. Clest
pourquoi je préfere la doctrine de la tutelle. »

Bien que Gandhi considére la non-coopération non violente et
la désobéissance civile comme le « moyen juste et infaillible » propre
a réaliser la tutelle, il a également parlé de la nécessité de dépos-
séder les riches au cas ou ceux-ci ne réagiraient pas comme il faut.
Répondant a des questions de Shri Nirmal Kumar Bose, il a déclaré:
« Je serais en fait trés heureux si les personnes intéressées se com-
portaient comme des « trustees »; mais s’il n’en est pas ainsi, je
crois que nous devrons les priver de leurs possessions par l'inter-
médiaire de I’Etat, en ayant le moins possible recours a la violence.
C’est pourquoi, lors de la Conférence de la table ronde, j’ai dit que
tous droits acquis doivent faire 'objet d’'un examen attentif et que
la confiscation doit étre décrétée lorsque cela est nécessaire — avec
ou sans compensation, selon les cas. » Toutefois, il a poursuivi en
ces termes: « Ce que personnellement je préférerais, serait non pas
une centralisation du pouvoir dans les mains de I'Etat, mais une
extension du sentiment de la tutelle, étant donné qu’a mon avis la
violence exercée par la possession privée est moins nuisible que la
violence de I’Etat. Néanmoins, si cela est inévitable, je serais en
faveur d’un minimum de nationalisation. »

Gandhi a exprimé la méme idée dans le journal The Nation’s
Voice lorsqu’il a averti que, au cas ou les droits acquis ne se mon-
treraient pas a la hauteur de la situation, « quels que soient les inté-
réts en jeu, ils seront dépossédés, et le seront sans aucune compen-
sation ». Gandhi s’est également prononcé en faveur de la natio-
nalisation des industries. En 1926, il introduisit une clause dans les
statuts de ’Ahmedabad textile labour association, ajoutant la natio-
nalisation de l'industrie du textile a la liste de ses buts et objectifs.
Le texte de cette clause est le suivant: «... et enfin, en temps utile,
assurer la nationalisation de I'industrie du textile. »

Selon Gandhi, le principe de la tutelle ne s’applique pas seulement
aux richesses, mais également aux talents extraordinaires, aux apti-
tudes particuliéres et a l'intelligence dont bénéficient certains indi-
vidus. Il a déclaré un jour: « Mon idée de la société est que, bien
que nous soyons nés égaux, ce qui veut dire que nous avons le droit
de profiter également des occasions qui s’offrent, tous n’ont pas les
mémes aptitudes. C’est 1a un fait qui est impossible de par la nature
des choses... J’autoriserais un intellectuel a gagner davantage. Je
ne chercherais pas a géner son talent. Mais I'essentiel de ses gains
plus grands doit étre consacré au bien de I’Etat, de méme que le
revenu de tous les fils salariés d’un pére vont au fonds familial com-
mun. Ceux-ci ne disposeront de leurs gains qu’en tant que «trustees ».

382



Gandhi ne croyait pas que le capital a lui seul pouvait étre con-
sidéré comme « trustee » ou que ce dernier puisse jouir d’une supério-
rité quelconque. « En fait, le capital et le travail seront des « trustees »
mutuels a-t-il déclaré, et tous deux seront les « trustees » des consom-
mateurs. La théorie de la tutelle n’est pas unilatérale et n’implique
pas le moins du monde la supériorité du « trustee ». Comme je I'ai
déja montré, il s’agit la d’une question parfaitement réciproque et
chacun croit que son propre intérét est mieux sauvegardé en sauve-
gardant 'intérét de I'autre. »

Gandhi croyait fermement a sa théorie de la tutelle et son désir
était que celle-ci devienne un don de I'Inde au monde. Il a déclaré:
« Ma théorie de la « tutelle » n’est pas un expédient; elle n’est cer-
tainement pas un travestissement de la vérité. Je suis certain qu’elle
survivra a toutes les autres théories. Elle est sanctionnée par la phi-
losophie et par la religion sur lesquelles elle est fondée. »

A propos de son fameux « programme constructif », il a déclaré:
« Je m’en tiens a ma doctrine de la tutelle, bien qu’elle ait été ridi-
culisée. 1l est exact qu’il est difficile de la mettre en pratique. De
méme, il est difficile d’en arriver a la non-violence. Mais, en 1920,
nous avons décidé de tenter cette difficile escalade; nous avons
trouvé que l'effort en valait la peine. »

Travail et capital

Les idées de Gandhi au sujet des rapports entre le capital et le
travail peuvent étre tirées de sa théorie de la « tutelle »>. A son avis,
le travail et le capital devraient étre une « grande famille vivant
unie et dans I’harmonie »; le capitaliste ne devrait pas seulement
veiller au bien-étre matériel des travailleurs, mais également a leur
bien-étre moral. Dans I'un des discours qu’il a prononcés a Ahme-
dabad, il a dit: « Les rapports entre les dirigeants des filatures et
les ouvriers seront ceux qui existent entre un pere et ses enfants
ou entre des fréres de sang. »

Gandhi ne croyait pas que les capitalistes ou les propriétaires
étaient des exploiteurs du fait d’une nécessité inhérente ou qu’il
y ait un antagonisme fondamental ou irréconciliable entre leurs inté-
réts et ceux des masses. D’apres lui, toute exploitation est basée sur
la coopération, volontaire ou forcée, des exploités. Il n’y aurait pas
d’exploitation si les gens refusaient d’obéir a I'exploiteur. Selon lui,
ce qu’il fallait, ¢’était non pas « la suppression des propriétaires et
des capitalistes, mais une transformation des rapports existant entre
eux et les masses en quelque chose de plus sain et de plus pur ».
Gandhi poursuit: « J’aimerais employer les propriétaires et les capi-
talistes au service des masses. Nous ne devons pas sacrifier les inté-
réts de ces dernieéres au profit des capitalistes. Nous ne devons pas
jouer leur jeu. Nous devons leur faire confiance dans la mesure de
leur aptitude a rendre leurs bénéfices afin de servir les masses. »

383



Gandhi considérait I'idée de la guerre entre les classes comme
incompatible avec la non-violence. Il a déclaré a ce propos: « L’idée
de la guerre des classes n’a pas d’attrait pour moi. En Inde, une
telle guerre n’est pas seulement non inévitable, mais elle peut étre
évitée si nous avons bien compris le message de la non-viole..ce. Ceux
qui parlent de lutte des classes et la considérent comme inévitable
n’ont pas compris ce que sous-entend la non-violence ou ne l'ont
compris que superficiellement. »

Parlant des conceptions orientales a 1’égard de ces problemes, il
a mis en garde ses auditeurs en ces termes: « Ne soyons pos obsédés
par des slogans et des mots d’ordre a I'aspect plein de séduction —
en provenance de ’Occident. N’avons-nous pas une tradition orien-
tale distincte? Ne sommes-nous pas capables de trouver nous-mémes
une solution a la question du capital et du travail? Qu’est-ce que
le systtme de Varnashrama, sinon un moyen propre a harmoniser
les différences entre les riches et les pauvres, de méme qu’entre le
capital et le travail? Tout ce qui vient de 1’Occident a ce propos
est entaché de violence. J'y suis opposé parce que j'ai vu les décom-
bres qui se trouvent au bout de cette route. Ceux qui pensent le
plus, méme en Occident a I’heure actuelle, sont terrifiés devant
Pabime vers lequel leur systeme se dirige. Et je dois I'influence que
je puis avoir en Occident a mes efforts constants en vue de trouver
une solution qui promette de sortir du cercle vicieux de la violence
et de I'exploitation. J’ai étudié avec sympathie 'ordre social occi-
dental, et j’ai découvert que, a la base de la fievre qui emplit I'ame
de I’Occident, il y a une recherche incessante de la vérité. J appré-
cie cet esprit. Etudions nos institutions orientales dans le méme
esprit d’enquéte scientifique, et nous en tirerons un socialisme et
un communisme plus vrais que ce dont le monde a révé jusqu’a
présent. »

Toutefois, Gandhi ne nie pas l'existence d’une lutte des classes.
Ce en quoi il ne croyait pas était la nécessité de la fomenter.

Il écrivait a ce propos: « Le correspondant se trompe en suggé-
rant que je ne crois pas a 'existence de la lutte des classes. Je ne
crois pas en la nécessité de la fomenter et de I'entretenir. Je crois
de plus en plus qu’il est parfaitement possible de I’éviter. Il n’y a
pas de mérite a la fomenter, de méme qu’a I'empécher. Le conflit
entre ceux qui ont de I'argent et les travailleurs n’est qu’apparent.
Lorsque ces derniers sont assez intelligents pour s’organiser et
apprendre a agir comme un seul homme, ils auront la méme in-
fluence que ceux qui détiennent l’argent, sinon encore plus d’in-
fluence. La ou il y a vraiment conflit, c’est entre l'intelligence et
la non-intelligence. Ce sera certainement une folie que de pour-
suivre un tel conflit; la non-intelligence doit étre supprimée.» Il
poursuivit en ces termes: « Enflammer les travailleurs contre ceux
qui ont de I’argent revient a éterniser la haine entre classes et toutes

384



les mauvaises conséquences qui en découlent. Ce conflit est un cercle
vicieux qu’il faut éviter a tout prix. C’est un aveu de faiblesse, un
signe de complexe d’infériorité. Lorsque les travailleurs prendront
conscience de leur propre dignité, I'argent aura la place qui lui
revient, c’est-a-dire qu’il sera placé en tutelle pour le compte des
travailleurs. Le travail vaut en effet plus que 'argent. »

Gandhi estimait que nous avons tous subi I'influence hypnotique
du capital pour en arriver a croire que celui-ci représente le sum-
mum. « Mais un moment de réflexion suffirait a montrer que les
travailleurs ont a leur disposition un capital que les capitalistes
ne posséderont jamais.» Il citait, en l'approuvant, une opinion
d’apres laquelle «il est erroné de penser qu’un morceau de métal
constitue un capital — si nous allons a la source méme, c’est le tra-
vail qui est le capital, et ce capital vivant est inépuisable ». Gandhi
était sur que « le travail peut toujours se justifier s’il est suffisam-
ment uni et prét a se sacrifier ». Il disait en outre: « Quelle que soit
Poppression exercée par le capitaliste, je suis convaincu que ceux
qui sont en liaison avec le travail et qui guident le mouvement
ouvrier n’ont, quant a eux, aucune idée des ressources dont le tra-
vail dispose et que le capital n’a pas a sa disposition. »

Gandhi voulait que le travail soit « assez intelligent pour coopérer
avec lui-méme et offrir de collaborer avec le capital dans des con-
ditions d’égalité honorable ». Un jour, il a déploré que «les tra-
vailleurs ne connaissaient pas leur propre puissance, car, autrement,
qu’y aurait-il pour les empécher de mettre leurs propres ressources
en commun et de dicter leurs conditions comme les employeurs le
font a I’heure actuelle »?

Gandhi désirait que les capitalistes « fassent devenir leurs tra-
vailleurs partenaires de leurs richesses ». Développant ces idées dans
un certain lieu, il a déclaré: « La grande contribution politique que
les travailleurs peuvent faire pour améliorer leurs propres condi-
tions est d’étre mieux informés, d’insister pour que l'on respecte
leurs droits et méme de demander que leurs employeurs fassent un
meilleur usage des industries dans lesquelles ils jouent un réle aussi
important. En conséquence, la révolution qui conviendrait serait
que les travailleurs s’élévent au statut de copropriétaires. »

Gandhi a énoncé un jour certaines propositions a propos des-
quelles il a insisté pour qu’elles soient suivies, telles que:

« Il est essentiel pour le bien-étre de l'industrie que les travail-
leurs soient considérés comme les égaux des actionnaires et qu’en
conséquence ils aient tous les droits d’étre exactement au courant
des transactions qui sont faites par les usines. Si les travailleurs sont
copropriétaires, leur organisation devrait pouvoir accéder aussi faci-
lement aux transactions que les actionnaires. En effet, les travail-
leurs ne sauraient avoir confiance si les renseignements matériels
ne leur sont pas fournis.

385



» Il devrait y avoir un registre de tous les ouvriers de filatures
disponibles acceptables pour les deux parties et I'on devrait sup-
primer la coutume qui consiste a embaucher de la main-d’ceuvre
autrement que par I'intermédiaire de la fédération qui la représente.
On ne saurait déroger le moins du monde a cette maxime si la féde-
ration syndicale est organisée en tant qu’organisation souhaitable
autant que celle des propriétaires de filatures et si elle n’est pas
simplement tolérée comme un mal nécessaire. Il s’ensuit que l'on
devrait se mettre d’accord sur un registre de la main-d’ceuvre dis-
ponible et que les propriétaires de filatures ne devraient ni accepter
ni embaucher une personne qui ne fait pas partie du syndicat
ouvrier.

» Les travailleurs devraient avoir le méme statut que le capital et
et étre considérés comme lui.

» Les points ci-dessus sont essentiels, mais ils ne sont pas limi-
tatifs. » (A suivre.)

Origine sociale des étudiants de I’Université de Genéve!?

Par Roger Girod

Le Centre de recherches sociologiques de Genéve et la section de
sociologie du Centre de recherches de la Faculté des sciences écono-
miques et sociales ont en chantier une série d’enquétes sur des pro-
blemes qui intéressent la démocratisation de l’enseignement. Nous
voudrions extraire des données déja recueillies dans le cadre de ces
travaux certaines indications relatives a l'origine sociale des étu-
diants de notre Université. Malgré leur caractére trés sommaire,
ces indications pourront contribuer, nous I’espérons du moins, a éclai-
rer des questions qui sont d’une actualité toujours plus évidente.

1. Le sondage

Les travaux auxquels nous avons fait allusion ci-dessus ne por-
tent pas exclusivement sur I'université, bien au contraire. Les prin-
cipaux se rapportent a l'influence du milieu sur l'orientation de la
carriére des adolescents de toute catégorie, de 12 ans a 20 ans envi-
ron (projets et ambitions, nature des études, retard éventuel, appren-
tissage, etc.? Parallelement a ces observations, nous avons amorcé

t Tiré de Bastions de Genéve, revue semestirielle publiée par I’Association des
anciens étudiants de 1'Université de Geneve.

2 Voir notamment les cahiers publiés par 'auteur de ces lignes, en collabo-
ration avec Jean-Frédérie Rouiller, sous le titre général suivant: Milieu social
et orientation de la carriéere des adolescents, Centre de recherches de la Faculié
des sciences économiques et sociales de I'Université de Genéve, section de
sociologie.

3806



	Les conceptions de Gandhi à l'égard des problèmes économiques et syndicaux

