
Zeitschrift: Revue syndicale suisse : organe de l'Union syndicale suisse

Herausgeber: Union syndicale suisse

Band: 40 (1948)

Heft: 5-6

Artikel: Les grands Compagnons : le message de Platon : les Lois

Autor: Engelson, Suzanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-384548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-384548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les grands Compagnons

Le Message de Platon: Les Lois
Par Suzanne Engelson

Les Lois, œuvre de vieillesse de Platon, comme la République
l'est de sa maturité, offrent le modèle du gouvernement mixte,
c'est-à-dire modéré. La part de l'autorité et la part de la liberté
dans le gouvernement sont équilibrées. Les pouvoirs se limitent et
se complètent l'un et l'autre, prévenant les excès inévitables dans
les gouvernements simples. Dans cet entretien entre un Athénien,
un Cretois et un Lacédémonien, on discute de l'organisation interne
de l'Etat qui doit s'effectuer selon la justice. « Un bon politique
doit régler tout ce qui concerne la guerre en vue de la paix, plutôt
que de subordonner la paix à la guerre... Le plus grand bien d'un
Etat n'est ni la guerre ni la sédition (au contraire, on doit faire
des vœux pour n'en avoir jamais besoin), mais la paix et la
bienveillance entre les citoyens. » Il y a des biens de deux sortes: les

uns, humains, les autres, divins. « Les premiers sont attachés aux
seconds; de sorte qu'un Etat qui reçoit les plus grands acquiert
en même temps les moindres ct que, ne les recevant pas, il est
privé des uns et des autres. » 11 faut apprendre à lutter contre les
périls extérieurs, mais aussi contre soi-même de manière à se redresser

et à se perfectionner. Cette dernière lutte, qui s'acquiert par
une bonne éducation, est même la plus importante, car, sans elle,
tout le reste ne vaut rien: « La bonne éducation amène après soi
la victoire; mais la victoire à son tour pervertit quelquefois
l'éducation; car souvent on a vu les succès militaires engendrer
l'insolence, et celle-ci produire ensuite les plus grands malheurs, jamais
une bonne éducation n'a été funeste à personne; au lieu que les
victoires ont été et seront plus d'une fois encore funestes aux
vainqueurs. » L'éducation doit toujours avoir pour base l'acquisition de
la vertu, inspirée par le fil d'or de la raison qui conduit vers ce
qui est vrai et conforme à la nature : « Ainsi, on ne doit jamais
mépriser l'éducation, car de tous les avantages, c'est le premier
pour un homme vertueux; et que si on en est dépourvu, il faut faire
les plus grands efforts pendant toute sa vie pour réparer ce
malheur, s'il est possible. » C'est du même point de vue aussi que Platon

juge de l'art par rapport au public, dont il ne faut pas suivre
le goût, mais qu'il faut cultiver. Et le bien comme le mal sont
examinés eux aussi à cette clarté. L'idéal est de maintenir des mœurs
pures, ne vivre ni dans l'opulence ni dans l'indigence.

180



Dans les Lois, Platon cherche à reconnaître ce qui conserve les
Etats dans la prospérité et ce qui précipite leur ruine, comme c'est
aussi le cas pour les individus. Et de son examen, il tire l'enseignement

que « la sagesse est la seule chose que les Etats et les
particuliers doivent demander aux dieux et chercher à acquérir, s'ils
veulent vivre réellement. II y a quatre vertus principales, dont la
première surtout est de prix: la sagesse — c'est-à-dire la raison, le
jugement — allant de pair avec des goûts et des désirs appropriés.
L'ignorance du véritable aspect des choses humaines conduit
toujours aux mêmes infortunes, et en quelque temps que ce soit,
présent ou à venir; partout où régnent les mêmes vices, les choses ne
sauraient prendre un autre tour. « Le principal soin du législateur
doit être de faire régner la sagesse dans l'Etat qu'il police et d'en
bannir l'ignorance... La plus parfaite sagesse n'est autre chose que
le plus beau et le plus parfait des accords et on ne la possède
qu'autant que l'on vit selon la droite raison. » Il faut connaître le
caractère et la disposition des hommes si l'on veut s'efforcer de les
rendre meilleurs. Et tel est un des objets de la politique.

Il faut sans cesse veiller à garder la juste mesure et ne pas se
laisser entraîner à de funestes exagérations. C'est pourquoi, aussi,
un gouvernement tempéré est le meilleur. « L'union et la
communauté d'intérêts doivent régner entre tous les membres de l'Etat. »

C'est ainsi que l'on travaille à rendre un Etat « durable et parfait
autant qu'il est permis à l'humanité ». Il faut toujours rechercher
l'équilibre et fuir le déséquilibre qu'entraîne l'excès, l'excès de
liberté étant aussi funeste que l'excès de despotisme.

Platon montre que toutes les manifestations de la vie sont liées
entre elles et que le désordre sur un plan l'entraîne sur d'autres
plans également, car tout est expression d'un même esprit d'équilibre

ou de déséquilibre, de connaissance et de respect ou d'ignorance

et d'insolence. Et, au livre IV, Platon poursuit ainsi son
exposé: « Une loi n'est bonne qu'autant que, comme un bon archer,
elle vise toujours au point d'où seul dépendent les vrais biens et
qu'elle néglige les richesses et les autres avantages de cette nature,
s'ils sont séparés de la vertu... Notre devoir est de confier la direction

de notre vie publique et privée à la partie immortelle de
notre être et, donnant le nom de lois aux préceptes émanés de la
raison, de les prendre pour guides dans l'administration des familles
et des Etats... Il n'y a de lois véritables que celles qui tendent au
bien universel de l'Etat; les lois dont le seul but est l'avantage de
quelques-uns appartiennent à des factions et non pas à des

gouvernements, et ce qu'on y appelle justice n'est qu'un mot. » Les
magistrats sont donc dans la cité de véritables serviteurs des lois.

Il faut apprendre à ne pas craindre ce qui n'est pas à craindre,
mais apprendre en même temps à craindre ce qu'il faut éviter.
« Ne rien dire, ne rien faire, ne rien souffrir dont nous ayons à

181



rougir... Celui qui ne commet aucune injustice mérite qu'on
l'honore; mais celui qui ne souffre même pas que les autres soient
injustes mérite deux fois et plus d'honneurs que le premier... Les
plus grands honneurs seront donc pour celui qui fera germer ces
vertus dans le cœur de ses concitoyens, afin qu'il y ait entre tous
les citoyens un combat de vertu, mais sans jalousie. La gloire d'un
Etat est d'avoir des habitants qui disputent de toutes leurs forces
le prix de la vertu, mais qui n'usent d'aucune mauvaise pratique
pour empêcher les autres d'atteindre au même but. Au contraire,
l'envieux, qui compte moins sur ses efforts que sur les obstacles qu'il
oppose aux efforts de ses concurrents, a lui-même moins d'ardeur
vers la véritable vertu et jette ses rivaux dans le découragement
par les censures injustes dont il les environne; en privant ainsi
l'Etat, en ralentissant ainsi la noble émulation de ses concitoyens
pour la vertu, il ravale autant qu'il est en lui l'honneur de sa

patrie. »

En toute chose, il faut garder le sens de ses valeurs justes, de
la vraie science et veiller à ne s'abandonner ni à l'ivresse du succès,
ni à celle du désespoir. L'homme juste doit être avide de la seule
science réelle et être apte à tirer les leçons qui conviennent.

Platon constate: « La plus grande de toutes les maladies de
l'homme est un défaut qu'on apporte en naissant, que tout le monde
se pardonne, et dont par conséquent personne ne travaille à se
défaire: c'est ce qu'on appelle l'amour-propre; amour, dit-on, qui
est naturel, légitime, et même nécessaire. Mais il n'en est pas moins
vrai que, lorsqu'il est excessif, il est la cause ordinaire de toutes
nos erreurs. Car l'amant s'aveugle sur ce qu'il aime; il juge mal
de ce qui est juste, bon et beau, quand il croit devoir toujours
préférer ses intérêts à ceux de la vérité. Quiconque veut devenir
in grand homme ne doit pas s'enivrer de l'amour de lui-même et
de ce qui tient à lui: la justice seule, qu'il l'aperçoive en lui-même
ou dans les autres, mérite son amour. Par suite de ce défaut, l'ignorant

paraît sage à ses propres yeux; il se persuade qu'il sait tout,
quoiqu'il ne sache pour ainsi dire rien; et refusant de confier à

d'autres la conduite des affaires qu'il est incapable d'administrer,
il tombe en mille erreurs inévitables. Il est donc du devoir de tout
homme d'être en garde contre cet amour désordonné de soi-même,
et de ne pas rougir de s'attacher à ceux qui valent mieux que lui...
Il faut savoir réunir beaucoup de douceur à une grande fermeté.
En effet, lorsque les vices des autres sont montés à un tel excès qu'il
est très difficile ou même impossible de les guérir, le seul parti
qui reste à prendre pour éviter d'y tomber c'est d'en triompher
en repoussant leurs attaques et de les réprimer sans relâche.
Or, il est impossible qu'une âme vienne à bout d'une entreprise si
elle n'est secondée d'un courage intrépide. A l'égard de ceux dont
les vices ne sont pas sans remède, il est bon de savoir avant tout

182



qu'aucun homme injuste ne l'est volontairement; que personne ne
consent à retenir en soi les plus grands maux qui soient au monde,
bien moins encore dans la partie la plus précieuse de lui-même;
or, l'âme est, comme nous avons dit, ce qu'il y a véritablement en
nous de plus précieux; personne ne peut donc volontairement y
recevoir le plus grand des maux, et passer toute sa vie avec un si
mauvais hôte. Ainsi, le méchant, et quiconque nourrit le mal dans
son âme est digne de pitié; mais il faut surtout réserver cette pitfé
pour celui qui laisse quelque espoir de guérison; il convient à son
égard de réprimer sa colère, et de ne point se laisser aller à des

emportements et à d'aigres réprimandes... Si l'on doit donner libre
carrière à son indignation, ce n'est que contre les méchants entièrement

livrés au vice et incapables d'amendement. Voilà ce qui nous
a fait dire que le caractère de l'homme de bien devait être mêlé
de sévérité et de douceur. »

Il faut instituer une société fraternelle, d'amis : « L'Etat, le
gouvernement et les lois qu'il faut mettre au premier rang, sont
ceux où l'on pratique le plus à la lettre, dans toutes les parties de
l'Etat, l'ancien proverbe qui dit que tout est véritablement commun
entre amis. » Et Platon répond de la manière suivante aux objections

que l'on pourrait faire sur les possibilités de réalisation d'une
telle cité-république: « On regardera peut-être comme un songe
nos règlements sur la cité et son territoire, sur ses habitations placées
les unes vers le milieu, les autres vers les extrémités, et l'on pensera
que c'est là disposer d'un Etat et de ses habitants comme on dispose
de la cire. Ces réflexions ne sont pas tout à fait dépourvues de
raison; mais il faut se rappeler souvent à l'esprit ce que le législateur

aurait à nous répondre là-dessus. Mes chers amis, nous dirait-il,
ne pensez pas que j'ignore ce qu'il y a de vrai dans les objections
qu'on vient de faire. Mais, je crois que, dans toute entreprise, il est
très conforme au bon sens que celui qui en dresse le plan fasse

entrer tout ce qu'il y a de plus beau et de plus vrai, et que s'il
rencontre ensuite dans l'exécution quelque chose d'impraticable,
il le laisse de côté et ne cherche point à le réaliser; de façon
pourtant qu'il s'attache à ce qui en approche davantage et
ressemble le plus à ce qui devait se faire; qu'ainsi il faut permettre
au législateur de suivre son idée jusqu'au bout, sauf après cela à

examiner de concert avec lui ce qu'il est à propos d'exécuter et ce

qui souffrirait de trop grandes difficultés; puisque, même dans les

plus petits ouvrages, l'artiste qui veut acquérir de la réputation
doit toujours travailler sur le même plan et s'accorder en tout avec
lui-même. »

Enfin, examinant les diverses connaissances à acquérir, Platon
en montre les avantages et les dangers, selon l'influence qu'elles
exercent sur le caractère : « En effet, de toutes les sciences qui

183



servent à l'éducation, il n'en est aucune qui soit d'un plus grand
usage que celle des nombres pour l'administration des affaires
domestiques ou publiques et pour la culture de tous les arts. Mais
le plus grand avantage qu'elle procure est d'éveiller l'esprit engourdi
et indocile, de lui donner de la facilité, de la mémoire, de la
pénétration et, par un artifice vraiment divin, de lui faire faire des

progrès en dépit de la nature. Ainsi, on peut mettre cette science
au rang des meilleurs et des plus puissants moyens d'éducation,
pourvu que d'ailleurs on ait soin, par d'autres règlements et une
autre discipline, d'étouffer tout sentiment, tout esprit d'intérêt dans
l'âme de ceux à qui on voudra rendre profitable l'étude des nombres.
Sans quoi, au lieu de lumières, on leur donnera, sans s'en apercevoir,

cette habileté misérable qui ne sert qu'à tromper les autres,
comme nous le voyons chez les Egyptiens, les Phéniciens et beaucoup

d'autres nations, devenues ce qu'elles sont par la bassesse de
leurs autres professions et les voies qu'elles prennent pour
s'enrichir, soit qu'on doive en attribuer la faute à quelque législateur
peu clairvoyant, ou à quelque accident fâcheux, ou à une disposition

d'esprit naturelle à ces peuples. En effet, il ne faut pas oublier
que tous les lieux ne sont pas également propres à rendre les
hommes meilleurs ou pires, et qu'il ne faut pas que les lieux soient
contraires au climat... Le législateur habile aura égard dans ses lois
à ces différences, après les avoir observées et reconnues, autant qu'il
est donné à un homme de les reconnaître... » Par-dessus tout, il faut
veiller à combattre « la plus grande maladie, l'ignorance »,
l'empêcher de s'emparer des âmes. Et c'est pourquoi le rôle d'éducateur
est d'une telle importance et d'une telle noblesse dans la cité: « Il
nous reste à instituer le magistrat qui aura l'intendance générale
de l'éducation des jeunes gens de l'un et de l'autre sexe... Que celui
sur qui tombe ce choix et ceux qui le font se persuadent qu'entre
les plus importantes charges de l'Etat, celle-ci tient sans comparaison

le premier rang: « Nous voyons en effet que dans les plantes
tout dépend des premières semences: si elles sont jetées par la
main d'un agriculteur habile, on peut se promettre qu'un jour
elles porteront les plus heureux fruits. Ce qui est vrai à l'égard
des plantes ne l'est pas moins à l'égard des animaux féroces ou
apprivoisés et des hommes; car bien que l'homme soit naturellement
doux, néanmoins lorsqu'à un heureux naturel il joint une éducation
excellente, il devient le plus doux des animaux, le plus approchant
de la divinité; au lieu que s'il n'a reçu aucune éducation, ou n'en
a reçu qu'une mauvaise, il devient le plus farouche des animaux
que produit la terre. C'est pourquoi le législateur doit faire de
l'instruction des enfants le premier et le plus sérieux de ses soins.
Si donc il veut s'acquitter comme il faut de ce devoir, il commencera

par jeter les yeux sur le citoyen le plus accompli en toutes
sortes de vertus pour le mettre à la tête de l'éducation de la jeu-

184



nesse. » Et, sur cette voie, Platon est pénétré du sens d'un
perfectionnement continu de l'individu et des institutions.

La tâche du législateur est de sans cesse revoir et perfectionner
son ouvrage, afin d'améliorer la structure de la cité: « Quoi donc,
l'entreprise du législateur ne ressemble-t-elle pas à celle du peintre?
U se propose d'abord de former un corps de lois le plus parfait
qu'il soit possible. Mais, avec le temps, lorsque l'expérience lui aura
appris à juger de son ouvrage, crois-tu qu'il existe un seul législateur

assez dépourvu de sens pour méconnaître qu'il a laissé
nécessairement une foule de traits imparfaits, qui ont besoin d'être
corrigés par quelque autre après lui, afin que la police et le bon ordre
qu'il a établis dans l'Etat, au lieu de déchoir, aillent toujours en
se perfectionnant? » Telle est la voie de l'édification. Le but de
toute loi est de perfectionner l'individu et, par là, la société. « Ce
dont nous nous sommes convenus se réduit à un seul point essentiel

qui est de bien connaître l'habitude, la position, le désir, le
sentiment ou la connaissance propre à rendre l'homme accompli
dans toutes les vertus qui sont du ressort de l'âme: En sorte que
tous, hommes et femmes, jeunes et vieux, dirigent tous leurs efforts
vers cet objet durant toute la vie, et qu'on n'en voie jamais aucun
préférer ce qui pourrait y mettre obstacle; qu'enfin fallût-il se
condamner volontairement à l'exil, chacun soit disposé à souffrir
tout cela, plutôt que de passer sous un autre gouvernement, dont
l'effet serait de pervertir les âmes... Voilà la règle d'après laquelle
vous devez juger de nos lois, soit pour les approuver, soit pour les
blâmer. Condamnez celles qui ne seraient pas propres à produire
cet effet; pour celles qui y sont propres, embrassez-les, recevez-les
avec joie et conformez y votre conduite. Mais quant aux autres
pratiques dont le but serait d'acquérir ce que le vulgaire appelle
bien, renoncez-y pour jamais. » Platon recommande d'entreprendre
l'épuration de l'Etat par des moyens doux et de ne recourir
à des mesures rigoureuses qu'en cas de nécessité. Et, comme
premier principe, il établit: « Nous avons pourvu à ce que tous les
habitants de notre cité eussent le nécessaire. » L'aspiration
permanente demeurant celle « d'acquérir quelque trait de ressemblance
avec les dieux ». Il faut encore travailler à bien lier ensemble toutes
les parties de la nouvelle cité, en « un tout dont les parties sont
dépendantes les unes des autres ». Et là, rien n'est indifférent. Dès
le début de l'éducation, il s'agit d'inculquer le goût du stable, du
permanent. Et Platon commente: «J'esquisse d'abord le plan de
l'oeuvre entière, pour mieux voir par quels moyens et par quel
système de mœurs je réussirai à conduire heureusement nos citoyens
au port, dans la navigation de cette vie. A la vérité, les affaires
humaines ne méritent pas qu'on prenne de si grands soins pour elles; il en
faut prendre cependant, et c'est ce qu'il y a de plus fâcheux ici-bas...
Il faut s'empresser du moins pour ce qui mérite nos empressements

185



et ne point se mettre en peine de ce qui est indigne de nos soins. »

Dans tous les domaines, « la loi prescrira aux femmes les mêmes
exercices qu'aux hommes ». Sinon, l'Etat n'est que la moitié de ce
qu'il serait si tout le monde y participait aux mêmes travaux et
contribuait également aux charges publiques, ce qu'on doit regarder
comme une faute énorme de la part des législateurs... Et je ne veux
pas que, se bornant à donner aux mâles une éducation excellente,
au lieu de tracer pour l'Etat le plan entier d'une vie heureuse, il
n'en trace que la moitié. »

Dans cette cité où « chacun est pourvu d'un nécessaire honnête »,
il faudra « donner à son corps la nourriture et les exercices
convenables et cultiver son âme par les sciences et les actions vertueuses...
Tous les moments du jour et de la nuit suffisent à peine à

quiconque s'applique à cet objet, pour en acquérir la juste mesure et
la perfection... Cela étant ainsi, il nous faut prescrire à tous des

citoyens, pour tout le temps de leur vie, un ordre d'actions depuis
le lever du soleil jusqu'au lendemain matin. » Et, dans ce but, il
s'agit surtout de veiller à redresser le caractère des enfants et de
les tourner sans cesse vers le bien, suivant l'esprit des lois. Le législateur

devra marcher courageusement dans la voie de la justice, quels
que soient les obstacles et les critiques: « Ce n'est point une chose
aisée que de heurter de front le sentiment d'une infinité de
personnes. » Il faut néanmoins persévérer, avec fermeté, car « tout
notre plan de gouvernement n'est qu'une imitation de ce que la vie
a de plus beau et de plus excellent; et nous regardons à juste titre
cette imitation comme la véritable tragédie... Nous croyons que la
vraie loi peut seule atteindre à ce but, et nous espérons qu'elle nous
y conduira.» Il faut aussi parvenir à réaliser le maximum de bonheur
possible pour les hommes sur cette terre et le maximum d'épanouissement

des facultés de la personne : « Il faut que notre république
jouisse d'un loisir et d'une abondance de choses nécessaires à la vie
que l'on chercherait en vain dans tous les Etats qui subsistent
aujourd'hui; et nous voulons qu'elle soit aussi heureuse que peut
l'être un seul homme. Or, pour vivre heureux, il faut deux choses:
l'une, ne commettre aucune injustice envers personne; l'autre, n'être
point exposé à en recevoir de la part d'autrui. Il n'est pas difficile
de s'assurer de la première, mais il l'est infiniment d'acquérir le
degré de puissance nécessaire, pour se mettre à l'abri de toute
injure; et il n'est pas possible d'y parvenir autrement que par une
parfaite probité. Il en est de même par rapport à la république:
si elle est vertueuse, elle jouira d'une paix inaltérable, si elle est

corrompue, elle aura la guerre au-dedans et au dehors. » Dans la
vaste école qu'est un pareil Etat, il faut mettre les moyens précieux
de l'émulation et de la critique mutuelle au service du perfectionnement

de tous : « Nos citoyens y feront l'éloge ou la critique les
uns des autres, suivant la manière dont chacun se sera comporté

186



dans les jeux et dans tout le reste de sa vie, prodiguant les louanges
à ceux qui se seront signalés davantage, et le blâme aux autres-
Dans l'Etat pour lequel nous dressons des lois, les citoyens vivent
dans le plus grand loisir et jouissent de leur liberté respective. »

Une république d'hommes libres, d'une discipline intérieure,
consentie, ayant un idéal commun d'élévation spirituelle et le sens
clair de la loi supérieure, des valeurs qui sont de premier plan et
de celles qui sont secondaires. Chacun est consacré à une seule
tâche dans l'Etat, celle qui est en accord avec sa vocation, par
laquelle il se réalise pleinement et sert le mieux la communauté
tout entière, car tout est organiquement solidaire. La loi qui châtie
ne doit jamais avoir en vue un acte de vengeance, mais l'amélioration

du coupable dans la mesure où celle-ci est possible.
Parvenues à ce niveau, les lois sont sacrées et exigent le respect qui
leur est dû. Dans les jugements à prononcer, il faut se souvenir
toujours que « tous les méchants sans exception sont tels
involontairement dans tout le mal qu'ils font... Nos idées touchant la
justice sont pleines de confusion et de contradiction. Le législateur,
regardant les injustices comme des maladies de l'âme, appliquera
les remèdes à celles qui sont susceptibles de guérison. » Enfin, « la
vraie et saine politique doit envisager le bien public et non le bien
particulier, parce que l'intérêt commun lie ensemble les parties
de l'Etat et que l'intérêt particulier les divise ». Il faut des lois
surtout pour ceux à qui la science véritable manque: « Car si
quelqu'un, chéri des dieux dès sa naissance et doué d'un excellent
naturel, pouvait saisir dans toute son étendue le principe en question,

il n'aurait pas besoin de lois pour se conduire, parce qu'aucune

loi, aucun arrangement n'est préférable à la science, et qu'il
n'est point dans l'ordre que l'intelligence soit sujette ou esclave
de quoi que ce soit, étant faite pour commander à tout lorsqu'elle
est appuyée sur la vérité, et entièrement libre, comme elle doit
l'être de sa nature. Par malheur, elle n'est telle aujourd'hui nulle
part, si ce n'est dans un bien petit nombre de personnes. A son
défaut, il faut donc recourir à l'ordre et à la loi qui voit et
distingue bien des choses, mais qui ne saurait étendre sa vue sur le
tout. Voilà ce que nous avions à dire à ce sujet. » Le but suprême
dans l'évolution des sociétés est par conséquent d'élever le plus
possible le nombre de ceux qui « savent », c'est-à-dire des hommes
libres et conscients, en place de ceux qui ne font qu'obéir.

187


	Les grands Compagnons : le message de Platon : les Lois

