
Zeitschrift: Revue syndicale suisse : organe de l'Union syndicale suisse

Herausgeber: Union syndicale suisse

Band: 34 (1942)

Heft: 2

Artikel: Synthèse

Autor: Rimensberger, E.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-384306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-384306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Synthèse.
Par E.-F. Rimensberger.

La synthèse à laqueUe ces quelques considérations sont
consacrées, c'est l'homme, c'est l'humanité: l'homme qui ne compte
plus et l'humanité qui, à cause de cela précisément, subit les affres
d'une seconde guerre mondiale.

On pourrait objecter: Mais l'homme n'est-il pas qu'une partie?
La synthèse c'est l'Etat, la Nation, l'Empire. Hélas! c'est à cette
tragique erreur que nous devons les maux qui nous accablent
aujourd'hui.

Mais alors, queUes sont les parties si l'homme est la synthèse?
Il est facile de répondre: la tête, le cœur, les bras, les jambes, la
manière de sentir, de penser, d'agir.

Nous n'en sommes pas moins convaincus que l'homme, bien
que synthèse (ah! s'il en était au moins toujours conscient!), ne
peut vivre et se développer qu'avec d'autres hommes, intégré dans
une unité plus vaste. Abandonné à lui-même, l'homme dépérit, dans
son inteUigence, son âme et son corps.

Et nous abordons ici une question délicate: de quelle manière
l'homme, synthèse lui-même, peut-il être intégré dans un tout plus
vaste — c'est-à-dire dans l'une des formes possibles de communauté
— sans rien abandonner de lui-même, sans être neutralisé ou
anéanti par cette synthèse supérieure? Ou bien encore, comment
procéder à cette intégration sans qu'il nuise lui-même à cette
synthèse supérieure, sans qu'il en abuse pour des fins autres que celles
de cette communauté?

L'individu étant un état premier et la communauté avec ses
semblables un état second, l'homme, en tant que personnalité,
devrait donc commencer par être équilibré dans toutes ses parties,
un être dont les sentiments, la pensée et l'action soient harmonieusement

coordonnées.
Afin que nos lecteurs ne pensent pas que ces considérations

fondamentales sont l'introduction à un voyage dans l'abstrait, sinon
dans l'abstraction, faisons un saut en pleine réalité.

Aujourd'hui déjà, on parle des buts de guerre, de l'ordre
nouveau ou, sans s'engager d'une manière précise, d'un ordre nouveau.
Les uns n'ont en vue que des buts purement poMtiques, nationalistes

et impérialistes, les autres se bornent à poser des revendications

économiques: suppression du capitalisme, ou restauration du
libéralisme, économie à grands espaces ou commerce mondial. Un
autre groupe enfin ne se préoccupe que des maux intellectuels et
moraux qui nous accablent. Mais ni les uns ni les autres (à part
les quelques exceptions qui confirment la règle) ne considèrent ces

51



problèmes dans leur synthèse. Chacun se penche sur l'un des «

aspects » de ce devenir, sur celui qui se trouve dans le champ de sa

lunette.
Il est exceptionnel que les questions posées concernent

l'ensemble. C'est cependant le cas de l'une des innombrables brochures
où, depuis le début de la guerre, les Anglais scrutent la paix de
demain. Elle pose, dès le début, la question essentielle: Quel sera
l'ordre nouveau sur le plan moral, économique et politique. Un
grand nombre de personnalités en vue, sinon célèbres, ont tenté de

répondre à la question: Norman AngeU, l'économiste universeUe-
ment connu, G.-D.-H. Cole, Henry Carter, etc. Mais pas un de ces

penseurs — conséquence naturelle de l'atomisation de notre régime
économique — n'a été au delà de son domaine, de sa spécialité.
Après avoir lu ces diverses réponses, on songe invinciblement à ce
vieil adage allemand: Il y a tant d'arbres que l'on ne voit plus la
forêt. Et pourtant, c'est de la forêt dont il doit être question; il
s'agit, pour nous, de ne pas nous y égarer encore davantage. Ce
n'est pas l'essence et la qualité de chaque arbre particulier qui nous
intéresse mais l'économie de la forêt, les rapports entre les parties,
ces rapports dont l'harmonie ou la disharmonie fait la santé de la
forêt, de l'ensemble ou commande sa désagrégation.

Mais y a-t-il jamais eu un rapport harmonieux entre les parties
qui constituent l'homme et l'humanité.

Ecoutons Jacob Burckhardt dans ses « Considérations sur l'Histoire

universelle » : « Dans tous les domaines, nos études peuvent
s'attaquer aux commencements, sauf en histoire. Les représentations

que nous en avons ne sont, la plupart du temps, que des
constructions, comme nous le verrons à propos de l'Etat; plus encore,
elles ne sont même que des réflexes de nous-mêmes. Les conclusions

que l'on peut tirer (de la comparaison) de peuple à peuple
et de race à race n'ont qu'une faible validité. » Contrairement à

l'avis de Burckhardt, des philosophes de l'histoire estiment que
c'est précisément sur les commencements que nous devons nous
pencher, parce que c'est au commencement que l'on retrouve l'unité
et l'équilibre des parties; l'homme primitif et ses formes simples
de vie, la famiUe, la tribu, la petite monarchie (dont le chef
détient directement son pouvoir de la divinité) constituent des unités
plus simples que l'homme moderne qui vit dans d'immenses et
complexes communautés. Et la morale de cet homme primitif
nous dit-on, était plus simple (peut-être aussi plus grossière) ;
c'est pourquoi les conflits d'alors étaient simples — parce que
l'économie était à l'image de l'homme, chacun satisfaisant ses

propres besoins et ceux de sa famille. Dans cet état de choses
idylliques, la politique — reflet des préoccupations des hommes —
était donc simple aussi (en admettant que ces relations aient mérité
ce nom parce que la vie en commun était simple). La communauté
eUe-même était simple parce qu'elle ne s'étendait que sur un faible
espace. (Comme on le voit, les philosophes de l'histoire comme les

52



auteurs de contes de fées sont tentés de transposer l'âge d'or dans
le passé. Mais le présent est toujours l'âge d'airain.)

Dans la mesure où les hommes se sont multipliés et, avec eux,
les communautés, la nécessaire division du travail a apporté, avec
les premiers éléments d'organisation, les premiers ferments de
division, provoqué les premiers conflits idéologiques, économiques et
politiques, poussé les hommes à tracer les premières séparations
entre les parties de l'ensemble, déterminé la première désagrégation

de la synthèse initiale.
Pourtant, en étudiant des époques dont l'histoire nous est connue

dans ses grandes lignes, nous constatons encore une certaine
unité, un certain équilibre entre la manière de sentir, de penser et
d'agir, entre la morale, l'économie et la politique (constatation qui
ne comporte pas un jugement de qualité).

Suivons le sage conseil de Burckhardt et Umitons-nous à la
durée historique que nous sommes en quelque sorte en mesure de
dominer. Ce regard porte jusqu'à la Grèce antique, jusqu'à cette
merveilleuse expérience que nous appelons aujourd'hui encore le
« miracle grec ». Le jeu de la raison et du bonheur a produit,
pendant un temps trop court, des formes de communauté humaine
dont on peut dire, sans vouloir en exagérer la perfection (comme
ceux pour qui la Grèce antique n'est qu'une occasion de fuite dans
le passé pour se dégager des responsabilités et des soucis présents),
qu'eUes ont réalisé l'un des plus hauts degrés d'harmonie morale,
économique et politique. Cette Grèce a eu de grands penseurs qui
ont été en même temps de grands politiques, de grands économistes,
de grands physiciens (il n'est que de songer à Aristote). La société
d'alors était l'expression d'une synthèse morale, économique et
politique très avancée. Ses penseurs se préoccupaient tout à la fois
de l'individu et de sa place dans la société; rien de ce qui était
humain ne leur était étranger; ils traitaient aussi bien, dans le
même ouvrage, des soins domestiques que des principes
économiques, de l'art que de la politique. Et dans un monde où la parole
était le principal véhicule de la pensée, où l'on vivait surtout en
plein air, sur la place publique, ces penseurs n'étaient pas isolés
du peuple, qui se préoccupait des mêmes problèmes (d'ailleurs
individualisés par l'exiguïté du territoire).

C'est dans la philosophie stoïcienne que cette heureuse
conjugaison de la diversité et de l'unité a trouvé son expression la plus
heureuse, dans une philosophie dont la physique (la matière), la
logique (la pensée), l'éthique (la morale et l'éducation)
partageaient simultanément l'attention. La physique, « l'étude des
phénomènes dans la nature inanimée », était en même temps théologie

(la forme la plus haute de la spiritualité), cosmologie (science
de l'univers) et psychologie (science de l'âme et de l'esprit
humains). Dieu et la nature formaient une unité. La grammaire, la
science du langage, faisait partie de la logique, de même que l'art
oratoire, la dialectique (méthode par laquelle on déduit des rai-

53



sonnements servant à démontrer ou à réfuter). La politique était
une partie de l'étude de l'éthique. Cette dernière (science de la
morale, de la discipline intérieure, la seule qui puisse assurer le
bonheur vrai de l'homme à tous les âges de l'histoire) occupait une
place prépondérante. C'était en quelque sorte une philosophie de
l'homme total (dont seule la réalisation peut l'empêcher de devenir
«totalitaire»). Cette synthèse des stoïciens a abouti à une synthèse
de l'homme, à la création d'un type d'homme (analogue à

«l'homme en général» de Descartes), condition première de toute
communauté et de toute culture.

Par la suite, il sembla un instant que le christianisme commençant

rendrait plus humaine encore cette philosophie en la
transposant sur un plan supérieur, en y introduisant deux éléments
nouveaux: l'amour du prochain et en faisant de la pitié un facteur
social actif. L'Eglise, dans l'esprit des premiers pères, considéra tout
d'abord l'homme et l'humanité dans leur synthèse. Elle se penchait
sur les problèmes sociaux et économiques (problème de l'intérêt,
justes prix et salaires) aussi bien que sur les problèmes moraux.
En aucun cas nous ne devons sous-estimer l'œuvre de l'Eglise en
occident — notamment lors de l'effondrement de l'Empire romain
et de l'invasion des barbares. L'Eglise, elle aussi, considérait l'Etat
avec méfiance. N'est-ce pas saint Augustin qui le compare à une
bande de brigands?

Mais le rêve des stoïciens et des premiers chrétiens ne dura
pas longtemps. A la place de l'homme total, expression la plus
haute de l'humanité, on assista à l'épanouissement de deux
manifestations totalitaires: la volonté de domination et la force brutale.
L'Eglise commença à faire de la politique avec l'intention de
subjuguer et de réduire à l'obéissance l'Etat temporel. En peu de

temps, la plupart des Etats européens devinrent, des instruments
entre les mains de l'Eglise toute puissante. Les moyens auxquels
elle a recouru pour arriver à ses fins sont suffisamment connus:
ce sont les moyens habituels de la politique, tous les moyens, et
avec l'inflexible intransigeance et intolérance de l'Eternel de l'Ancien

Testament, avec l'intransigeance même dont les adversaires
actuels de cet Ancien Testament persécutent le peuple élu de
l'inexorable Jéhovah. Mais de cette intolérance le Nouveau Testament

même n'est pas exempt: « Celui qui n'est pas avec moi est
contre moi, et celui qui n'assemble pas avec moi, disperse. »
(Mathieu 12.30.) « Ne croyez pas que je sois venu apporter la paix sur
la terre; je ne suis pas venu apporter la paix, mais l'épée. Car je
suis venu mettre la division entre l'homme et son père, entre la
fille et sa mère, entre la belle-fille et sa belle-mère; et l'homme
aura pour ennemis les gens de sa maison. Celui qui aime son père
ou sa mère plus que moi n'est pas digne de moi, et celui qui aime
son fils oti sa fille plus que moi n'est pas digne de moi. »
(Mathieu 10. 34/37.) Et encore: «Le frère livrera le frère à la mort,
et le père de son enfant; les enfants se soulèveront contre leurs

54



parents et les feront mourir.» Et il leur dit: Suivez-moi et je
vous ferai pêcheurs d'hommes. » (Mathieu 4.)

Cette politique de l'Eglise causa la première et dangereuse
fissure dans la société occidentale dont le devenir, pour être harmonieux,

exigeait un certain équilibre entre l'économie, la politique
et la morale. La politique, avec toutes les conséquences que cela
comporte, se rendit indépendante de toutes considérations morales
et économiques. C'est la politique même que l'Eglise catholique
et, partiellement, d'autres confessions pratiquent encore, en Suisse
tout particulièrement. Précisons bien que cette constatation ne doit
pas être interprétée comme une attaque contre la foi catholique
ou les autres confessions chrétiennes, en un mot contre le
christianisme en tant que religion, d'autant plus que, comme la doctrine
chrétienne elle-même, nous sommes convaincus que l'existence de
l'Occident, de sa civilisation et de sa culture dépend de l'harmonieux

équilibre des facteurs économiques, politiques et moraux
(dont les diverses religions sont un élément essentiel). Nous regrettons

simplement que les hommes responsables de la doctrine
chrétienne — qui pourraient pourtant contribuer d'une manière décisive

à la restauration de cette synthèse, cèdent parfois trop aux
mirages du pouvoir temporel, aux nécessités de la politique, au
détriment du spirituel, abandonnent trop à César.

L'Eglise catholique ayant fait de la politique un instrument
de puissance et l'ayant employé à des fins étrangères et même
contraires à la religion, une réaction était inévitable: les puissances
temporelles, en recourant eUes aussi à la politique, se rendirent
indépendantes de l'Eglise. Mais la volonté de puissance étant par
nature démesurée, le pouvoir temporel tomba dans les mêmes
excès. Que la morale se soit durement ressentie des concessions
faites par l'Eglise à la politique, cela n'a rien d'étonnant. Sa
désagrégation était une conséquence naturelle de cette évolution.

De cette évolution sortit progressivement l'absolutisme
temporel et l'Etat national, l'Etat omniprésent et omniscient. Machiavel
a été son prophète. C'est lui qui a achevé le divorce entre la
morale et la poUtique, libéré cette dernière de toutes les entraves
spirituelles et morales qui freinaient encore le jeu d'une «
politique pure », scientifique, sans pitié. A partir de ce moment, l'objet
final de la politique n'est plus l'ordre et le droit, mais la puissance,
la domination sans contrainte. L'Etat, instrument poUtique, est tout.

Bien que cette évolution ne ressorte pas aussi nettement —
et d'une manière disons aussi simpliste — de l'histoire du moyen
âge et des temps modernes, bien que les tendances s'entremêlent
et semblent se confondre, cette volonté de puissance court tout de
même comme un fil rouge dans ce labyrinthe, du haut moyen âge
(c'est-à-dire bien avant Machiavel — qui n'a fait qu'exprimer une
évolution, tirer les enseignements d'expériences et d'événements
antérieurs) jusqu'à aujourd'hui. Le régime politique instauré par
Frédéric II dans l'Italie du Sud nous apparaît être le point de

55



départ de cette évolution. Voilà la caractéristique qu'en donne
Jacob Burckhardt:

« Avec l'empereur Frédéric II et son empire de Basse-Italie
apparaît l'Etal moderne et centralisé, reposant sur l'idée de
puissance, dont les méthodes s'inspirent directement des tyrannies
normandes et des exemples musulmans, un Etat dont les monopoles
commerciaux qu'il se réserve — il suffit de penser aux privilèges
commerciaux que Frédéric s'était octroyés pour toute l'étendue
du bassin méditerranéen — lui permettent d'englober également la
culture sous sa terrible domination. L'Etat intervient dans tous les
rapports privés; les agents royaux réglementent jusqu'aux salaires.
A l'imposition de diverses activités sont venues s'ajouter un grand
nombre de nouvelles exactions. Et lorsque les exacteurs ne lui
paraissent pas assez durs, Frédéric recourt à un ultime moyen de
pression: à des justiciaires sarrasins. Qui ne paye pas à temps est
envoyé aux galères. Dans les régions qui refusent l'impôt, on fait
stationner des garnisons allemandes ou sarrasines. Ce système est
complété par l'établissement d'un cadastre exact, par une police
secrète, par des emprunts forcés, l'interdiction de contracter sans
autorisation spéciale des mariages avec des étrangers, obligation
d'étudier à l'université de Naples et, finalement, par l'altération
des monnaies, le développement des monopoles, si bien que le
75 fo du prix de vente du sel, du fer, de la soie revenait à l'Etat.
Mais le plus grand crime de ce régime est d'avoir coupé la Basse-
Italie du reste du monde. Le grand Hohenstaufen ne mérite donc
pas nos sympathies libérales. »

Nous pourrions clore ces considérations par cette citation en
disant: Il n'y a rien de nouveau sous le soleil. Mais le lecteur nous
reprocherait de nous rendre la tâche trop facile; et puis, nous lui
devons quelques commentaires sur le troisième élément de notre
synthèse: l'économie.

Cette dernière, la morale ayant été dépossédée, s'était rendue
indépendante comme la politique. L'ère de l'économie, telle que
nous l'entendons aujourd'hui, commença avec le développement du
capitalisme. Il allait de soi que la Révolution française, après avoir
— animée des meilleures intentions — brisé le monopole politique
de l'absolutisme, devait ouvrir la voie à la liberté économique. Le
grand capitalisme est l'un des enfants de la Révolution française.

Si cette malheureuse relation de cause à effet entre la Révolution

de 1789 et le capitalisme n'est pas apparue plus tôt, c'est parce
que ce dernier ne s'est développé que lentement, freiné encore par
des conceptions nourries du souvenir de l'ancienne synthèse de ces
trois facteurs.

Les premiers philosophes de la liberté économique croyaient
encore que la bonté naturelle de l'homme (Jean-Jacques venait de
proclamer que l'homme est né bon) aurait raison de l'abus de la
liberté. Adam Smith, Shaftesbury et d'autres, qui avaient conçu
leurs théories dans le cadre d'une conception du monde en partant
65



non seulement de considérations économiques, mais encore morales
et politiques, pensaient que le sain égoïsme de l'homme et l'intérêt
général s'équilibreraient et se compléteraient.

Ce serait ici le lieu de dire quelques mots de ceux que l'on
a nommés les « utopistes » et de leurs successeurs, les pionniers du
socialisme. Ces socialistes, qui n'étaient pas si utopistes que cela
(l'utopie d'aujourd'hui est la réalité de demain), voulaient que l'on
considère l'homme comme un tout. Peut-être leur manque de clarté,
leur foi naïve que le socialisme pouvait être réalisé en un tournemain

pour le bien des hommes semblent justifier à première vue
cette appellation d'utopistes. Mais, au fond, ce n'étaient pas des

utopistes parce qu'ils ont reconnu que c'était tout d'abord sur
l'homme qu'il faut agir, en mobilisant et en coordonnant ses forces
morales et économiques et son intelligence. Ils nous paraissent
aujourd'hui moins utopistes que ceux qui les ont ainsi baptisés, qui
pensaient que l'on pouvait renoncer à tout idéalisme et réaliser
les transformations nécessaires simplement en recourant au «
matérialisme dialectique » et en centralisant le pouvoir entre les mains
de l'Etat.

Aujourd'hui, après tant d'expériences, nous considérons les
choses un peu autrement. Nous pensons que c'est un malheur que
des hommes comme Proudhon et Marx n'aient pu ou n'aient pas
voulu s'entendre et qu'ensuite de ce tragique malentendu, les «
utopistes » et les « idéalistes » aient été écartés comme de ridicules
petits bourgeois. Nous considérons aujourd'hui sous une autre
lumière le fait que Proudhon — et d'autres —, avant de prendre la
décision de se rallier à Marx, aient exigé préalablement de lui qu'il
s'engage à donner au monde un exemple de sage et prévoyante
tolérance. Proudhon ajoutait: « Parce que nous sommes à la tête
d'un mouvement ne nous faisons pas les chefs d'une nouvelle
intolérance, ne nous posons pas en apôtre d'une nouvelle religion, cette
religion fût-elle la religion de la logique, la religion de la raison. »

Proudhon, reconnaissant qu'il n'y a rien de définitif et d'absolu
et qu'aucun but ne peut prétendre être seul infaillible, qu'aucune
école et aucune religion ne peut dire : « Hors de moi point de
salut », préconisait une attitude intellectuelle qui se refuse à considérer

une question, quelle qu'elle soit, comme « définitivement
résolue ». Il était adversaire de l'intolérance et de l'absolu.

Proudhon et Marx ne se sont pas entendus. Nous pouvons
suivre la filiation de l'impitoyable intolérance de Marx jusqu'à
Lénine et Staline, et, par réaction au marxisme, jusqu'à Hitler et
Mussolini. Finalement, selon le principe d'un ordre fameux: « La
fin justifie les moyens », on sanctifia le mensonge et l'on fit une
arme de n'importe quel moyen. C'est pourquoi personne ne
s'étonna, en 1934, d'entendre Otto Bauer, le chef de la classe
ouvrière autrichienne en lutte contre le fascisme, annoncer une
nouvelle évolution révolutionnaire au cours de laquelle la classe
ouvrière, se retournant alors contre ses alliés d'hier, contre ceux avec

57



le concours desquels elle aurait abattu la dictature clérico-fasciste,
établirait alors sa propre dictature sur l'Etat. Personne ne s'étonne
de voir Staline conclure un « pacte d'amitié » avec les Polonais
et parler de liberté, de droit des gens et de démocratie. Nous
passons à l'ordre du jour lorsque nous entendons Hitler répéter
qu'il n'a pas voulu la guerre et que la victoire finale appartient à

la vérité.
Mais le socialisme tel que nous le concevons n'a heureusement

rien de commun avec cette évolution. Au cours de ces derniers vingt
ans, dans un monde sans scrupule, il a dû payer cher sa fidélité
aux idéaux proclamés par les « utopistes » et les « idéalistes ».
Evidemment, nous envisageons certaines « revisions ». Les orthodoxes
tentent de mettre les choses au point en démontrant que socialisme
n'a jamais signifié « socialisme d'Etat », mais « socialisation des

moyens de production », ce qui est autre chose. Mais comme,
parallèlement à ce socialisme imposé par l'Etat, ils repoussent le
socialisme coopératif évoluant dans une société libre, on peut se
demander ce qu'ils entendent par socialisation des moyens de
production.

Quoi qu'il en soit, il importe que les milieux syndicaux (qui,
après les diverses déceptions enregistrées, reviennent de plus en
plus nettement à l'idée coopérative) se souviennent que c'étaient
précisément les utopistes qui proclamaient le salut de l'humanité
par l'organisation coopérative, que c'étaient les « idéalistes » qui se

prononçaient, il y a plus d'un siècle déjà pour cette collaboration
dont il est tant question aujourd'hui (en en excluant ceux des
capitalistes qui n'obéissent qu'à l'esprit de lucre). Us étaient partisans

de l'entr'aide, de la mutualité, dans laquelle tant d'entre nous
voient avec raison le salut. Ils s'occupaient davantage de l'organisation

de la société que des querelles politiques. Us préconisaient
cette « démocratie federative » vers laqueUe nous tendons. Us
demandaient que la philosophie, que toute conception du monde
repose sur des assises morales. Rappelons ici les tendances
anarchistes et anarcho-syndicalistes (qu'il ne faut pas assimiler par une
coupable ignorance aux bombes et au chaos) qui préconisaient
l'organisation de la société par la société, sur une base syndicaliste et
coopérative, en en écartant autant que possible l'Etat. (Après les
expériences que nous avons faites avec l'absolutisme de l'Etat, cette
théorie peut parfois sembler bien attrayante.)

Par la suite, toutes ces tendances — et en partie aussi dans
nos rangs — ont été écartées, y compris le positivisme de Comte
(qui redresse encore ici et là la tête) et qui voulait voir dans la
société un organisme où le tout a la priorité sur la partie et où
cette dernière, ou l'individu, n'a de sens que relativement à
l'ensemble.

Nous sommes arrivés aujourd'hui là où devait nous conduire
la désagrégation des relations de cause à effet entre ces trois
facteurs, des relations qui, seules, peuvent maintenir une communauté

58



et une société. C'est le résultat du dualisme, de la méthode qui
consiste à penser par oppositions, de la conception matérialiste qui
nous a fait croire que l'analyse poussée à l'extrême finirait par
nous livrer les secrets de l'économie, de la société et de la nature,
mettant ainsi à notre disposition les éléments de la synthèse, de la
coordination et d'une reconstruction systématique. Mais du jeu de
la thèse et de l'antithèse n'est pas résulté la synthèse mais le chaos,
précisément ce qu'il fallait éviter.

Les « exagérations idéalistes » des « socialistes utopistes » et
de leurs disciples ont déclenché une forte réaction: le triomphe
de l'économique et du matérialisme. Les capitalistes devaient être
battus par leurs propres armes, par le jeu du « matérialisme dialectique

». L'égoïsme capitaliste et ce matérialisme provoquèrent la
lutte de classes. Le capitalisme s'était engagé dans la voie qui devait
le mener à sa ruine.

Aussi longtemps que tout alla bien, qu'il fut possible de pousser

la production, d'industrialiser, de conquérir de nouveaux
marchés, le capitalisme repoussa toute intervention de l'Etat. La science
économique vivait à part. Elle se bornait à produire surtout des
théories. Elle n'avait presque plus rien de commun avec la réaUté.
D'ailleurs, à l'instar des économistes bourgeois, les théoriciens
ouvriers, pendant longtemps, ont préféré l'abstrait à l'étude de la
réalité économique.

Mais lorsque cette économie souveraine eut épuisé toutes ses

possibilités, que ses propres abus lui eurent opposé des barrières
infranchissables, que les crises cycliques apparurent, l'Etat se

trouva désarmé: il n'était pas préparé à sa tâche. On avait été trop
fier des gigantesques réaUsations et possibilités de production du
capitalisme. On en avait trop longtemps abusé pour justifier les
bénéfices. L'appât du gain était devenu le seul mobile; on n'avait
pas jugé nécessaire de s'occuper sérieusement du problème de la
répartition des richesses, d'exploiter ces inouïes possibilités dans
l'intérêt de la collectivité. Même après les crises les plus graves, on
ne se décida pas à procéder aux transformations et aux adaptations
que les syndicats préconisaient par des moyens démocratiques; dans
ces conditions, il n'est pas étonnant que les « régénérateurs » qui
proclamaient la nécessité d'une cure radicale par la panacée de la
coercition et de la dictature aient rencontré l'écho que l'on sait
dans les masses désespérées.

La division du travail, l'atomisation de l'activité économique
ont fini non seulement par rendre l'ouvrier étranger au processus
de production, mais encore pas séparer le capital de la direction
de l'entreprise. Le travail et l'homme, le capital, sont devenus
anonymes, sans âme et sans joie.

Sur le plan poUtique, l'atomisation, par exemple la division
trop poussée des pouvoirs législatif et exécutif, a désagrégé le sens
des responsabilités et fait du pouvoir un facteur instable. Cette
évolution a fini par ébranler et même par anéantir certaines démo-

59



craties. En Grande-Bretagne, dont l'avenir se joue aujourd'hui, on
se rend compte — et notamment les organisations syndicales — de
ce danger. Ce n'est pas pour rien qu'après avoir abattu la féodalité
et l'absolutisme et ouvert la voie à la liberté poUtique, on a partout
craint l'instauration de gouvernements forts (chat échaudé craint
l'eau). «L'opposition contre l'autoritarisme quel qu'il soit était
inévitable. » Mais maintenant que le peuple a conquis ses droits
politiques et vit dans un Etat démocratique, un pouvoir exécutif
fort est nécessaire, dit-on d'une manière générale dans les milieux
ouvriers britanniques. Mais un gouvernement ne peut être fort qu'à
la condition de n'être pas unilatéralement composé, qu'à la condition

que les milieux économiques y soient raisonnablement représentés

(c'est pourquoi, à l'heure actueUe, Bevin, un militant syndical,

est la plus forte personnalité du gouvernement aux côtés de
Churchill). Un gouvernement ne peut être fort qu'à la condition
que toutes les idées, toutes les conceptions, tous les groupes
jusqu'aux plus petits demeurent vivants, soient virils. « L'appartenance

à une société démocratique comporte des droits et des
devoirs pour chacun des membres de cette démocratie. » (Francis
William dans un livre qui remporte actuellement le plus grand
succès en Angleterre: « Warby revolution».) Il est absolument
évident que le totalitarisme fasciste et national-socialiste doit une
grande partie de son succès au fait qu'il a su mobiliser les hommes
dans le cadre d'une vaste communauté. Mais, à cette mobilisation
intégrale pour la sujétion intégrale, nous devons faire succéder une
mobilisation pour l'intégral et harmonieux épanouissement des
possibilités humaines.

La libération politique de l'homme consécutive à la Révolution
française a eu pour effet de faire reposer l'Etat sur des bases trop
exclusivement politiques; ces bases, qui sont encore en grande
partie celles d'aujourd'hui, ne suffisent plus, les conditions s'étant
radicalement modifiées. Bien que nous ayons enregistré depuis
toutes sortes de modifications, il n'en est pas moins vrai que la plus
grave des erreurs commises par les démocraties a été de ne pas
attacher une importance suffisante aux tâches et aux nécessités
économiques, de même qu'à ceux qui les représentaient, de ne pas
les intégrer raisonnablement dans l'ensemble.

Dans cet ordre d'idées, rappelons les postulats votés par le
congrès extraordinaire de l'Union syndicale suisse en corrélation
avec l'exposé du collègue Bratschi. La démocratie politique doit
être complétée par une démocratie économique. C'est dans ce sens

qu'il faut envisager l'augmentation du nombre des membres du
Conseil fédéral ou la participation de représentants du monde
ouvrier. Le Conseil fédéral ne doit être composé ni exclusivement
de têtes politiques ni exclusivement de têtes économiques. Ces
derniers temps, en corrélation avec la question du mode d'élection
du gouvernement, les poUticiens ont levé le petit doigt en disant
d'un air grave « qu'un conseil économique d'où les conflits d'idées

69



seraient bannis serait une serre chaude pour l'égoïsme des groupes
économiques » ; nous répondrons non moins sérieusement qu'U est
grand temps de cesser de traiter en marâtre les problèmes
économiques et de négliger d'assurer aux groupes économiques une
représentation raisonnable. De même, il est absolument inadmissible
que la poUtique et les politiciens se réservent le dernier mot dans
les questions économiques. « Même les partisans d'une séparation
de l'économique et du poUtique doivent admettre un organe ayant
le droit d'opposer son veto aux décisions et mesures des associations

économiques, un organe qui soit en dehors de l'économie.
Etant donné l'évolution politique, cet organe ne peut être que
l'Etat, c'est-à-dire une institution politique. » « Berner Tagwacht »,
22 décembre 1941.) En d'autres termes, primauté de la politique!
Evidemment, on est en droit d'évoquer une « évolution historique »,
mais combien désastreuse dans son unilatéralité. Les résultats sont
à l'avenant! Le centralisme politique poussé à l'extrême, la
centralisation à outrance entre les mains des hommes politiques a fait
son temps. Espérons que les tristes expériences faites nous feront
comprendre encore à temps que le salut ne peut être trouvé que
dans la collaboration la plus différenciée, qu'à la condition de
redonner au groupe, à l'équipe, sa véritable importance, c'est-à-dire
à la forme de collaboration dont les utopistes ont prévu depuis
longtemps le rôle qu'elle est susceptible de jouer. Même dans le
domaine militaire, c'est-à-dire du centralisme le plus poussé, on
a tiré depuis longtemps les conséquences qui s'imposaient. Contrairement

à la dernière guerre, où le centralisme à outrance a
suffisamment démontré son inefficacité, les armées actuelles sont
constituées d'un grand nombre de petites unités opérant d'une manière
autonome et déployant ainsi un maximum d'initiative, d'efficacité
et de collaboration humaine. Cette conception est devenue l'une
des conditions du succès militaire. En Suisse, par exemple, les
« 50 fusils » de la section d'infanterie ont fait place aux groupes
de mitrailleurs, aux groupes de combat dont la collaboration et
la camaraderie permettent les plus hautes prestations (un sain
égoïsme de groupe balançant les effets de la schématisation
consécutive au centralisme).

De cette manière, sur le terrain politique comme dans le
domaine économique, nous pourrons remettre en honneur certaines
quaUtés négligées qui nous permettront de féconder de nouveau
certaines traditions suisses et, partant, européennes. Et nous
restaurerons, dans notre mouvement ouvrier, certaines conceptions
que le marxisme d'obédience aUemande — dont on connaît
l'influence sur notre mouvement jusqu'en 1933 — nous a fait
négliger, qu'U avait même systématiquement étouffées. (Ces
constatations s'appliquent avant tout à la Suisse alémanique; la Suisse
romande ne s'est jamais beaucoup souciée du marxisme doctrinal.

Réd.)
La morale, la doctrine qui détermine les règles de notre com-

61



portement, la méditation sur le sens de la vie, est allée son propre
chemin. Elle est devenue une simple étude comparative des écoles
philosophiques, perdant pour ainsi dire totit contact avec l'homme
vivant. Elle a cessé d'être un enseignement de la vie; les hommes
s'en sont détachés. Nous en sommes arrivés à un superficiel
relativisme, prêt à tout justifier et à conférer le titre de droit et de
morale à ce que nous jugeons utile de tenir pour tel. Ce laisser
aller n'est pas moins dangereux que l'intolérant duaUsme dont il a
été question plus haut. Venu du fond du christianisme, ce dualisme
a encore renforcé l'intolérance inhérente à la pensée matérialiste.

Pour bien souligner encore une fois qu'il ne s'agit pas de
considérations abstraites, citons encore un exemple tiré de la vie: Peu
avant la débâcle du régime démocratique en Allemagne, le secret
du vol des oiseaux migrateurs fit l'objet d'une violente polémique
dans le « Vorwärts », l'organe officiel du Parti socialiste allemand,
et la presse nationale-socialiste. Tandis que les uns donnaient une
explication purement matérialiste de la migration de ces oiseaux
en prétendant que cet instinct est dû à une sécrétion glandulaire,
c'est-à-dire à quelque chose de purement matériel, les autres
prétendaient que ces oiseaux réagissaient à des courants électro-magnétiques,

c'est-à-dire à une certaine forme d'énergie. A l'appui de
cette hypothèse on rappelait que, dans le voisinage des stations
émettrices, les oiseaux étaient complètement désorientés; en outre,
ils modifient la hauteur de leur vol selon les conditions atmosphériques

et la vitesse du vent, probablement pour mieux régler ce

que l'on estimait être leur poste récepteur d'ondes électro-magnétiques.

Ce qui importe, c'est moins de savoir dans quelle mesure ces
hypothèses sont exactes que le fait que toutes deux, de la manière
la plus intransigeante et la plus dualiste, sont invoquées par les
uns comme une preuve irréfutable de la justesse de la conception
matérialiste, et de la conception antimatérialiste par les autres.

Nous savons aujourd'hui — et même depuis quelque temps —
que la conception purement matérialiste ou purement antimatérialiste

est dépassée, que la science, en poursuivant son œuvre d'ato-
misation de la matière, n'a pas encore trouvé le dernier élément,
l'élément fondamental. Au contraire, elle a constaté que l'électron,
une des dernières unités à laquelle elle ait pu accéder jusqu'à
maintenant, n'est ni matière pure ni énergie pure, mais une sorte de

rapport de forces, où la matière et l'énergie se mêlent et se
complètent. La science a donc cessé de poser le problème d'une
manière dualiste: matière ou énergie, matière ou esprit, pour le poser
d'une matière complémentaire: matière et énergie, matière et
esprit, pour revenir à la synthèse.

Si l'Europe veut échapper à la catastrophe, il faut qu'elle
transpose les constatations de la physique sur le plan économique,
moral et politique. Au dualisme, à l'habitude de penser par
oppositions, par antagonismes, doit succéder l'habitude de penser par
62



éléments complémentaires. Nous devons, de nouveau, nous
convaincre que le tout est plus que la partie, davantage même que la
somme des parties, parce que ces dernières ne peuvent produire
tous leurs effets, rendre leur maximum qu'en corrélation avec
l'ensemble, et que ce dernier ne peut être un tout qu'à la condition de
vivre avec et pour ses parties. Tel est aussi le symbole de la vraie
démocratie. Nous devons appliquer au corps politique ce que la
médecine et la biologie savent aujourd'hui du corps humain: le
médecin ne se contente plus de localiser le traitement, de traiter
uniquement la partie malade; il tente d'influencer l'état général
du malade, c'est-à-dire tout l'organisme. De même, nous devons
cesser, lorsque l'organisme économique est atteint, de nous borner
à faire une application de politique sociale sur la partie malade;
il faut traiter l'économie dans son ensemble.

Cette conception peut impliquer des tâches nouvelles pour les

organisations syndicales. Les systèmes politiques, les formes de
gouvernement, les Etats même sont transitoires. Ce qui est durable,
c'est le travail de l'homme et les formes d'organisation qu'il crée.
Les organisations économiques des travailleurs font partie de
l'activité aussi natureUement que le marteau ou l'enclume, la charrue
ou la faux de l'homme. Seul le travail peut opposer aux solutions
totalitaires de la force et de la haine les solutions totales de la paix,
de la morale, du droit et de la justice. Le travail sous toutes ses

formes est l'expression la plus parfaite des nécessités d'une époque
nouvelle: il participe de l'éthique par la morale qu'implique le
respect des contrats de travail; de la politique lorsqu'il exige une
juste répartition de ce qu'il produit; de la culture et de la civilisation

parce qu'il est le créateur de tout ce qui est beau et utile. Le
travail est total. C'est la synthèse.

Les débuts de l'organisation scientifique
du travail en U. R. S. S.

Par Franziska Baumgarten.

Les Russes poursuivent depuis plus de six mois leur lutte
courageuse. Mais quel est le secret de cette magnifique résistance? Est-ce
l'amour de l'homme pour le sol qu'il défend pas à pas? Est-ce aussi
l'effet de la nouvelle discipline du travail et de la conception de la vie
qui résultent du bouleversement révolutionnaire? L'amour de la terre
russe joue sans aucun doute un rôle de premier ordre, mais il n'explique
pas tout. Il animait également les troupes qui se sont débandées en
1917. L'article que nous publions ci-dessous, dû à la plume d'une
spécialiste de la psychotechnique, attire notre attention sur la nouvelle
discipline du travail et nous engage à penser qu'elle n'est pas sans effet sur
la puissance militaire révélée par les armées soviétiques. Quant à la
question de savoir jusqu'à quel point les buts initiaux posés par la
Révolution russe ont été réalisés, elle demeure ouverte. D'ailleurs, l'étude

63


	Synthèse

