Zeitschrift: Romanica Raetica
Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 26 (2024)

Artikel: "Guarda tge schubanza, mettain in‘'emanza!” : Denkfiguren des
Weiblichen in der zeitgendssischen ratoromanischen Literatur

Autor: Cadruvi, Viola

Kapitel: 5: Die Jungfrau : Verlust oder Erfahrung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1062319

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1062319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

38 6 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung

«Literatur tiber Jungfriulichkeit ist hiufig Literatur {iber ihren Verlust.»
(Bernau, 2007, 83).

Das folgende Kapitel untersucht Figurationen der Denkfigur Jungfrau in der zeitgendssischen
ritoromanischen Literatur, das heisst literarische Figuren, welche in irgendeiner Weise ein Ideal,
eine Vorstellung, ein Leitbild oder ein Frauenbild der Denkfigur Jungfrau verkorpern. Eine
solche Vorstellung muss dabei nicht einfach reproduziert werden, sondern kann durch die Dar-
stellung der literarischen Figur auch parodiert, kritisiert oder schlicht hinterfragt werden.

Rein begrifflich gesehen, scheint sich die Denkfigur Jungfrau vor allem iiber eine
Eigenschaft zu definieren, nimlich iiber die Jungfriulichkeit, also das Konzept der sexuellen
Unerfahrenheit. Dabei handelt es sich jedoch um ein gesellschaftliches (patriarchales) Ideal,
das in eine junge Frau hineinprojiziert wird, respektive fiir sie definiert wird. Deshalb umfasst
die Denkfigur viel mehr Ideale und Vorstellungen als nur jenes der sexuellen Unerfahrenheit.
Neben Jugend und Unschuld beinhaltet die Denkfigur immer auch deren Gegenteil, den hypo-
thetischen (oder realen) Verlust dieser Attribute. Aus erzihlerischer Sicht kdnnte man sagen,
dass in eben diesem Paradoxon der Reiz der Figur liegt: Sie steht fiir ein Ideal, lockt jedoch
mit der Zerstérung desselben. Anders formuliert: «Literatur iiber Jungfriulichkeit ist hiufig
Literatur iiber ihren Verlust — durch Vergewaltigung, skrupellose Verfithrung, Liebe, Heirat
oder Tod» (Bernau, 2007, 83). Das fithrt dazu, dass hier auch Figuren untersucht werden, die
auf den ersten Blick alles andere als jungfriulich oder unschuldig sind oder wirken, sich in ihrer
Gestaltung und ihrer Abgrenzung von denselben jedoch auf genau diese Ideale beziehen.

Das Kapitel 5.1 widmet sich einer detaillierteren Definition der Denkfigur zum einen in Bezug
auf die verschiedenen Vorstellungen, Ideale, Stereotypen und (Frauen-)Bilder, die zur Denk-
figur beitragen und beigetragen haben, zum anderen in Bezug auf die etymologische Entwick-
lung des Begriffs Jungfraw, welche ebenfalls grossen Einfluss auf die Denkfigur Jungfrau hat.
Letztere vor allem aufgrund der Verwendung des Begriffs fiir eine junge heranwachsende Frau.

An dieser Stelle wird auch auf soziokulturelle Untersuchungen eingegangen, die sich
mit den Idealen befassen, mit denen junge Frauen konfrontiert waren und werden und grund-
sitzlich damit, wie sich die Wahrnehmung und Darstellung (weiblicher) Jugend im untersuch-
ten Zeitraum (1945 bis 2020) entwickelt hat.

In Kapitel 5.2 wird eine Figur untersucht, die im Laufe der Erzihlung ihre Jungfraulichkeit ver-
liert — auch wenn dies nie explizit beschrieben wird. Es ist die Marlengia aus dem gleichnami-
gen Werk von Gion Deplazes (Deplazes, 1980).%%° Aufgrund der Erzihlhaltung und auch des
Ausgangs der Erzihlung wurde Marlengia als Reprisentantin traditioneller Wert- und Moral-
vorstellungen in Bezug auf Jungfriulichkeit gewihlt. Jedoch finden sich auch Momente in der
Erzihlung, in denen gewisse Traditionen und Moralvorstellungen kritisch hinterfragt werden.

989 Der Text wurde bereits in den Kapiteln 3.4.3 und 4.4.2 kurz erwihnt.



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 3 8 7

Weiter wird untersucht, inwiefern in der Erzihlung eine Briicke zwischen Marlengias Charakter
und Entwicklung und ihrer Herkunft geschlagen wird. Dies soll zeigen, ob bestimmte Vorstel-
lungen in Bezug auf die junge Frau aus den Bergen in der ritoromanische Literatur bestehen.
Deswegen wird auch ihre Nihe zum Frauenbild des siissen Midels untersucht. So soll fest-
gestellt werden, ob sich bestimmte Eigenschaften und Ausprigungen finden lassen, die auf eine

Erweiterung der Denkfigur Jungfrau durch die ritoromanische Literatur schliessen lassen.?®°

In 5.3 wird die Figur Emma aus Asa S. Hendrys Sin lautget (Hendry, 2018) analysiert. Emma
verkdrpert im Vergleich zu Marlengia eine eher moderne Konzeption von Adoleszenz, mit ihrer
Rebellion gegen die Eltern, mit Drogen, Sex, Selbstverstﬁmmelung und Besuchen beim Psychia-
ter. Schliesslich geht sie eine Beziehung zu einem ilteren Mann ein, der sie als Muse missbraucht.
Es wird untersucht, wie sich das Werk mit Themen der Adoleszenz, zum Beispiel Fremd- und
Selbstbestimmung durch verschiedene Instanzen, auseinandersetzt. Es stellt sich auch die Frage,
inwiefern sich der Text mit der Darstellung von Emma von traditionellen Vorstellungen von Ju-
gend und Weiblichkeit (Jungfriulichkeit) abzuldsen versucht respektive die Denkfigur der Jung-
frau durch die Darstellung der jungen Frau im Werk eine Erweiterung erfihrt (oder eben nicht).

Das Kapitel 5.4 widmet sich weiteren Figurationen, die sich mit Idealen wie Jungfriulichkeit
oder dem Verlust derselben auseinandersetzen oder Frauenbilder wie die Tochter und die Ge-
liebte verkorpern, fiir die (zumindest bis vor nicht allzu langer Zeit) diese Attribute als Ideal
galten. Auch werden hier weitere Vorstellungen behandelt, die mit (weiblicher) Jugend verbun-
den wurden, beispielsweise Anforderungen an das Aussehen oder aber in Bezug auf Schule und
Ausbildung. Zudem werden hier (den Erkenntnissen aus der Analyse zu Marlengia folgend)
weitere Vorstellungen und Ideale in Bezug auf die junge Frau aus den Bergen analysiert. So
soll festgestellt werden, ob sich bei den untersuchten Figurationen bestimmte Eigenschaften
und Auspriagungen finden lassen, die fiir ein gehduftes Auftreten bestimmter Frauenbilder oder
Vorstellungen sprechen und somit auf eine Erweiterung der Denkfigur Jungfrau durch die rito-
romanische Literatur hinweisen (siehe dazu besonders das Kapitel 5.4.2).

Da die Denkfigur Jungfrau vor allem fiir weibliche Figuren in der Phase der Adoleszenz
prigend ist, beschiftigen sich mehrere Kapitel auch mit der Darstellung der mit dieser Phase
verbundenen Ablésungs- und Initiationsprozesse junger Frauenfiguren, also zum Beispiel jene
der Ausbildung (Kapitel 5.4.3), der ersten sexuellen Erfahrungen (5.4.4 und 5.4.5) oder der
gesellschaftlichen Anforderungen, die an die jungen Frauen gestellt werden und an denen sie
sich orientieren miissen, um ein (eigenes) Wert- und Moralsystem aufzubauen (Kapitel 5.4.7

und 5.4.8).

Literarische Prosawerke, die sich der Darstellung solcher Prozesse beziehungsweise solcher
Initiation widmen, fallen meist unter das Genre der Adoleszenzromane. Solche kénnen aber
miissen sich nicht explizit an ein jugendliches Publikum richten. Wenn sie es jedoch tun, gilt
es zu bedenken, dass die Kinder- und Jugendliteratur oftmals ein bestimmtes erzieherisches

990 Eine Erweiterung der Denkfigur der Mutter wurde auch durch das Frauenbild der Bergbduerin, bezichungsweise
der aristokratischen Béuerin festgestellt, siche Kapirtel 5.2.5 und 5.4.6.



3 8 8 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.1 Die Denkfigur Jungfrau

Programm verfolgt (Erzichungs- oder Sozialisationsliteratur) und/oder sprachlich und intel-
lektuell sowie thematisch einer bestimmten entwicklungspsychologischen Stufe angepasst ist
(kindgemisse bzw. jugendgemasse Literatur) (Reallexikon, 2007, 254).

Die Methodik der Denkfiguren wiirde es zwar erméglichen, Gattungsgrenzen zu tiber-
winden und somit auch Figuren der Kinder- und Jugendliteratur (KJL) zu untersuchen und zu
vergleichen. Eine umfassende Untersuchung der KJL wiirde jedoch den Rahmen dieser Arbeit
sprengen, weswegen diese nur in einem kurzen Exkurs in Kapitel 5.4.9 am Ende der Analyse
zur Denkfigur Jungfrau angesprochen wird.?®' Es ist denn auch davon auszugehen, dass sich die
in der KJL dargestellten jungen Frauen nicht fundamental von denen in der Erwachsenenlite-
ratur unterscheiden, zumal ein wechselseitiger Einfluss zwischen all diesen Figuren und Genres
besteht und deren Uberginge besonders in den letzten Jahrzehnten fliessender geworden sind.

5.1 Die Denkfigur Jungfrau
Die Denkfigur der Jungfrau beruht im Grunde genommen auf dem Ideal der Jungfriulichkeit,
der sexuellen Unschuld, beschwért jedoch durch die gesellschaftliche Instrumentalisierung die-

ses Ideals weitere Konnotationen herauf, zum Beispiel das Reine, Keusche, Heilige, Unbefleckte
(Bernau, 2007, 89):

Als Attribut steht das Wort «jungfriulich» fiir etwas Unbekanntes, Unberiihrtes. «Jung-
friuliche Landschaft», «jungfriuliche Erde», «jungfriulicher Schnee» bezeichnen alle
etwas Reines, Unangetastetes, Urspriingliches. Wenn die Landschaft erschlossen, die
Erde kultiviert, er Schnee betreten oder befahren ist, geht die «Jungfraulichkeit» verloren

(Bernau, 2007, 9).

Somit beinhaltet die Denkfigur immer auch das Gegenteil dieser Vorstellungen, beziehungs-
weise die (hypothetische) Zerstorung derselben. Gerade erzihlerisch gesehen, erweisen sich jene
literarischen Figuren als interessant, die dieses Paradoxon verkdrpern, weswegen sich Figuratio-
nen der Jungfrau so ziemlich tiberall inden — «throughout the history of literature, mythology

and art — all forms by which man has tried to embody himself in the language of the psyche»9?

(Stroud & Thomas, 1982, 3).

Dieses Ideal dussert sich jedoch nicht nur in diesen Bereichen der Kunst, Literatur oder My-
thologie, sondern auch in realen gesellschaftlichen und sozialen Vorstellungen. Die sexuelle
Unschuld war fiir junge Frauen lange Zeit ein Konzept von fundamentaler Bedeutung (und ist
es in manchen Kulturen und gesellschaftlichen Kreisen noch immer). Wie stark dieses Konzept

991 Auch was die Mutterfigur angeht, hacten Figuren aus der Kinder- und Jugendliteratur herangezogen werden konnen,
da man hitte vermuten kdnnen, dass sich gerade darin — Ivo Berthers Feststellung folgend, dass die Erbauunggliteratur
oftmals dazu diente, junge Midchen auf ihre kiinftige Rolle vorzubereiten (Berther, 2005, 86) — ein eher traditionelles
Mutterbild finden liesse.

992 «[D]urch die gesamte Geschichte der Literatur, der Mythologie und der Kunst — alles Formen, mit denen der Mensch
versucht hat, sich in der Sprache der Psyche zu verkérpern» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 389
5.1 Die Denkfigur Jungfrau

ausserdem mit Weiblichkeit verbunden ist, zeigt nur schon der Begriff der Jungfrau oder
Jungfriulichkeit respektive die Tatsache, dass es fiir einen minnlichen, sexuell noch nicht
aktiven Menschen kein entsprechendes sprachliches Aquivalent gibt. Auch ein junger Mann ist
jungfriulich, wenn er noch nie Geschlechtsverkehr hatte.?*

Ivo Berther macht in seiner Untersuchung zu Frauenleitbildern in der katholischen
Surselva von 1870 bis 1970 das Ideal der Jungfriulichkeit explizit als zentrales Element der

dortigen sozialen Ordnung aus:

Bereits im Midchenalter wurden die Frauen zu diesem Ideal hingefiihre, etwa tiber Er-
bauungsliteratur oder tiber dussere Zeichen wie Jungfernkrinzchen und weisse Schiirze.
Ziel eines jeden Midchens, so heisst es in katholischen Unterweisungsschriften, miisse
es sein, seine Jungfraulichkeit bis zur Ehe zu bewahren (Berther, 2005, 86).

Die Jungfriulichkeit ist ein Ideal patriarchaler Kulturen. Sinn und Zweck liegt in der Garantie
des minnlichen Besitzes: «Die Frau soll kein Geschlecht haben, sondern bloss die Jungfriu-
lichkeit, die sie dem Manne als Zeichen des Geschenks und der Zugehérigkeit zuriickgibt»
(Métral, 1981, 44). Vor der Sicherung einer Vaterschaft durch DNA-Analysen, ja bereits vor
der Entdeckung des Hymens®®* im 11. Jahrhundert, galt die weibliche Jungfriulichkeit als
Absicherung fiir den Mann dafiir, dass die Kinder seiner Frau auch wirklich seine waren. Jung-
fraulichkeit und Monogamie gehérten also zu einem festen Regelwerk, das die patriarchale
Kultur festigte (Rothenfluh & Braun, 2010) und das dazu diente, die Frau auf ihre Mutterrolle
zu beschrinken (Métral, 1981, 44). Als solches wurde es in viele Religionen aufgenommen, so
auch im Christentum, wo der Jungfriulichkeit unter anderem durch die Figur der Jungfrau
Maria ein noch grosserer Stellenwert zukam als in anderen Religionen (Rothenfluh & Braun,
2010). So wurde ein Ideal geschaffen, das zwei an sich schon paradoxe Weiblichkeitsideale ver-
eint und somit komplett unerreichbar wird, nimlich das der jungfriulichen Mutter (Stroud &
Thomas, 1982, 6).°%°

993 Maglicherweise liegt auch in diesem Begriff das Bediirfnis vieler junger Minner begriindet, moglichst schnell ihre
sexuelle Unschuld zu verlieren, respektive das Leugnen vieler junger Minner, Jungfrau zu sein, auch wenn sie es
eigentlich (noch) sind. Die Orientierung am dualen Geschlechtscharakter und die damit einhergehende Ablehnung
alles Weiblichen als unminnlich macht die Akzeptanz eines Begriffes wie Jungfraw fiir einen jungen Mann geradezu
unmdglich.

994 Der deutsche Begriff Jungfernhiutchen impliziert die filschliche Vorstellung es handle sich beim Hymen um eine Art
Hautlappen, der beim ersten Geschlechtsverkehr eingerissen wird. Dies entspricht jedoch nicht der Realitdt (Wedler,
2016). In Wahrheit ist das Hymen sehr dehnbar und nur bei einem sehr kleinen Teil der Frauen reisst es iiberhaupt ein.
Biologisch gesehen ist es irrelevant, fiir die ideologische Rechtfertigung des Patriarchats ist es jedoch notwendig, denn
nur durch seine Existenz als physische Barriere kann der Ubergang des weiblichen Kérpers vom Besitz des Vaters zu
dem des Ehemannes, also in die Sphire der Ehe markiert werden (Loughlin, 1997, 32).

995 Innerhalb des Christentums finden sich jedoch kleine Unterschiede beziiglich des Ideals: «Es ist allgemein bekannt,
dass die Reformation und protestantische Glaubensgemeinschaften sich in der Regel mehr auf die Ehe als auf
Jungfriulichkeit als natiirlichste und gottgefilligste Lebensweise der Menschen konzentriert haben». Trotzdem hat
die Jungfriulichkeit auch im protestantischen Glauben nichts von ihrem Status eingebiisst (Bernau, 2007, 55).



390 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5l Die Denkfigur Jungfrau

Grundsitzlich lassen sich wie bei der Denkfigur der Femme fatale und auch der Denkfigur
Mutter verschiedene Frauenbilder ausmachen, die die Denkfigur prigen. Im Folgenden sollen
die Frauenbilder der Kindfrau und des siissen Midels (Catani, 2005, 101ff.) niher beschrieben
werden,%%®

Das Frauenbild der Kindfrau, manchmal auch Femme enfant genannt, hat seinen Ur-
sprung in der Romantik und ist verwandt mit der Femme fragile. In Verbindung mit dieser ist
es besonders in der Literatur der Jahrhundertwende anzutreffen. Bezeichnend fiir die Kindfrau
sind ihre kindliche Naivitit, ihre Unschuld, Reinheit und Asexualitic (Catani, 2005, 102).
Trotzdem unterliegen auch Figurationen, die dieses Frauenbild verkorpern, einer unverkenn-
baren Sexualisierung. Jugendliche Leidenschaft und kindliches Temperament sind bei diesen
oftmals in einem explizit sexuellen Sinn zu verstehen. Die Kindfrau wird anders als die Femme
fatale zur nicht dominanten Verfiihrerin, «die ihre Erotik erst im minnlichen Blick entwickelt»
(Catani, 2005, 102). Aber auch sie wird zur Projektionsfliche: «Der Reiz, den sie — zumal in
ihrer Unschuld — verkorpert, erregt Lustgefithle und Schuldbewusstsein gleichzeitigr (Catani,
2005, 102f.). Im Kontext der Kindfrau werden Begriffe wie unbefleckt, unberiihrt und rein ero-
tisiert. Die Jungfraulichkeit wird zur autorisierten Erotik (Métral, 1981, 701f.), was gleichzeitig
zur Abwertung sexueller Aktivitit fithrt. Diesem Paradoxon haftet somit sowohl Misogynie als
auch ein minnlicher Masochismus an. Die Kindfrau iibernimmt als Frauenbild also das Para-
doxon der Denkfigur der Jungfrau. Das Paradox lisst sich an ihrem Namen ablesen: Wihrend
das semantische Feld Kind auf die Undifferenziertheit der Geschlechter verweist, die Rousseau
einst zum Charakteristikum der Kindheit erklirt hat, definiert der Wortteil Frau eben diese
Leerstelle (Borner, 2009, 18).

Die bekannteste Figuration der Kindfrau ist wohl die Lolita aus Vladimir Nabokovs
gleichnamigem Roman (Nabokov, 2013), erstmals erschienen 1955. Lolita definierte das Bild
der Kindfrau, bezichungsweise des Nymphchens und wurde so zu einem literarischen, kulturel-
len, kinematographischen und soziologischen Phinomen, das man sofort erkannte. Der Name
der Figur wurde zu einer festen Grosse in der westlichen Kultur:

Man kann eine sechs- oder sechsundzwanzigjihrige als Typ Lolita beschreiben und
jeder weiss, was er darunter zu verstehen hat. Bei einem Kind impliziert dies eine femi-
nine Koketterie und einen Hauch von Sinnlichkeit, die iiber das Lebenshalter hinaus-
gehen. Bei einer erwachsenen Frau ist es ein Hinweis auf kindliche Schiichternheit, auf
Unreife sowohl im physischen als auch im psychischen Erscheinungsbild.

(Sinclair, 1989, 7).

Gemeinsam ist beiden Lolitatypen die Fihigkeit zur unschuldigen sexuellen Provokation und
Verfithrung (Sinclair, 1989, 8). Die Jungfriulichkeit, bezichungsweise die Unschuld selbst ist
dabei «the ultimate turn on» (Moore, 1982, 49f.), wobei es keine Rolle spielt, ob die Unschuld

996 Gerade in Bezug auf das Frauenbild des siissen Midels kann dabei eine Briicke geschlagen werden zu bestimmten
Vorstellungen in Bezug auf die Herkunft, respektive in Bezug auf die Bilder der Landfrau, Bergbiuerin und
aristokratischen Biuerin, siche Kapitel 5.2.4 und 5.4.2.



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 391
5.1 Die Denkfigur Jungfrau

echt oder nur gespielt ist. Ausschlaggebend ist die Wirkung die die (scheinbare) Unschuld der
(Jung-)Frau hat.

Das siisse Midel definiert sich eher iiber einen Drang zur Freiheit, eine jugendliche Identitit
und Ungebundenheit (Catani, 2005, 109ff.). Das Frauenbild wird als die «erholsame Alterna-
tive zur Furcht einflossenden Dominanz einer Femme fatale» bezeichnet (Catani, 2005, 110).
Das Midel verspricht eine unbeschwerte Erotik und gleichzeitig deutlich mehr Lebensfreude
als beispielsweise eine Femme fragile.9%” Sie verkorpert das «eigentlich verloren gegangene sen-
timentalistische Bild der Natur, das die Frau zur Statthalterin einer urspriinglichen Naivitit und
schonen Kultur des Herzens emporhebt» (Catani, 2005, 110). Eine Verwandtschaft besteht
auch zu den «kindlich-weiblichen Elementargeister(n)» der Romantik, die in «ihrer jungen, rei-
nen Naturschonheit gewissermassen den Archetypus der neuzeitlichen Kindsbraut» darstellen.
Ihre «als Unschuld stilisierte Natur» wird in der Moderne in einen «koketten Vamp» verwandelt
(Borner, 2009, 27). Bezeichnend sind jedoch auch ihre «kindliche Neugier» und ihr «unbe-
schwerter Sinn fiirs Praktische» (Catani, 2005, 110).

Bestimmte Figurationen lassen sich auch aufgrund ihres Alters (oder trotz ihres Alters) in Be-
zug auf die Denkfigur der Jungfrau analysieren. Besonders von Interesse sind hier Madchen-
figuren, adoleszente und junge Frauen und alte alleinstehende Frauen. Dies hingt mit der
Geschichte und Entwicklung des Begriffs Jungfrau zusammen: Im Mittelalter und der frithen
Neuzeit wurde der Begriff Jungfrau oft schlicht fiir ein junges unverheiratetes Midchen bezie-
hungsweise eine junge unverheiratete Frau verwendet. Gleichzeitig konnte eine Jungfer auch
eine Dienerin oder Zofe sein.?®® Das damals verwendete Wort Jungfer wird heutzutage nur
noch im abwertenden Sinne fiir meist dltere unverheiratete (oft auch empfindliche, zimperliche
oder priide) Frauen verwendet (DWDS, Jungfer, 1993). Diese Vorstellungen schwingen in der
Denkfigur der Jungfrau ebenfalls mit.

In der ritoromanischen Sprache existiert vom Deutschen abgeleitet das Wort «giunfra,
oder aber das Wort matta>.??
schen Kindheit und Erwachsensein, also eine Jugendliche. <Matta» bedeutet synonym jedoch
(je nach Idiom und Kontext) auch Friulein, Madchen, Jungfrau, Jungfer, Tochter oder Servier-

«Martta> bezeichnet grundsirzlich eine junge Frau in der Zeit zwi-

tochter. In der deutschen Sprache ist es schwierig ein Aquivalent zu finden, das die gleichen
Konnotationen hitte. Ahnlich weit gefasst wie «matta: sind Begriffe wie Midel, Maid oder Friu-
lein, denn auch diese Begriffe sind zum Teil veraltet oder nur dialektal gebriuchlich und somit
stark mit einer bestimmten Region oder Zeit verkniipft (DRG 13/653-667).

997 Die Typen Kindfrau und siisses Middel werden oft auch unter dem Begriff Demi-vierge (Halbjungfrau) zusammengefasst.
Figuren des Typus Demi-vierge sind in sich ambivalent, sie verhalten sich verfiihrerisch, haben unkeusche Vorstellungen,
sind jedoch physisch jungfriulich (Meyer, 1906, 629).

998 Niibling dokumentiert den Wandel des Begriffes Jungfrau und stellt generell fiir solche Weiblichkeitsbezeichnungen
einen Wandel der Sexualisierung bezichungsweise Funktionalisierung (zum Beispiel bei der Magd) und einer damit
einhergehenden Pejorisierung fest (Niibling, 2011).

999 Weitere Synonyme aus dem Idiom Sursilvan sind «dunschala> oder purschala), beide werden oftmals auf die Jungfrau
Maria bezogen oder (veraltet) auf ein Edelfriulein. In den Idiomen Vallader und Puter existiert das Wort «ergina,
entweder als Begriff fiir die sexuell unberiihrte Frau oder aber fiir die Jungfrau Maria.



392 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.1 Die Denkfigur Jungfrau

Der Begrift Jungfraw (sowie auch der Begriff <matta)) bezeichnete iiber einen langen Zeitraum
hinweg also eine bestimmte Lebensphase einer Frau, nimlich die Ubergangsphase vom Kind
zur erwachsenen Frau, wobei erwachsen mit verheiratet gleichgesetzt wurde. Heutzutage wird
diese Phase als Adoleszenz bezeichnet oder etwas allgemeiner als Jugend, was die Denkfigur
Jungfrau um einen weiteren Diskurs beziehungsweise um weitere Vorstellungen, Stereotypen
und Ideale erginzt.

Die Adoleszenz ist eine Phase, deren breite Durchsetzung Resultat des Modernisie-
rungsprozesses der Moderne ist (Nogal, 2014, 7),1008 Modernisierungsschiibe, die das Verstind-
nis von Jugend beeinflussten, fanden im 18. (Aufklirung) und 19. Jahrhundert (Aufkommen
des Biirgertums) und schliesslich in den 70er-Jahren des 20. Jahrhunderts statt (Nogal, 2014,
27). Seither hat sich der Wandel der Kontexte, iiber die hinweg die Selbstwerdung beziehungs-
weise die Individuation Jugendlicher balanciert wird, stark verschnellert. Formen der Identi-
titskonstruktion, die noch in den 1990er-Jahren angemessen erschienen, passen nicht mehr zur
aktuellen Lebensrealitit (Nogal, 2014, 27).

Dies bedeutet im Grunde nichts anderes, als dass Jugend beziechungsweise Adoleszenz
je nach kulturellem Kontext eine andere Bedeutung hat (Gansel, 2004, 130). Durch den Zu-
sammenhang mit der gesellschaftlichen Modernisierung sind Ausgestaltung und Verstindnis
von Adoleszenz einem grundlegenden Wandel unterworfen (Nogal, 2014, 8), was ein transdis-
ziplinires Vorgehen bei der Erforschung adoleszenter Figuren unerlisslich macht (Gansel, 2004,
140). Ansitze aus der Psychologie, Soziologie, Jugendsoziologie und der historische Kontext
miissen berticksichtigt werden (Nogal, 2014, 8).

Im heutigen Verstindnis von Adoleszenz dient diese Phase der Bildung der individuel-
len Personlichkeit, wobei vier relevante Entwicklungsaufgaben beziehungsweise Handlungs-
muster als Bestandteil dieser Individuation betrachtet werden:

1.  die Abldsung beziehungsweise die Modifizierung der Bindung zu den Eltern,

2. die Ausgestaltung der geschlechtlichen beziehungsweise sexuellen Identitit und
erste sexuelle Erfahrungen,

3. die Entwicklung von Fihigkeiten und Interessen beziehungsweise die Ausbildung
zum Einstieg in den Beruf und

4.  die Ausprigung des Wert- und Normsystem (Nogal, 2014, 20, 32).

Das Phinomen der Adoleszenz ist also eine Art psychosoziales Moratorium und somit ein so-
ziokulturelles Konstruke, was zur Folge hat, dass ein genaues Alter fiir diese Phase nur schwer
bestimmbar ist. Dieses hingt «von den jeweiligen kulturgeschichtlichen Gegebenheiten und ge-
sellschaftlichen Rahmenbedingungen sowie dem Grad der gesellschaftlichen Modernisierung»
ab (Weinkauff & Glasenapp, 2010, 126). Historisch betrachtet wird die Phase der Adoleszenz

immer linger und kann je nach dem vom 12. bis zum 30. Lebensjahr dauern, abhingig unter

1000 Selbst das Konzept der Kindheit, wie wir es heute kennen, entstand erst im 18. Jahrhundert, unter anderem mit
den Vorstellungen von Rousseau zur Zirtlichen Bindung der leiblichen Eltern (und vor allem der Mutter) zum Kind
(Metz-Becker, 2016b, 20), siche auch Kapitel 4.2.1.



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 393
542 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm

anderem von der Ausbildung, der personlichen Entwicklung und den gesellschaftlichen Um-
stinden der jeweiligen Person (Lange, 2021, 153)."°°

Die fundamentale Entwicklungsaufgabe der Adoleszenz besteht also in der Ausbildung
einer eigenen Identitit (Nogal, 2014, 32). Diese Entwicklung findet im Grunde genommen
mittels Erfahrungen statt. Die Adoleszenz ist eine Phase der ersten Male, in professioneller, so-
zialer und sexueller Hinsicht, sie umfasst also eben nicht nur eine (noch ausstehende) sexuelle
Initiation, sondern eine grundsitzlich gesellschaftliche.

Wie die obigen Bestandteile dieses Entwicklungsprozesses zeigen, findet in dieser Phase
traditionell auch eine Vergeschlechtlichung statt: «Jugendliche werden fiir ihre «Karriere> als
Fraw oder <Mann> konditioniert» (Gansel, 2004, 135). Dieser Umstand macht die Figur der
Adoleszenten fiir geschlechterspezifische Untersuchungen jeglicher Art besonders interessant,
da hier das Potenzial zur Darstellung der Prozesse geschlechtsidentitirer Entwicklung und
Selbstfindung besonders gross ist.

Beriicksichtigt man den Umstand, dass das Konzept der Jugend bezichungsweise der Adoleszenz
stark von den gesellschaftlichen Entwicklungen beeinflusst sind, lisst sich die These aufstel-
len, dass auch die zugrundeliegende Denkfigur der Jungfrau beziehungsweise ihre Figurationen
einem grossen Wandel unterlegen sind, denn:

Die Jugendbilder, die innerhalb einer Gesellschaft existieren, wie der reale Status von Ju-
gend, haben — so ist zu betonen — eine entscheidende Bedeutung fiir die entsprechende
literarische Gestaltung von Adoleszenz (Gansel, 2000, 162).

Inwiefern dies fiir die Denkfigur der Jungfrau in der ritoromanischen Literatur zutrifft, wird
die nachfolgende Analyse zeigen.

5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm

Der Roman Marlengia von Gion Deplazes erschien 1980. Er handelt von einem Jahr im Leben
der Protagonistin Marlengia. Im ersten Kapitel des Romans werden zwei Familien in einer
Romeo-und-Julia-Situation prisentiert, die gutsituierte Familie von Marlengia mit ihren El-
tern Giachen Laus und Barla und die auf der anderen Seite des Flusses wohnende Familie
des Bistgaun ziep, seiner Frau Catrina und ihrem gemeinsamen Sohn Gion Flurin. Bei einem
Lawinenniedergang kommt Gion Flurin der Familie von Matlengia zu Hilfe. Eine Bezichung
zwischen den beiden bahnt sich an, wogegen die Eltern nichts (mehr) einzuwenden haben
(Walther, 1993b, 772). Im weiteren Verlauf der Geschichte soll eine Lawineniiberbauung
gebaut werden, und auswirtige Arbeitskrifte kommen ins Dorf, darunter Giovanni, der bei
Marlengias Familie ein Zimmer bekommt. Gion Flurin verbringt wihrenddessen den Sommer
als Hirt auf der Alp und wird gelegentlich von Marlengia besucht. Gleichzeitig findet sie jedoch
auch Gefallen an Giovanni. In einer Gewitternacht fliichtet sie sich dngstlich zu diesem ins Bett.

1001 Es lassen sich jedoch auch bestimmte Statuspassagen definieren. So erreichen Kinder heute bereits im Alter von
10 Jahren oder frither die Statusmerkmale der Erwachsenen in Bezug auf digitale Kompetenz, Mediennutzung,
Konsum oder Freizeit. Mit 16 kommen Kompetenzen im Bereich von Politik und Kultur hinzu. Den beruflichen
und partnerschaftlichen Erwachsenenstatus erreichen sie jedoch oftmals erst zwischen 25 und 30 (Lange, 2021, 153).



394

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
2.1 Die Jungfrau in Néten: Reproduktion eines Stereotyps

[S I S ]

Bei einem Baustellenungliick wird Giovanni schwer verletzt und muss ins Spital. Als Marlengia
ihn dort besucht, stellt sich heraus, dass er bereits eine (italienische) Braut hat. Marlengia bleibt
enttduscht und alleine zuriick.

In Analysen und Rezensionen wird besonders die Wichtigkeit des Wetters bezichungs-
weise der Natur und Bergwelt fur die Entwicklung der Erzihlung betont (Bezzola, 1981; Tuor,
1981; Walther, 1993b, 722f.). «LCaura ed ils cuolms ein nossa sort», schliesst Leo Tuor seine
Analyse mit den Worten Marlengias (Tuor, 1981, 152), womit auch die Thematik von Schicksal,
Schuld oder Zufall, die im Text ebenfalls eine Rolle spielt, angesprochen wird.

Eine Analyse zur Figur Marlengia existiert in dem Sinne nicht, jedoch widmet Leo Tuor ihrer
Person eine Art literarischen Essay, der in ihren Charakter einfithren soll, aber eher Verwirrung
stiftet als erklart. Zu Beginn erldutert Tuor, dass den Lesenden die Figur vor allem in Pro- und
Epilog nahekomme, beim Reflektieren der Ereignisse. Wihrend der Erzihlung sei dies nicht der
Fall (Tuor, 1981, 151). Weiter erklirt die Cumissiun Litterara der Litteratura 4 (in diesem Fall
Clo Duri Bezzola) in ihrer Bewertung des Romans, dass Marlengia als Person in der Erzahlung
nicht so entwickelt werde, wie es zu erwarten wire (Bezzola, 1981, 234). Ausserdem kommen
Iso Camartin und Chasper Pult in der Sendung Critica Litterara von Radio Rumantsch 1980
zum Schluss, dass die Beschreibung der Gesellschaft im Werk zwar sehr gelungen sei, die Lie-
besgeschichte und auch die Psychologie von Gion Flurin und Marlengia aber antiquiert und
deren Liebesleben altmodisch (Signorell et al., 1980). Im Folgenden soll deswegen untersucht
werden, inwiefern Marlengia Vorstellungen und Ideale verkérpert, die der Denkfigur der Jung-
frau zuzurechnen sind und ob diese Ideale durch die Darstellung der Figur und den erzihleri-
schen Kontext schlicht reproduziert oder auch hinterfragt und/oder erweitert werden.

5.2.1 Die Jungfrau in N6éten: Reproduktion eines Stereotyps

Bereits bei Marlengias erstem Auftreten in der eigentlichen Erzihlung (der Prolog wird an die-
ser Stelle ausgenommen) erweist sie sich in Bezug auf ihre dort beschriebenen Eigenschaften als
Verkdrperung der Denkfigur Jungfrau. So ist sie dngstlich, abergldubisch und besorgt (Deplazes,
1980, 13f.). Sie fiirchtet sich, weil sie eine Spinne gesehen hat, was Ungliick fiir die Familie
bedeute (Deplazes, 1980, 13). Wihrend sie dies jedoch als Symbol deutet und Angst bekommy,
versucht ihr Vater Giachen Laus, das Auftauchen der Spinne rational zu erkliren (die Frauen
hitten das Haus iiberheizt und die Spinne aus dem Winterschlaf geweckt, ebd. 13). Und bereits
in dieser Szene irgert er sich auch {iber «die Frauen», womit er natiirlich seine Tochter und
seine Frau meint, jedoch erfihrt die Aussage durch diesen Ausdruck auch eine gewisse Genera-
lisierung: «Sche las femnas ferdavan ch’el veva da far cul snuezi, lu paupra, lu mava la malaura
pér anen»'%%? (Deplazes, 1980, 13). Der Vater reproduziert hier ein traditionelles Frauen- be-
ziehungsweise Minnerbild, beruhend auf den dualen Geschlechtscharakteren: Die Frauen seien
von Angsten und Emotionen geleitet, die Minner miissen Ruhe bewahren, mit Verstand und
Rationalitit handeln.

1002 «Wenn die Frauen Wind davon bekiimen, dass er es mit der Angst zu tun bekommen hatte, dann Gnade ihm,
dann wiirde das Donnerwetter erst richtig losgehen» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 39 5
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.1 Die Jungfrau in Néten: Reproduktion eines Stereotyps

Als seine Frau Barla hinzukommt und aus Angst vor der drohenden Lawinengefahr
aufgrund des Unwetters flichen machte, verbietet er es ihr mit den Worten «Ti eis da Foppas e
restas» 1003 (Deplazes, 1980, 14), wobei er nicht einmal den Kopf von der Zeitung hebt. Damit
wird gezeigt, dass Giachen Laus die (durchaus berechtigten) Angste seiner Frau nicht ernst
nimmt. Die Hierarchie ist klar. Was der Vater sagt, ist Gesetz. Sein Argument ist ein durch und
durch patriarchales: Sie sei aus Foppas und habe deswegen zu bleiben. Foppas ist der Ort, an
dem sie leben, das Haus des Ehemanns Giachen Laus. Auch wenn seine Frau Barla also eigent-
lich nicht unbedingt von dort stammt, wurde sie durch ihre Heirat in diesen Haushalt inte-
griert, sie gehort als domestizierte Frau (zu) ihrem Mann, zum Haushalt in Foppas. Demnach
muss sie dort zu bleiben, auch wenn Gefahr droht. Sie kann gar nicht weg, sie gehort zu diesem
Ort, seinem Haus, so die Logik von Giachen Laus. Gleiches gilt fiir seine Tochter Marlengjia,
solange sie ledig bleibt.

Dadurch, dass die Frauen an dieser Stelle zu beten beginnen, wihrend er die Zeitung liest,
wird noch einmal der Unterschied zwischen Giachen Laus und den beiden Frauen betont. Die
Symbolik kénnte nicht deutlicher sein: minnlich konnotiertes Wissen gegeniiber weiblicher
Religigsitit. Als die Lawine kommyt, legt jedoch auch Giachen Laus die Zeitung weg und betet
zusammen mit seiner Familie. Seine Tochter sucht Zuflucht bei ihm, umarmt ihn, nachdem
die Lawine niedergegangen ist und das Haus begraben hat. Er jedoch macht sich von ihr los
und sucht nach einer Moglichkeit sich aus dem Haus zu befreien, wihrend die beiden Frauen
zueinander finden «ed han cuntinuau culla oraziun chignadas ina en I'autra sper la pegna ch’ei
aunc caulda»'0%* (Deplazes, 1980, 15). Die biirgerlichen Geschlechtscharaktere finden sich
hier ebenfalls wieder: der aktive, handelnde Mann und die passive, religiése, emotionale Frau
(Hausen, 1976). Gerettet werden die drei dann jedoch von einem anderen Mann, von Gion
Flurin, dem Nachbarn und Hirten der Alp Naustgel. Als Letztes zieht er Marlengia aus dem
verschiitteten Haus, wobei sie sich selbst kaum bewegen kann:

Gion Flurin sto dar grond sustegn, pertgei las combas disgeschan. El senta il tgierp
tremblont sco quel dils cavreuls ch’el ha liberau iersera pér tard ord la neiv ch’ei pude-
van ni anavon ni anavos. Purtond els in suenter 'auter tochen en nuegl pign, senteva el
mintgamai lur cors alterai a battend. Mo ei fagevan schiglioc buca la minima resistenza,
gest sco ussa la Marlengia. Anzi, el veva il sentiment ch’ella sepusi senza fraud viers el,

mo gudend la segirezia da siu agir en in mument ch’il mund pareva da curdar ord siu
esser 005 (Deplazes, 1980, 17).

1003 «Du bist aus Foppas und bleibst» (VC).

1004 «[U]nd aneinandergeklammert neben dem noch warmen Ofen mit dem Gebet fortfahren» (VC).

1005 «Gion Flurin muss stark unterstiitzen, weil die Beine versagen. Er spiirt den zitternden Kérper, wie den der Rehe,
die er gestern Abend spit aus dem Schnee befreit hatte, als sie weder vor noch zuriickkonnten. Wihrend er sie eines
nach dem andern in den kleinen Stall trug, spiirte er jedes Mal ihre aufgeregt klopfenden Herzen. Ansonsten war
jedoch kein Widerstand zu spiiren, genau wie jetzt bei Marlengia. Im Gegenteil, er hatte den Eindruck, dass sie sich
unabsichtlich an ihn lehnte, die Sicherheit seines Handelns geniessend, in einem Moment, da die Welt aus den Fugen
geraten zu sein schien» (VC).



396

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
2.1 Die Jungfrau in Néten: Reproduktion eines Stereotyps

[S N ]

Marlengia ist hier im wahrsten Sinne des Wortes eine Jungfrau in Noten. Und nicht nur das:
Gion Flurin vergleicht sie gedanklich mit den Rehen, die er am Abend zuvor aus dem Schnee
gerettet hat. Ahnlich wie das Einhorn (Moore, 1982, 51) steht das Reh fiir Unschuld, Schiich-
ternheit und Schreckhaftigkeit und wird oft mit der Jungfrau in Verbindung gebracht (Zerling,
2012, 249). Gleichzeitig stehen ihre «einschmeichelnden Blicke» fiir «Liebe, Sinnlichkeit und
Sanftmut, ihre reizenden mutwilligen Spriinge» fiir «Lebensfreude» (Zerling, 2012, 248). In
dieser Symbolik steht das Reh denn auch oft fiir die Frau, die vom Mann, dem Jiger gejagt wird.
Hier wird das Motiv anders angewendet, Gion Flurin ist nicht Jiger, sondern als Hirte Retter
beider, des Rehs und der Jungfrau. Gleichzeitig nimmt er sowohl die Rehe als auch Marlengia
bei der Rettung stark korperlich wahr, Marlengia scheint sich an ihn zu pressen, jedoch «senza
fraud» (Deplazes, 1980, 17), ohne bose Absicht, unabsichtlich. Es ist ihr nicht bewusst, dass ihr
Handeln moglicherweise etwas bei ihm auslosen konnte; die korperliche Nihe geschieht ohne
sexuelle Absicht ihrerseits, unschuldig. Gleichzeitig bedeutet das Wort «fraud» auch Frevel oder
Wilderei, was wiederum zur Tiermetapher des Rehs passt. Das Reh selbst kann nicht freveln, es
kann jedoch gefrevelt werden.'°%®

Diese Rettung fiihrt zu einer Verbindung zwischen Marlengia und Gion Flurin. «Dieus paghi,
Gion Flurin, quei emblid jeu mai» %7 (Deplazes, 1980, 17), sagt sie zu ihm. Der Grundstein
fir die Beziehung scheint gelegt. Mehr erfihrt man in diesem Kapitel allerdings nicht von
Marlengia. Der Rest des Kapitels wird aus der Sicht von Gion Flurin erzihlt, der Giachen Laus
und seine Familie mit zu sich nach Hause nimmt und stolz auf sich ist («In tal sentiment ha el
aunc mai giu»wo8 (ebd. 21).

Die beiden jungen Leute beginnen ein Verhiltnis, und im Frithling lidt Gion Flurin
Marlengia aufs Maiensdss zum Sahneessen ein, obwohl eigentlich im Maiensiss seit Jahren kein
Kise mehr hergestellt wird und es deswegen eigentlich auch keine Sahne gibt. Deswegen muss
er extra die alten Gerite siubern und wieder einsatzfihig machen. Lang und breit wird be-
schrieben wie Gion Flurin Kise macht, um Sahne zu bekommen (ebd. 23ff.). Ausserdem putzt
er Stube und Stall und die Tiere fiir den Besuch von Marlengia (ebd. 25).

Marlengia ldsst ihn unabsichtlich warten, aber als sie schliesslich kommt, umarmt sie
ihn «senza la minima retenientscha» (ebd. 29). Sie ist locker und neugierig, schaut sich in der
Hiitte um (ebd. 29), umarmt ihn und zeigt ihm offen ihre Zuneigung. Sie stért ihn damit im-
mer wieder bei seinen Vorbereitungen und verschiittet sogar fast die Sahne. All das wirkt spie-
lerisch und kindlich, was noch verstirkt wird durch den Kommentar der Erzihlstimme, Gion
Flurin habe beinahe mit ihr schimpfen miissen, um sie davon zu {iberzeugen, mit ihrem Tun
aufzuhoren. Marlengia sei dann fast etwas beleidigt gewesen. Gion Flurin weist sie schliesslich
an, den Tisch zu decken. Danach sitzen «ils dus inamurai da cuolm»'°%? (ebd. 29) friedlich am
Tisch und essen die Sahne.

Dieses Kindliche, Spielerische, Unschuldige passt perfekt zur Denkfigur der Jungfrau
beziehungsweise zum Frauenbild der Kindfrau. In dieser Szene wirkt Marlengia wie ein Kind

1006 Mehr dazu weiter unten und in Kapitel 5.2.3.

1007 «Gott vergelts, Gion Flurin, das vergesse ich nie» (VC).
1008 «[S]o hat er sich noch nie gefiihle (VC).

1009 «[Dlie beiden Verliebten aus den Bergen» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 397
2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
241 Die Jungfrau in Néten: Reproduktion eines Stereotyps

(S G|

im Spiel. Durch die Zurechtweisung von Gion Flurin, der ihr eine Aufgabe erteilt, erfolgt in
gewisser Weise eine Domestizierung. Sie wird von ihm an ihren Platz, ihre Rolle an seiner Seite
verwiesen. Dies geschieht kurz darauf noch einmal, als Marlengia ihm schauerliche Sagen er-
zihlt und er Angst bekommt. Er versucht ihr erst mit Argumenten entgegenzukommen, doch
als sie nicht mit Erzihlen aufhére, greift er korperlich ein: «peglia ad ella entuorn culiez e tegn
cun ina palma maun ad ella la bucca» ' (ebd. 32). Der Ubertretung der Geschlechtscharaktere
(sie macht ihm Angst) wird mit kérperlicher Gewalt entgegengewirkt. Danach sagt sie nichts
mehr dazu.

Das Rendez-vous findet ein unromantisches Ende, weil Gion Flurin die Kiihe melken
muss. Von dem Moment an, als die Arbeit ruft (beziehungsweise die Kithe rufen), ist Marlengia
zweitrangig. Als sie geht, schaut er nicht mal (respektive zu spit) von der Arbeit auf (ebd. 33).
Seine Priorititen liegen bei der Arbeit, wihrend sie gerne noch mehr Zeit mit ihm verbringen
wiirde/verbracht hitte. Hier beginnt die Zementierung eines Stereotyps, das im Laufe der Er-
zihlung immer weiter vorangetrieben wird, nimlich das des Bauern und Berglers, der nur seine
Kiihe im Kopf hat respektive zu diesen eine engere Verbindung hat als zu seinen Mitmenschen

(z. B. ébd. 59, 83, 127, 152, 160).

Als Gegenpart zu diesem Stereotyp wird ein anderes Stereotyp eingesetzt: Giovanni, der ita-
lienische Gastarbeiter, der den Lawinenschutz bauen soll."™ Auch dieser wird von Marlengia
bewundert, und auch hier ist die Sicherheit entscheidend, die er ihr bietet: «Stuein nus propi,
propi buca temer la lavina, ina ga ch’il mir stat’>» damonda la Marlengia ed admira cun dus egls
sco ina cavrola la segirezia e savida dil Giovanni.»'" (ebd. 91). Sie hingegen wirkt kindlich und
naiv, was sprachlich dadurch noch betont wird, dass sie das Wort «propi» in ihrer Suche nach
Bestitigung verdoppelt. Auch wird Marlengia erneut mit einem Reh verglichen, genauer ge-
sagt mit einer Ricke («cavrola»). Marlengia befindet sich also in Bezug auf Giovanni wie schon
in Bezug auf Gion Flurin vor allem zu Beginn in der Rolle der unschuldigen Jungfrau. Sie ist
empfinglich fiir Komplimente, errétet jedoch, wenn sie sie bekommt (ebd. 67).

Mit der Zeit wird sie etwas kecker. Sie macht Giovanni schone Augen (ebd. 113), ki-
chert, ziert sich zwar, als Giovanni sie zu verfithren versucht, aber freut sich {iber Aufmerksam-
keiten und Anniherungsversuche — wie Gion Flurin zu seinem Leidwesen erfahren muss (ebd.
160). Ausserdem tragt sie eine rote Bluse (die Farbe der Liebe, Erotik, Leidenschaft), damit
Gion Flurin sie auch vom Maiensiss aus im Dorf beobachten kann (ebd. 33, 59, 81, 107 etc.).
Sie scheint fiir beide Minner Gefiihle zu hegen, und in gewisser Weise auch beide fiir sich ein-
nehmen zu wollen, was sich auch in der Szene zeigt, in der sie die Zopfe fiir das Kirchweihfest
backt. Erst entscheidet sie, zwei zu backen, einen fiirs Friihstiick und einen fiir Gion Flurin,
weil es Tradition ist, dass die Hirten ihre Auserwihlten zum Fest besuchen. Nachdem sie die
beiden Zopfe fertig geformt hat, fallt ihr jedoch Giovanni ein, ein Gedanke, der sie so abrupt
iiberkommt, dass es ihr Angst macht. Sie rechtfertigt ihren Gedanken damit, dass er so hart
arbeitet und auch einen Zopf verdient hitte, worauthin sie entscheidet, Gion Flurins Zopf ein

1010 «Er packe sie um den Hals und hilt ihr mit der Handfliche den Mund zu» (VC).

1011 Giovanni wurde als Ester fatal in Kapitel 3.4.3 cingehend analysiert.

1012 «Miissen wir die Lawine wirklich, wirklich nicht mehr fiirchten, wenn die Mauer einmal steht?» fragt Marlengia
und bewundert mit Rehaugen die Sicherheit und das Wissen von Giovanni (VC).



39 8 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm

Die Jungfrau in Néten: Reproduktion eines Stereotyps

‘UIU'IU'I
N
=

wenig kleiner zu machen und aus dem Rest einen fiir Giovanni zu formen (ebd. 125). Sie macht
sich jedoch Gedanken dariiber, was dieser denken mag, wenn er den kleineren Zopf bekommt:

Sa tgei chel di, sch’el survegn la pintga? Lu eis el puspei ina ga permalaus. Il davos
temps eis el enqualga schi sensibels e permalaus ch’ins sa strusch tgei tertgar. Ussen in
di eis el staus da quietar mo cun schar dar ina buna silla vesta. Lu ha el puspei ris ed ei
staus dalla buora'"® (Deplazes, 1980, 125f.).

Hier wird klar, dass Giovanni Marlengia manchmal emotional erpresst. Er spielt den Belei-
digten, um ihr einen Kuss abzuringen. Erst dann ist er wieder frohlich. Marlengia denkt sich
jedoch nichts dabei, im Gegenteil, es gefillt ihr auch, dass er anders ist, obwohl sie offen-
bar weiss, dass er nicht verstehen will «ch'ins letga buca giu mintga matta ch’ins entaupa» '
(ebd. 126). An dieser Stelle wird das Stereotyp des stidlindischen, heissbliitigen Machos ze-
mentiert. Giovanni sei aufbrausend, emotional, offen, sage, was er denke, kdnne bisweilen aber
auch kleinlich und nachtragend sein. Demgegeniiber steht ein «nus» («Wir») bestehend aus den
Leuten aus dem Dorf, aus Marlengia selbst, aber vor allem aus den Minnern Gion Flurin und
Giachen Laus, die so anders sind als Giovanni, die nicht kommunizieren oder nicht sagen, was
sie denken und fiihlen, oder wenn ,dann héchstens zu ihren Kiihen (ebd. 126).10%

Piinktlich zum Kirchweihfest kommt ein Unwetter auf und verhindert, dass Gion
Flurin von der Alp herab zu Besuch kommt. Marlengias Eltern gehen frith zu Bett, sie jedoch
fiirchtet sich vor dem Gewitter. Als sie Giovanni davon erzihlt, sagt er zu ihr «Ti tema nuot, jeu
dormel cun tei»'°'® (ebd. 128). Wieder ist es ihr Sicherheitsbediirfnis, das sie zu Giovanni treibt:

«Mira Marlengia, ti tremblas e has freid. Jeu mettel tei a letg.» Il Giovanni embratscha
ella ed ella senta sia calira sco era sia segirezia.

Cheu encunter dat ei buca resistenza.

Sco sch’ei fuss la mumma selai ella metter a letg ed accepta era ch’il Giovanni semetta

sper ella sut ils medems pons. El tila ella puspei a sesez, ed ella gauda quella calira’™"”
(Deplazes, 1980, 129).

1013 «Was er wohl sagt, wenn er den kleinen bekommt? Dann ist er bestimmte beleidige. In letzter Zeit war er oft so sensibel
und beleidigt, dass man kaum wusste, was davon zu halten war. Letztlich war er einmal nur dadurch zu beruhigen, dass
er [ihr] die Wange kiissen durfte. Dann hat er wieder gelacht und war guter Laune» (VC).

1014 «[D]ass man nichr jedes Midchen ableckt, das man triffe» (VC).

1015 Ein weiteres Stereotyp, wenn nicht gar offene Xenophobie, zeigt sich in der Figur des Tiirken. Dieser ist Giovannis
Konkurrent auf der Baustelle. Er ist Moslem (Deplazes, 1980, 138), also noch Fremder als der zumindest katholische
Giovanni (auch wenn dieser sich in der Kirche nicht so devot verhilt, wie die iibrigen Leute im Dorf) und provoziert
Giovanni mit derben Spriichen iiber Marlengia (ebd. 149f.). Er treibt die Arbeiten auf der Baustelle in einer Art
und Weise voran, die Giovanni fiir gefihrlich hile (ebd. 142ff.) und die am Ende auch dazu fiihren, dass dieser
einen Unfall hat.

1016 «Hab keine Angst, ich schlafe mit dir» (VC).

1017 «Schau Marlengia, du zitterst und frierst. Ich bringe dich ins Bett.» Giovanni umarmt sie, und sie spiirt seine Hitze
und seine Sicherheit.

Dagegen gibt es keinen Widerstand.
Als wire er die Muctter lisst sie sich von ihm ins Bett legen und erlaubt auch, dass Giovanni sich zu ich unter die Decke
legt. Er zieht sie wieder an sich und sie geniesst diese Warme.» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 399
2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
2.1 Die Jungfrau in Néten: Reproduktion eines Stereotyps

“ oo

Seinem Beschiitzerverhalten kann sie nicht widerstehen. Die Formulierung «sco sch’ei fuss la
mumma» zeigt, dass an dieser Stelle eine Grenziibertretung stattfindet. Es wird impliziert, dass
Marlengia eigentlich noch zu jung ist, um von jemand anderem als ihrer Mutter ins Bett ge-
bracht zu werden. Trotzdem «lisst» sie es jemand anderes tun und geniesst es auch noch. An
dieser Stelle beginnt das Kindliche der Szene mit einer gewissen Erotik zu verschwimmen, die
durch das Wort «calira» («Hitze») impliziert wird.

Giovanni beginnt sie zu streicheln: «In maun temerari, adina pli temerari dil Giovanni
carsina la matta che teidla cun bucca mesa aviarta co il stemprau scua sur ils tetgs e baghetgs
dall’ucliva.» "8 (Deplazes, 1980, 130). Auch hier erscheint Marlengia sehr kindlich und un-
erfahren. Sie staunt mit offenem Mund iiber das Gewitter, wihrend Giovannis Hand sie strei-
chelt.'9" Als sie erneut sagt, dass sie sich fiirchtet, rit er ihr, die Augen zu schliessen. Es kommt
zum Geschlechtsverkehr, was in der folgenden Formulierung zum Ausdruck kommt: Thre Kor-
per vereinen sich, ohne dass sie den Willen oder die Kraft hat zu widerstehen (ebd. 131). Da-
nach schlafen sie ein.

Einige Tage spiter taucht Gion Flurin endlich auf und erwischt prompt Marlengia beim Flirt
mit Giovanni (ebd. 160f.). Darauthin geht er (ohne Marlengia zu konfrontieren) zu seiner
Mutter Catrina, die ihm von Marlengias Verhiltnis erzihlt, da die Geriichte dariiber sich bereits
im Dorf verbreitet haben (ebd. 163).

Grund fiir die Geriichte ist Giovannis Streit mit einem seiner Mitarbeiter, dem «Tiir-
ken». Dieser macht bereits relativ friih in der Erzdahlung Andeutungen zu einer méglichen Be-
ziehung zwischen Giovanni und Marlengia, was diesem mal gefillt, mal missfillt. Der Tiirke ist
der einzige in der gesamten Erzihlung, der Marlengia als Jungfrau bezeichnet, allerdings nicht
ohne deren Jungfriulichkeit gleich wieder in Frage zu stellen: «Biala purschala, ni silmeins
bunamein, neve. Eisi buca ver forsa?»'%?° (ebd. 94). An dieser Stelle gelingt es Giovanni noch
ruhig zu bleiben. Zu wenig weit fortgeschritten ist seine Beziehung zu Marlengia, zu wenig
konkret ist die Beleidigung. Marlengias Jungfriulichkeit in Frage zu stellen reicht nicht aus als
Provokation, auch wenn es reicht, ihn innerlich wiitend zu machen. Als der Tiirke Marlengia
spiter in der Erzihlung (nach Giovannis und Marlengias Liebesnacht) vor versammeltem
Dorfe als Hure bezeichnet («e bialas pitaunas scutinan quei en bufatgas notgs da mel» 192 ebd.
150), kommt es zur Schligerei und das ganze Dorf weiss danach Bescheid tiber Giovanni und
Marlengia.

Catrinas Urteil geht denn auch in eine dhnliche Richtung, wie das des Tiirken: «biala
tgilutta, mein’en caplutta»1022 (ebd. 163), womit sie im Grunde nichts anderes sagt, als dass
schone Frauen siindhaft sind, dass Marlengia also aufgrund ihres Aussehens gar nicht anders

1018 «Giovannis tollkithne Hand wird immer tollkiihner, liebkost das Midchen [junge Frau], das mit offenem Mund zuhért,
wie das Gewitter iiber die Dicher und Gebiude des Weilers feg» (VC).

1019 Die Allegorie der Hand, die stellvertretend fiir den Mann titig wird, findet sich in einer Zhnlichen Form auch in
der Kurzgeschichte / maun von Elvira Piinchera. Der Text wurde im Jahr 2000 beim Premi Term Bel eingereicht
(Piinchera, 2009). Darin geht es um die sexuelle Misshandlung cines Madchens, wobei der Titer immer nur in Form
einer Hand auftritt, die ihr diese Dinge antut.

1020 «Eine hiibsche Jungfer, oder zumindest beinahe, nicht wahr. Stimmt das vielleicht gar niche?» (VC).

1021 «[U]nd schéne Huren fliistern dies in sanften Honignichten» (VC).

1022 «Je schéner der Hintern, desto weniger sitzt er auf der Kirchenbank» (frei tibersetzt, VC).



400 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm

2
.2.2 Der familiGre Kontext und seine erzdhlerische Funktionalisierung

(S 6 )

konnte, als Gion Flurin zu betriigen. Gion Flurin sagt nichts dazu, kehrt jedoch am nichsten
Morgen in aller Frithe zu seinen Kithen zuriick.

Als Giovanni verletzt wird, ist Marlengia voller Mitgefiihl und beharrt in der ihr eige-
nen Naivitit darauf, ihn besuchen zu gehen, was dann am Ende dazu fihrt, dass sie heraus-
findet, dass Giovanni bereits eine Braut hat. Marlengia bleibt alleine zuriick, denn auch Gion
Flurin meldet sich nicht mehr, auch nicht nach der Alpentladung und nicht einmal «per dir ad

ella il bor»'%3 (Deplazes, 1980, 179).

Marlengia ist stark an der Denkfigur der Jungfrau ausgerichtet und verkorpert durch ihren Cha-
rakter auch einige Stereotype ebendieser Denkfigur (zum Beispiel jenes der Jungfrau in Néten).
Dadurch dass auch ihre Umgebung, das heisst die anderen Figuren (abgesehen von Catrina),
sie als Jungfrau wahrnehmen, entstehen jedoch auch Konflikte. Nimlich genau dann, wenn
sie sich nicht so verhilt, wie man es aufgrund der Idealisierung der Jungfrau vermuten kénnte,
das heisst, wenn sie sich fiir Giovanni zu interessieren beginnt. Die Erzihlung beruht also auf
dem Reiz des Paradoxons der Jungfrau, auf dem Ideal der Jungfraulichkeit und der Zerstorung
derselben.

5.2.2 Der familiare Kontext und seine erzahlerische Funktionalisierung

Anders als der Titel des Romans vermuten lisst, wird die Geschichte Marlengias nicht aus
ihrer Perspektive erzihle. Tatsichlich handelt es sich um eine Erzihlung, in der die omnisziente
Erzihlfigur Wertungen vornimmt oder einordnet und ausserdem — und dies ist fiir das Ver-
standnis der Erzihlung besonders wichtig — immer wieder die Perspektive der einzelnen Pro-
tagonisten und Protagonistinnen einnimmt und die Geschehnisse aus deren Sicht schildert.'%?*
Die Perspektivenwechsel fithren dazu, dass man jeder Figur einmal nahekommt und ihre Be-
weggriinde kennenlernt.

Selbst Giovanni, in seiner Rolle eher der Antagonist in der Erzihlung, wird den Lesen-
den in einigen solchen Momenten nihergebracht, indem gezeigt wird, welche Gefiihle er fiir
Marlengia hegt (ebd. 118) oder welche Fremdenfeindlichkeit ihm entgegengebracht wird (ebd.
119). Die Perspektive ist somit dafir verantwortlich, dass die Charaktere Tiefe und Diversitit
erhalten, dass von gingigen Vorstellungen und Normen abgewichen wird, dass Grenzen und
Dichotomien verwischt werden.

Dass die Darstellung der Figuren dabei nicht vorurteilsfrei sind, zeigt zum Beispiel die
Darstellung des Tiirken. Selbst als die Erzihlung seine Perspektive zeigt, wirkt dieser noch bose
und schadenfroh — er plant Giovanni zu verletzen und es wie einen Unfall aussehen zu lassen.
Es wird jedoch eine Erklirung fiir seine Wut geboten: «Ils Svizzers tegnan tuts cul Talian ed el
ei persuls»w25 (ebd. 96). Er fiihlt sich noch stirker ausgegrenzt als Giovanni, er fithlt sich als
Auslinder zweiter Klasse sozusagen, doppelt diskriminiert, als Auslinder und Muslim.

1023 «[U]m ihr die Meinung zu sagen» (VC).

1024 An zwei Stellen scheint sogar Giachen Laus Ich-Erzihler zu sein. Dies wirkt jedoch sehr willkiirlich und macht
erzihlerisch wenig Sinn, sodass hier ¢her von einem Fehler ausgegangen werden muss (Deplazes, 1980, 71, 137).
Ausserdem erzihlt einmal der Bauleiter in einer Art indirekten Rede in Ich-Form, was ebenfalls vom iiblichen
Erzihlmuster abweicht (ebd. 168). Méglicherweise fehlen hier aber auch cinfach die Anfiihrungszeichen.

1025 «Die Schweizer halten alle zum Italiener und er ist alleine» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 401
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
542.2 Der familiére Kontext und seine erzéhlerische Funktionalisierung

Meistens werden jedoch die Perspektiven von Marlengia, Gion Flurin und ihrer Familienmit-
glieder eingenommen, wobei die Bezichungen dieser Personen zueinander beleuchtet werden.
Dadurch, dass diese Verhiltnisse im Zentrum stehen, entsteht schnell der Eindruck eines Fami-
lienromans, dessen erzihlte Zeit zwar nur ein Jahr dauert und eigentlich einen Ausschnitt aus
dem Leben Marlengias schildert, der aber durch Riickblenden beziehungsweise Erinnerungen
der Eltern auch das Leben der vorherigen Generation thematisiert.

Am deutlichsten zeigt sich die erzihlerische Wirkung der Perspektivenwechsel an der
Figur Catrina. So ist sie neugierig (was als eine typisch weibliche Eigenschaft bezeichnet wird,
jedoch als eine negative) und mischt sich in die Dorfpolitik ein (was auch 1980 fiir Frauen
noch verpént gewesen zu sein scheint, obwohl zu diesem Zeitpunkt praktisch alle Gemeinden
der Surselva das Frauenstimm- und Wahlrecht bereits eingefiihre hatten). Interessant ist die
Wertung ihres Mannes zu diesen Charaktereigenschaften. Wihrend Catrina vom Dorf dafiir
verspottet wird, neugierig und bestimmt zu sein, ist ihr Mann Bistgaun iberzeugt von dem, was

1026 (ebd. 49). Sie sei informiert und wisse, wie

sie sagt: «Marveglia ei enzenna dad intelligenza.»
die Dinge laufen. Er verlisst sich deswegen auf ihr Urteil und tut, was sie sagt, was ihm auch
Spott einbringt (ebd. 51).

Wihrend Catrinas Neugier von ihrem Mann als Zeichen von Intelligenz gewertet wird,
sicht der Erzihler dies anders. In der Beschreibung ihrer Rede vor dem Gemeinderat (wo sie
1027 spricht, ebd. 147), wird sie beispielsweise als verwirrt bezeich-

net, weil sie in ihrem Eifer Personen verwechselt (ebd. 147). Auch wird sie als unbarmherzig

«bunamein per veta duronta»

beschrieben, jagt sie doch ihren Mann zur Bergmesse, obwohl dieser hinkt (ebd. 101), wobei es
ihr am wichtigsten ist, nicht ins Gerede zu kommen. Bistgaun steht in der Wahrnehmung der
anderen Figuren oft als Witzfigur da, der unter der Fuchtel seiner Frau steht.'028

Aus der Perspektive von Gion Flurin und Marlengia erscheinen sowohl Catrina als auch Giachen
Laus als negativ, da diese gegen die Bezichung ihrer Kinder sind. Catrina scheint intrigant,
Giachen Laus verstockt und hart. Die oben genannten Perspektivenwechsel erkliren jedoch,
woher diese Abneigung kommt. So erhalten die Figuren mehr Tiefe, man erfihrt mehr iiber ihre
Entwicklung, und der Status als reine Antagonisten bleibt ihnen erspart.

Barla, Marlengias Mutter und Giachen Laus’ Frau, arbeitete in ihren Jugendjahren im
Unterland, wo sie in einen polnischen Soldaten verliebt war, der mit einem anderen polnischen
Soldaten sogar um sie gekimpft hatte. Aus dieser Liebschaft ist jedoch nichts geworden (ebd.
168) und sie kam nach Hause zuriick. Dort lernte sie Giachen Laus kennen, der zu dieser Zeit
jedoch bei Catrina «a mattauns»'%?? (ebd. 23) ging, oder wie es aus Catrinas Perspektive heisst:
«Ella, la Catrina, fuva stada plirs onns la preferida dil <Barun da Laus), dil giuven gerau Giachen
Laus.» (ebd. 36). Mit dem Auftauchen von Barla war es damit vorbei. Catrina wird von Burschen
in den Fluss geworfen und wird deswegen seither «Catrina dil dutg» genannt (ebd. 22), wobei

1026 «Neugier ist ein Zeichen von Intelligenz» (VC).

1027 «[Flast ein Leben lang» (VC).

1028 Mehr dazu in Kapitel 4.4.2.

1029 «Ir a mattauns» war eine Tradition, bei der die jungen Burschen des Dorfes eines oder mehrere Midchen besuchten
um diesen ihre Aufwartung zu machen und in gewisser Weise um sie zu werben. Das Dicziunari Rumantsch Grischun
tibersetzt «ir a mattauns» auch mit «auf den Kiltgang, zu Hengert gehen, fenstern» (DRG 13/653-667).



402 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.2 Der familidgre Kontext und seine erzéhlerische Funktionalisierung

sie gar vermutet, dass Barla Schuld daran ist. Was damals jedoch wirklich geschehen ist, wird
nie geklirt. Die Geschichte kursiert jedoch auch nach Jahren noch im Dorf und ihr Mann wird
deswegen auch von den anderen verspottet (ebd. 51), womit gezeigt wird, dass die Schande einer
Frau immer auch die Schande ihres Mannes bezichungsweise ihrer Familie ist. Bistgaun diffa-
miert seinen Kontrahenten Giachen Laus im Gegenzug denn auch mit einer Beleidigung seiner
Frau, er nennt sie pulacca (fauler Witz) in Anlehnung an ihren Spitznamen la polacca (die Polin).

Auch wenn Catrina und Giachen Laus sich nicht mégen, so sind sie sich doch in gewis-
sen Dingen erstaunlich einig. Beide sind der Meinung, dass man keine Steine von der Gonda
dils Ners fiir die Lawinenschutzmauer brauchen diirfe (ebd. 147). Und beide méchten nicht,
dass ihre Kinder eine Beziehung beginnen. Sie méchten iiber das Leben ihrer Kinder bestim-
men. Giachen Laus geht sogar so weit, dass er sagt, dass er sich nicht auf seine Frau verlassen
konne, wenn es darum gehe diese Beziechung in die Schranken zu verweisen, jedoch sehr wohl
auf Catrina (ebd. 22), womit er gar nicht so unrecht hat.

Wihrend Catrina bereits zu Beginn der Beziehung Gion Flurin und Marlengia hinterherspioniert
und die Romanze auch zu unterbinden versuchrt, freut sich Barla nicht nur iiber die sich anbah-
nende Beziehung der beiden, sondern auch iiber den Flirt zwischen ihrer Tochter und Giovanni:

Che la feglia plascheva era al Talian, rendeva alla mumma ina certa luschezia e segirezia.
Era ad ella fageva ei bein da sentir ina ga ni l'autra ina renconuschientscha. Dapi ch’ella
fuva maridada veva ella giu plitost mo da survir che da retscheiver. Schilunsch vess ella
saviu dir senz’auter gie tier ina maridaglia dalla Marlengia cul Giovanni, Talian vi ni

Talian neu'*3° (Deplazes, 1980, 114).

In der Reflexion der Mutter zeigt sich hier das Bediirfnis nach Anerkennung, das sie in ihrem
Leben als Ehefrau und Mutter nicht bekommt und welches sie nun in gewisser Weise durch
ihre Tochter bekommen will. Es gefillt ihr, macht sie stolz, dass ihre Tochter dem Giovanni ge-
fille, der auch ihr, der Mutter gefillt. Deswegen billigt sie den Flirt der beiden. Auf der anderen
Seite fiirchtet sie, dadurch ihre Tochter zu verlieren, da sie mit Giovanni nach Italien gehen
konnte (ebd. 114). Deswegen wire ihr eigentlich eine Heirat mit Gion Flurin lieber, und und
so fragt sie ihre Tochter auch immer wieder versteckt nach dieser Beziehung, zum Beispiel in-
dem sie der Tochter vorschligt eine andere Bluse zu tragen. Sie weiss, dass diese immer die rote
Bluse trigt, damit Gion Flurin sie vom Maiensiss aus beobachten kann. Aus ihrer Antwort (sie
mochte die Bluse tragen) erfihrt sie dann, dass Gion Flurin ihr trotz Giovanni noch wichtig
ist (ebd. 114). Die Bezichung zu Giovanni schitzt sie als Spiel ein — «Che la Marlengia capeva
da far termag] cul Talian sco il gategl cun la rucla da caltscheuls en stiva caulda, rendeva era la
mumma in smiul cuntenza e ventireivla»'%3' (ebd. 114) — wobei sie dies vor allem freut, weil

1030 «Dass die Tochter dem Italiener gefiel, machte die Mutrer stolz und gab ihr eine gewisse Sicherheit. Auch ihr tat es
gut, das eine oder andere Mal eine Anerkennung zu erhalten. Seit sie verheiratet war, hatte sie vor allem zu dienen statt
zu empfangen. Deswegen hitte sie ohne Weiteres Ja sagen kénnen zu einer Ehe zwischen Marlengia und Giovanni,
Italiener hin oder her» (VC).

1031 «Dass Marlengia mit dem Italiener zu spielen wusste, wie ein Kitzchen mit dem Wollkniuel in der warmen Stube,
verschaffte der Mutter ein bisschen Zufriedenheir und Gliick» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 403
2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
2.2 Der familiGre Kontext und seine erzdhlerische Funktionalisierung

-CHUIU'I

sie denkt, ihre Tochter habe die Sache in der Hand. In ihrer Vorstellung spielt Marlengia mit
Giovanni und nicht umgekehrt. Erst gegen Ende des Buches wird klar, wie sehr sie ihren eige-
nen Charakter in den ihrer Tochter hineinliest, nimlich, als sie {iber ihre eigenen Erfahrungen

als junges Midchen nachdenkt:

E tgei veva ella fatg auter che ris cun quella schuldada internada che veva ina egliada
schi tentativa e fuva schi engrazieivla per mintga segn da simpatia, era sch’el era aunc
schi pigns. Siu instinct da matta giuvna e spir giabez veva beingleiti sentiu tgei ch’in
vestgiu provocativ, in tgierp lingier ed ina egliada sbrinzlonta pudevan effectuar. Ella
gudeva da viver enamiez quei mund da sbrenzlas, nua ch’ei ardeva sco stgeinas e schlup-
pegiava sco en in fuorn'®®? (Deplazes, 1980, 168).

Die junge Barla wird als Femme fatale dargestellt. Es wird beschrieben, wie sie ihre Sexualitit
und ihre weiblichen Reize nutzte, um mit den Minnern zu spielen. Ihr «instinct da matta
giuvna» habe ihr gezeigt, wie sie mit diesen umzugehen habe. Es wird also impliziert, dass junge
Frauen in ihrem Kern verfithrerisch sind, dass es zu ihrem Charakter gehért, so zu sein und
dass sie es auch geniessen. Barlas Geschichte geht jedoch nicht gut aus. Die Soldaten kimpfen
gegeneinander und sie muss nach Hause zuriickkehren, wo sie Giachen Laus heiratet und nun
eben dieses Leben fiihrt, in dem sie wenig Anerkennung und Liebe erfihrt und viel arbeiten
muss. Trost findet sie in der Religion, im Dorf gilt sie als sehr fromm. Barla ist also eine Art
geliuterte Femme fatale.

Durch ihre Tochter sieht Barla nun jedoch die Chance, noch einmal ein wenig von die-
sem Glanz und den Funken ihrer Jugend zu erleben, weswegen sie die Beziehung ihrer Tochter
zu Giovanni gewissermassen gutheisst. Ja, bisweilen férdert sie sie sogar, auch wenn sie nicht
immer begeistert davon ist. So ist sie es, die als erste nachgibt, als Marlengia Giovanni aufneh-
men will (ebd. 62). Spiter dann geht sie am Abend des Gewitters zu Bett und lisst ihre Tochter
alleine mit Giovanni zuriick, woraufhin dieser Marlengia ins Bett bringt, wihrend sie sich an
ihn lehnt, als wire er ihre Mutter (ebd. 129) — eine Formulierung, die die Verkniipfung der
miitterlichen Verantwortung fiir das danach Kommende gewissermassen bereits vorwegnimmyt.

In diesem Punkt zeigen sich denn auch Parallelen zur Darstellung der Mutter-Tochter-Bezie-
hung in den biirgerlichen Familiendramen des 18. Jahrhunderts'®*®:

1032 «Wias hatte sie anderes getan, als cin bisschen mit den internierten Soldaten zu lachen, die so verlockende Blicke hatten
und so dankbar waren fiir jede noch so kleine Sympathiebekundung. Ihr jungmidchenhatter, spitzbiibischer Instinkt
hatte schnell gemerkt, was ein provokatives Kleid, ein geschmeidiger Kérper und ein funkelnder Blick bewirken
konnten. Sie genoss es inmitten dieser Welt voller Funken, wo es brannte wie Feuerholz und knisterte wie in einem
Ofen» (VC).

1033 Ein Beispiel dafiir wire das Drama Emilia Galotti von Gotthold Ephraim Lessing (Lessing, 1971, erstmals aufgefiihre
1772), wobei die Protagonistin Emilia Galotti ganz eindeutig der Denkfigur der Jungfrau zugeordnet werden kann.
Diese lasst sich am Ende sogar von ihrem Vater téten, um den Status der Jungfriulichkeit und somit ihre Unschuld und
Moral behalten zu kénnen. Bezeichnend ist hierbei, dass sie nicht nur vor der miannlichen Sexualitit in den Tod flieht,
sondern auch vor der eigenen erwachenden weiblichen Sexualitit (Ter-Nedden, 2016, V. 313f.).



404 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm

2
2.2 Der familidre Kontext und seine erzdhlerische Funktionalisierung

.CnUTO'I

Sie [die Mutter, VC] wird meist negativ gezeichnet und am Schicksal der Tochter als
mitschuldig dargestellt. Die Tochter wird verfithrt, weil die Mutter dumm, naiv und
leichtgliubig die Gefahr, der die Tochter ausgesetzt ist, nicht sieht und sie ihrem Unter-
gang entgegentreibt. Sie ist selber eine verfithrbare Frau, die durch ihre Tochter die
Jugend noch einmal erlebt. Sie ist beeindruckt von dem Glanz und der Herrlichkeit
des jungen Herren, der sich fiir die Tochter interessiert, und hofft auf eine «gute Partie>

fiir sie (Wallach, 1993, 54).

Das Muster ist sehr dhnlich, obwohl Barla nicht derart negativ gezeichnet wird, wie die hier be-
schriebenen Miitter, die Schuld sind, weil sie ihre Tochter verleiten und in verwerflicher Weise
fremdbestimmen.

Ahnlich wie in diesen Werken ist jedoch auch Marlengia (anders als ihre Mutter Barla
in ihrer Jugend) bisweilen erstaunlich naiv. Ein kérperliches Bewusstsein wird aus Marlengias
Sicht nie geschildert, im Gegenteil wird sie in den betreffenden Szenen als sehr unschuldig, naiv
und unbedarft dargestellt. Gerade in Bezug auf Giovanni zeigt sie sich dusserst passiv und kind-
lich. Abgesehen von den Blumen, die sie ihm ganz zu Beginn ins Zimmer stellt, und einigen
schiichternen Blicken geht kaum eine Avance von ihr aus. Sogar das Backen des Zoptfes ist in
gewisser Weise fremdbestimmt, weil sie dies ja aus einem schlechtem Gewissen ihm gegeniiber
tut (Deplazes, 1980, 125).

Umso mehr wird in Marlengia die Schicksalshaftigkeit der Geschehnisse betont, indem
sie als sich wiederholende Prozesse beschrieben werden. Die Ahnlichkeiten zwischen Mutter
und Tochter werden immer wieder unterstrichen, im Negativen wie im Positiven. Die beiden
treten oft gemeinsam auf, tun das gleiche, handeln gleich. Sie beten, sind religiés und aber-
gliubisch (ebd. 15f.), sie reagieren aufgeregt auf Neues (ebd. 70) und emotional als Giovanni
sich verletzt (ebd. 173). Marlengia iibernimmt Arbeiten ihrer Mutter oder erledigt sie wie ihre
Mutter dies tut, zum Beispiel bringt sie immer die schonsten Blumen zum Altar der Heiligen
(ebd. 122). Folgerichtig wird Marlengia von Catrina als «Polacca pintga» bezeichnet (ebd. 38),
wihrend Gion Flurin, der zu Marlengias Vater Giachen Laus kein gutes Verhiltnis hat, denkt:
«La Marlengia ei ina autra, empau sco sia mumma, lomma e bunatscha. Mo enzatgei malguess
ha ella tuttina artau dil Giachen Laus»'%%* (ebd. 28). Aus Gion Flurins Sicht kommt Marlengias
Charakterzug der Unbestindigkeit nicht von ihrer Mutter, sondern von ihrem Vater. Hier un-
terscheidet sich die familidre Darstellung denn auch von der des biirgerlichen Trauerspiels, wo
der Vater meist die Moral des aufgeklirten Biirgertums reprisentiert und als ginzlich positives
Gegenstiick zur unverniinftigen Mutter steht.'0%

1034 «Marlengia ist anders, ein bisschen wie ihre Mutter, weich und lieb. Aber etwas Unbestindiges hat sie trotzdem von
Giachen Laus geerbt» (VC).

1035 «Wihrend die Mutter als ihrer Rolle nicht gewachsen dargestellt wird, wird die des Vaters beinahe tiberlebensgross.
Er wird nicht nur als ein traditioneller Patriarch gezeigt, der wachsam ist und sein Haus streng regiert, sondern er
erscheint auch als liebevoller Vater, der trotz seiner rauhen Art sehr auf das Wohl und die wahre Gliickseligkeit der
Tochter bedacht ist. Er steht der Tochter viel niher als die Mutter. Oft ist er ein wohlmeinender Polterer und iiberhaupt
nicht dumm und naiv. Uberall wittert er Gefahr fiir die Tochter, und sein Zorn und seine Trauer iiber das Ungliick und
die Zerstorung der Tochter sind iiberwiltigend. Die Mutter dagegen wird von solchen tiefen Gefiihlen ausgeschlossen.
Wenn das Unbheil iiber die Tochter hereinbricht und der letzte Vorhang fillt, ist sie nicht mehr da» (Wallach, 1993, 54).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 405
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5:2.3 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitdt

Wenn Gion Flurin in Marlengias Charakter eine Unbestindigkeit ausmacht, kann dies
ohne Zweifel bereits als Ankiindigung eines méglichen Scheiterns oder zumindest eines Pro-
blems in der Beziehung gewertet werden. Mit dem Bezug auf den Vater wird angedeutet, dass
ein boser Ausgang der Beziehung bereits in Marlengias Genen angelegt sein konnte. Gleichzeitig
scheint auch die familidre Konstellation gegen die Beziehung zu sprechen. Dass verfeindete Fa-
milien nie eine gute Ausgangslage fiir eine Liebesbeziehung sind, wurde in der Literatur bereits
hinlinglich dargestellt — das prominenteste Beispiel dafiir ist wohl das Paar Romeo und Julia.

Erzihlerisch dient die Darstellung der Familiengeschichte und der Beziehung der einzelnen
Familienmitglieder untereinander respektive deren Sicht aufeinander dazu, eine Unabwendbar-
keit des Geschehens zu suggerieren sowie die Einflussméglichkeiten der Einzelpersonen zu mi-
nimieren, da deren Handlungen in einer derartigen Verstrickung aus vergangenen Ereignissen
und immer noch prisenten Gefiithlen gar nicht ins Gewicht fallen kénnen.

5.2.3 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitat

Davon ausgehend, dass die Protagonistin des Werkes eine junge Frau, eine Adoleszente ist, die
sich in einer Phase befindet, deren fundamentale Entwicklungsaufgabe die Ausbildung eines
autonomen Selbst ist, soll an dieser Stelle auch der Stand von Marlengias Individuation fest-
gestellt und analysiert werden, ob dieser im Verlauf der Erzihlung fortschreitet. Dazu gehoren
der Status der Elternligatur, erste sexuelle und romantische Erfahrungen, die Entwicklung von
Interessen und Fihigkeiten sowie die gesellschaftliche Positionierung (Nogal, 2014, 20, 32).
Dabei stellt sich gerade in Bezug auf die Elternligatur die Frage, inwiefern Marlengia bereits ein
von ihren Eltern unabhingiges Selbst entwickelt hat, respektive inwiefern ihre Handlungen als
fremd- bezichungsweise selbstbestimmt eingestuft werden konnen.

Auf den ersten Blick scheint sich Marlengia stark an ihrer Mutter zu orientieren. In der
ersten Szene wird gezeigt, dass ihr deren Meinung wichtig ist. Sie ibernimmt beispielsweise die
Wertung der Mutter, indem sie das Auftauchen der Spinne ebenfalls als béses Omen einschitzt.
Sie wendet sich mit ihrer Sorge auch an ihren Vater, der dies anders sieht, jedoch glaubt sie ihm
nicht so richtig. Und da gleich darauf die Lawine kommt, scheint sich die Deutung der Mutter
auch zu bestitigen (Deplazes, 1980, 13ff.).

Im darauffolgenden Sommer (ein Kapitel weiter) erscheint Marlengia jedoch schon
etwas freier: Auf Gion Flurins Frage, was ihre Eltern denken, wenn sie bei ihm ist, erwidert sie:
«Lezs? Els san che jeu sun cheu tier tei. Schizun il bab che veva tochen ussa da tulanar pervia
da sia Plaunca biala e sai jeu tgei, el ha satrau la tecca ella nevada digl unviern vargau.»'%%®
(Deplazes, 1980, 33). Das «Lezs?» zeigt eine gewisse Lockerheit dem Thema gegeniiber. Es
klingt, als sei ihr nicht wichtig, was die Eltern denken. Gleichzeitig ist ihr die Meinung der
Eltern aber doch so wichtig, dass es ihr auffillt, wenn der Vater sich nicht mehr negativ dussert.

Tatsichlich orientiert sich Marlengia bewusst weder an ihrer Mutter noch an ihrem
Vater, wenn es um ihre romantischen Beziehungen geht. Sie denkt nie etwas wie: «Mein Vater
mag Gion Flurin nicht, also treffe ich ihn / treffe ich ihn nicht». Sie verheimlicht allerdings ihre

1036 «Die? Die wissen, dass ich hier bei dir bin. Sogar Vater, der bis jetzt immer wegen seiner schénen Plaunca und was weiss
ich rumgemeckert hat, hat seine Kritteleien im Schnee des letzten Winters vergraben» (VC).



406

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5:2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.3 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitdt

Gefiihle fur Giovanni vor ihren Eltern. So fragt sie sich, was ihre Mutter sagen wiirde, wenn
sie wiisste, dass sie einen Zopf fiir Giovanni backe. Sie denkt ausserdem, dass ihre Mutter nicht
weiss, dass sie die rote Bluse fiir Gion Flurin trigt.

Durch den Perspektivenwechsel erfihrt man aber wie bereits festgestellt, dass sie Mut-
ter sehr wohl dariiber Bescheid weiss, ja dass sie dieses Wissen sogar als eine Art Barometer fiir
die Gefiihle ihrer Tochter nutzt, namentlich um herauszufinden, ob Marlengia noch an Gion
Flurin denkt, obwohl sie mit Giovanni flirtet.

Wie oben bereits gesagt wurde, befeuert die Mutter die Beziehungen ihrer Tochter eher,
als dass sie diese behindern wiirde. Jedoch erscheint auch der Vater angesichts seiner eher zu-
riickhaltenden Einstellung gegeniiber Neuerungen erstaunlich locker in Bezug auf voreheliche
Bezichungen: «Ins uorla buca per mintga cagna ed aunc ditg buca mintga betsch dar letg.»"*%’
(Deplazes, 1980, 22). Es scheint also fiir ihn in Ordnung zu sein, dass seine Tochter Kiisse mit
Minnern austauscht, die sie danach nicht heiratet. Die Vorstellung beruhigt ihn gar: Es ist ihm
lieber, seine Tochter erlebt ein paar romantische Abenteuer, als dass sie gleich den Erstbesten (in
diesem Fall Gion Flurin) heiratet. Hier spielt mit hinein, dass er Gion Flurin nicht mag und er
vor allem deswegen gegen eine Hochzeit und fiir ein paar Experimente seiner Tochter ist.

Dass Marlengia grundsitzlich fiir amurése Erfahrungen bereit ist, lisst sich nicht nur
daran ablesen, dass sie die Moglichkeit nutzt, mit Gion Flurin und spiter mit Giovanni allein
zu sein. [hre sexuelle Bereitschaft wird auch durch ihre Kleidung symbolisiert: Wegen der Bluse
wird sie von Gion Flurin auch als eine «negla flurenta el funs verd»'9%8 (ebd. 154) bezeichnet,
wenn er sie vom Maiensiss aus beobachtet. Wenn sie die Bluse trigt, weiss er, dass sie an ihn
denkt. Dass die Bluse rot ist, ist insofern von Bedeutung, als dass dies die Farbe der Leidenschaft
und Liebe ist. Gleichzeitig ist Rot aber auch die Farbe von Blut, von Leben. Das Erbliithen in
der Farbe Rot kénnte also — wie Gion Flurin vom Maiensiss aus ganz richtig feststellt — das
Erblithen des Midchens, das Erwachen der Sexualitit oder etwas expliziter: den Wandel des
midchenhaften Kérpers zum Korper der Frau durch das Auftreten der Menstruation (Blut)
symbolisieren. Die Nelke ist derweil Symbol fiir Liebe Unschuld und Jungfriulichkeit (Pisarek,
2018, 29) aber auch fiir das Verlébnis und dessen Schutz (Pisarek, 2018, 31). Die nelkenrote
Bluse steht somit auch fiir den Fortbestand der Beziehung zwischen Marlengia und Gion Flurin,
denn solange Marlengia sie trigt, denkt sie an Gion Flurin. Im Mittelalter war die Nelke ausser-
dem als Aphrodisiakum bekannt — womit sich auch in der Symbolik der Pflanze das Paradoxon

der Denkfigur Jungfrau zeigt.

Grundsitzlich kann festgestellt werden, dass Marlengias Eltern ihr einige Freiheiten lassen (re-
spektive beide Augen zudriicken), sich auszuprobieren und ihr so auch die Méglichkeit geben,
sich nach und nach von ihnen zu lésen. Marlengia selbst nutzt diese Freiheiten insofern, als
dass sie romantische Beziehungen einzugehen beginnt. Sie handelt jedoch nur ein einziges Mal
aktiv gegen den Willen der Eltern, nimlich als sie sich entscheidet, Giovanni im Kranken-
haus zu besuchen. Interessant an dieser Sequenz ist vor allem, dass sich Eltern und Tochter
hier komplett auf Augenhshe begegnen. Die Eltern verbieten Marlengia den Besuch nicht mit

1037 «Man heult nicht jeder Kleinigkeit nach und lingst nicht jeder Kuss endet mit einer Ehe» (VC).
1038 «[E]ine blithende Nelke auf griinem Grund» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 407
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.3 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitdt

einem Machtwort oder Ultimatum. Sie versuchen mit ihr zu reden und sie mit Argumenten zu
tiberzeugen, noch etwas zu warten. Sie respektieren sie also als erwachsene Person, indem sie
ihr die Fihigkeit zugestehen, auf Argumente und Vernunft zu reagieren. Andererseits sprechen
sie ihr die Fihigkeit ab, in Giovannis Gegenwart ruhig zu bleiben, womit sie ihr den Status als
erwachsene Person gleich ein Stiick weit wieder absprechen:

Sch’ella mondi giu Cuera e fetschi aschia von il Giovanni, seigi quei per lez aunc bia
pli grev. Ins stoppi num da Diu ussa prender la caussa sco ella seigi. La finfinala in agen
seigi ei buc ...

Cun quei eis ei stau dau fiug dil tuttafatg. La Marlengia era buca da tener a casa pli.
Ella sappi era seprender ensemen, cura ch’ei seigi necessari. Mo il Giovanni seigi resch
persuls e drovi ella en tala situaziun, ins sappi cumprender, tgei che quei seigi, esser schi
giuvens e piarder ina comba. Ei seigi gie bunamein da sesfar mo da patertgar.

Lautra damaun eis ella ida sco in fem'° (Deplazes, 1980, 175).

Marlengias unmittelbare Reaktion zeigt denn auch, dass die Eltern an dieser Stelle ihren Stolz
verletzt haben. Sie habe ihre Emotionen sehr wohl unter Kontrolle, wenn dies nétig sei, so ihre
Meinung. Sie grenzt sich klar von der Einschitzung ihrer Eltern ab, ist sich ihrer selbst bewusst
und sicher. Sie ist iberzeugt, in der (rauen und traurigen) Welt bestehen zu kénnen.

Doch nicht nur das: Spitestens an dieser Stelle wird klar, dass Marlengia sich ein eigenes Wert-
und Moralsystem zurechtgelegt hat. Als die Eltern sagen, Giovanni sei schliesslich keiner der
ihren, gibt dies den Ausschlag fiir Marlengias Rebellion und Ungehorsam. Sie widerspricht
dieser Einschdtzung klar und vehement. Fiir sie ist nicht entscheidend, woher Giovanni kommt,
sondern dass er ein Mensch in einer schwierigen Situation ist, und darum ihre Unterstiitzung
braucht. Wenn sie zu Beginn noch den Diskurs von Vater («Jester ei jester e basta.»,'**? ebd. 63)
und Mutter («ella [senuspeva] zaco da ver glieud jastra en casa'%¥, ebd. 63) reproduziert («igl
jester mava tier nuot ad ella»'°%2 ebd. 66) hat, so hat sie sich nun von deren Wertsystem, ja
sogar vom generellen Normsystem der dorflichen Gesellschaft getrennt und ihre eigenen Werte
formuliert. So durchliuft sie verschiedene Phasen der Entwicklung, in denen sie auch die kul-
turellen Unterschiede zwischen ihren Eltern und Giovanni reflektiert und Vor- und Nachteile
beider gegeneinander abwigt (ebd. 125f.). Dabei scheint Giovanni in gewisser Weise auch fiir
die Werte der 68er-Bewegung, fiir die sexuellen Revolution zu stehen, wenn er sagt:

1039 «Wenn sie nach Chur gehe und sich so vor Giovanni verhalte, sei es fiir ihn noch viel schwieriger. Man miisse die Sache
nun in Gottes Namen so nehmen wie sie sei. Er sei schliesslich keiner der ihren ...
Dies hatte das Feuer komplett entfacht. Marlengia war nicht mehr zu halten. Sie kénne sich auch zusammennehmen,
wenn es ndtig sei. Aber Giovanni sei ganz alleine und brauche sie in dieser Situation, man miisse doch verstehen,
wie das sei, so jung zu sein und ein Bein zu verlieren. Es breche einem schon beim Gedanken beinahe das Herz.
Am nichsten Morgen war sie auf und davon» (VC).

1040 «Fremd ist fremd und fertig» (VC).

1041 «[S]ie [striubte] sich irgendwie dagegen, Fremde im Haus zu haben» (VC).

1042 «[D]er Fremde ging sie nichts an» (VC).



408

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.8 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitdt

Las mattauns seigien sco las fluras, omisduas hagi il Segner fatg per che ins selegri
giudlunder e datgi dad ellas, era sch’ellas seigien en in auter curtgin ni sut in auter tetg.
Ei fussi bia meglier sin quest mund, sche tut vessi bugen in I'auter enstagl dad esser schi

pigns e stretgs'©** (Deplazes, 1980, 126).

Marlengia kommt zum Schluss, dass Giovanni recht hat, «ilmeins empau, in tec» 9% (ebd.
126). Es gefille ihr, dass Giovanni sagt, was er denkt und fiihlt, anders als ihr Vater und Gion
Flurin (ebd. 126). Die Tabus und die Zugeknépftheit aus der alten Zeit sagen ihr nicht zu.

So wie Marlengia also im Verlauf der Erzihlung ein von ihren Eltern relativ unabhén-
giges Wertsystem entwickelt, so verindern sich auch ihre Triume fiir die Zukunft. Zunichst
richten sich diese vor allem auf das elterliche Haus respektive auf den Hof ihres Vaters. Zu-
mindest zu Beginn des Werkes richten sich ihre Gedanken auf die biuerliche Arbeit, wobei sie
allerdings eher an Gion Flurin denkt als an sich selbst. Dieser konnte bei ihrem oder seinem
Vater arbeiten (und so nicht mehr auf die Alp gehen, sondern bei ihr im Tal bleiben, so ihre
Vorstellung, ebd. 34). Es wird impliziert, dass Marlengia an seiner Seite Bauerin werden konnte,
was spiter durch die Wiinsche des Vaters, der in ihr beziehungsweise ihrem Ehemann seine
Nachfolge sieht, noch konkretisiert wird.

Als Marlengia jedoch mit ihrem Bruder einmal den Jahrmarkt in Chur besucht, wird
klar, dass sie noch andere Wiinsche hegt. Dort trifft sie auf eine Zigeunerin, die ihr aus der
Hand liest und sagt: «Cletg e ventira lontana ella carezia» 1°%° (ebd. 84).

Die Episode wird grosstenteils aus Sicht Gion Flurins erzihlt, auf den es wirke, als
wiren diese Wiinsche erst durch den Jahrmarktbesuch geweckt wurden. Fiir ihn sind sie eine
Bedrohung seiner Beziehung zu Marlengia, womit einmal mehr aus Gion Flurins Perspektive —
die «gefihrlichen> Einfliisse der Stadt, der Moderne und der Fremde aber auch seine Angst
bezichungsweise sein Aberglaube gezeigt werden. So nennt er die Zigeunerin eine Hexe, die
Marlengia die Neugier «eingeimpft» habe:

Il Gion Flurin ha sentiu bein avunda che la stria zagrendra ha mess la spina dalla
marveglia ella carn da sia Marlengia. Igl emprem cura ch’ella era turnada fuva ella sco
semidada e tschintschava mo pli da Cuera. El ha bunamein stuiu sevilar in tec tochen
ch’ella ha calau.

Plaunet eis ella secumadada.

Mo la marveglia tgei ch’ei detti dado la seiv, lezza ei restada'®*® (Deplazes, 1980, 84f.).

1043 «Die jungen Frauen seien wie Blumen, beides habe Gott gemacht, um sich daran zu erfreuen und sie zu beachten,
auch wenn sie in einem anderen Garten oder unter einem anderen Dach stiinden. Es wiire viel besser auf dieser Welt,
wenn alle einander lieb hitten, anstatt so kleinlich und engherzig zu sein» (VC).

1044 «[Z]umindest ein wenig, ein bisschen» (VC).

1045 «Fernes Gliick und Wohlergehen in der Liebe» (VC).

1046 «Gion Flurin spiirte gut genug, dass die Zigeunerhexe den Spiessen der Negier ins Fleisch seiner Marlengia gesteckt
hatte. Als sie aus zuriickgekommen war, war sie ganz verindert und sprach nur noch von Chur. Er musste beinahe mit
ein bisschen ihr schimpfen, damit sie aufhérte. Langsam hat sie sich dann beruhigt. Nur die Neugier darauf, was es
ausserhalb des Zaunes noch gibt, war geblieben» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 409
6.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.3 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitat

Gion Flurin setzt Marlengias Schwirmereien deswegen durch «sevilar, «schimpfen» ein Ende.
Das Wort ist nicht zufillig gewihlt. Auch hier wird Marlengias Kindlichkeit betont und damit
Gion Flurins Sichtweise auf sie. Er nimmt sie nicht ernst. Sie ist fiir ihn ein Kind, emotional,
manchmal neugierig, das man vor fremden Einflissen schiitzen und auch mal zurechtweisen
muss. Gleichzeitig scheint er Angst vor ihr und ihren Triumen zu haben,'o%
anders als Marlengia — solche nicht zu haben scheint und somit auch nicht wirklich zu einer
Entwicklung fihig scheint.

Die Ambivalenz zwischen dem Wunsch nach Verinderung und der Angst vor derselben
spiegelt sich auch stilistisch wider: Wiahrend der Jahrmarktepisode wechselt die Perspektive
mehrmals zwischen Marlengia und Gion Flurin hin und her, so auch im obigen Zitat. Dadurch,
dass die verschiedenen Sichtweisen der beiden gegeneinander gestellt werden, werden die Unter-

gerade weil er —

schiede zwischen den beiden Figuren deutlicher kontrastiert.

Gion Flurin gelingt es am Ende nicht, Marlengias Neugier auszuldschen, die Neugier auf das
Gliick und die Liebe in (oder aus?) der Ferne. Moglicherweise ist es denn auch diese Neugier,
die Marlengia dazu verleitet, die Beziehung mit Giovanni einzugehen. Bedenkt man jedoch,
dass sie bereits ganz zu Beginn der Erzihlung von Gion Flurin als neugierig bezeichnet wurde,
muss an dieser Stelle angemerkt werden, dass ihr diese Neugier wohl nicht von der «stria ze-
grendra» eingeimpft, sondern héchstens durch diese bekriftigt wurde. Dies ist insofern von Be-
deutung, als dass diese Neugier ein immanenter Bestandteil von Marlengias Charakter ist, einer
der sie antreibt, sich neuen und anderen Dingen zuzuwenden, und nicht etwa ein boser Fluch,
der ihr von aussen auferlegt wurde.

Ihre Neugier ist es denn auch, die Marlengia offen und selbstbestimmt, bisweilen auch
(auf kindliche Weise) mutig wirken lisst: Sie besucht Gion Flurin auf dem Maiensiss, was ihre
Idee war. Auch schafft sie es, ihn zum lingeren Verweilen zu bewegen, als dieser schon lingst
wieder arbeiten will. Dies mit den Worten: «Buca fai ir mei — jeu mon buc» 1048 (Deplazes, 1980,
32), womit sie ihm eigentlich mitteilt, dass sie nicht gehen wiirde, selbst wenn er sie wegschi-
cken wiirde.

Dieses Verhalten legt sie immer dann an den Tag, wenn sie in der Rolle der Kindfrau
ist, wobei sie bei Gion Flurin selbstbewusster zu sein scheint als bei ihrem Flirt mit Giovanni,
dem sie mit grosserer Naivitdt entgegentritt. Die Szenen, in denen sie mit einem Reh vergli-
chen wird, sind denn auch jene, in denen sie vergleichsweise naiv und kindlich und gleichzeitig
verfiihrerisch ist (siche zum Beispiel ebd. 91). So ist das Reh sowohl Opfer als auch Verfiihrer:
«Rehe fiihren und verfiihren einen dorthin, wo Wandlung geschehen kann; besonders gern an
den Markierungspunkt im Entwicklungsprozess des Erwachsenwerdens, so bei Erfahrungen
erster Sexualitit» (Zerling, 2012, 248).

Wihrend sie gut zu wissen scheint, was sie mit Gion Flurin macht, zumindest ab dem
Moment, da die Beziehung beginnt (Deplazes, 1980, 28ff.), scheint ihr nicht bewusst zu sein,
dass sie mit Giovanni flirtet, geschweige denn, dass sie diesem gegeniiber Gefiihle entwickelt
haben konnte. Sie ist verfithrerisch wie das Reh, aber eben auf unbewusste Weise. So ist es denn

1047 Gion Flurin scheint generell Angst mit Gewalt zu unterdriicken, was man auch in der Szene sieht, wo Marlengia
Schauergeschichten erzihlt und er ihr den Mund zuhilt, um sie zum Schweigen zu bringen (ebd. 32).
1048 «Zwing mich nicht zu gehen — ich gehe nicht» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.3 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitét

410

auch Giovanni, von dem die ganze Initiative fiir Marlengias erste sexuelle Erfahrungen aus-
geht (siehe oben). De facto wird Marlengia die Tiefe ihrer Gefiihle fiir Giovanni erst bewusst,
nachdem er sich verletzt hat und sie sich Sorgen um ihn macht («Pér ussa senta ella tgei ch’il
Giovanni muntava» ', ebd. 172), also auch erst einige Zeit nachdem die beiden bereits mit-
einander geschlafen haben.

Dies spricht dafiir, dass sie das sexuelle Erlebnis, ihre erste sexuelle Erfahrung, die sie
mit Giovanni gemacht hat, zumindest zeitweise verdringt. Sie wacht am Morgen danach aus
einem Albtraum auf und ist sehr verwirrt, scheint sich erst nicht zu erinnern. Als sie sich dann
beruhigt hat, stellt sie fest, dass Giovanni neben ihr schlift, und sie frage sich, wie er so ruhig
schlafen kann, als wire nichts passiert (ebd. 131). Die vergangenen Ereignisse und die Gewich-
tigkeit derselben fiir ihre Zukunft scheinen ihr also bewusst zu werden — sie erwartet zumindest
von Giovanni eine Verinderung in Bezug auf das, was passiert ist. Gleichzeitig ergeht sie sich
aber weder in Reue noch in Schuldgefiihlen. «Tgei vul ins far.»"®? (ebd. 131), fragt sie sich
ganz pragmatisch. Sie betrachtet ihn in Ruhe und sagt dann zu ihm: «Giovanni, miu car, ti stos
ir ussa. Ei catscha dis, ed oz ei la mumma marveglia sco mai» %' (ebd. 132). Sie méchte nicht,
dass ihre Mutter ihn in ihrem Zimmer erwischt, ist sie ihm aber auch nicht bése. Sie scheint ihn
nicht fiir das Geschehene verantwortlich zu machen, was entweder fiir ein Gefiihl der Eigen-
verantwortung seitens Marlengia spricht oder aber fiir eine Art Ergebenheit, eine Akzeptanz der
Ereignisse als schicksalshaft und gegeben. Letzteres erscheint aufgrund der Aussage «Tgei vul
ins far.» plausibler.

Danach macht Marlengia weiter, als wire nichts geschehen, hofft jedoch, dass Gion
Flurin nicht auftauchen moge, weder an diesem Tag noch am nichsten, weil sie so verwirrt
ist (ebd. 133). Giovanni schenkt ihr noch mehr Aufmerksamkeit als sonst, was sie jedoch nur
hinter dem Riicken ihrer Eltern toleriert (ebd. 133). Sie scheint unschliissig, nicht fihig eine
Entscheidung zu treffen. Als Gion Flurin auftaucht, nimmt er ihr einen ersten Teil der Ent-

scheidung ab, indem er kurzerhand wieder auf die Alp flieht (ebd. 164).

In dem Moment also, in dem Marlengia ihre erste wirklich selbstbestimmte Entscheidung trifft,
nimlich zu Giovanni zu halten, diesen im Spital zu besuchen und somit ihre Gefiihle fur ihn
offenzulegen, hat sie eigentlich keine anderen Optionen mehr. Im Krankenhaus muss sie aber
feststellen, dass bereits eine junge Frau bei Giovanni ist — seine Verlobte. IThre erste aktive Hand-
lung als selbstbestimmte Erwachsene fithrt zur Enttduschung. Marlengia fliecht aus dem Kran-
kenhaus. Nach einer Nacht im Hotel reflektiert sie iiber die Ereignisse und ihre Moglichkei-
ten. Dass die von ihr selbst getroffene Entscheidung in einem Debakel endet, setzt Marlengias
personlicher Entwicklung ein jahes Ende. Plotzlich steht sie wieder am Anfang. Sie sieht sich
zuriickversetzt in die Zeit als junges Midchen, als sie in einem Schneesturm feststeckte und die-
sem ausgeliefert war. Damals wollte sie jedoch nicht aufgeben, rief um Hilfe, im festen Glauben,
jemand wiirde sie horen — was dann wirklich auch geschah (ebd. 177). Nun wiinscht sie sich
aber, sie wire damals gestorben. Der Umstand, dass sie damals gerettet wurde, habe sie in der

1049 «Erst jetzt spiirt sie, was Giovanni ihr bedeutet» (VC).
1050 «Was will man machen?» (VC).
1051 «Giovanni, mein Lieber, du musst jetzt gehen. Der Tag bricht an, und heute ist Mutter so frith wach wie sonst nie» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 4II
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.3 Adoleszenz und die Ausbildung einer autonomen Identitét

(falschen) Uberzeugung bestirkt, der Mensch konne sein Schicksal selbst bestimmen. Doch die
Enttauschung durch Giovanni hat sie eines Besseren belehrt:

Oz, suenter schi paucs onns fuva la cardientscha, ch’il carstgaun domineschi sez siu
destin, sblihida. Fuva la veta buc in cumbat cuntinuau culs cuolms, cullas malas auras
e la casualitad?'®%? (Deplazes, 1980, 178).

Der Ausgang ihrer ersten emanzipatorischen Entscheidung wirft die Entwicklung Marlengias
iiber den Haufen. Anstatt dass sie sich am Ende von ihrem Elternhaus, ihrer Kindheit [8st, be-
sinnt sie sich darauf zuriick, sie stellt gar fest, dass sie nirgendwohin kann, ausser nach Hause:
«Ella sto a casa. Nua auter?»'°%% (ebd. 178).

Auf den letzten zwei Seiten des Werks reflektiert Marlengia mit einigem zeitlichem
Abstand (es ist Herbst) tiber ihre Beziehung zu Giovanni und Gion Flurin. Sie ist nach Hause
zuriickgekehrt, die beiden Minner jedoch nicht — zumindest nicht zu ihr (ebd. 179).

«Laura ed ils cuolms ein nossa sort»'°%* (ebd. 180), ist Marlengias Fazit zur Situation,
in der sie sich am Ende der Erzihlung befindet. Und tatsichlich war es ein Unwetter, das sie
in Giovannis Arme trieb, so wie es eine Lawine war, die dazu fiihrte, dass sie und Gion Flurin
tiberhaupt erst zusammenfanden. Am Ende bleibt sie jedoch verlassen zuriick.

Dieser Ausgang der Geschichte fithrt zur Frage, ob Marlengias Techtelmechtel mit Giovanni
«un ihr Schicksal war, verschuldet durch die Berge, das Wetter, die Lawine, also durch den geo-
grafischen Kontext, oder auch durch sie selbst. Schliesslich muss sie allein dafiir biissen, bleibt
sie doch verlassen und ungliicklich zuriick.

Insofern stellt der Text grundsitzlich fest, dass die Herkunft die ultimative Fremdbe-
stimmung ist. Diese Logik ist es denn auch, die Marlengia am Ende nach Hause zuriicktreibt.

Eine Bestitigung dieser Interpretation findet sich auch in der Darstellung des Aberglau-
bens, respektive bei der Darstellung des bereits erwihnten bésen Omens angekiindigt durch
die Spinne in der Erzihlung: Zwar gibt es fiir das Auftauchen der (echten) Spinne (iibrigens
jedesmal in religiésem Kontext'°%®) in beiden Fillen (ebd. 13, 123) logisch rationale Erklirun-
gen (Wirme, Putzen), jedoch treten eben auch erzihlerisch unmittelbar danach Ereignisse ein,
die das Leben der Protagonistin nachhaltig verindern. Dass Marlengia fiirchterliche Angst vor
Spinnen hat und sie fiir ein bdses Omen hilt, wurde bereits beschrieben (siche auch Deplazes,
1980, 130). Aufgrund des Verlaufs der Erzihlung wird klar, dass sie die Tiere zu Recht fiirchtet.
Im Ubrigen wird auch das Fahrzeug, welches Giovanni auf der Baustelle lenke und welches fiir

1052 «Nun, nach so wenigen Jahren, war der Glaube, dass der Mensch sein Schicksal selber bestimme, verblichen. War das
Leben nicht ein forcwihrender Kampf gegen die Berge, das schlechte Wetter und den Zufall?» (VC).

1053 «Sie muss nach Hause. Wohin sonst?» (VC).

1054 «Das Wetter und die Berge sind unser Schicksal» (VC).

1055 Die Spinne taucht einmal beim Kruzifix (ebd. 13) und cinmal auf dem Altar in der Kapelle (ebd. 123) auf, wobsei
anzumerken gilt, dass die Verkniipfung der Spinne mit der Kirche symbolisch generell sehr aufgeladen ist. Sechs Jahre
spiter benutzt Theo Candinas dieselbe Symbolik in seiner Kurzgeschichte Lascensiun dal falien (Candinas, 1986b),
als er den Aufstieg einer Spinne auf einem Kruzifix beschreibt. Ein Tabubruch, nicht nur weil dabei die Schenkel Jesu
aus der Perspektive der Spinne beschrieben werden, sondern auch weil die Verstaubtheit respektive der Niedergang
der katholischen Kirche angedeutet wird.



412 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.4 «lls cuolms ein nossa sort»: Ein Anti-Entwicklungsroman?

seinen Unfall verantwortlich ist, «falien», «Spinne» genannt, «in cran dil huz che vess saviu far
vegnir vietis ils sogns»'°%® (ebd. 119). Wenn man dann noch bedenkt, dass die Spinne fiir die
Verstrickung grosserer Zusammenhinge respektive die Verstrickung in das Netz des Schicksals
steht (Zerling, 2012, 296f.), macht Marlengias Furcht erst recht Sinn.

So ist es sehr gut nachvollziehbar, dass Marlengia keine andere Moglichkeit sieht, als nach
Hause zuriickzugehen, obwohl es diese sehr wohl gibe. Wenn sie woanders hingegangen wire,
hitte sie vielleicht dem Stigma entgehen kénnen, eine gefallene Fraw zu sein, die ihre Jung-
friulichkeit an einen italienischen Gastarbeiter verloren hat. In ihrem Dorf jedoch ist dies nicht
moglich, wie die Geschichten von Barla und Catrina zeigen. Die Namen beider Miitter sind
immer noch mit ihren Jugendsiinden) verbunden: Barla ist «la Polacca», Catrina ist «dil dutgy.

5.2.4 «lls cuolms ein nossa sort»: Ein Anti-Entwicklungsroman?

Marlengias Fazit am Ende des Textes, dass Wetter und Berge ihr Schicksal bestimmten, be-
deutet, wie oben festgestellt, dass sie nicht nur durch Schicksal und Ubernatiirliches Fremd-
bestimmt ist, sondern letzten Endes vor allem durch ihre Herkunft, der Umstand, dass sie in
den Bergen geboren und aufgewachsen ist. Ausgehend davon, dass die Adoleszenz (und somit
die personliche Entwicklung) immer durch den historisch sozialen Ort geprigt wird (Nogal,
2014, 9), liegt die Vermutung nahe, das lindliche, alpine, konservative Umtfeld, in dem sie
aufwichst, hindere Marlengia an ihrer Entwicklung, was zum Stereotyp des hinterwilderischen
Berglers und dem Vorurteil der verzogerten Entwicklung in der Peripherie passt.

Um beantworten zu kénnen, inwiefern dies zutrifft, ist es notwendig, einen Schritt
zuriickzugehen und zu untersuchen, ob die adoleszenten Figuren im Werk (Marlengia und
Gion Flurin) tatsichlich eher veralteten Wertvorstellungen anhingen und inwiefern diese von
ihrer alpinen Herkunft geprigt sind. Daftir muss auch der zeitliche Kontext des Werkes bertick-
sichtigt werden. Dieses erschien 1980 und ist vermutlich in den 1970er-Jahren angesiedelt, was
auch die im Werk vorhandenen technischen Méglichkeiten implizieren (Telefon — jedoch niche
in jedem Haushalt, Baumaschinen etc.). Die sexuelle Revolution hat bereits stattgefunden, das
Frauenstimmrecht ist schweizweit eingefiihrt, in Graubiinden auch fast iiberall auf Gemeinde-
ebene. Giachen Laus und Barlas Umgang mit Marlengias Beziehungen lassen zudem vermuten,
dass sich die Einstellung zu vorehelichen Beziehungen von einem kompletten Tabu zu einer
gewissen Akzeptanz gewandelt hat. Die Eltern lassen ihre Tochter zum Beispiel allein einen
jungen Mann in dessen Alphiitte besuchen. Auch wird Marlengia im gesamten Werk von nie-
mandem explizit als gedchtet oder ruiniert bezeichnet, obwohl die Gemeinschaft (allen voran
Gion Flurins Mutter Catrina) insgesamt ein schnelles Urteil nicht scheuen.

Andererseits erscheinen die gesamte Liebesgeschichte, das Liebeswerben und das Ver-
hiltnis von Gion Flurin und Marlengia eher altmodisch — dies nicht nur aus der Perspektive
heutiger Leser:innen, sondern auch aus zeitgendssischer Sicht. So wird die Psychologie von Gion
Flurin und generell das erotische Leben der beiden Protagonisten in einer Radiorezension des
Werkes von 1980 als antiquiert bezeichnet. Dieses sei im Gegensatz zur Darstellung der Gesell-
schaft im Werk weniger gelungen (Signorell et al., 1980). Dies ist insofern interessant, als dass

1056 «[E]in verflixter Kran, der die Heiligen hitte wiitend machen kénnen» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 413
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.4 «lls cuolms ein nossa sort»: Ein Anti-Entwicklungsroman?

hier ein Unterschied gemacht wird zwischen kollektiver und individueller Identitit. Wenn sich
die Gemeinschaft misstrauisch zeigt gegeniiber der Churer Regierung, gegeniiber deren Ent-
scheidungen und Neuerungen, ja wenn der Erzihler sich tiber ebendiese Reprisentanten lustig
macht und so seine Skepsis und einen gewissen Konservatismus zeigt (Deplazes, 1980, 40ff.),
werten dies die Rezensenten als realistisch, wihrend die Liebesbeziehung beziehungsweise den
Charakter der Jugendlichen Marlengia und Gion Flurin offenbar anders beurteilt wird.

Tatsichlich ist es so, dass das Liebeswerben zwischen Gion Flurin und Marlengia auf Traditionen
beruht, die in den 1970er-Jahren, kaum mehr verbreitet gewesen sein diirften. Dies kommt vor
allem in der Szene zum Ausdruck, in der Gion Flurin fiir Marlengia Sahne produzieren méche,
mit Geridtschaften, die er dafiir erst wieder herrichten muss, da sie lange nicht mehr benutzt
wurden. Insofern wird hier nicht nur versucht, eine veraltete Sprache zu aktualisieren (was ty-
pisch fiir den Autor Gion Deplazes sei, vgl. Signorell et al., 1980), sondern auch bestimmte
Traditionen wieder aufleben zu lassen. Dies passt zwar zu Gion Flurins Charakter, der sich mit
der Kommunikation eher schwertut und somit (wie bereits erwihnt) dem Stereotyp des etwas
verschrobenen, abergldubischen und naturliebenden Berglers entspricht (Deplazes, 1980, 31).
Er ist ein «mat da cuolm»'®%” (ebd. 26), der sich an die Traditionen und Normen von friiher hilt:

Ferton che autra fumeglia eran vegni empau pli moderna e bandunavan magari min-
tgaton la sera tard ni schizun da bi clar di 'alp per far ina viseta a casa, fuva el dalla
idea sco tochen dacheu, che in bien paster s’audi tier sia muntanera e banduni buca

Palp [...]"°%8 (Deplazes, 1980, 151).
Fernweh kennt er nicht, sein Zuhause sind die Berge:

Quei sto bein esser trest da stuer viagiar dad in cantun dil mund en in auter per posta
da dus dis viver. Mai saver nua ch’ins vegn, nua ch’ins anfla in letg la sera e cun tgei

glieud ch’ins croda ..."%%% (Deplazes, 1980, 83).

Er denkt zwar dariiber nach, was die Leute in der Ferne suchen (ebd. 83), er kann ihre Sehn-
sucht jedoch nicht nachvollziechen. Gleichzeitig scheint er zu ahnen, dass der Typus, dem er sich
zugehorig fithlt, der Vergangenheit angehort, wenn er denke: «Il temps da mai murir dil mat da
cuolm da pli da vegl ei buca pli»10859 (Deplazes, 1980, 20).

In seiner Beziehung zu Marlengia scheint dieses Idyll von frither jedoch wieder auf-
zuleben, lobt sie doch ihm gegeniiber in genau denselben Worten seine Umgebung: «Con bi
che ti has cheu. Dis da mai murir»'°®" (ebd. 29). Marlengia gefillt es in den Bergen. Bei ihrem

1057 «Bergjunge» (VC).

1058 «Wihrend andere Alpknechte ein wenig moderner geworden waren und ab und zu mal abends oder sogar am hellichten
Tage die Alp verliessen, um einen Besuch zu Hause zu machen, war er noch immer der Ansicht, dass ein guter Hirt zu
seiner Herde gehére und die Alp nicht zu verlassen habe» (VC).

1059 «Es muss traurig sein, fiir nur zwei Tage von einer Ecke der Welt in die andere reisen zu miissen. Nie zu wissen,
wo man hinkommt, wo man abends ein Bett findet und welche Leute man trifft ...» (VC).

1060 «Die herrliche Zeit des Bergjungen fritherer Tage ist nicht mehm (VC).

1061 «Wie schén du es hier hast. Herrliche Tage» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.4 «lls cuolms ein nossa sort»: Ein Anti-Entwicklungsroman?

414

Besuch bei Gion Flurin auf dem Maiensiss wird sie zu einem etwas ungestiimen, natiirlichen
und etwas naiven Midchen stilisiert. Als sie Gion Flurin ertappt, wie er auf sie wartet, freut sie
sich und drgert ihn ein wenig. Dabei gesteht sie auch, dass ihr Kuchen nicht gelungen ist, und
sie deswegen zu spit gekommen sei, weil sie ihn noch einmal backen musste (ebd. 28). In ihrer
Ausserung kommt zum Ausdruck, dass sie jetzt schon bemiiht ist, eine gute Hausfrau zu sein
und ihre Rolle zu erfiillen, auch wenn dies noch nicht immer gelingen will.

Als Marlengia bei Gion Flurin ankommt, berichtet sie, dass sie durch den Wald gelaufen
sei. Sie ist ganz ausser Atem und muss sich Tannennadeln aus den Haaren zupfen, was sie kind-
lich und auch etwas unbedarft wirken ldsst. Mit ihrer kindlichen Neugier wirkt sie bei ihrem Be-
such dann jedoch weniger wie ein Bergmidchen», das ein solches Maiensiss kennen sollte, son-
dern eher wie ein Fremdkorper, der Gion Flurin bei seiner Arbeit stort (ebd. 29). Die Art, wie
sie sich tiber alles freut und staunt, erinnert eher an den Besuch eine Touristin in der Berghiitte.

Dass Marlengia von der Bergwelt fasziniert ist, in der sie lebt, zeigt sich auch in ihrer
Begriindung fiir ihre Gefiihle fir Gion Flurin: «El di buca bia, il Gion Flurin, ha mo vaccas el
tgau. Mo en ses egls ei in misteri sco el Lag da Laus» 062 (Deplazes, 1980, 59). In Gion Flurins
Physiognomie spiegelt sich die Bergwelt, genauer gesagt der Bergsee, wider.'%®® Dass die Berg-
welt fiir Marlengia nicht nur idyllisch, sondern auch fantastisch und schaurig ist, kommt immer
wieder in den Mirchen und Sagen zum Ausdruck, die sie erzihlt. Thre Wahrnehmung ist also
durch verschiedenste alpine Denkfiguren (locus horribilis, locus amoenus) geprigt, die sowohl
in ihre Beziehung zu Gion Flurin als auch in ihren eigenen Charakter einfliessen.

Gleichzeitig ist Marlengia als Tochter eines Bauern, dessen S6hne ihn verlassen haben, Symbol
nicht nur fiir den Fortbestand der Familie und des Hofes, sondern fiir ein ganzes Volk, nim-
lich das Bergvolk (evtl. auch die Ritoromanen, obwohl der sprachliche Aspekt hier nirgends
erwihnt wird). So sieht es zumindest ihr Vater Giachen Laus, wobei er — ganz im Diskurs der
Heimatbewegung verhaftet — das Aussterben seines Volkes daran festmacht, dass einheimische
Bauern ihre Alpwirtschaft nicht pflegen, dadurch ihre Scholle verlieren, emigrieren und in der
Stadt «ertrinken».'0%4

Fir ihren Vater ist Marlengia die Hoffnung fiir den Fortbestand seines landwirtschaft-
lichen Betriebes, seines Vermichtnisses, seiner Heimat. Zwar ist er der Meinung, dass das Fort-

1065

gehen seiner Sohne ihm die Fliigel gestutzt habe,™® jedoch zwingt ihn dieser Umstand dazu,

in seiner Tochter etwas zu sehen, was er sonst vielleicht tibersehen hitte:

1062 «Er sagt nicht viel, der Gion Flurin, hat nur Kiihe im Kopf. Aber in seinen Augen liegt ein Geheimnis wie im Lag
da Laus» (VC).

1063 Die gleiche Symbolik findet sich auch bei Tumasch in La miidada und in verschiedenen ilteren Werken, die
genremissig eher der Heimatliteratur zuzuordnen sind, zum Beispiel in Chatrina Filis La legenda dal Lai fop: «Esterina
vezzaiva per la priima vouta cha'ls égls da Turo paraivan be duos larmas our dal lai, usche fich as sumagliaivan las
culurs.» (Filli, 1945, 18f.); «Esterina sah zum ersten Mal, dass Turos Augen zwei Trinen aus dem See glichen, so sehr
dhnelten sich die Farben» (VC).

1064 «Il pli bi prau vegn pastira, la pastira surcrescha cun uaul. Ed ils nos? Tgei fan lezs senza tschespet, agen prau sut ils peis.
Els emigreschan e negan zanua in ad in ella fuola dils marcaus. Nies pievel miera.» (Deplazes, 1980, 58); «Die schonste
Wiese wird Weide, die Weide wird von Wald iiberwuchert. Und die unseren? Was machen die ohne Scholle, ohne eigene
Wiese unter den Fiissen? Sie emigrieren und ertrinken einer nach dem anderen in den stidtischen Massen. Unser Volk
stirbt.» (VC).

1065 «Senza ses fegls ha el rut las alas» (Deplazes, 1980, 58); «Ohne seine Sohne hat er gebrochene Fliigel» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 41 5
542 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.4 «lls cuolms ein nossa sort»: Ein Anti-Entwicklungsroman?

E la Marlengia, sia pintga? Tgei fa lezza in di? Duei lezza segar ses praus. Cul scav dad
enzerdar e far panuglias va ella stupent. Sia Marlengia. Dapi la sera dalla lavina ha ella
empau tgatga cun quel cheugiu. [...] Stuer patertgar che il Gion Flurin, il paster da
Naustgel, quei semiader, vegness aunc a segar ses praus, gliez fa bunamein pial gaglina.
Mo sche la Marlengia vess aunc dad ir in di cun quel — lu dat ei buc ina autra letga. E
dariet purs giuvens dat ei buc'®® (Deplazes, 1980, S6f.).

Giachen Laus ist stolz darauf, dass seine Tochter mit der Zett- und Schwadenmaschine um-
gehen kann, auch wenn dies ganz offensichtlich eine Minnerarbeit ist.

Marlengia fithrt die Maschine «cun fiug e plascher»'%®” (Deplazes, 1980, 58), sie mochte
zeigen, was sie kann.

Gleichzeitig fihrt der Umstand, dass Marlengia seinen Hof iibernehmen soll, dazu,
dass Giachen Laus ihre Wahl fiir Gion Flurin beinahe gutheissen muss. Dies bedeutet, dass er
Marlengia als Erbin zwar mehr Macht und Freiheiten zugesteht, aber gleichzeitig sicht er auch
ihren (zukiinftigen) Mann als seinen eigentlichen Nachfolger.

Dies alles iiberlegt er sich, als Marlengia ihm das Essen aufs Feld bringt — eine typisch
weibliche Aufgabe in der alpinen Landwirtschaft.'®®® Bei der Gelegenheit beobachtet er sie und
stellt fest, dass sie «ina biala flur el meglier catsch»'®® (ebd. 57) ist. Auch trigt sie die bereits
erwihnte rote Bluse und dazu blaue Hosen. Es stellt sich die Frage, ob Marlengia hier még-
licherweise Jeans trigt. Das wire insofern von Interesse, als dass der Jeans in den 1970er-Jahren
noch immer der Geruch von Revolution und Wandel anhaftete. Zwar sind sie bereits bekannt
und zumindest unter jungen Leuten in den Stidten verbreitet. Man kdnnte also annehmen,
dass das Tragen von Jeans bereits etwas Normales war, das keiner expliziten Nennung bedurfte.
Jedoch waren Jeans zumindest auf dem Land noch nicht so populir (und wenn, dann vor allem
eine Hose fur Arbeiter). Und wenn man bedenkt, dass hosentragende Frauen vor 1970 in der
Schweiz eine Minderheit waren (auf dem Land und in der Stadt), so kann man mit Berech-
tigung annehmen, dass eine Jeans bei Marlengia von irgendjemand hitte kommentiert werden
miissen, zumal sie im Dorf unter andauernder Beobachtung stand.'®™ Die Frage, welche Hosen
Marlengia genau trigt, lisst sich also nicht abschliessend kliren. Méglicherweise wurde auf die
explizite Nennung verzichtet, um das Geschehen zeitloser zu machen. Andererseits waren die
Hosen doch wichtig genug, um explizit genannt zu werden: Marlengia trigt Hosen, keinen
Rock. Dass dies in Ordnung ist und nicht kommentiert wird, kann vielerlei bedeuten: Ent-
weder ist die Gesellschaft bereits daran gewdhnt war, dass Hosen von Frauen getragen werden.

1066 «Und Marlengia, seine Kleine? Was machrt die eines Tages? Soll sie seine Felder heuen. Mit der Zett- und
Schwadenmaschine geht sie gut um. Seine Marlengia. Seit dem Abend der Lawine hat sie es mit dem von dort unten.
[...] Denken zu miissen, dass Gion Flurin, der Hirt von Naustgel, der Triumer, einmal seine Felder heuen wird, lasst
ihn beinahe erschauern. Aber wenn Marlengia sich eines Tages mit dem zusammentut — dann gibt es keine andere
Maéglichkeit. Und junge Bauern gibt es nicht wie Sand am Meer» (VC).

1067 «Mit Feuereifer und Freude» (VC).

1068 Weitere Texte, die diese Aufgabe thematisierten, sind u.a. in Kapitel 4.4.6 aufgefiihrt.

1069 «Eine schéne Blume bei bestem Wuchs» (VC).

1070 Dass auffillige Kleidung von der Dorfbevslkerung kommentiert wird, zeigt sich an anderer Stelle. So wird erwihnt,
dass es neben den Touristinnen am Bergsee einige wenige verwegene («temerarias») Einheimische gebe, die ein

Badekleid tragen (ebd. 108).



416 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm

.4 «lls cuolms ein nossa sort»: Ein Anti-Entwicklungsroman?

5110101
NN

Oder die Leute haben sich bereits daran gew6hnt haben, dass speziell Marlengia Hosen trigt.
Oder aber, die Hosen sind aufgrund von Marlengias Jugend und Kindlichkeit gesellschaftlich
akzeptiert. Eine weitere Erklirungsmaoglichkeit ist, dass Marlengia Hosen tragen darf, weil sie
als Bauerntochter und Landfrau zum Arbeiten aufs Feld geht, wo Hosen praktischer sind.'®"

Die Hosen beziehungsweise die Jeans implizieren eine gewisse Gleichzeitigkeit des Un-
gleichzeitigen innerhalb des Textes. Das traditionellen Liebeswerben der Protagonisten, deren
«antiquierte Psychologie» wie es die erwihnte Radiorezension des Werkes nennt (Signorell et al.,
1980), sowie bisweilen auch Marlengias Aberglaube, Naivitit und Religiiisit':it1072 kontrastieren
mit Marlengias Kleidung, der roten Bluse und den blauen Hosen.

Den gleichen kontrastierenden Effekt hat auch eine Szene zu Beginn der Erzihlung,

als Marlengia sich zu Gion Flurin auf das Maiensiss gesellt und ihm einen Kuchen mitbringt.
Diesen trigt sie in einer «tastga da plastic dad ina fatschenta da textilias a Cuera»'%"® (ebd. 28),
womit zumindest impliziert wird, dass Marlengia (oder jemand aus ihrer Familie) hin und wie-
der in Chur einkaufen (shoppen?) geht.
Marlengia ist also keine «giuvna en teila grischuna» '™ (Muoth, 1997, 60, V. 251, erstmals er-
schienen 1886), die in Biindner Tradition «tschupi silla cuma» '9”° (Muoth, 1997, 60, V. 252)
und «cadisch fullanaus alla grischa»1076 (Muoth, 1997, 60, V. 253) trigt — wie es der Gioder
bei Giachun Hasper Muoth idealisiert. Jedoch weist auch ihr Ausseres in gewisser Weise auf
ihre Umwelt hin, ihr Gesicht ist zum Beispiel braungebrannt von der Arbeit auf dem Feld (ebd.
176). Ihre Verbindung zur Bergwelt zeigt sich in dieser Arbeit aber auch in ihrer Faszination fiir
alpine Sagen und in ihrer Entriistung dariiber, dass die grosse Bergwiese der Familie umgepfliigt
wird: «Has ti viu tgei ch’ei fan cun nies prau. Tut ei arau si e devastau ... ei fa tut in mal»'""
(Deplazes, 1980, 60). Sie fiihlt sich mit der heimatlichen Scholle derart verbunden, dass ihr die
Zerstorung derselben korperlich wehtut.

Trotzdem ist sie neugierig darauf, was es sonst noch so gibt in der Welt. Sie will mehr
erleben, was die Episode mit der Zigeunerin auf dem Jahrmarkt (ebd. 85) aber auch in ihrer
Beziehung zu Giovanni zeigen. Marlengia entspricht weniger als Gion Flurin dem negativen
Stereotyp des verschrobenen Bergmenschen.

Das Idealbild der Giuvna grischuna — oder vielleicht besser: der Giunfra grischuna? —,
das in ebendiesem Gedicht I/ Gioder, das notabene 100 Jahre vor Marlengia erschienen ist, ge-
zeichnet wird, ist ein anderes. Zwar ist auch die dort beschriebene ideale Jungfrau arbeitsam,
fleissig und fromm, jedoch interessiert sie sich nicht fiir fremde Sitten und hilt Traditionen
hoch, sie hilt sich an die «veglia maniera de viver»'9® (Muoth, 1997, 62, V. 331) und zwar
strikt und streng — sogar Kaffee gilt als verwerflich. Ein Jahrhundert spiter haben sich die Zeiten

1071 Tatsichlich existieren Bilder von hosentragenden Landfrauen aus dem Wallis um die Jahrhundertwende, jedoch
war das damals eine Kuriositit und wurde auch deswegen als Postkarte festgehalten (Salamin, 2013).

1072 Sie macht Kommentare dariiber, wie Giovanni sich bei der Messe bekreuzigt (Deplazes, 1980, 113), sie fegt die Kapelle
und dekoriert den Altar (ebd. 112).

1073 «[E]ine Plastiktasche von einem Churer Textilwarengeschift» (VC).

1074 «[J]unge Frau in Biindner Stoff» (VC).

1075 «Jungfernkranz auf dem Haupv (VC)

1076 «[G]rau gewalktes Biindnertuch» (VC).

1077 «Hast du gesehen, was sie mit unserer Wiese machen? Alles ist umgepfliigt und zerstéret ... Es tut richtig weh» (VC).

1078 «[Dlie alte Art zu leben» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 417
5.2 Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm
5.2.4 «lls cuolms ein nossa sort»: Ein Anti-Entwicklungsroman?

geindert. Marlengia muss kein Biindner Tuch tragen und sie darf ihren Geliebten alleine auf
dem Maiensiss besuchen. Sie darf lustig und frohlich sein und ihren Gion Flurin ein wenig
foppen. Mit ihrer Naivitidt und Kindlichkeit aber auch mit ihrer Natiirlichkeit und Jugend ist
sie siiss und verfiihrerisch.

Zumindest zeitweise konnte Marlengia also als eine moderne Version dieser Giunfra gri-
schuna durchgehen, eine Art «stisses Madel» (Catani, 2005, 109ff.) der Bergwelt. Das Frauenbild
des siissen Midel erinnert mit seinem «Sinn fiirs Praktische», der Verkorperung eines «verloren
gegangenen sentimentalistischen Bild[es] der Natur», «urspriingliche[r] Naivitit» und der «scho-
nen Kultur des Herzens» (Catani, 2005, 109ff.) ein wenig an das idealisierte Bild der Bergbiue-
rin als ideale, freiheitsliebende, unkorrumpierte, von ihrer Herkunft in den Bergen geprigte Frau,
die von patriotischen Bewegungen der letzten Jahrhunderte immer wieder bemiiht wurde.

Das siisse Midel steht somit im Grunde fiir dieselben Werte, fiir Naturverbundenbheit,
Freiheit, Einfachheit und praktische Arbeit, jedoch kontrastiert durch eine gewisse Erotik —
hervorgerufen eben gerade durch das Ideal der Unschuld und der Jugend und ecine drohende
Zerstorung derselben. Eine Beschreibung, die auch auf Marlengia zutrifft.

Verbindet man die beiden Bilder des siissen Midels und der Bergbduerin, entsteht eine
Art Bergmaidel, eine Matta da culms. Dieses Bergmidel konnte Art Vorstufe zur Bergbduerin
sein, analog zur Jungfrau, die, sofern sie dem biirgerlichem Ideal folgend den richtigen Weg
einschligt, sich zur Mutter weiterentwickelr.

Folgt sie jedoch nicht dem richtigen Weg, wird sie verfithrt durch das Ferne oder Fremde,
also durch etwas anderes als den Mat da culm, durch die Berge selbst, wird ihr das zum Ver-

hingnis. Dann kann sie keine Bergbiuerin mehr werden, sondern wird zur gefallenen Frau.'°”®

Wihrend das Erotischste, was zwischen Gion Flurin und Marlengia vorfillt, «trer panaglia»
(ebd. 29)1989 Butterschwingen, ist, verbringt sie mit Giovanni eine (nicht explizit beschrie-
bene) Liebesnacht. Marlengia wird verfiihrt von Giovanni und von all dem, wofiir er steht: die
Ferne, die Technik, die Stadt, die Moderne, die gesellschaftlichen Neuerungen. Wihrend sie
erst ein positives Leitbild verkorpert (traditonsliebendes Midchen, Erbin des Hofes), wird sie
nach der gemeinsamen Nacht zu einem Feindbild, respektive zu einem Mahnbild. Sie ist nicht
mehr lustig und siiss, sondern letztendlich traurig und verlassen. Weil sie sich auf Giovanni ein-
gelassen hat und weil sie ihren Mat da culm betrogen hat, kann sie keine Matta da culm mehr
sein, keine Bergbduerin werden, zumindest nicht zusammen mit Giovanni. Erst als sie am Ende
enttiuscht und verlassen in ihr Dorf zuriickkehrt, kehrt sie in gewisser Weise auf ihren Pfad
zuriick — geldutert, moglicherweise gedchtet. Im Text wird nicht erklirt, wie sie von der Dorf-
gemeinschaft nach den Geschehnissen aufgenommen wird, nur dass Gion Flurin nichts mehr
mit ihr zu tun haben will. Auch wenn Marlengia keine 6ffentliche Achtung erfihrt (zumindest
wird dies im Text nicht erwihnt), so ist sie doch nicht mehr siiss und frohlich, sie ist keine
Matta da culm mehr. Vielmehr scheint sie einen anderen Weg einzuschlagen: Der Ausgang der

1079 Es sei denn, es gelingt ihr, sich durch Busse und Neuorientierung reinzuwaschen, wie es beispielsweise der Figur
Marietta in Gion Deplazes erstem Roman Marierta gelingt. Mehr dazu in Kapitel 5.4.1 und 5.4.2.

1080 Umgangssprachlich bedeutet «trer panaglia» auch onanieren, wobei eine solche Zweideutigkeit in Marlengia wohl
nicht beabsichtigt ist. Moglicherweise gab es diese Bedeutung damals auch noch nicht.



418 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Marlengia: Da la Giunfra grischuna tar la Matta da culm

2
2.8 Zwischenfazit

9 n

Geschichte bringt sie zuriick zum Beginn, und darin liegt denn auch der Schliissel zur Figur
der Marlengia.'®®" Sie ist und bleibt in der Denkfigur der Jungfrau angelegt. Um auf diesem
Pfad bleiben zu kénnen, muss sie, wenn sie schon nicht im sexuellen Sinn Jungfrau bis zur Ehe
bleibt, als alte Jungfer (sprich alleine) enden.

Im Grunde genommen kann man in Bezug auf Marlengia von einem Anti-Entwicklungsroman
sprechen. Simtliche Fortschritte, simtliche Entwicklungen der Adoleszenz, die in Kapitel 5.2.3
besprochen wurden, werden durch das Ende der Erzihlung beziehungsweise durch das Fazit
«Ils cuolms ein nossa sort» wieder zuriickgenommen. Dafiir spricht auch, dass Gion Flurin, jene
Figur, die eigentlich keine Entwicklung durchmacht, am Ende der Geschichte am besten weg-
zukommen scheint. Er ist und bleibt ein Mat da culm und Marlengia fragt sich: «Fuva lez ius
ad alp per mai turnar, era el?»'%%2 (ebd. 179). Aus Marlengias Perspektive hat sich Gion Flurin
auf die Alp gefliichtet, also in die Berge, dorthin, wo er herkommt.

Die Tatsache, dass die Herkunft, die Bergwelt, derart prigend fiir die Figuren von
Marlengia ist, verunmoglicht im Grunde genommen jegliche Entwicklung der Figuren — und
wenn sie dann doch einmal stattfindet, so muss sie riickgingig gemacht werden. So konstituieren
sich in Marlengias Individuations- und Reifungsprozess bestimmte Modernisierungsprozesse
(Nogal, 2014, 10). Sie hinterfragt die Tabus ihrer Eltern, die Engstirnigkeit ihres Umfelds. Es
zeigen sich gewisse zeitlich-gesellschaftliche Umstinde in der Gestaltung ihrer Figur, in ihrem
Verhalten, ihrem Charakter, im Handlungsrahmen. Jedoch hat eben der gesellschaftlich-soziale
Kontext des Bergdorfes (der laut Rezensenten als realistisch beschrieben wird) grosseren Ein-
fluss auf die Erzihlung. Es ist dieser Kontext, der das Bild der Matta da culm hervorbringt, und
ein einheimisches Bergmidel mit einem italienischen Geliebten (geschweige denn Ehemann)
ist nicht vorgesehen. Wenn Herkunft Schicksal ist, und alle Menschen diesem unterworfen
sind, sind die Protagonisten fiir immer gefangen in der Kindheit und ohne Méglichkeit eines
Ausbruchs im Laufe der Adoleszenz. Und so wird Marlengia, paradoxerweise diejenige Figur,
die in der Geschichte eine Entwicklung durchmacht, am Ende doch wieder an den Anfang
zuriickgeworfen.

5.2.5 Zwischenfazit
Eine Einordnung des Textes Marlengia fillt aufgrund verschiedener Ambivalenzen schwer. So
ist die Figur Marlengia in vielerlei Hinsicht als sehr traditionell gestaltete Frauenfigur zu verste-
hen. Sie verkorpert einige traditionelle Vorstellungen von Weiblichkeit und auch einige Stereo-
type, jenes der Jungfer in Noten oder das der abergliubischen, naiven und leicht verfithrbaren
Jungfrau. Andererseits scheint sie eine Entwicklung durchzumachen, die sich mit den typischen
Ablosungsprozessen der Adoleszenz vergleichen lasst. Sie entwickelt nach und nach ein eigenes
Wert- und Moralsystem, sie beginnt sich von den Eltern zu l6sen und macht erste sexuelle Er-
fahrungen.

Im Text finden sich einige Momente gleichzeitiger Ungleichzeitigkeit, so zum Beispiel der
Umstand, dass Marlengia einerseits vollig selbstverstindlich eine Bluse und Hosen (méglicherweise

1081 Leo Tuor stellt in seiner Analyse zur Figur Marlengia Ahnliches fest, wenn er sagt, dass die Lesenden der Figur
nur in der Einleitung und im Schlussteil wirklich nahe kommen (Tuor, 1981, 151).
1082 «War er auf die Alp gegangen, um nie mehr zuriickzukehren, auch er?» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 419
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa

Jeans) trigt und die Fremdenfeindlichkeit ihrer Eltern hinterfragt, andererseits aber ganz gemiss
der Tradition zu ihrem Geliebten auf die Alp zum Sahneessen geht, was bereits in zeitgendssi-
schen Rezensionen als antiquiert bezeichnet wurde.

Maoglicherweise ist es auch diese Ambivalenz, die dazu fiihrt, dass in Bezug auf Marlengia nach
neuen Beschreibungen gesucht werden muss. Sie vereint als Verkorperung der Denkfigur Jung-
frau die Frauenbilder der Giunfra (Giuvna) Grischuna und des siissen Midels, in sich. So wird sie
zu einer Matta da culm, einer Art Vorstufe auf dem Weg zum Ideal der Bergbiuerin (siche Kapi-
tel 4.4.6). Der Umstand, dass sie sich von Giovanni, der Verkérperung des Fremden und Neuen
verfithren lisst, fiithrt jedoch letzten Endes dazu, dass sie eben nicht den traditionellen («richti-
gen») Weg einschlagen kann und zur Bergbduerin wird, sondern als gebrochene Frau ins Haus
ihrer Eltern zuriickkehren muss, das drohende Bild der alten und einsamen Jungfer vor Augen.
Lucia Walther schreibt in ihrer Einordnung von Marlengia, dass die Frage nach Schuld und
Schicksal beziehungsweise nach «Technik und Natur, Fremdem und Eigenem, Neuem und
Altem» im Werk nicht als ein «<Entweder-Oder» gesehen werde (Walther, 1993b, 773). Die ein-
zelnen Aspekte kénnen nicht einfach als gut oder schlecht bezeichnet werden. Die Technik ist
nicht einfach bose und die Natur gut, das Fremde ist nicht einfach schlecht und das Eigene gut,
wie das Beispiel von Gion Flurin sehr eindeutig zeigt. Mit seinem Verhalten hat er eine erheb-
liche Mitschuld am Ausgang der Geschichte, auch wenn er auf den ersten Blick wie ein Opfer
wirkt. Die Natur kann genauso schon wie gefihrlich sein, die Technik sowohl retten als auch
zerstoren. Gleichzeitig bestehen widerspriichliche Verbindungen zwischen den beiden Oppo-
sitionen. So steht der Einheimische Gion Flurin zwar fiir die Natur und der Fremde Giovanni
fiir die Technik und den Fortschritt, aber verhilt sich Giovanni in seiner offenen und herz-
lichen Art nicht viel natiirlicher als der Gefiihle unterdriickende Gion Flurin? Beiden kommt
auf jeden Fall Anteil am (fiir Marlengia tragischen) Ausgang der Geschichte zu. Allerdings ist
der Ausgang der Geschichte in gewisser Weise auch schon in der Figur der Marlengia als Ver-
korperung der Denkfigur Jungfrau angelegt — beruht deren Reiz doch immer auch auf dem
Paradoxon der Idealisierung der Jungfraulichkeit und der drohenden Zerst6rung derselben.

Das Ende der Erzihlung kann durchaus als Mahnung gelesen werden, als Warnung an die
Matta da culm, sich nicht verfithren zu lassen. Marlengia ist eine Anti-Entwicklungsgeschichte,
die davon erzihlt, dass die stirkste Prigung durch die Herkunft erfolgt, und dass sich dieser
Prigung keine(r) entzichen kann — eine junge Frau am allerwenigsten.

5.3  Sin lautget: Performanza da matta e musa

Sin lautger erschien 2018 als Erstling von Asa S. Hendry, zum Zeitpunkt der Publikation 19-jih-
rig. Die Erzihlung (Raguent, laut Buchcover) handelt von der 16-jihrigen Emma. Sie lernt nach
einer Theaterauffithrung, in der sie mitwirkt, den erfolgreichen Autoren Alexander Eigenmann
kennen. Er ist elf Jahre ilter als sie und befindet sich in einer Schreibkrise, aus der er, durch
Emma inspiriert, wieder herausfindet. Er beginnt iiber sie zu schreiben. Emma selbst geht an die
Kantonsschule in Chur, stammt aber aus Surrein in der Surselva. Zu ihren Eltern hat sie keine

gute Beziehung. Sie sieht sie nur selten an den Wochenenden, unter der Woche lebt sie bei ihrer
Tante Madleina in Chur.



420 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Sin lautget: Performanza da matta e musa

3
.3.1 Gesellschaftliche Normen und sexuelle Freiheiten

(S IS S

Wihrend sich das Verhiltnis von Emma und Alex vertieft, erfihrt man in Riickblenden
mehr iiber die Vergangenheit der beiden Figuren. Alex hat einen Sohn aus einer fritheren Be-
ziehung, zu dem er jedoch keinen Kontakt hat. Seinen Seitensprung mit David, einer Transfrau,
hat er literarisch verarbeitet — ein Buch, das ihn bekannt gemacht hat. Emma war lingere Zeit
in psychiatrischer Behandlung und hatte damals auch den Kontakt zu ihren Eltern abgebro-
chen, was jedoch nur kurz angesprochen wird. Noch immer zeigt sie ein selbstzerst6rerisches
Verhalten, sie ritzt sich und liuft gegen Ende der Erzihlung vor ein Auto, iiberlebt den Unfall
jedoch. Als ihre Eltern von der Beziechung zu Alex erfahren, schicken sie Emma fiir ein Jahr
nach Irland. Das Buch endet mit einem Brief, in dem Alex Emma bittet, mit ihm das Ende
seines neuen Buches «Sin lautget» zu schreiben, ein Buch, in dem er tiber seine Beziechung zu
ihr schreibt.

Die nachfolgende Analyse von Sin lautget konzentriert sich auf die Protagonistin Emma. Zum
einen wird untersucht inwiefern die Figur als typische Adoleszente konstruiert ist und inwiefern
sich dies auf die Erzdahlung und die Handlung auswirke (5.3.1). Zum anderen interessiert, inwie-
fern die Darstellung der Emma von bestimmten Frauenbildern, namentlich jenes der Muse und
jenes der Kindfrau beeinflusst ist und inwiefern die Figur so bestimmte traditionelle Vorstellun-
gen und Bilder reproduziert oder eben hinterfragt und mit diesen spielt (5.3.3, 5.3.4, 5.3.5).
Dies soll besonders mit Blick auf die Beziehung der Figur Emma mit dem ilteren Alexander
Eigenmann analysiert werden (5.3.3), jedoch auch mit Blick auf ihr Verhaltnis zu ihrer Familie
und ihrem Heimatdorf (5.3.2).

5.3.1 Gesellschaftliche Normen und sexuelle Freiheiten
Auch wenn sowohl die Protagonistin als auch Hendry selbst bei der Veroffentlichung des Roma-
nes Teenager sind, wire es falsch, hier von einem Jugendroman zu sprechen. Das Buch erschien
in der Erwachsenenreihe der Chasa Editura Rumantscha und ausserdem fehlt die fiir das Genre
typische Selbstbezeichnung als «Jugendroman» oder Ahnliches (Reallexikon, 2007, 254).
Allerdings steht die Erzihlung durchaus in der Tradition der jiingeren Entwicklung
des Genres. Wenn dieses noch in den 50er- und 60er-Jahren des vergangenen Jahrhunderts ein
Midchenbild propagierte, das darauf abzielte, das Leben auf Andere auszurichten und Andere
gliicklich zu machen (Grenz, 2000, 380), so inderte sich dies in den 1970er- und 1980er-Jah-

ren im Zuge der gesellschaftlichen Umwilzungen:

Das Midchen entscheidet nun selbst {iber seine Sexualitit, muss sich nicht mehr den
bislang giiltigen Rollenbildern fiigen [...]. Die Ausrichtung auf ein Leben als Ehefrau,
Mutter und Hausfrau wird vehement abgelehnt und die weiblichen Figuren werden
mit zuvor als «typisch minnlich» konnotierten Eigenschaften wie Selbstbewusstsein,
Mut und Stirke ausgestattet (Bieker, 2015, 276).

Und nicht nur das. Im Zuge des Differenzfeminismus werden auch Probleme in den Mittelpunkt
geriickt, die als typisch fiir weibliche Adoleszenz angesehen werden, darunter Depressivitit
und Essstorung als pathogene Folgen bestimmuter gesellschaftlicher Erwartungen. Gleichzeitig



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 421
3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
3l Gesellschaftliche Normen und sexuelle Freiheiten

o o on

kommt es zu einer Aufwertung der weiblichen Homosexualitit. Ende der 1980er-Jahre kommt
es dann zu einer psychologischen Akzentuierung: «Das junge Miadchen wird mit seinen Ge-
fihlsambivalenzen dargestellt; Hass, Aggression, Wut und — relativ neu in der Midchenlitera-
tur — Omnipotenzgefithlen wird Raum gegeben» (Grenz, 2000, 385). Seit Mitte der 1990er-
Jahre wird ausserdem auf die genuin kulturelle Konstruktion der Geschlechtszuschreibung
hingewiesen: «Ziel ist die Entfaltung der Verschiedenheit oder, weitergehend, die Authebung
des Geschlechts als kollektive Zwangszuschreibung» (Grenz, 2000, 387). Eine solche Absicht

ist auch bei Sin lautget auszumachen.

Zu Beginn der Erzihlung hat die Protagonistin Emma bereits klare Wertvorstellungen und eine
eigene Meinung, zumindest was ihre Sexualitit und die Genderthematik angeht. So sagt sie in
einem Gesprich mit ihrer Freundin: «Jeu fetschel buca grondas differenzas denter dunna ed um.
Tgi che plai a mi, cun quella ni quel tschontschel jeu ed il rest sedat da sesez , g ORE (Hendry,
2018, 58). Und nach diesem Credo handelt sie auch. Im Laufe der Erzihlung lernt man ver-
schiedene Partner Emmas kennen, so Lyn, mit der sie eine intensive erste Liebe erlebt, Midnner
aus Clubs fiir den Gelegenheitssex, Jan, mit dem sie ebenfalls eine rein sexuelle Beziehung ein-
geht und dann Alex, den elf Jahre idlteren Autoren.

In einem anderen Gesprich spricht Emma sich dezidiert gegen die Monogamie respek-
tive gegen Langzeitbeziehungen und sogar gegen die Liebe an sich aus:

«Crelis ti ella carezia?»
Emma studegia e scrola il tgau. «Jeu creiel el mintgadi. E la carezia daventa mintgadi,
schiglioc dess ei buca tonta dispeta. Ni?»'%%* (Hendry, 2018, 31).

Und etwas spiter in der Erziahlung:

«Quei va in, dus onns, lu entscheiva I'auter a vegnir lungurus ed ins sedamonda sche
quei ei insumma stau il dretg. E forsa realiseschan ins che quei ei gnanc stau il dretg e
lu han ins sfarlatau il temps.»

«Emma, ti patratgas adina aschi negativ», di Olivia e pren aunc in tschadun glatsch.
«Ei dat tons che maridan e cura ch’els han lur midlife crisis han els I'idea dad aunc stuer
prender suenter lur veta selvadia e van per novs partenaris. Perquei pli bugen siglir ussa
da letg a letg che pér en vegn onns», di Emma e sgratta il davos rest dil glatsch ord il cup.
«Ei va gie propi adina mo per sex», marmugna Olivia.

1083 «Ich mache keine grossen Unterschiede zwischen Mann und Frau. Wer mir gefillt, mit der oder dem rede ich und
der Rest ergibt sich von selbst ...» (VO).

1084 «Glaubst du an die Liebe?
Emma iiberlegt und schiittelt den Kopf. dch glaube an den Alltag. Und die Liebe wird Alltag, sonst gibe es
nicht so viel Streit. Oder?» (VC).



422 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Sin lautget: Performanza da matta e musa

3
.3.1 Gesellschaftliche Normen und sexuelle Freiheiten

o on

«Tut tschei ei mo utopia. U che ti has semplamein bien sex, ni che ti has forsa sex ch’ei
okay e vitier aunc traso dispeta.»'°®® (Hendry, 2018, 59).

Es ist jedoch nicht so, dass sich Emma hier generell gegen Beziehungen ausspricht. Eher
schwingt bei ihr die doch ziemlich naive Vorstellung mit, dass sich mit einer ausschweifenden
Jugend ein Grundstein fiir ein ruhiges Alter legen lisst — dies wenn sie das Beispiel ilterer
Leute in der Midlifekrise anfiihrt, die das Leben nachholen wollen. So gesehen vertritt Emma
hier zwar sehr dezidiert eine Meinung, dies kann jedoch nicht zwingend als Zeichen fiir ihre
Reife gelesen werden. Ebenso gut méglich ist hier eine Art Spiel mit verschiedenen Rollen und
Vorstellungen. Emma gibt sich gegen aussen oft sehr taff und selbstbewusst, und auch sehr
gleichgiiltig. Sie zelebriert ihre Freimiitigkeit,'°®®
oder weniger zusammenhangslos herausplatzt: «Jeu betschel era dunnas»'®” (ebd. 26). Worauf

so zum Beispiel als sie gegeniiber Alex mehr

Alex eher lakonisch antwortet: «E jeu mo umens»'°®® (ebd. 26), was sie ihm jedoch nicht so
recht glaubt. Schon friih ist ihr bewusst, was aus der Geschichte zu werden droht: «Aschia
entscheivan prest tut las historias da letg»'*® (ebd. 25), denkt sie, als er sie besorgt fragt, ob ihr
kalt sei. Dabei wird auch offenbart, in welcher Rolle sich Emma meist befindet, wenn sie ihre
Bettgeschichtens beginnt.

Auch gegeniiber ihrer Freundin Olivia gibt sie sich hart und selbstbewusst, es wird
jedoch angedeutet, dass diese Emmas Rollenspiel durchschaut: «Ti eis empau ina selvadia, neve
ti, buoba!»'0%° (ebd. 38), sagt diese zum Beispiel einmal zu Emma, einen elterlichen Tonfall
imitierend.

Dafiir, dass Emma oftmals eher eine Rolle performt, wenn sie taff und dezidiert auftritt, spricht
auch, dass sie ihre Meinung zu Beziehungen im Laufe der Erzihlung zu indern scheint: Sie be-
endet die rein sexuelle Beziechung mit Jan, weil sie etwas Ernsteres mochte (ebd. 86). Diese Ver-
inderung markiert Emma denn auch auf typische Teenagerart'®®": Sie trigt ihren innerlichen
Wandel nach aussen, indem sie sich die Haare rot firbt (ebd. 87ff.).

1085 «Das geht ein, zwei Jahre, und dann beginnt der andere langweilig zu werden und man fragt sich, ob das tiberhaupt
das richtige war. Und vielleicht realisiert man, dass es nicht das richtige war und dann hat man Zeit verschwendet.»
Emma, du denkst immer so negativ, sagt Olivia und nimmt noch einen Léffel Eis.

Es gibt so viele, die heiraten und wenn sie ihre Midlifecrisis haben, meinen sie, noch ihr wildes Leben nachholen zu
miissen und holen sich neue Partner. Deswegen springt man besser jetzt von Bett zu Bett als in ein paar Jahren, sagt
Emma und kratzt den letzten Rest Eis aus dem Becher.

Es geht ja wirklich immer nur um Sex>, murmelt Olivia.

«Alles andere ist Utopie. Entweder du hast einfach guten Sex, oder du hast vielleicht Sex, der okay ist und dazu noch
stindig Streit» (VC).

1086 Etwas, das man (und das ist wohl eine der Stirken des Buches) auch tiber die Erzahlinstanz sagen konnte.
Bemerkenswert unaufgeregt wird die Trans-Thematik abgehandelt. Dass eine Figur namens David existiert, deren
Pronomen aber konsequent sie/ihr sind, wird mit keiner Silbe kommentiert und somit schlicht als normal akzeptiert.
Zwar wird das Thema in zwei Szenen zwischen David und Alex angesprochen, jedoch geht auch Alex sehr unbefangen
mit der Situation um. An David irritieren ihn nur ihre stechend blauen Augen (Hendry, 2018, 24).

1087 «Ich kiisse auch Frauen» (VC).

1088 «Und ich nur Minner» (VC).

1089 «So beginnen fast alle Bettgeschichten» (VC).

1090 «Du bist eine ganz Wilde, nicht wahr, Middchen?» (VC).

1091 Lehnert spricht davon, dass Teenager ihr verindertes Inneres (durch Haarschnitt und Kleidungsstil) wenn nétig
iusserlich selbst kreieren, um es nach aussen zu tragen (Lehnert, 1996b, 113).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 423
3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
3.1 Geselischaftliche Normen und sexuelie Freiheiten

_U‘IU'l(.ﬂ

Sicher ist jedoch, dass Emma sexuell erfahren ist und weiss, was ihr gefillt und was sie
mochte. So wird gezeigt, dass sie in diesem Bereich bereits sehr reif ist. Dies ist zum Beispiel im
Gesprich mit Jan ersichtlich, als sie ihn beiliufig anweist, die Kondome mitzubringen, worauf-
hin er sie fragt, worauf sie heute Lust habe (ebd. 10). Das Sexuelle wirkt sehr routiniert. Dies
fillt auch Alex auf, als er das erste Mal mit ihr schlift:

El smarveglia. Ses moviments e sias tuccadas paran sco da disa.

«Quei fas buca per I'emprema ga, ni?»

«Preleger?» Emma surri.

«Ah, Emma», Alex stauscha giu ella sper el sil letg, reiva lu bufatg sin ella e scutina en
sia ureglia: «Giugar, manegel jeu.»'%°? (Hendry, 2018, 98).

Er ist iiberrascht, dass ihre Bewegungen erfahren wirken, er erwartet etwas anderes. Unschuld?
Schiichternheit? Jungfriulichkeit? Dies kann nicht abschliessend beantwortet werden. Aus sei-
ner Antwort (eine Anspielung auf ihre erste Begegnung) lisst sich jedoch schliessen, dass Alex
denkt, dass Emma auch hier eine Rolle einnimmt, schauspielert. Vermutet er, dass sie im In-
neren eigentlich unschuldiger, kindlicher, jungfriulicher ist, als es hier den Anschein hat? Dass
ihre sexuelle Erfahrenheit, ihre Sexualitit generell, mehr Performance ist als Realitdr?

In einer Szene, in der Emma ausgeht, wird dies ebenfalls angedeutet: «Las glischs saul-
tan sur sia fatscha, sia bratscha e ses mauns. Emma va pli bugen persula en sortida ed ha empriu
spert co semover per che las egliadas restien taccadas»'®®® (ebd. 18). Emma hat gelernt, sich
so zu verhalten. Es scheint also nicht ihr natiirliches Verhalten zu sein, sondern etwas, dass sie
sich angeeignet hat — aus welchem Grund auch immer. Wichtig ist jedoch, dass ihr diese Rolle
gefillt. Es handelt sich dabei um Selbstermichtigung, sie nimmt die Sache in die Hand, wenn
sie etwas mochte (wie sie es auch im Zitat zu Beginn gegeniiber ihrer Freundin sagt), so zum
Beispiel auch, als sie den Unbekannten in der Disco fragt, ob er einen Platz fiir sie zum Schlafen
habe (ebd 21). Sie entscheidet selbst iiber ihre Sexualitit, wobei angemerkt werden muss, dass
sie sich trotzdem in gewisser Weise an geltende Normen orientiert, wenn sie lernt, sich so zu
bewegen, dass «die Blicke [an ihr] haften bleiben». Das geschieht wohl, weil sie gegen die Norm
verstosst, weil sie sich sexy oder lasziv gibt, wobei man auch argumentieren konnte, dass ein
solches Verhalten in einem Club eher die Regel ist als die Ausnahme.

Ausgehend von der Annahme, dass Adoleszenz diejenige Phase im Leben ist, in der man sich
zum einen an die gesellschaftlichen Normen anpasst, zum anderen eine eigene (Geschlechts-)
Identitit herausbildet (Lehnert, 1996a, 7), kann mit Sicherheit festgestellt werden, dass Emma
eine typische Reprisentantin dieser Adoleszenten ist und dass ihre Entwicklung in dieser Phase
eines der Hauptthemen des Buches ist. Weiter ist jedoch wichtig, dass im Werk eine Abweichung

1092 «Er wundert sich. Thre Bewegungen und Beriihrungen scheinen routiniert.
«Das machst du nicht zum ersten Mal, oder?
Norlesen?, Emma lichelt.
«Ach, Emmas, Alex schiebt sie runter neben sich aufs Bett, klettert dann vorsichtig auf sie und fliistert in ihr Ohr:
«Schau-)spielen, meine ich» (VC).

1093 «Die Lichter tanzen iiber ihr Gesicht, ihre Arme und ihre Hinde. Emma geht lieber allein aus und hat schnell gelernt,
wie sie sich bewegen muss, damit die Blicke haften bleiben» (VC).



42.4 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Sin lautget: Performanza da matta e musa

3
3.2 Stadt - Land, Tochter — Mutter?

(SN )]

«vom scheinbar festgelegten Pfad» (Lehnert, 1996a, 7) moglich scheint. Emma fordert durch
ihre Art und ihre Handlungen bestehende Normen heraus, nimlich jene, die ihre Eltern und
vor allem ihre konservative Mutter vertreten.

5.3.2 Stadt - Land, Tochter — Mutter?

In der bereits erwihnten Szene in der Disco, in der Emma einen Mann kennenlernt und danach
mit ihm nach Hause geht, fragt dieser sie bei einer Zigarette: «T'gei fa ina matta dalla Surselva
tut persula en sortida a Cuera?'%®* (Hendry, 2018, 20). In der Formulierung «ina matta dalla
Surselva» schwingt die Naivitit und Unschuld mit, die bei einer jungen Frau aus den Bergen of-
fenbar erwartet wird. Dies wird durch die Verwunderung, die der Fragesteller dariiber zeigt, dass
sie allein in einem Club in einer Stadt'?® ist, zusirtzlich verstirke. Als Emma sich schlagfertig,
keck und extrovertiert zeigt, ist er umso verwunderter, geht jedoch auf den Flirt ein (ebd. 20f.).

Aus Emmas Antwort auf seine Frage — «Saltar e denteren fimar ina cun jasters.»'%%®
(Hendry, 2018, 20) — ist auch zu entnehmen, dass es ihr gefillt, mit diesem Klischee zu ko-
kettieren. Auch hier zeigt sich wieder, dass sie bewusst eine bestimmte Rolle einnimmt, eine
extrovertierte, verfiihrerische.

Emmas Rolle widerspricht klar den Wertvorstellungen, die ihrer Mutter vorschweben.
Bereits im zweiten Kapitel wird klar, dass die Beziehung zwischen Mutter und Tochter nicht
gerade einfach ist. Beschrieben wird Emmas Abschied von zuhause als sie aufs Gymnasium geht.
Thre Mutter schimpft mit ihr, weil ihr Zimmer nicht aufgeriumt ist, worauthin Emma all ihre
Bilder von den Winden reisst und entsorgt. Ihre Mutter scheint sie wie ein kleines Kind zu
behandeln, was bei Emma eine Abwehrreaktion auslést. Dies bringt wiederum die Mutter nur
noch mehr dazu, auf ihrer Autoritit zu beharren («quei seigi lur casa» 0%, Hendry, 2018, 14).

Wenn Emma an den Wochenenden nach Hause kommyt, zeigt sich denn auch immer
mehr, wie ihre Welten auseinanderklaffen. Bei ihrer Tante in Chur kann Emma mehr oder
weniger machen, was sie will, zuhause wird sie mit Fragen und Ermahnungen iiberhiuft, die
Eltern sprechen iiber Dinge, die sie nicht interessieren. Der Vater nimmt diese Unterschiede
mit Humor, wihrend die Mutter pessimistisch und streng wirke (ebd. 33).

Die Mutter ist denn auch die Konservative. Sie ist diejenige, die auf gesellschaftliche
Normen und Regeln besteht und will beispielsweise, dass die Kinder ministrieren, «sco tut
tschels»'%%® (ebd. 27f.). Es wird betont, dass ihr die Einhaltung dieser Regeln deswegen wichtig
ist, weil sie nicht aus der Reihe fallen will. Oft scheint es, dass die Mutter eine Idylle aufrecht-
erhalten will, in ihrer Vehemenz aber gerade eine Dystopie heraufbeschwort.'%9 Sie schreit ihre

1094 «Was macht ein Midchen aus der Surselva ganz allein in einer Disco in Chur?» (VC).

1095 Chur wird im Werk als Stadt mit regem Nachtleben und einer grossen kulturellen Szene gezeigt, als typische Stadt eben.
Dass die als gross inszenierte Stadt vergleichsweise klein ist, wird in einer Riickblende dadurch parodiert, dass Emma als
kleines Midchen ihren Bruder fragt, ob Chur wirklich so gross sei, und dieser antwortet: «Vielleicht ein bisschen kleiner
als New York» (VC, siche Hendry, 2018, 34).

1096 «Tanzen und dazwischen mit Fremden eine rauchen» (VC).

1097 «[D]as sei ihr Haus» (VC).

1098 «[W]lie alle anderen» (VC).

1099 Sie weist hier Ahnlichkeiten mit der Mutterfigur in Flurin Speschas Das Gewicht der Hiigel (Spescha, 1986b) auf,
siche in Kapitel 4.4.5.



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 425
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
5.3.2 Stadt - Land, Tochter - Mutter?

Kinder regelmissig an, wenn sie ihnen nicht Einhalt gebieten kann oder verbannt sie in ihre
Zimmer. Ein Dialog ist nicht mdglich. Sie hért ihren Kindern und auch ihrem Mann nicht zu
und verweigert sich einem Gesprich, indem sie ihr Gegeniiber stehen lésst.

Als Emma ihren Eltern am Familientisch verkiindet, dass sie nicht mehr ministrieren
will, wird sie erst konsequent iiberhért (sie ist das jiingste der Geschwister), dann kurz ab-
gefertigt: «cala cun quei»™®® (Hendry, 2018, 51). Die Mutter scheint dabei die ganze Zeit
genervt und iberarbeitet, sie schopft Essen, putzt, ermahnt die Kinder ... Auch scheint sie
grob — emotional (I’egliada dira dalla mumma», ebd. 52), sprachlich («tun tussegau», «<buorla
la mumma», ebd. 52) und korperlich (<La mumma tschappa il bratsch dad Emma» "9, ebd.
50). Erst als Emma ihre Not herausschreit, fragt ihr Vater sie nach dem Grund. I prer ha fatg
mussar mei miu fiffi»"°? (ebd. 51), antwortet sie daraufhin ernst. Ihre Geschwister lachen sie
aus, sie streckt ihnen die Zunge heraus und die Mutter schimpft deswegen mit ihr. Auf Emmas
Aussage geht sie nicht ein. Der Vater fragt dann noch einmal nach, und Emma antwortet: «Vus
tedleis schiglioc gie gnanc!>>“°3 (ebd. 52). Die Mutter schreit dann ein Machtwort — «tuts ston
ir a ministrar e basta» %% (ebd. 52) — und verlisst entnervt die Kiiche.

Tatsichlich war es auch nach der Jahrtausendwende (die obige Szene diirfte gemiss
Emmas Alter ca. 2009/2010 angesiedelt sein) in der oberen Surselva noch tiblich, dass praktisch
alle katholischen Kinder ministrieren gingen. Dazu bestand ein gesellschaftlicher Druck. Wer
nicht ministrieren ging, bezichungsweise, wer seine Kinder nicht zum Ministrieren schickte,
fiel auf im katholischen Dorf, wie Zeitzeugen berichten. Aus der Reaktion der Mutter ist zu
schliessen, dass genau dieser Druck fiir sie das Hauptargument fiir ihr Handeln ist. Religiose
Griinde scheinen dabei keine allzu grosse Rolle zu spielen, da sie weder mit einem Dienst an
Gott noch einer religiésen Plicht argumentiert. Es geht ihr darum, dass ihre Familie, ihre Toch-
ter den sozialen Normen und Erwartungen entspricht.

Manchmal werden in Riickblenden Momente in der Familie gezeigt, in denen Gliick und Zirt-
lichkeit vorherrschen. So zum Beispiel als Emma bei ihrer Mutter im Zimmer das Licht l6scht,
weil sie beim Lesen eingeschlafen ist (ebd. 92f.), oder als die ganze Familie auf der Alp ist und
Emma mit ihrem Bruder halbnackt im Regen tanzen darf — wobei sich hier die Frage stellt, ob
der Ort fiir die Lockerheit der Mutter entscheidend ist. Hitte sie ihre Kinder auch im Dorf im
Regen herumspringen lassen? Oder ist es die Abgeschiedenheit der Bergwelt, die gewisse Frei-
heiten erlaubt? Fiir Letzteres spricht der Umstand, dass Emma in den Bergen oft sehr frei, gelost
und kindlich wirkt, so zum Beispiel als sie mit Alex wandern geht und nacke in einen Bergsee
springt (ebd. 81f.)."°

1100 «Hér auf damit» (VC).

1101 «[D]er harte Ton der Mutter, «giftiger Tonfall», «briillt die Mutter», «Sie packt Emmas Arm» (VC).

1102 «Der Pfarrer hat mich meinen Fiffi zeigen lassen» (VC).

1103 «Ihr hort mir sonst ja jeweils gar nicht zul» (VC).

1104 «Alle miissen ministrieren und basta» (VC).

1105 Dafiir, dass sie in diesen Szenen auch ein wenig zu einem unzihmbaren Berggeist, zu einer Nymphe, stilisiert wird,
sprechen auch kleine (erotisierende) Details, wie zum Beispiel die Tatsache, dass Alex in den Bergen auch entdecke,
dass Emma nie einen BH trigt (das sei unbequem, meint sie) (Hendry, 2018, 82).



4.26 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Sin lautget: Performanza da matta e musa

3
.3.2 Stadt — Land, Tochter — Mutter?

G o un

Die meisten Riickblenden zeigen jedoch keine gliicklichen Kindheitserinnerungen. So
wird zum Beispiel beschrieben, wie Emma am Gymnasium aufgenommen wird, bei ihren El-
tern jedoch keine Anerkennung findet. Beide betonen nur, dass ihre grosse Schwester eine
bessere Note gehabt habe: Emma habe nur «Gliick gehabt» (ebd. 93f.).

Nicht einmal als Emma nach einem selbstverschuldeten Autounfall im Krankenhaus
landet, ist es der Mutter méglich, einen Dialog zu finden. Sie bleibt in ihren Mustern verhaftet.
Als Emma aufwacht und aufgebracht ist, sagt sie ihr, sie solle still sein, es schliefen noch andere
im selben Zimmer (ebd. 106). Gleichzeitig beharrt sie darauf, dass alles gut ist, obwohl Emma
ihr sagt, dass sie anders empfindet. In der Vorstellung ihrer Mutter sollte die Tochter sich schon
durch die pure Anwesenheit der Mutter beruhigen lassen, wobei klar das Gegenteil der Fall ist.
Auch ist sie der Meinung, dass sie als Mutter genau wisse, was Emma braucht. Der Satz Jeu sun
sia mummal» "€ (ebd. 107) ist Rechtfertigung, Besitzanspruch und Autorititsmarker in einem,
eine Generalvollmacht fiir die Deutungshoheit tiber die Gefiihle ihrer Tochter. Als sie ihr nicht
beikommen kann, lisst sie Emma Medikamente geben, damit sie ruhiggestellt ist.

Als Emma dann wieder aufwacht, macht die Mutter ihr Vorwiirfe. IThr Familien- und
Weltbild wird durch Emmas Handlungen gestért, ihre Autoritit und ihr Selbstbild als Mutter
wird in Frage gestellt, was sie der Tochter auch vorwirft. Die traditionellen Rollen- und Wert-
vorstellungen kollidieren mit der iiberbordenden Gefiihlswelt der Tochter. Die Mutter beginnt
zu weinen, mochte die Wahrheit wissen. Emma scheint unfihig, darauf zu antworten. Viel-
leicht vermutet sie auch, dass die Mutter die Wahrheit gar nicht horen will. Sie wirft ihre Eltern
aus dem Zimmer.

Als Emma aus dem Krankenhaus entlassen wird, wird sie von ihrem Vater abgeholt. Zu zweit
gelingt ihnen ein Gesprich. Er zeigt Verstindnis, hort ihr zu, und sie kann sich ihm gegeniiber
offnen. Anders als versprochen, gelingt es ihm jedoch nicht, Emmas Situation, ihre Affire mit

Alex und den Selbstmordversuch "7

vor ihrer Mutter geheim zu halten. Beim nichsten Besuch
zuhause eskaliert die Situation. Emmas Privatleben wird vor der gesamten Familie breitgetreten.
Thre Geschwister sind schockiert, ihre Mutter weint.

Dabei kommt es zu einem Streit zwischen Emma und ihrer dlteren Schwester, bei dem
Emma ihrer Schwester quasi vorwirft, eine alte Jungfer zu sein, wihrend diese vehement ab-
streitet, noch Jungfrau zu sein — was die Mutter noch mehr zum Weinen bringt (ebd. 119).
Interessant ist, dass die Jungfriulichkeit auch fiir die angepasstere iltere Schwester kein Ideal
(mehr) zu sein scheint, eine Sexualitit, wie diejenige von Emma ihrer Ansicht nach aber trotz-
dem nicht in Ordnung ist. Ganz klar kann jedoch gesagt werden, dass Jungfraulichkeit im Werk
nicht als etwas Positives {iberhoht wird."%® Im Gegenteil, im einzigen Gesprich, in dem Jung-
friulichkeir tatsichlich explizit diskutiert wird, ist diese etwas, wofiir man sich (zumindest im
fortgeschrittenen Alter) schimen muss.

1106 «Ich bin ihre Mutter» (VC).

1107 Sie ist absichtlich vor ein Auto gelaufen, mehr dazu in Kapitel 5.3.3.

1108 In den letzten Jahren gab es besonders in der Jugendliteratur einen Trend in diese Richtung. Christine Seifert macht
dies am Einfluss von Jugendbiichern wie Twilight fest (Seifert, 2015).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 427
Sin lautget: Performanza da matta e musa
.2 Stadt — Land, Tochter — Mutter?

[S B4 )]
W

Es ist klar, dass Emma sich nicht ihre Mutter zum Vorbild nimmt. Gleichzeitig wird
durch die Darstellung der Mutter als aufbrausend und tiberfordert auch verdeutlicht, dass diese
generell kein Vorbild ist. Die Aussenorientierung der Mutter wird als problematisch gekenn-
zeichnet, da sie es ist, die fiir das schwierige Verhiltnis zwischen Mutter und Tochter verant-
wortlich ist.

Zwar wird nie explizit gemacht, dass Mutterschaft generell eine abzulehnende Rolle ist,
jedoch impliziert auch die Darstellung von Alex’ Frau Elisabeth in deren Rolle als Mutter, dass
Kinder zu bekommen, eine Frau unattraktiv und kompliziert macht. So wird die zuvor lockere,
sexy, etwas burschikose, Joints rauchende Eli (ebd 15f., 22) nach der Geburt ihres Sohnes zu
einer miiden, eher pedantischen und vorwurfsvollen Ehefrau (ebd. 30, 53f., 70). Von einer
Orientierung an einem Leitbild Mutter kann hier also keinesfalls die Rede sein.

Die Eltern entscheiden am Ende — von Emmas Tante beeinflusst —, Emma nach Ir-
land in einen Auslandaufenthalt zu schicken, um Abstand zwischen sie und Alex zu bringen.
Dies bringt jedoch nicht nur Abstand zwischen das Paar, sondern auch zwischen Emma und
ihre Eltern, was Emma nur recht sein kann. Ein Ablosungsprozess, der bereits durch Emmas
Aufenthalt in Chur und die dadurch entstandene Distanz eingeleitet wurde, wird so weiter
vorangetrieben. Das von den Eltern angestrebte Ziel, Emma ins Klostergymnasium in Disentis/
Mustér zu schicken, sie so niher bei sich zu haben und dadurch wieder mehr Kontrolle iiber
sie gewinnen zu konnen (ebd. 125), ja gar den Adoleszenzprozess riickgingig zu machen oder
zu verlangsamen, wird vereitelt. Emma wird also nicht wieder in ihre lindliche, familiire Um-
gebung eingegliedert, sondern geht noch weiter weg, in eine Stadt im Ausland. Galway ist zwar
auch keine Grossstadt, aber immerhin doppelt so gross wie Chur.

Dass die Ablésung von den Eltern ein grosser Bestandteil der Adoleszenz ist und fiir gewohnlich
von Konflikten geprigt, wird im Werk auch explizit thematisiert, nimlich in einem Gesprich
zwischen Alex und Emma. Er sagt zu ihr: «Jeu sai, ti vul buca udir quei. Denton, ti eis ella ve-
gliadetgna nua che geniturs ed affons daventan jasters in a I'auter per silsuenter saver emprender
d’enconuscher in auter da niev.»™°® (ebd. 91).

Generell werden in neueren literarischen Werken, die sich mit Adoleszenz beschiftigen,
Verschiebungen innerhalb von zentralen Sozialisationsfiguren festgestellt, «die Funktion der
Kernfamilie wird zunehmend abgeschwicht» (Nogal, 2014, 36). Hingegen sei eine «nachhal-
tige Konsequenz» in der Funktion der Peers zu finden, «die derzeit zunehmend die Elternrolle
iibernehmen» (Nogal, 2014, 36). In Asa S. Hendrys Sin lautget werden jedoch familidre Sozia-
lisationsfiguren nicht per se skeptisch eingeschitzt und erst recht nicht durch Gleichaltrige oder
Peers ersetzt.

Im Gegenteil nimmt zum Beispiel Emmas Tante Madleina eine durchaus wichtige Rolle
in Emmas Leben ein, jedoch auf keinen Fall eine traditionelle Mutterrolle. Sie ist weder tiberbe-
hiitend noch opfert sie sich auf. Bisweilen wirke sie eher wie eine Mitbewohnerin und Freundin,
wie eine der ersten Szenen zeigt, in denen sie zusammen Altpapier binden und Musik héren

1109 «Ich weiss, du willst das nicht horen. Aber du bist in einem Alter, in dem Eltern und Kinder einander fremd werden,
damir sie einander danach von neuem kennenlernen kénnen» (VC).



428

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
§5.3.2 Stadt - Land, Tochter — Mutter?

(Hendry, 2018, 17). Der Tante ist es auch egal, dass Emma und ihre Freundinnen Alkohol trinken
und spit abends ausgehen (ebd. 54). Sie hat (anders als Emmas Eltern), auch nichts gegen eine
lesbische Beziehung Emmas (ebd. 58). Sie lasst Emma machen, was Emma wie folgt begriindet:

«[...] Lezza ('onda, VC) lavura savens ed ella ha fidonza en mei. Perquei hai jeu tontas
libertads. Mes geniturs lessen buca ch’ella laschi far mei tut. Ella ei denton dil meini

che jeu seigi veglia avunda e che jeu sappi gie tgei che seigi endretg e tgei falliu.»™°

(Hendry, 2018, 65).

An dieser Stelle wird der Unterschied zwischen der Tante und den Eltern deutlich gemacht.
Und es wird klar, wie wichtig Emma das Vertrauen einer erwachsenen Person ist, wie wichtig es
ihr ist, selbst als erwachsene, vemiinftige Person Wahrgenommen zu werden.

Andererseits liegt es vielleicht auch an der hiufigen Abwesenheit Madleinas, dass Emma
sich ihr nicht wirklich anvertraut. Auf sie ist nicht zwingend verlass. So kommt es beispielsweise
vor, dass Emma ewig mit dem selbst gekochten Abendessen auf ihre Tante wartet und diese ein-
fach nicht erscheint (ebd. 35). Als Emma dann einmal nach dem Ausgang von einem Fremden
attackiert wird, mochte sie nicht, dass ihre Tante dies weiss, genauso wenig, wie sie ihr von Alex
erzihlt. Als die Tante jedoch von ihm erfihrt, nimmt sie diese die Nachricht locker auf.

Weiter findet Emma in Alex eine Vertrauensperson, einen Vaterersatz, wihrend sie
ihren gleichaltrigen Freundinnen und Freunden eher weniger von ihrem Gefiihlsleben anzuver-
trauen scheint. Zwar spricht sie mit ihrer Freundin Olivia dariiber, dass sie Alex kennengelernt
habe — «Jeu hai empriu d’enconuscher aschi in vegl»'™ (ebd. 38) — jedoch ist ihre psychische
Gesundheit, ihr Wohlergehen in diesen Gesprichen nie Thema. Ihre Klassenkameraden und

-kameradinnen nimmt sie gar als egoistisch wahr. Diese seien nur mit sich selbst beschiftigt,
und sie habe keine Lust, sich an so etwas zu beteiligen (ebd. 99).

Generell scheint Emma Probleme zu haben, sich anderen gegeniiber zu 6ffnen. Dazu
passt auch, dass sie ihre Familie und ihre Bekannten niemals zu ihren Theaterauffithrungen ein-
lidr. «Giugar avon jasters ei meglier»™"? (ebd. 113) sagr sie. Vielleicht, weil bei diesen nicht die Ge-
fahr besteht, dass sie das Spiel durchschauen, hinter die Fassade, hinter die Performance blicken?

Grundsitzlich stehen sich in Sin lautget verschiedene Fronten gegeniiber. Im Konflikt zwischen
Mutter und Tochter geht es auch um einen Konflikt zwischen zwei Generationen, zwischen
jung und alt, zwischen gesellschaftlichen Erwartungen und der Freiheit, selbst zu entscheiden.
Es geht um die soziale, wohlbehiitete Enge im Dorf und die anonyme, einsame Freiheit in der
Stadt. Durch Emmas Perspektive wird im Werk klar die Freiheit und die Jugend bevorzugt,
auch wenn die Sichtweise auf diese keineswegs nur positiv ist. Traditionelle Leitbilder, wie
jene der Mutter und der Jungfrau, werden jedoch konsequent abgelehnt. Die Gefahren und
Herausforderungen, die Emmas Leben in Chur mit sich bringt, werden ebenfalls thematisiert.

1110 Sie (die Tante, VC) arbeitet viel und sie vertraut mir. Deswegen habe ich so viele Freiheiten. Meine Eltern wollen
nicht, dass sie mich alles machen lisst. Sie ist jedoch der Meinung, dass ich alt genug sei und wisse, was richtig und
was falsch ist» (VC).

1111 «Ich habe so cinen Alten kennengelernt» (VC).

1112 «Vor Fremden zu spielen, ist besser» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 429
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
5.3.3 Alter Mann und junge Frau

Sie ist oft allein und einsam, sie wird von einem Mann {iberfallen, in entscheidenden Mo-
menten scheint ihr eine Ansprechperson zu fehlen. Emma bricht als Figur mit traditionellen
Vorstellungen und erweitert so die Denkfigur der Jungfrau um die Angste und Probleme einer
Adoleszenten, die sich von ebendiesen Vorstellungen zu 1sen versucht, indem sie sich auch aus
ihrer gewohnten (heimatlichen) Umgebung entfernt.

5.3.3 Alter Mann und junge Frau
«Homens vegls han la tendenza fatala da na esser buns da resister a mattas giuvnas» M3 (Riatsch,
Camenisch & Krirttli, 2018, min. 6.58-7.01), meint Cla Riatsch im Tzvulin Litterar zur Be-
ziehung der beiden Protagonisten von Sin lautgetr. Dabei spielt er auf ein Stereotyp an, welches
klar der Denkfigur der Jungfrau zugerechnet werden kann: jenes des jungen Midchens, das in
seiner Unschuld so verfiithrerisch ist, dass der idltere Mann nicht widerstehen kann. Auch hier
lockt wieder das Paradoxon der erotischen Jungfraulichkeit.

Dass Emma zumindest in Ansitzen nach dem Frauenbild der Kindfrau konzipiert zu
sein scheint, offenbart sich beim ersten Aufeinandertreffen der beiden Protagonisten. Es ist der
bereits erwihnte Dialog iiber das Schauspielern, auf den spiter im Text erneut angespielt wird:

«Gratulaziun, ti eis stada grondiusa», di el e surri.

«Engraziel», rispunda Emma cun vusch automatica e gnanc mira propi els egls ad el.
«Ti fas quei buca per 'emprema ga, ni?»

«Preleger?»

«Giugar», curregia el ella.

Emma surri ed ina leva beffa va sur sias levzas.

«Na, na, quei fetschel jeu buca per 'emprema ga.»"™ (Hendry, 2018, 7f.).

Emmas Scherz bezicht sich nicht auf ihre Erfahrenheit als Bithnenschauspielerin, sondern cher
auf den Umstand, dass sie auch im Alltag hiufig schauspielert, also sich als etwas ausgibt, was
sie vielleicht nicht ist. Als eine weitere Person dazukommt und Emma gratuliert, gibt sich Alex
spontan als ihr Vater aus, woraufhin sein Gegeniiber meint, er diirfe stolz sein auf seine Tochter
(ebd. 8). Emma ist davon irritiert, sagt aber nichts.

Als die beiden spiter iiber die Szene sprechen, sagt Emma zu Alex, es habe sie erst ir-
ritiert, dann habe sie aber merken miissen, dass es gutgetan habe, zu héren, dass jemand stolz
auf sie sein konne (ebd. 90). Sie habe das noch nie gehort. Ihre Eltern kénnen nicht viel mit
dem Theater anfangen, meint sie noch (ebd. 91). Zwar wird hier dariiber gesprochen, dass
jemand wegen ihrer schauspielerischen Fihigkeiten stolz auf sie sein konnte, im Verlauf der

1113 «Alte Minner haben die farale Tendenz, jungen Frauen/Midchen nicht widerstehen zu kénnen» (VC). Man beachte,
dass auch hier wieder das Wort «matta benutzt wird, also explizit eine Jugendliche, eine Frau zwischen Kindheit und
Erwachsenenleben gemeint ist.

1114 «Gratuliere, du warst grossartig), sagt er und lacht.

Danke, antwortet Emma mit mechanischer Stimme und sicht ihm gar nicht recht in die Augen.

«Du machst das nicht zum ersten Mal, oder?

Vorlesen?

«Schauspielerny, korrigiert er sie.

Emma lacht und ein kleiner Scherz geht ihr iber die Lippen. <Nein, nein, das mache ich nicht zum ersten Mal» (VC).



43 O Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Sin lautget: Performanza da matta e musa

.3 Alter Mann und junge Frau

G on
[ Y]

Geschichte wird jedoch klar, dass ihre Eltern generell nicht oft zeigen, dass sie stolz auf Emma
sind (so zum Beispiel in der Szene mit der bestandenen Gymipriifung, ebd. 94). Emma sehnt
sich also nach elterlicher Anerkennung, ein Bediirfnis, an welches Alex bei ihrem ersten Treffen
zu rithren scheint.

Tatsichlich gibt Alex spiter zu, Emma habe ihn an seinen Sohn erinnert (ebd. 124),
was erklirt, warum er ihr gegeniiber oftmals eine viterliche Rolle einnimmt. So fragt er sie bei-
spielsweise, ob sie genug esse (ebd. 82) oder trocknet sie ab, nachdem sie im See baden war (ebd.
82). Auch hilft er ihr beim Firben ihrer Haare (wo sie viel kindliche Begeisterung zeigt), wobei
er hier auch erst skeptisch ist, dann jedoch mitmacht. Spiter lecke sie ihre fettigen Chipsfinger
ab und lisst sich von Alex die Armel zuriickrollen, das Wasser aufdrehen und die Seife reichen,
damit sie sich die Hinde waschen kann (ebd. 93). Auch am Ende dieser Szene erinnert der Um-
gang zwischen den beiden an Vater und Tochter, als sie einander durch die Wohnung Dinge zu-
rufen (ebd. 95). Er lacht dabei oft {iber ihre kindliche Verspieltheit, ihre Impulsivitit (ebd. 82,
95), die sie vor allem an den Tag legt, wenn sie mit ihm zusammen ist. Bei anderen Personen
gibt sie sich ernster und ruhiger, was ein Hinweis darauf sein kdnnte, dass sie sich Alex auch
ausgesucht hat,"™ weil sie bei ihm ihre tochterliche, kindliche Seite ausleben kann. Bei Alex
verkorpert Emma das Bild der Kindfrau, ein wenig auch jenes des siissen Midels.

Tatsichlich liegt ein Hauprtantrieb fiir die Imagination der Kindfrau in der Unterstel-
lung «einer naturgegebenen [...] unkontrollierbaren, weil noch unkontrollierten Sinnlichkeit»
(Pohle, 1998, 112). Emmas Sinnlichkeit erscheint dadurch, dass sie sich nur bei Alex so gibt,
aber eigentlich gerade nicht wirklich unkontrollierbar. Sie scheint vor allem durch den Kon-
trast zu Alex kindlich, wobei der Altersunterschied im Text «bunamain a moda caricaturala»'®
(Riatsch et al., 2018, min. 7.13) stilisiert werde, wie der Dialog zwischen Olivia und Emma,
der auch auf dem Buchdeckel abgebildet ist, sichtbar macht." Emma wird auch nie «dunna»,
«Frau» genannt, sondern eigentlich immer nur «matta» und zwar sowohl von der Erzihlinstanz
als auch von den anderen Figuren. Dies ist «Ausdruck eines sozialen Kontextes, in dem ver-
sucht wird, die Kindfrau in ihrer Kindlichkeit zu bewahren» (Pohle, 1998, 111). Alle die Emma
«matta» nennen, erscheinen in einer dominanteren Position zu sein, sie scheinen erwachsener
als die Protagonistin. Die sprachliche Infantilisierung™® wird dabei nicht nur von aussen an
Emma herangetragen, sondern auch von ihr selbst iibernommen:

115 Viele wichtige Momente in der Beziehung der beiden werden von Emma initiiert, siche unten.
1116 «[B]einahe karikaturistisch» (VC).
1117 «Olivia, jeu hai empriu d’enconuscher aschi in vegl, di Emma e va puspei pli plaun.
Ah gie! Con vegls®
«Grev da dir. Aschi vegls ch’el ei aunc attractivs, denton aunc buc in tav, fabulescha Emma e surri.
Mo gliez ei lu empau grusigy, manegia Olivia.
«Na, na, forsa aschi trentatschun? (Hendry, 2018, 38f.) —
«Olivia, ich hab so einen Alten kennengelernv, sagt Emma und geht wieder langsamer.
Ah ja! Wie alt2»
«Schwer zu sagen. So alt, dass er noch attraktiv ist, aber noch kein Opas, fabuliert Emma und lacht.
«Na, das ist aber ein bisschen grusig), meint Olivia.
«Nein, nein, vielleicht so fiinfunddreissig?» (VC).
1118 Ebenfalls Hinweis auf eine sprachliche Infantilisierung kann die Namensgebung sein. Die Figuren Effi, Gemma,
Lanni, Lulu, Lola oder Nana, allesamt literarische Frauenfiguren die der Denkfigur Jungfrau zugeordnet werden
konnen. Ihre Namen erinnern nicht umsonst an «Babysprache» (Pohle, 1998, 111), was bei Emma nicht anders ist.



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 431
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
5.3.3 Alter Mann und junge Frau

«Ti eis magari sco in gattegl tschiec», marmugna Alex, metta il maun sin siu bratsch e
tegn ferm ella.

«Gie, jeu sun magari aunc pintga», di Emma malsegira.

«Jeu sai, quei hai jeu sentiu.»'™ (Hendry, 2018, 83f.).

Emma akzeptiert die Zuschreibung «gattegl tschiec» ohne Weiteres. IThre Antwort bestitigt dies
auch auf sprachlicher Ebene durch die ausgesprochen kindliche Formulierung: «Jeu sun magari
aunc pintga». Eine solche Aussage wiirde sprachlich gesehen eher einem Kind zugeordnet als
einer 16-Jihrigen, nicht zuletzt, da hier, wie in der kindlichen Sprache das Wort klein> als Sy-
nonym fiir jung oder eben kindlich» verwendet wird.

Das Wort klein> wird auch in Bezug auf Lolita-Figuren oft verwendet. Zum einen, um
eine emotionale Siisse einzufithren (Sinclair, 1989, 20),"?° zum anderen, um die Hilflosigkeit
und das Bediirfnis nach miannlichem Schutz zu unterstreichen. Dabei ist es unwichtig, ob das
Midchen innerlich stark ist. Wenn sie zart wirke, unglaublich jung ist, oder nicht geschaffen
scheint fiir die (bose Welv, reicht dies schon, um zu einer «kleinen Kreatur» zu werden (Sinclair,
1989; 22).

Diese Stilisierung der kleinen Kreatur findet sich in der Darstellung von Beziechungen ilterer
Minner und junger Frauen hiufiger. Sie dient in Sin lautget jedoch vor allem der Ubermittlung
einer moralischen und sozialen Uberschreitung. Es wird ein Skandal inszeniert, wo nicht un-
bedingt einer ist, und dies wird sprachlich vermittelt, indem ecine semantische Nihe zum Inzest
hergestellt wird, die real gar nicht existiert (Kolesch, 1996, 93).

Selbst in Situationen, in denen Alex dusserst schwach ist, beispielsweise als er Emma
gesteht, dass er einen Sohn hat, hat Emmas Verhalten kindliche Ziige: Sie hakt sich mit dem
kleinen Finger in seinen kleinen Finger ein (um zu vermeiden, dass die Haarfarbe, die er an
den Plastikhandschuhen hat, iiberall hingerit) und sie zieht, als sie neben ihn auf der Bank sitzt,
die Knie an und stiitzt das Kinn darauf ab. Auch ihre Aussage, «Jeu stun mal. [...] Sas, propi
mal»"™" (Hendry, 2018, 92), erinnert aufgrund des Nachsatzes an kindliche Sprache. Sie verhilt
sich so, wie sich moglicherweise auch sein Sohn verhalten wiirde.

Dass das Motiv des alten Mannes und der jungen (unschuldigen) Frau hier verstirke
und das Liebesverhiltnis als Vater-Tochter-Verhiltnis charakterisiert wird, fithrt jedoch nicht
zwingend dazu, dass Emma als unerfahrenes und unschuldiges Midchen dargestellt wird."#? Im
Gegenteil gehen entscheidende Schritte in der Beziehung der beiden von Emma aus. Sie ist es,
die eine Ausstellung besucht, weil sie gesehen hat, dass er dort sein wird, sie ist es, die versucht,
ihn zu kiissen und mit ihm zu schlafen, was er erst ablehnt, spiter aber dann selbst initiiert.

1119  «Du bist manchmal wie ein blindes Kitzchen», murmelt Alex, legt eine Hand auf ihren Arm und hilt sie fest.
«Ja, ich bin manchmal noch klein», sagt Emma unsicher.
«Ich weiss, das habe ich gespiire (VC).

1120 Das Phinomen zeigt sich zum Beispiel bei Hollywood Schauspielerinnen, die oft Lolitas verkorperten und denen das
Adjektiv dittle vor den Namen gesetzt wurde (Little Mary Pickford, Little Mary Miles Minter) oder in Filmtiteln wie
The Poor Little Rich Girl (1917) (Sinclair, 1989, 20).

1121 «Es tut mir Leid. [...] Weisst du, wirklich Leid» (VC).

1122 Das selbe Muster findet sich beispielsweise bei L/Amant von Marguerite Duras (Duras, 2011),
analysiert von (Kolesch, 1996, 93).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
5.3.3 Alter Mann und junge Frau

432

Letzteres ist wohl ein Schliisselmoment in der Analyse der Beziehung der beiden, denn
obwohl Emma versucht, ihn zu verfiihren, entscheidet Alex letzten Endes, wann sie zum ersten
Mal miteinander schlafen. Dies wird von Christine Seifert als einer der entscheidenden Punkte
zur Beurteilung der Darstellung problematischer Beziehungen und der Verherrlichung der
weiblichen Unschuld festgemacht. Im Fragenkatalog, den die Literaturwissenschaftlerin dazu
erarbeitet, lauten die ersten beiden Punkte wie folgt:

1. How do characters treat each other in romantic relationships? Is there any sign of
abuse or fear? Does the author turn abuse into something romantic — that is, the boy is
violent but only because he loves the girl so much?

2. Is the male love interest presented as being more sexually experienced than the girl?
Does the boy «teach» the girl about sex? Does the boy select the right time and place to
have sex on the basis of her perceived readiness?™® (Seifert, 2015, 154).

Nun weisen die Antworten auf diese Fragen fiir die Beziehung zwischen Emma und Alex nicht
einfach alle auf eine problematische Beziehung respektive auf ein problematisches Frauenbild
hin, jedoch zeigen sich gewisse Tendenzen. Alex tut Emma zwar keine Gewalt an, er nutzt sie
aber durchaus aus. Allerdings wird dies nicht dadurch erklirt, dass er sie liebt, sondern vor

allem mit seinen persénlichen Problemen, seiner Schreibblockade*

und der Projektion seines
Sohnes auf Emma. Indem sie zur Projektionsfliche fiir seine Wiinsche und Fantasien wird, wird
sie ausserdem Teil seiner Identitdt, eine Art Doppelginger. Er sieht bei ihr sogar «egls sco ils
ses» 25, Hendry, 2018, 15) — etwas, das Eltern sonst eher in ihren Kindern sehen. Emma dient
Alex dazu, sich zu heilen, dazu, ihm seinen Sohn zuriickzubringen, den er verlassen hat und
damit ein Stiick weit auch sich selbst.

Der Umstand, dass Emma von ihm als Inspirationsquelle missbraucht wird und er iiber
ihre Beziehung schreibt, wird nicht verherrlicht. Im Gegenteil wird diese Problematik mehrfach
thematisiert, so zum Beispiel am Ende des Textes in der Szene, in der Emma Alex mit seinem
Tun konfrontiert (ebd. 123) oder auch durch die Konfrontation mit Alex’ Verleger. Dieser wirft
Alex vor, er nutze Emma aus, woraufhin Alex entgegnet, sie wiirden einander gegenseitig aus-
nutzen. Dies ldsst sich angesichts des bisherigen Verlaufs der Beziehung als starke Beschonigung
beschreiben: Zwar ist Emma an Alex interessiert, jedoch kann in keinster Weise von einem
Ausnutzen die Rede sein, zumal Emma, selbst wenn sie in Alex bis dahin bereits eine Vaterfigur
sieht, strukturell gesehen in einer weitaus schwicheren Position ist. Alex hat zwar ebenfalls psy-
chische Probleme, und Emma wirkt manchmal stirker und erwachsener als er, jedoch fallen die
Machtverhiltnisse klar zu Emmas Ungunsten aus, nur schon aufgrund ihrer Minderjihrigkeit
und Abhingigkeit von erwachsenen Bezugspersonen. Sein Verleger glaubt Alex denn auch

1123 «1. Wie gehen die Figuren in romantischen Bezichungen miteinander um? Gibt es irgendwelche Anzeichen von
Missbrauch oder Angst? Macht der Autor aus dem Missbrauch etwas Romantisches — d. h. der Junge ist gewalttitig,
aber nur, weil er das Midchen so sehr liebe?
2. Wird der minnliche Partner als sexuell erfahrener dargestellt als das Middchen? Bringo der Junge dem Midchen
Sex bei? Wihle der Junge die richtige Zeit und den richtigen Ort fiir den Sex auf Grundlage der wahrgenommenen
Bereitschaft des Midchens?» (VC).

1124 Siche Kapitel 5.3.4.

1125 «Augen wie die seinen» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 433
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
5.3.3 Alter Mann und junge Frau

nicht: «Ah cala, Alex. [...] Va per agid, Alex. Buca projectescha tut tes problems sin auters. Sur-
pren silmeins ina ga la responsabladad per tei e tiu Vargau>>“26 (Hendry, 2018, 74f.).

Was die sexuelle Erfahrenheit der beiden Figuren angeht, ist klar, dass Emma nichts tiber Sex
beigebracht werden muss, ein Umstand, der Alex erstaunt (ebd. 98). Dies zeigt, dass Alex offen-
bar manchmal Miihe hat, sein Bild von Emma mit der Realitit in Ubereinstimmung zu bringen.
Er initiiert zwar den Sex, entscheidet somit iiber den Zeitpunkt, aber wenn es dann soweit ist,
wird klar, dass sie nicht schiichtern ist und genau weiss, was sie tut («Ses moviments e sias tucca-
das paran sco da disa» 127 "ebd. 98). Danach versucht Alex, in gewisser Weise die Oberhand tiber
die Situation zuriickzugewinnen, und zwar zum einen indem er Emma vorwirft auch in diesem
Moment zu schauspielern, also impliziert, dass sie sexuelle Erfahrenheit oder Selbstbewusstsein
nur vortiuscht, zum andern indem er die Machtverhiltnisse auch riumlich wieder herstellt, sie
von sich herunterschiebt und sich selbst in eine Position tiber ihr bringt.

Diese Sexszene betont ihre Jugend und Fragilitit ebenfalls. Sie wird erneut «matta»
genannt, sie habe «strusch la mesadad da ses onns»™®, und als er sich auf sie legt, macht er
dies «bufatg», «vorsichtig» (ebd. 98). In einer solchen Beziehung mit einer inzestudsen Span-
nung zwischen «dem ilteren Liebhaber/Vater und der infantilen Geliebten/Kind» wird aus der
Perspektive des Mannes «der Mangel an Widerstand gegeniiber dem sexuellen Verlangen des
Mannes» oftmals mit Unschuld gleichgesetzt und eben gerade nicht mit sexueller Erfahrung
(Pohle, 1998, 112), was zu Alex’ Erstaunen iiber Emmas routinierte sexuelle Handlungen passt.

Eine inzestudse sexuelle Spannung zwischen Emma und Alex besteht bereits von dem
Augenblick an, als Alex sich als Emmas Vater ausgibt. Alex ist dabei bewusst, dass er Emma
gegeniiber eine Grenze tiberschritten hat. Er sagt selbst, dass sie nach dem ersten Kennenlernen
«geflohen» sei (Hendry, 2018, 11). Dies hilt ihn jedoch nicht ab, im Gegenteil, es inspiriert ihn.
Ihre Flucht lasst sie zur Projektionsfliche werden: Sie wird zur schiichternen Jungfrau, die den
Mann reizt, zum flichenden, fragilen Reh, das den Jagdinstinkt wecke, zur kindlich-weiblichen
Nymphe Daphne, die vor Apollon flieht, sie wird zur nicht-dominanten Verfiihrerin, «die ihre
Erotik erst im minnlichen Blick entwickelt» (Catani, 2005, 102).

Aus einer externen Perspektive betrachtet, scheint Alex selbst erstaunlich unreif. Dies wird vor
allem dann klar, wenn sein Verhalten von anderen Erwachsenen gespiegelt wird. Er ist unfi-
hig, Verantwortung zu iibernehmen, was ihm von verschiedenen Personen vorgeworfen wird
(u.a. von seinem Verleger Anton und seiner Exfrau Eli). Wenn die Dinge kompliziert werden,
flieht er. Die Aussage: «Wir haben es mit einem Fall von verhinderter Entwicklung zu tun,
nicht bei dem Midchen sondern beim Mann» (Sinclair, 1989, 13), die sich eigentlich auf
Humbert, den Liebhaber aus dem Werk Lo/ita bezieht, trifft auch auf Alex zu. «Humbert ist im
Grunde seines Herzens ein bibbernder Schuljunge geblieben, der unfihig ist, die nichste Stufe
emporzusteigen, eine Frau zu lieben, die in seinem Alter ist» (Sinclair, 1989, 13), so Sinclair in
ihrer Analyse zu Lolita. Alex als bibbernden Schuljungen zu bezeichnen, wiirde zwar ein wenig

1126 «Ach hér auf, Alex [...]. Hol dir Hilfe, Alex. Projiziere nicht deine Probleme auf andere. Ubernimm wenigstens
einmal Verantwortung fiir dich und deine Vergangenheit» (VC).

1127 «Jhre Bewegungen und ihre Beriithrungen scheinen routiniert» (VC).
1128 «(KJaum die Hilfte seiner Jahre» (VC).



434

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
3.4 Die Muse zwischen Fremd- und Selbstbestimmung

oo o

zu weit gehen, jedoch scheint er klar eine Schwiche fiir androgyne oder burschikose Frauen
zu haben: Emma ist als Kindfrau korperlich als «<metamorph, androgynes Zwischenwesen» an-
gelegt (Borner, 2009, 38). Ihre Briiste (als Symbol fiir ihre Fraulichkeit) werden sehr selten
erwihnt, Rundungen oder Kurven nie. Thr Kérper scheint kindlich zu sein, sie wird oft als
diinn und fragil beschrieben. Trotzdem erregrt sie ihn bereits zu Beginn auch sexuell, obwohl
er sie noch nicht wirklich kennengelernt hat und eigentlich nur weiss, wie sie aussiecht und
dass sie schauspielert. Das wird impliziert, weil sie ihm einfillt, als er dariiber nachdenkt, sich
Pornos anzusehen. Alex’ Vorlieben zeigt auch die Beschreibung seiner Exfrau: Eli hat sehr helle
Haut, kurze Haare, «denton liungs avunda per caschunar in disuorden remarcabel sil tgau»"2°
(Hendry, 2018, 16). Der Grund fiir Alex’ Faszination fiir sie ist «la largia denter las palas e la
130 (ebd. 16). Auch seine Beziehung mit der Transfrau

David passt moglicherweise in dieses Schema, wobei ihr Aussehen nie wirklich thematisiert

lieunga che cumpara cuort cu ella surri»

wird. Man weiss einzig, dass sie stechend blaue Augen hat.

Weiter ist augenscheinlich, dass seine beiden letzten Beziechungen zu erwachsenen
Frauen gescheitert sind, unter anderem daran, dass er eben keine Verantwortung tibernehmen
konnte und sich nicht so verhalten hat und verhilt, wie man es von einer erwachsenen Person
erwartet. Zum Beispiel hilft er Emma, nachdem sie iiberfallen wurde, ihre Wunden zu verste-
cken, statt dass er mit ihr dariiber spricht zur Polizei zu gehen oder zumindest mit ihrer Tante
zu reden. Dies mag zwar in jenem Moment das sein, was Emma mochte, aber erwachsenes
Verhalten ist es nicht unbedingt. Ein weiteres Beispiel fiir seine Unreife ist, dass er, nachdem
die Beziehung eigentlich aus guten Griinden beendet wurde, nicht fihig ist, Emma in Ruhe
zu lassen (ebd. 75). Als er einmal versucht, verantwortungsvoll zu sein, nimlich als er Emmas
sexuelle Avancen ablehnt, wird ihm von ihr gesagt: «Ussa buca fai da carschiu»™' (ebd. 67).
Dies zeigt, dass er von Emma eigentlich nicht als erwachsene Person wahrgenommen wird."*?
Das Gleiche wird auch in der Szene vermittelt, in der Emma Alex dazu bringen will, mit ihr
schwimmen zu gehen. Er weigert sich, und sie sagt ihm «fai buca da pop»™3* (ebd. 80). Damit
meint sie im Grunde genau das Gegenteil: Er solle kindlicher und impulsiver sein, mehr wie
sie selbst. So gibt letzten Endes auch nach und beginnt eine Beziechung mit ihr, was zeigt, dass

134 (ebd. 80), wirklich nur Koketterie gewesen ist.

seine Aussage, «Jeu sun in um vegl, Emmay
5.3.4 Die Muse zwischen Fremd- und Selbstbestimmung
Es gibt wenige poetische Konzepte, die so licherlich veraltet und geradezu rithrend
unzeitgemass wirken wie das der Musen, jener weibliche Projektionsgestalten, die den
in der Regel maskulin gedachten Dichter inspirieren und gewissermassen pneumatisch
an die Brust nehmen. Die Musen sind ja nur als paradoxale Projektion, <chwangen,
indem sie die generativen Wunschbilder des schopferischen Mannes als Quasi-Geliebte

1129 «[Jledoch lang genug, um ein heilloses Durcheinander auf dem Kopf zu veranstalten» (VC).

1130 «Die Liicke zwischen den Vorderzihnen und die Zunge, die kurz erscheint, wenn sie lacht» (VC).

1131 «Jetzt tu nicht so erwachsen» (VC).

1132 Emmas Perspektive ist dann auch ausschlaggebend dafiir, dass ihre Figur nicht einfach als Reproduktion des
Frauenbildes der Kindfrau abgetan werden kann — mehr dazu in Kapitel 5.3.5.

1133 «Sei kein Baby» (VC).

1134 «Ich bin ein alter Mann, Emma» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 43 S
Sin lautget: Performanza da matta e musa
.4 Die Muse zwischen Fremd- und Selbstbestimmung

G o
W W

personifizieren, mit denen zusammen der Autor seine Werke zeugt und zur Welt bringt

(Hansen-Love, 2019, XVIII).

Wie bereits oben festgestellt, projiziert Alex seine Vorstellungen und Wiinsche in Emma hinein.
Sie wird zu seiner Muse™®, sie inspiriert ihn zum Schreiben, dank ihr iberwindet er seine Blo-
ckade (Hendry, 2018, 74). Und nicht nur das. Er schreibt nicht irgendetwas, er schreibt iiber
sie. Angesichts des obigen Zitates stellt sich die Frage, was ein derartig iiberholtes Konzept, im
2018 erschienenen Werk eines jungen und genderbewussten Menschen zu suchen hat.

Die ideologische Basis der Muse ist die Vorstellung des minnlichen Schaffensprozesses.
Der Mann ist der Schopfer, Frauen kénnen nur Gefiss oder Inspiration sein, ein Konzept, das
von der Antike bis in die Neuzeit prigend war (Pohle, 1998, 1306).

Zwischen der Muse und der Jungfrau lisst sich, gerade was den schriftstellerischen Akt
betrifft, eine sehr konkrete Verbindung herstellen — dies iiber die Metapher des weissen, un-
beschriebenen, unbefleckten beziehungsweise jungfriulichen Blattes. Das Bild findet sich zum
Beispiel in einem Gedicht von Oliver Wendell Holmes, in der die Beziehung zwischen dem
jungfriulichen Blatt und dem Schépfer-Autor stark sexualisiert wird.

»Mit dem Wort «beflecken» beschwort der Dichter absichtlich das Bild des blutigen
weissen Lakens herauf, den Beweis fiir die Jungfriulichkeit der Braut, und unterstreicht
die Passivitit des Blattes — und damit die der Jungfrau, die befleckt wird und noch
nicht einmal weiss, womit. Schépfung ist Entjungferung (Bernau, 2007, 77).

Eine Anspielung auf dieses Motiv findet sich auch in der Szene, in der Alex zum ersten Mal von
Emma zum Schreiben inspiriert wird:

El siara la finiastra, setschenta avon il finistrel vit da Safari. El ponderescha cuort. Porn-
hub? En quei mument vegn denton endamen la matta dil museum d’art, el siara puspei
il laptop e mira el stgir. Emma, fa plascher. Cun quels plaids eis ella fugida. El targlina,
arva puspei il laptop, quella gada sedecida el denton per in document da word ed en-
tscheiva a scriver3® (Hendry, 2018, 11).

1135 Die Kindfrau ist fiir diese Rolle geradezu pridestiniert. Wie bereits festgestellt, ist die Kindfrau an sich bereits
eine minnliche Projektion, ein Gefiss fiir unbewusste und kollektive minnliche Wiinsche «nach einem naturhaften
Sinnlichkeitserleben an, das sich institutionalisierten Pflichten, insbesondere der Fortpflanzung, entzicht»

(Pohle, 1998, 144f.), die Kindfrau ist von so etwas Profanem wie ehelichen Pflichten weit entfernt, sie verfiig iiber
eine «noch freie und vollkommene sexuelle Hingabefihigkeit» (Pohle, 1998, 144f.). Gleichzeitig bedeutet die Kindfrau
(anders als die Femme fatale) eine Ubermacht des Mannes. Er befindet sich nur schon durch sein Alter in einer
liberlegenen Position.

1136 «Er schliesst das Fenster, landet vor dem leeren Safari-Fenster. Er iiberlegt kurz. Pornhub? In dem Moment kommt ihm
das Midchen aus dem Kunstmuseum in den Sinn, er schliesst den Laptop wieder und blickt ins Dunkle. Emma, freut
mich. Mit diesem Worten ist sie geflohen. Er zégert, 6ffnet erneut den Laptop, diesmal entscheidet er sich jedoch fiir
ein Worddokument und beginnt zu schreiben» (VC).



436

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
.3.4 Die Muse zwischen Fremd- und Selbstbestimmung

G u

Eigentlich setzt er sich mit der Absicht an den Computer, einen Porno zu schauen. Als ihm
Emma in den Sinn kommt, schliesst er den Laptop wieder und starrt in die Dunkelheit (nicht
auf ein weisses Blatt oder auf den Monitor). Dann erst 6ffnet er den Laptop wieder und beginnt
zu schreiben. Durch dieses nebeneinanderstellen von sexueller Selbstbefriedigung und schép-
ferischem Schreibprozess werden die beiden Dinge miteinander in Beziehung gesetzt. Es wird
gezeigt wie die Frau (in diesem Fall Emma) zur sexuellen aber auch zur kreativen Inspiration
genutzt wird: «tut pareva da far senn, tut ils maletgs ed ils plaids ch’eran s’uni en accordanza ed
han empleniu sias paginas cun utopias prigulusas» ™ (ebd. 15). Welcher Art diese gefihrlichen
Utopien sind, wird klar, als er das Dokument wieder 16scht. Nachdem er Emma nochmal sieht,
schimt er sich, so tiber sie gedacht zu haben. Sie erinnert ihn an sich selbst und an seinen Sohn —

und er ekelt sich vor sich selbst (ebd. 15).

Erst am Ende der Erzdahlung wird Emma klar, welche Funktion sie fiir Alex erfiillt hat — und sie
gerit ausser sich vor Zorn. Sie geht zu Alex und verlangt, den Text zu sehen. Alex lehnt dies ab:

«Fai aschi bien, Emma, buca sforza mei. Igl ei anonim, ins sa buca tgi che ti eis. Ti eis
buca diltut ti, mo en certas situaziuns. Jeu hai duvrau tei per sviluppar in caracter, buca
dapli.»

«E nies sex? Era quel mo per dar empau inspiraziun, per che ti sappies ir silsuenter a
nudar ei en tutta perversitad?»

«Emma, na, segir buc. Emma, jeu hai survegniu bugen tei.»

«Survegniu? Suenter haver duvrau mei per rumper tia bloccada da scriver?»

«Na, Emma, ti has enzaco irritau mei. Jeu havevel buca viu tei aschia I'entschatta. Jeu
hai scumbigliau tei cun miu fegl. Teidla, jeu stun mal. Jeu stun aschi mal ...»

«E lu has enzacu realisau che jeu sun ina dunna e che ti sas gie atgnamein fickar mei?» "8

(Hendry, 2018, 123f.).

Wihrend die typische Muse normalerweise (ganz im Sinne des Kiinstlers) Muse sein méchte,
den Kiinstler fiir sein Kiinstlersein bewundert, deswegen zu ihm aufschaut, scheint dies bei
Emma am Ende nicht der Fall zu sein. Im Text wird denn auch niemals erwihnt, dass Emma
sich nach seinem Schreiben erkundigt hitte und sie hat auch sein anderes Buch nicht gelesen.
Sie interessiert sich nicht fiir Alex Eigenmann den Schriftsteller, sondern eben fiir den Alex, den
sie an jenem Abend in der Ausstellung kennengelernt hat — ganz gemiss ihrem Credo: «Tgi che
plai a mi, cun quella ni quel tschontschel jeu ed il rest sedat da sesez ...» (ebd. 58).

1137 «Alles schien Sinn zu machen, alle Bilder und Worter fiigten sich stimmig zusammen und fiillten seine Seiten mit
gefihrlichen Utopien» (VC).

1138 «Bitte, Emma, zwing mich nicht. Es ist anonym, man weiss nicht, wer du bist. Du bist nicht ganz du, nur in gewissen
Situationen. Ich habe dich gebraucht, um einen Charakeer zu entwickeln, nicht mehr.
«Und unser Sex? War das auch nur Inspiration, damit du nachher alles notieren kannst in deiner Perversitit?»
«Emma, nein, sicher nicht. Emma, ich habe dich lieb gewonnen.»
«Gewonnen? Nachdem du mich benutzt hast, um deine Schreibblockade zu tiberwinden?
«Nein, Emma, du hast mich irgendwie irritiert. Ich habe dich anfangs nicht so gesehen. Ich habe dich mit meinem Sohn
verwechselt. H6r mal, es tut mir Leid. Es tut mir so Leid ...,
Und dann hast du irgendwann realisiert, dass ich eine Frau bin und dass du mich eigentlich auch ficken kannst?» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 437
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
5.3.4 Die Muse zwischen Fremd- und Selbstbestimmung

Alex’ Rolle im Werk wird tibrigens auch durch seinen Nachnamen betont: Eigenmann.
Er ist sein eigener Mann oder ein eigener Mann, wihrend Emma dies zumindest aus seiner
Perspektive nicht ist. Sie ist sein Eigen beziehungsweise er macht sie sich zu eigen, indem er sie
als Muse missbraucht und als Kindfrau objektifiziert. Vor allem ist er ein Mann und ganz klar
gemiss den gesellschaftlichen Vorstellungen als ein solcher konstruiert (auch wenn er Witze
dariiber macht, Minner zu kiissen und eine Beziehung zu einer Transfrau hat). Er hat als Figur
mit den Problemen zu kimpfen, die gewisse Vorstellungen von Minnlichkeit hervorrufen —
diese werden heutzutage meist unter dem Begriff der toxischen oder hegemonialen Minnlich-
keit zusammengefasst. Es fillt ihm schwer, tiber seine Gefiihle zu sprechen und Probleme zu
diskutieren, so auch, als Emma ihn damit konfrontiert, dass sie sich ausgenutzt fithle. Seine
Erklirungen verkomplizieren das Ganze. Die Aussage «Jeu hai scumbigliau tei cun miu fegl»
(ebd. 124), fasst die Beziehungsproblematik der beiden sehr gut zusammen, wobei der Zusatz,
er habe sie zu Beginn nicht auf eine sexuelle Weise gesehen, wohl nicht wirklich korrekt ist,
sonst wire kaum von «utopias prigulusas»®° (ebd. 15) die Rede gewesen.

Emmas Vorwurf an Alex, er habe irgendwann realisiert, dass sie eine Frau sei und er sie
ficken konne, zeigt in seiner sprachlichen Grobheit sehr gut auf, dass Emma in diesem Moment
begriffen hat, dass Alex ihr gegeniiber iibergriffig war. Dass Alex daraufhin anbietet alles zu
16schen, zeigt wohl, dass er es in diesem Moment auch begriffen hat. Emmas Folgereaktion ist
typisch fiir einen trotzigen Teenager: «ti mo publichescha tiu cudisch da miarda» ™ (ebd. 124).
Dann beginnt sie zu weinen und Alex trostet sie. Das Machtgetfille ist wiederhergestellt.

Erst das letzte Kapitel zeigt, dass trotz all des Ungleichgewichts in der Beziehung letzten Endes
Alex der Verlierer ist. Er ist derjenige, der an sich und seinen Problemen arbeiten und Wieder-
gutmachung leisten muss, nicht nur gegeniiber Emma, sondern auch gegeniiber seiner Familie
und gegeniiber David. Emma geht nach Irland und sie scheint sich darauf zu freuen (ebd. 125).
Es ist Alex, der sich am Ende bei ihr bedankt (ebd. 126) und der nach einiger Zeit wieder den
Kontakt sucht, um mit ihr zusammen sein Buch fertig zu schreiben.

Der Text, den Alex geschrieben hat, Sin lautger, hat den gleichen Titel wie der Text,

der die Geschichte von Emma und Alex erzihle, er ist eine mise en abime. Durch den gleichen
Titel wird impliziert, dass der von Alex geschriebene Text den gleichen Inhalt hat, wie das vor-
liegende Werk, wobei schon vorher klar war, dass Alex iiber Emma geschrieben hat. Der Titel
unterwandert allerdings in gewisser Weise seine Beteuerung, dass der Text fiktionalisiert und
Emma nicht mehr Emma sei.
Alex’ Vorschlag, das Ende des Buches mit Emma zusammen zu schreiben, unterstreicht die Re-
kursion dabei zusitzlich. Emma bekommt somit Gelegenheit, sich und ihre Perspektive eben-
falls in den Text einzubringen, so wie ihre Perspektive auch Bestandteil des untersuchten Textes
Sin lautget ist.

Durch die Integration Emmas in den Schaffensprozess wird hier schliesslich mit dem Konzept
der Muse gebrochen. Wihrend Alex Emma zu Beginn auf Distanz hilt, was typisch fiir den

1139 «Gefihrliche Utopien» (VC).
1140 «Publizier du nur dein Scheissbuch» (VC).



43 8 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Sin lautget: Performanza da matta e musa

3
38 Femme enfante morbide vs. die Adoleszente

G on

Idolkult ist, da «die Distanz das Begehren garantiert» und «so eine Phantasie vor der keine Reali-
tit bestehen kann», schiitzt (Borner, 2009, 41), ist dies am Ende nicht mehr der Fall. Er hat sich
ihr gegeniiber gedfinet, sie weiss von seinen Problemen und von der Wiedergutmachung, die
er zu leisten hat. Dadurch, dass er sich selbst erlaubt, Hilfe anzunehmen (sowohl beim Lésen
seiner Probleme als auch beim Schreiben), tritt er aus einem Muster toxischer Minnlichkeit he-
raus, und gleichzeitig erldst er Emma von der Rolle der Muse, in der seine Perspektive sie bisher
gefangen gehalten hat. Er nimmt sie als gleichwertige erwachsene Person wahr. Dazu gefiihrt
hat vor allem die Konfrontation mit Emmas Perspektive, mit ihrer Sicht auf die Dinge, die in
der oben zitierten Konfrontationsszene gezeigt wird. Fiir die Lesenden offenbart sich diese Per-
spektive jedoch nicht erst am Ende, sondern durch die ganze Erzihlung hindurch — etwas, was
die Rezeption der Figur Emma massgeblich beeinflusst, wie das folgende Kapitel zeigen wird.

5.3.5 Femme enfante morbide vs. die Adoleszente
Im finften Kapitel des Textes stellt sich heraus, dass Emma eine Zeit lang in psychiatrischer
Behandlung war. In einer Riickblende wird ein Gesprich mit ihrem Psychiater wiedergegeben.
Im Gesprich wird auf etwas Bezug genommen, was Emma tut, um mit ihrer Wut umzuge-
hen, was offensichtlich selbstzerstérerisch ist (ebd. 42). Erst im elften Kapitel, als sich Emma
als unmittelbare Reaktion auf den mangelnden Stolz ihrer Eltern beziiglich ihrer bestandenen
Gymiaufnahmepriifung in ihrem Zimmer einsperrt und ihren Arm ritzt, wird klar, worin dieses
Verhalten besteht (ebd. 94). Dass Emma sich bisweilen selbst Schmerzen zufiigt, um mit nega-
tiven Emotionen umzugehen, wird jedoch bereits zuvor klar, als sie sich, nachdem ihre ersten
sexuellen Anniherungsversuche von Alex abgewiesen wurden, derart fest in die Hand beisst,
dass es zu bluten beginnt (ebd. 68).

Thre korperliche Reaktion auf den Schmerz hilft ihr, mit dem psychischen Schmerz
zurechtzukommen:

Cura ch’ella ha il sentiment da schluppar, morda ella la pial sil dies dil maun e lai buca
pli dar. Siu tgierp seslucca. Ils patratgs daventan puspei pli clars e surveseivels. Ed era il
puls seregulescha. Emma spetga e lai buca pli dar il maun™' (Hendry, 2018, 68).

Die Szene zeigt, welche Auswirkungen die Zuriickweisung von Alex auf Emma hat und offen-
bart dadurch die Destruktivitit dieser Beziehung fiir das schwichere Glied. Dies wird dadurch
kontrastiert, dass sich Emma die meiste Zeit tiber in ihrem Kérper wohl zu fithlen scheint. Sie
kann ihren Partnern ohne Probleme sagen, was sie sich sexuell von ihnen wiinscht. Sie kann
sich locker nackt vor Alex ausziehen und schwimmen gehen, und sie geht ganz allein selbst-
bewusst in Clubs tanzen. Sie erfihrt ihren Korper nicht als mangelhaft, auch wenn sie immer
wieder als fragil beschrieben wird (ebd. 42, 44, 97), ein Indiz dafiir, dass die Fragilitit weniger
ihren Korper als ihre Psyche beschreibt.

1141 «Als sie das Gefiihl hat zu platzen, beisst sie in die Haut ihres Handriickens und lisst nicht mehr los. Ihr Korper lockert
sich. Die Gedanken werden wieder klarer und iibersichtlicher. Und auch ihr Puls wird regelmissiger. Emma wartet und
lisst die Hand nicht mehr los» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 439
3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
3.5 Femme enfante morbide vs. die Adoleszente

0 oo

Aufgrund dieser Divergenz macht Emma ihren eigenen Korper zum Schlachtfeld gegen
jene, die ihren Geist und ihre Autonomie einschrinken wollen. Mit anderen Worten: Sie be-
nutzt ihren Kérper, um ihre Psyche zu befreien und eine Selbststindigkeit zu erzwingen.

Igl ei in uriala ruasseivel. Emma semetta sidretg sin la sutga da curom e mira els egls al
psichiater.

«Jeu sai prender influenza aschia. Jeu hai pussonza.»

«Co manegias quei?»

«Els san buca proteger mei da memezza.»"*? (Hendry, 2018, 43).

Die Darstellung Emmas als Femme enfante kollidiert mit ihrer Darstellung als Adoleszente. Sie
strebt nach Autonomie, doch gleichzeitig wird sie selbst von jenen, die sie lieben, nicht als auto-
nom wahrgenommen, von ihre Eltern, aber auch von Alex, der sie doch am liebsten als «gattegl
tschiec» (Hendry, 2018, 83) sicht.

Die endgiiltige Autonomie scheint Emma somit am Ende nur auf einem Weg erreichbar:

Igl ei ina mesjamna endamaun ed Emma sesiemia. Ei plova e las glischs dils autos ve-
gnan reflectadas dil catram bletsch. In mund parallel, in mund sil tgau e quiet. Emma
sedamonda con lom ch’ins setschentass sch’ins sigliess ord la sisavla alzada giu en quei
mund sutsu™ (Hendry, 2018, 21).

Emma wird zur Femme enfante morbide, einer Art isthetisierten Schwindsiichtigen, deren
Anziehungskraft im Ineinanderfliessen von Fatalitit und Fragilitit besteht (Borner, 2009, 318,
334)."** Zur Rezeption Emmas als Femme enfante morbide trigt auch bei, dass ihr (und auch
Alex) in Anlehnung an ihr Idol Andreas Walser im Text des Ofteren vorgeworfen wird, ein
Luftmensch zu sein, eine Person, die immer in Bewegung sein muss, weil sonst die Dimonen
kommen, die todlich sind (ebd. 64, 83, 89, 101 etc.). Der Kiinstler Andreas Walser starb an
einer Uberdosis Drogen."4°

Emma selbst verweigert sich einer analogen Deutungsweise. Sie sagt nach einem sol-
chen Vorwurf, sie nehme keine Drogen (Hendry, 2018, 64), womit sie meint, dass sie sich nicht
wie Walser mit harten Drogen selbst zerstore. Alex bemerkt, dass es zur Selbstzerstérung nicht
unbedingt Drogen brauche, dasselbe konnten auch Zihne und Klingen tun (ebd. 83).

In Alex’ Fremdwahrnehmung von Emma wird sie als Kindfrau dargestellt, die vor sich
selbst beschiitzt werden muss. In Emmas Eigenwahrnehmung zeigt sich das Bestreben einer

1142 «Es ist eine Weile still. Emma setzt sich im Ledersessel aufrecht hin und schaut dem Psychiater in die Augen.

So kann ich Einfluss nehmen. So habe ich Macht.,
Wie meinst du das?
Sie konnen mich nicht vor mir selbst beschiitzen» (VC).

1143 «Es ist Mittwochmorgen und Emma traumt. Es regnet und die Lichter der Autos spiegeln sich im nassen Asphalt.
Eine Parallelwelt, eine Welt auf dem Kopf, eine ruhige Welt. Emma fragt sich, wie weich man bei einem Sprung aus
dem sechsten Stock in dieser Kopfiiberwelt landen wiirde» (VC).

1144 Wie die Femme fatale tritt auch dieses Frauenbild hiufig in der Literatur der Jahrhundertwende auf
(Borner, 2009, 318, 334).

1145 Auch Alex hat einen Selbstmordversuch mit Medikamenten hinter sich (Hendry, 2018, 101).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
.3.5 Femme enfante morbide vs. die Adoleszente

440

oo,

Adoleszenten nach Autonomie. Sie mochte ihr Leben und ihre Probleme selbst in die Hand
nehmen, weswegen sie auf Alex’ Vorwurf auch antwortet: «Jeu stuess veramein survegnir enta
maun quei plaunsiu»™® (Hendry, 2018, 83).

Suchtverhalten ist gerade in literarischen Darstellungen der Jugend ein Mittel zur Illustration
von Flucht (Pattensen, 1994, 94) und Verweigerungshaltung gegeniiber der Gesellschaft. Zwar
hat Emma im Vergleich zu anderen Jugendlichen (und vor allem im Vergleich zu Jugendlichen
fritherer Epochen) grosse Entfaltungsmoglichkeiten (sie kann zum Beispiel ans Gymnasium
gehen und das Elternhaus verlassen, ohne dass dies tiberhaupt hinterfragt wird), doch auch
bei ihr erschweren die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, unter denen sie aufwichst, ihre
Selbstverwirklichung erheblich (Pattensen, 1994, 104). Gemeint ist vor allem ihr familiires
Umfeld: ihre Eltern, die in Surrein leben und die von den dort anscheinend noch vorherr-
schenden sehr konservativen Vorstellungen geprigt sind. In diese Normen wollen sie auch ihre
Tochter pressen.

Emma passt als Protagonistin in einen Typus der Jugendliteratur, der sich seit den
1990er-Jahren entwickelt hat: «einen Typus des Jugendlichen, der fast immer auf der Flucht
vor sich selbst ist», dem es «oft nur noch um Ekstase, um Entgrenzung» geht (Pattensen, 1994,
104). Ihre Sucht sind freilich nicht die Drogen, sondern eben die Selbstverletzung. Genau wie
bei Drogenabhingigen ist sie dann besonders anfillig, wenn sie ungliicklich ist. Sie schiitzt sich
dagegen, indem sie stindig in Bewegung bleibt (ebd. 65), sich ablenkt.

Emmas Verhalten bricht mit dem bei der Femme enfante morbide haufig vorkom-
menden Motiv der Flucht vor der aggressiven minnlichen Sexualitit in den Tod (Ter-Nedden,
2016, 313). Sie fliecht zwar in gewisser Weise auch, jedoch vor den Moralvorstellungen der
Gesellschaft, die ihr nicht erlauben, so zu leben, wie sie méchte. Dies in Bezug auf ihre eigene
Sexualitdt, ihre Schauspielerei oder den Konsum von Alkohol und Canabis, den ihre Eltern
nicht gutheissen wiirden, den ihre Tante aber gestattet. Daran zeigt sich Emmas Gestaltung als

moderne Figur der Adoleszenz. "

Besonders wichtig fiir eine Interpretation der Figur Emma in Bezug auf die Vorstellungen von
Weiblichkeit und Jugend, die sie verkorpert, ist ein Thema, dass nur einmal konkret angespro-
chen wird und nie ausgefiihrt wird: Die Protagonistin wurde in der Vergangenheit missbraucht.
Ganz am Ende des Werkes, als sie und Alex sich aussprechen, sagt er zu ihr: «Jeu sai ch’ins ha
malduvrau tei, Emma» 48 (Hendry, 2018, 124). Emma nickt dazu. Worin dieser Missbrauch
bestanden hat, wird jedoch nirgends weiter ausgefiihrt. Denkbar ist ein Ubergriff im Rahmen
ihrer Ministrantinnentitigkeit (siehe auch Kapitel 5.3.2). Geht man davon aus, dass Emma
versucht hat, ihre Eltern auf den Missbrauch hinzuweisen, wiirde das erkliren, warum sie zu
diesen wihrend der Zeit, in der sie in psychologischer Behandlung war, keinen Kontakt wollte

1146 «Ich miisste das wirklich langsam in den Griff bekommen» (VC).

1147 Niche sanktionierter Drogenkonsum und sexuelle Erfahrungen zihlen zu den Merkmalen der Adoleszenz in der
Postmoderne, ebenso wie ein Spiel mit den herrschenden Normen und Werten (Weinkauff & Glasenapp, 2010, 132).
Die Adoleszenz wird in der neueren Literatur als individueller Freiraum verstanden, in dem ein freies Experimentieren
zugelassen wird (Nogal, 2014, 21).

1148 «Ich weiss, dass man dich missbraucht hat, Emma» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 441
3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
+:3.5 Femme enfante morbide vs. die Adoleszente

G g0

(ebd. 111) und warum sie derart grosse Vertrauensprobleme hat und durch Zuriickweisung so
aus der Bahn geworfen wird (ebd. 68f.).

Hinzu kommt, dass Emma, wenn sie sich einmal 6ffnet, meist enttiuscht zu werden
scheint. So zum Beispiel als sie, wie oben bereits erwihnt, ihrem Vater die Wahrheit tiber ihren
Unfall erzihlt und dieser alles ihrer Mutter berichtet. Ihr Vater verrit sie, wobei sein Verrat fast
noch schlimmer wirke, als der der Mutter, die gar nicht erst auf sie eingeht. Bei der Mutter
macht sich Emma gar keine Illusionen. Der Vater jedoch wiisste es eigentlich besser aber steht
doch nicht ganz zu ihr. Es ist daher durchaus plausibel, dass sie sich zu Alex hingezogen fiihlt,
als sich dieser in der allerersten Szene als ihr Vater vorstellt und sagt, dass er stolz auf sie sei. Sie
holt sich einen Vaterersatz.

Schiitter stellt in Bezug auf die Darstellung weiblicher Perspektiven in der Gegenwarts-
literatur fest, dass Tochterfiguren oftmals durch «Abwesenheit oder Nichthandeln der Viter»
geprigt sind, was «entscheidende Impulse im Leben der Téchter» setze (Schiitter, 1999, 57).
Ein solches Nichthandeln trage zu einer gestérten Entwicklung der Téchter bei, da die Vi-
ter «kein Gegengewicht zur starken Mutterfigur darstellen und so ihren Frauen die uneinge-
schrinkte Herrschaft iiber ihre Tochter iiberlassen» (Schiitter, 1999, 58). Auch in Emmas Fall
lasst sich dies beobachten. Der Vater versucht zwar manchmal, der Mutter zu widersprechen,
doch letzten Endes hat diese mit ihren Normvorstellungen die Oberhand in der Familie. «Aus
der Hilflosigkeit oder der Unzufriedenheit aufgrund hiuslicher Umstinde erwichst bei fast al-
len Protagonistinnen der Wunsch zu fliechen» (Schiitter, 1999, 70). Bei Emma erfiillt sich dieser
Wunsch teilweise bereits durch das Verlassen des Elternhauses, um aufs Gymnasium zu gehen.
Dies scheint jedoch nicht genug zu sein. Sie versucht, mittels Drogen und Alkoholkonsum
1149 mittels Schauspielerei (auf der Bithne und im Leben)
und mithilfe von Sex. Gemiss Schiitter kann der Konflikt mit den Normvorstellungen bei den

zu flichen, mittels Selbstverletzung

Protagonistinnen dazu fiihren, dass sie versuchen, das binire Geschlechtssystem aufzuheben
(Schiitter, 1999, 73). Emma tut dies zwar nicht unbedingt an ihrer eigenen Person, jedoch
ideell, wenn sie betont, dass es ihr keine Rolle spiele, welchem Geschlecht eine Person angehort
(Hendry, 2018, 58). Doch auch diese Fluchtversuche l6sen Emmas Probleme nicht.

Schiitter spricht von Identitdtskrisen und Lebensingsten, die durch die schwierige Be-
ziehung zu den Eltern ausgelost werden und die bei den Protagonistinnen in den von ihr unter-
suchten Texten letzten Endes zu Selbstmordgedanken und zum versuchten Selbstmord fithren —
genau wie bei Emma. Als sie ihrem Vater davon erzihlt und dieser darauthin ihr Vertrauen
missbraucht, flieht sie erneut von zuhause an den Bahnhof und zuriick zu ihrer Tante nach Chur.
Emmas Probleme entspringen dem Konflikt zwischen den traditionellen Erwartungen, die vom
Elternhaus an sie gestellt werden, und ihren eigenen (moderneren) Vorstellungen davon, wie
sie ihr Leben gestalten mochte. Sie sind im Grunde genommen auf eine Gleichzeitigkeit des

Ungleichzeitigen zuriickzufithren. Lehnert schreibt in ihrer Untersuchung Inszenierungen von
Weiblichkeit. Weibliche Kindheit und Adoleszenz in der Literatur des 20. Jahrhunderts:

1149 Das Ritzen mit Rasierklingen erwihnt auch Schiitter in ihrer Untersuchung. Jedoch versteht sie die Selbstverletzung
als Erforschung eines fremden Wesens (Schiitter, 1999, 75), wihrend sich die Selbstverletzung Emmas eher als Flucht
vor psychischem Schmerz in kérperlichen Schmerz interpretieren lisst.



442

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.3 Sin lautget: Performanza da matta e musa
5.3.6 Zwischenfazit

Neuere Untersuchungen konstatieren einen Identititsverlust gerade der heranwachsen-
den jungen Frauen, der begriindet wird mit den verinderten Lebensbedingungen in der
Postmoderne und auch im Postfeminismus: Die verinderte Stellung der Frauen in den
westlichen Gesellschaften habe zu einer Auflosung alter Strukturen und Vorbilder ge-
fihrt; das Neue sei aber noch nicht so konsolidiert, dass bereits neue Vorbilder erkenn-
bar werden (deren Notwendigkeit innerhalb der Entwicklung und Identititsbildung
junger Menschen fraglos gesetzt wird) (Lehnert, 1996a, 9).

In der Literatur, die weibliche Adoleszenz thematisiert, dussere sich dies hiufig darin, dass das
zugrundeliegende normative Identititsideal, «das die kulturelle Produktion von Weiblichkeit
im Interesse herrschender Ideologien und Krifteverhiltnisse zu regulieren und in die Bahnen
des gesellschaftlich Niitzlichen zu lenken sucht», bei den diesen Idealen nicht entsprechenden
Protagonistinnen zu (psychischer) Krankheit fihre (Lehnert, 1996a, 9). Dies wiren dann zum
Beispiel das eben beschriebene Suchtverhalten Emmas, die Selbstverletzung, und die Angst vor
Zuriickweisung, die sich in Panikattacken dussert.

Das mag zu tun haben mit der Scham, die ein Phinomen auslost, das so offensichtlich
mit Kontrollverlust zu tun hat: Verlust der Kontrolle iiber den eigenen Kérper, iiber
die eigenen Gefiihle, iiber die sozialen Beziehungen, kurz in jeder Hinsicht. In einer
so sehr auf Kontrolle aufgebauten Kultur wie der unseren scheint Kontrollverlust das
Schlimmste tiberhaupt, und das mag ein Grund dafiir sein, dass — ausser in der Ju-
gendliteratur — weibliche Adoleszenz noch immer ein vernachlissigtes Thema ist [...]

(Lehnert, 1996a, 12f.).

Die Inszenierung von Emmas Perspektive in Sin lautget ist also grundsitzlich als eine Erwei-
terung im Hinblick auf die Denkfigur Jungfrau anzusehen, gerade weil das Werk nicht als
Jugendbuch publiziert wurde, sondern neben den Werken etablierter Autor:innen wie Leo Tuor,
Oscar Peer oder Rut Plouda in der Hauptpublikationsreihe fiir Erwachsenenliteratur der Chasa
Editura Rumantscha.

Durch die Kontrastierung von Emmas Wahrnehmung mit jener von Alex, der sie mit
einem minnlichen Blick betrachtet und seine Fantasien in sie hineinprojiziert, wird dabei umso
deutlicher, worin die Konflikte bestehen, die sich auftun, wenn Fremd- und Eigenwahrneh-
mung beziehungsweise Fremd- und Eigenerwartungen kollidieren. Gleichzeitig verdeutlicht
die Figur Emma so auch das Nebeneinander verschiedener (auch gegensitzlicher) Vorstellun-
gen und Ideale innerhalb der Denkfigur Jungfrau.

5.3.6 Zwischenfazit

In den typischen Kindfrau-Geschichten, schiebt der Verehrer sein Begehren in masochistischer
Weise in eine «unlustvolle-lustvolle Unendlichkeit» (Bérner, 2009, 41), etwas, das Alex bei
Emma auch versucht. Er versucht die Beziehung hinauszuzogern und bestimmt so letzten En-
des tiber die ganze Beziehung und zum Beispiel auch iiber den Zeitpunkt, wann die beiden zum
ersten Mal miteinander schlafen.



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 443
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

Fiir die weiblichen Figuren enden die Kindfrauen-Geschichten in der Regel tragisch,
weil sie darunter leiden, dass sie als Hiille fiir die «projektive Inkarnation der Kindfrau» (Borner,
2009, 41) missbraucht werden, «weil sie sich allein rund um die Figuration als Phantasma
konstituieren, wohingegen das menschliche Schicksal zur Nebensache erklirt wird.» (Bérner,
2009, 41).

In Sin lautger ist dies nicht der Fall. Zwar hat die Erzihlung durchaus das Potenzial fiir
einen tragischen Ausgang, versucht Emma doch — nach dem ersten Sex der beiden Protagonis-
ten — Selbstmord zu begehen. Wire dies nicht das ideale Ende fiir Alex’ Roman gewesen? Sein
erster Roman endete ebenfalls mit dem Selbstmord des Protagonisten. Emma wird von Alex
als Projektionsfliche, als Muse missbraucht. Als sie jedoch davon erfihrt, und ihn mit ihren
Gefiihlen konfrontiert, beginnt er sein Handeln zu tiberdenken und sie in den Schaffensprozess
mit einzubeziehen. Die Darstellung Emmas als Muse wird dadurch hinterfragt.

Entscheidend ist, dass Emma die Hauptfigur der Erzihlung ist, und zwar nicht nur in
einem passiven Sinn. Sie wird nicht nur aus der Perspektive von Alex geschildert, im Gegenteil,
die meisten Szenen, in denen sie vorkommt, sind aus ihrer Perspektive beschrieben. Bis auf drei
Ausnahmen ist das tiberall der Fall.

Die Kindfrau, die Lolita und das siisse Midel werden iiber ihren Betrachter definiert.
Sie sind die Fantasie des alten (ilteren) Mannes, der aus ihnen Objekte der Begierde macht
(Sinclair, 1989, 93). Wenn Emma sich verfiihrerisch gibt, nimmt sie andere Perspektiven ein
(Emma «ha empriu spert co semover per che las egliadas restien taccadas», Hendry, 2018, 18).
Kindlich ist sie nur in Alex’ Gegenwart, woraus man schliessen kénnte, dass sie entweder auf
seinen Blick reagiert oder aber, dass sie sich in seiner Gegenwart frei fiihlt, sich zu verhalten,
wie sie mochte. Beides impliziert eine gewisse Selbstbestimmung, zumindest wenn man davon
ausgeht, dass Emma sich Alex selbst ausgesucht hat und nicht einfach passives Opfer seiner
Avancen war.

Emmas Schicksal ist gerade deswegen interessant, weil an ihrer Geschichte, allgemeine
Probleme behandelt werden, namentlich das Zurechtfinden in der Gesellschaft, das Scheitern
an der eigenen Identitits- und Rollenfindung und das Uberwinden von Vergangenheit und
Traumata. Am Konflikt mit ihrer Mutter werden stellvertretend die Konflikte zwischen Land
und Stadt, zwischen traditionellen Rollenvorstellungen und individueller Selbstverwirklichung,
zwischen zwei Generationen abgehandelt.

5.4  Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Die oben analysierten Figurationen der Denkfigur Jungfrau verkdrpern in ihrer Darstellung
sehr unterschiedliche Vorstellungen und Ideale, was, wie einleitend festgestellt, unter anderem
auf den Wandel des Begriffs der Jungfrau und der Entwicklungsphase der Jugend beziehungs-
weise Adoleszenz zuriickzufiihren ist. In Kapitel 5.4.1 werden die Erkenntnisse dieser Analysen,
beziehungsweise die Darstellung der beiden Figuren in den Gesamtkontext der Werke von
Gion Deplazes und Asa S. Hendry eingebettet.

In den nachfolgenden Kapiteln wird die Heterogenitit der Figuren, in denen sich die
Denkfigur Jungfrau materialisiert, noch weiter ausgearbeitet. Dabei widmen sich die einzelnen
Kapitel jeweils bestimmten Frauenbildern oder Vorstellungen der Denkfigur Jungfrau, wodurch



444 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

festgestellt werden soll, welche dieser Frauenbilder und Vorstellungen besonders hiufig in der
ritoromanischen Literatur des untersuchten Zeitraumes vorkommen, welche hinterfragt und
kritisiert, welche parodiert oder verindert wurden.

Kapitel 5.4.2 widmet sich konkret der Frage, inwiefern die Denkfigur Jungfrau in den
untersuchten Texten mit der Herkunft der Figuren, mit ihrem ritoromanischen Hintergrund,
verkniipft wird — dies parallel zu den Erkenntnissen aus den Untersuchungen zur Denkfigur
Mutter und zum Frauenbild der Bergbiuerin und Landfrau. Untersucht wird hier vor allem
der Texte von Ludivina Candinas-Collenberg, es werden jedoch auch Vergleiche zu Texten von
Leontina Lergier-Caviezel, Linard Candreia, Dumeni Capeder und Cla Biert angestellt.

5.4.3 beschiftigt sich dann mit der Frage, wie das Thema der Ausbildung und des
Einstiegs in den Beruf in denjenigen Texten behandelt wird, die Figurationen der Denkfigur
Jungfrau beinhalten. Dabei ist auch der Vergleich dieser Figuren mit etwaigen minnlichen
Figuren von Bedeutung, um festzustellen, inwiefern ein Werk eher traditionelle Vorstellungen
in Bezug auf die junge Frau reproduziert respektive bestimmte Prozesse im Text (zum Beispiel
das Verweigern von Bildung fiir junge Frauen) kritisiert oder unterlaufen werden. Herbeigezo-
gen werden Texte von Linard Candreia, Claudia Cadruvi, Cla Biert, Maria Ludivina Camartin,
Dumeni Capeder, Flurin Spescha, Vic Hendry und Anna Ratti.

Kapitel 5.4.4 und 5.4.5 beschiftigen sich mit einem weiteren fiir die Phase Adoleszenz
wichtigen Erfahrungsmoment (beziehungsweise Momenten), nimlich die sexuelle Initiation.
Die Kapitel sind dabei danach unterteilt, wie diese Momente bewertet werden. Kapitel 5.4.4
behandelt Texte, die sie fiir eine junge Frau (Jungfrau) als etwas Negatives, also als Verlust, be-
greifen (sofern der Sex vor der Ehe, also vor dem Erwachsenenalter, stattfindet). Die untersuch-
ten Texte stammen von Vic Hendry, Flurin Darms, Cla Biert und Jon Nuotcla. Kapitel 5.4.5
untersucht Texte, die die ersten sexuellen Erfahrungen als notwendige beziehungsweise legitime
Erfahrung der Adoleszenz darstellen. Diese stammen von Margarita Uffer, Imelda Coray-Monn,
Annamengia Bertogg und Rita Cathomas-Bearth.

Das Kapitel 5.4.6 beschiftigt sich mit der Rolle der Geliebten. Es geht darum, zu er-
mitteln, welche erzihlerischen Funktionen die Geliebte einnimmrt und inwiefern sie in dieser
zur Denkfigur Jungfrau beitragen kann. Erwihnt werden Texte der Schreibenden Toni Halter,
Dumeni Capeder, Jacques Guidon, Vic Hendry, Arno Camenisch, Theo Candinas, Donat
Cadruvi und Jon Semadeni.

In 5.4.7 und 5.4.8 wird analysiert, wie die Texte in der ritoromanischen Literatur
gesellschaftliche Anforderungen an die junge Frau verarbeiten. Der Fokus liegt dabei zum einen
darauf, in welcher Form die Anforderung ans Ansehen beziehungsweise an den Ruf der jungen
Frau an diese herangetragen wird (Vic Hendry, Annamengia Bertogg, Margarita Uffer, Anna
Pitschna Grob-Ganzoni, Rico Tambornino, Rut Plouda), zum anderen auf den Anforderungen
an das Aussehen junger Frauen (Anna Pitschna Grob-Ganzoni, Vic Hendry, Irma Klainguti, Rita
Cathomas-Bearth, Rut Plouda, Pia Valir, Benedetto Vigne, Claudia Cadruvi, Chatrina Josty).

Darauf folgt in 5.4.9 ein kurzer Exkurs zur Kinder- und Jugendliteratur und dazu,
inwiefern die Darstellung von Weiblichkeit auch in dieser Gattung von Bedeutung sein kann.
Den Abschluss bildet in 5.4.10 sozusagen als Beispiel fiir das vorangegangene Kapitel eine
Kurzanalyse des Fantasyromans Sindoria von Dominique Dosch.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 445
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

(S ) ]

5.4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

Obige Analysen der beiden Figuren Marlengia und Emma haben gezeigt, dass sich die Denkfigur
Jungfrau in sehr unterschiedlichen Figuren manifestieren und dabei auch sehr unterschiedliche
Werte und Moralvorstellungen verkorpern kann. Auffillig ist, dass bei beiden Figurationen die
Herkunft, respektive der Umgang mit ebendieser von grosser Bedeutung ist. Bei beiden Darstel-
lungen spielt somit der in der Phase der Adoleszenz tibliche Ablosungsprozess vom Elternhaus
beziechungsweise von den elterlichen Idealen eine grosse Rolle — wenngleich dieser Prozess in den
zwei Texten sehr unterschiedlich bewertet wird. Im folgenden Kapitel soll es deswegen darum ge-
hen, wie die jeweilige Darstellungsweise im Gesamtwerk von Asa S. Hendry und Gion Deplazes
einzuordnen ist. Dabei wird zum einen auf weitere Figurationen der Denkfigur Jungfrau aus den
jeweiligen Werken eingegangen, zum anderen auf die Verkniipfung von Herkunft und Identitit
in den Texten der Schreibenden. Begonnen wird dabei mit dem Werk von Asa S. Hendry.

Sin lautget erschien 2018, nachdem Asa S. Hendry 2016 mit nur 17 Jahren sowohl den Publi-
kums- als auch den Jurypreis am Premi Term Bel der ritoromanischen Literaturtage gewann —
dies mit der Kurzgeschichte Davos baselgia iiber eine lesbische Liebesgeschichte (Hendry, 2017a).
Die beiden Protagonistinnen treffen sich hinter der Kirche, um sich zu trennen, tauschen dabei
jedoch noch einen letzten Kuss aus. Zu Beginn des Jahres 2018 hatte sich Hendry ausserdem
in einer Sendung von RTR zur Namensinderung von Stina zu Asa und zur eigenen Nonbinari-
tit gedussert und war in der Folge des Ofteren in den ritoromanischen Medien prisent, wenn
es um Geschlechterfragen und LGBTQI+-Themen ging. Zuvor war bereits der Fantasyroman
Emalio (Albin & Hendry, 2015) erschienen, den Hendry (damals noch unter dem Namen Stina
Hendry) zusammen mit Flurina Albin geschrieben hatte. Der Roman erschien als Jugendbuch
bei der Chasa Editura Rumantscha. Die Geschichte handelt vom Faun Emalio, der beim Volk
der Zentauren Hilfe vor der Bedrohung durch den dunklen Kénig sucht.”*°

In jiingster Zeit ist Hendry vermehrt mit metapoetischen Texten aufgetreten, die sich
mit der Frage der Herkunft und Identitit auseinandersetzen — in Bezug auf das Geschlecht aber
auch in Bezug auf die Vorurteile gegeniiber einer Person aus einer sprachlichen Minderheit: !

Jeu hai buca boc sin ils stereotips che serimnan immediat, sche jeu sefetsch igl outen
sco romontsch. Sone Bergsprach hi, das het sone Ruchheit, sone Urspriinglichkeit. Nai
wiirkli spannend. Caschiel, vaccas buatsch, e jeu atgnamain gia in miez Otzi, perquei
ch’il lungatg mieri gie aschia ni aschia gleiti"™? (Hendry, 2022a, 177).

Den Stereotypen, denen Hendry begegnet, wird versucht mit dem Sichtbarmachen der eigenen
Perspektive entgegenzuwirken: «Ich schreibe aus der Sicht einer jungen, weissen, gender-non-
konformen Person, die in der ritoromanischen Provinz aufgewachsen ist. Meine Lebensrealitit

1150 Auf die Gestaltung der (weiblichen) Figuren in Emalio wird an dieser Stelle nicht weiter eingegangen, da es sich beim
Werk klar um Kinder- bezichungsweise Jugendliteratur handelt, die von dieser Untersuchung ausgenommen wurde.

1151 Siche unter anderem Hendry, 2022a, 2022b; Hendry & Hassler, 2023; Hendry, 2017b; Hendry & Joos 2021.

1152 «Ich habe keinen Bock auf die Stereotypen, die sich sofort ansammeln, wenn ich mich als ritoromanisch oute.
Sone Bergsprach hi, das het sone Ruchheit, sone Urspriinglichkeit. Nai wiirkli spannend. Kise, Kiihe, Kuhfladen
und ich eigentlich schon ein halber Orzi, weil die Sprache ja so oder so bald ausstirbe» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

(S IS )]

ist da schlicht nicht vorhanden» (Hendry, 2020, 62). Trotzdem stellt Hendry klar, dass es ein
Trugschluss sei, dass es keine queeren Lebensrealititen in der Rumantschia gebe: «Uns gibt es
auf Alpen, in der Skischule oder der Landwirtschaft. Queerness und der Berg sind fiir mich
keine Gegensitze. Die Liebe, die ich fur Landschaft fihle, ist eine queere Liebe» (Hendry &
Hassler, 2023). Im Theaterstiick Sche la plievgia vegn macht Hendry sich auf die Suche nach
ebensolchen Lebensrealititen. Es handelt sich dabei um eine Neuinterpretation des Lieds der
Sontga Margriata (siehe Anonym, 1981). Hendry interpretiert die Figur der Margriata dabei als
Reprisentantin von Queerness in der Bergwelt, die der patriarchalen und biniren Gesellschaft
Widerstand leistet."®

Asa S. Hendry nutzt die Herkunft beziehungsweise die Bergwelt demnach nicht nur
zur Abgrenzung, sondern auch zum Aufbau von Identitit: «Ich arbeite schreibend, denkend
und performend an den Schnittstellen von Queerness, Berg und Cybersex» (Hendry & Hassler,
2023). Die Bergwelt wird nicht als ablehnend, sondern vielmehr als Ort der Freiheit emp-
funden: «In der Abgelegenheit der Berge greifen die sozialen Konstrukte und Konzepte wie
Geschlecht nicht. Die Landschaft gibt mir nicht das Gefiihl «anders: zu sein, ich erlebe da kein
Othering, sondern bin Teil von ihr.» (ebd.) — etwas, das sich auch in Sin lautger wiederfindet,
zum Beispiel in jenen Szenen, in denen sich die Protagonistin Emma gerade in den Bergen be-
sonders frei zu fithlen scheint (beim Baden im Bergsee, oder als Kind beim Spielen in Regen
und Matsch).

Weiter werden Vergleiche gezogen zwischen sprachlichen und geschlechtlichen Min-
derheiten:

In der Schweiz gibt es gleich viele trans Personen wie romanischsprachige Personen.
Das ist eine ganze Menge. Die romanische Sprachminderheit wurde 1938 im fragwiir-
digen Kontext der geistigen Landesverteidigung zur offiziellen «Nationalsprache» der
Schweiz erhoben. 91,6 Prozent der Bevolkerung haben dafiir gestimmt. Da sehen wir,
dass die demokratische Mehrheit eine Verantwortung gegeniiber Minderheiten trigt.
Wieso sollte das nun bei geschlechtlichen Minderheiten anders aussehen?

(Hendry & Hassler, 2023).

Es ist also durchaus angebracht, in Bezug auf Asa S. Hendrys Werk von einem Bewusstsein zum
einen fiir geschlechtliche Fragen, zum anderen eben auch fiir die Verkniipfung von Herkunft
und Identitit bezichungsweise Sprache und Identitit zu sprechen.

2018 stellte Hendry an den ritoromanischen Literaturtagen nicht nur Sin lautget vor,
sondern nahm mit dem Text Binaris (Hendry, 2019) erneut am Premi Term Bel teil. Zwischen
den beiden Texten gibt es signifikante Parallelen. Binaris behandelt die Beziehung eines élteren
Mannes mit einem jugendlichen Midchen. Die Protagonisten sitzen in diesem Text ebenfalls
auf dem Balkon («lautget») und trinken Wein und rauchen Zigaretten (Hendry, 2019, 113).
In Sin lautget findet sich gleich zu Beginn cine Szene, in der Alex Emma am Bahnhof iiber die
Gleise hinweg beobachtet. Ein Muster, das sich in Binaris wiederholt. Die Gleise respektive

153 In Sin lautget bezeichnet die Figur Emma die Sontga Margriata als erste ratoromanische Feministin (Hendry, 2018, 206).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 447
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

o oo
INEN

der Zug, zichen sich als Leitmotiv durch den Text hindurch, der als Poéme en prose in acht
Strophen strukturiert ist.

Anders als bei Sin lautget scheint der Sex zwischen den beiden Figuren jedoch nicht
wirklich einvernehmlich zu sein. Zwar trifft die junge Frau selbst die Entscheidung in den
Zug einzusteigen und zu dem Mann zu fahren — gegen «la sauna raschun», «il venter sedecida»
(ebd. 113), das vielleicht noch romantische Beisammensein auf dem Balkon nimmt jedoch ein
jihes Ende, als der Mann sie direke fragt, «Schella sufli in ad eb™* (ebd. 113). Dies, obwohl
er weiss, dass sie bisher noch nicht einmal jemanden gekiisst hat. Dadurch dass die Frage nach
dem Oralsex direkt auf die Frage folgt, ob sie bereits jemanden gekiisst habe, wird impliziert,
dass der Zusammenhang zwischen den beiden Fragen kausal ist. Vielleicht erregt ihn ihre offen-
sichtliche Unschuld derart, dass er sie danach zur Befriedigung dieser Erregung auffordert. Sie
schluckt leer. Offensichtlich ist ihr unwohl in der Situation. Trotzdem nickt sie dann, kommt
seiner Aufforderung also nach.

Nach dem Akt bedeckt sie «il fried da sias levzas»"™° (ebd. 113) mit Lippenstift in der
Farbe von Kirschen. Hier wird das Motiv des fruchtigen oder beerigen Midchenmundes be-
dient, der eben bisher nur zum Beerenessen benutzt wurde. Das Motiv findet sich abgewandelt
auch in Cla Bierts La duonna da Robinson. Im Gedicht Ich bin so wild nach deinem Erdbeer-
mund"® von Paul Zech (Zech, 1931, 78f) ist der Erdbeermund gar Metapher fiir die «auf-
gesparten», also noch unberiihrten Genitalien des jungen Midchens.

In Binaris versucht die Protagonistin, die Unschuld (also den beerigen Geschmack) als
Make-up wieder aufzutragen. Das Bedecken impliziert, dass etwas stattgefunden hat, was sie
eigentlich nicht wollte. Auf der anderen Seite macht Make-up und Schminke eine junge Frau
immer auch ilter. Am Anfang der Erzihlung wird gezeigt, dass die Protagonistin offenbar genau
das mochte: ilter sein, Frau sein. Sie beobachtet Frauen (in kurzen Récken und mit nackten
Beinen) und fasst sich dabei an ihre (noch) unterentwickelte Brust. Danach fillt sie die Ent-
scheidung, zu dem Mann zu gehen. Sie trigt Mascara auf, beginnt eine Performanz. Sie macht
sich ilter, was auch klar wird, als der Mann sie fragt, was sie iiber die Liebe wisse. Sie sagt, sie
wisse alles («tut», ebd. 114), was nicht stimmen kann. Er antwortet denn auch, sie wisse nichts.
Gleichzeitig ist es diese Performanz, respektive die offensichtliche Diskrepanz zwischen ihrem
Schauspiel und ihrer Unschuld, die ihn zu erregen scheint.

Auch in der darauffolgenden Szene zeigen die Formulierungen die Ubermacht des
Mannes iiber die junge Frau: Er zieht sie aus, er freut sich an ihrer kompletten Nacktheit, seine
Lust ist «<wie ein Zug, der sie iberrollt», er saugt sie komplett aus (ebd. 114). Thre Empfindun-
gen werden nicht geschildert, jedoch wird in der nichsten Strophe beschrieben, wie sie sich
auf der Toilette die Finger in den Hals steckt, um zu erbrechen. Danach riechen ihre Hinde
nach Trinen.

Der Text ist in all seiner Explizitheit erstaunlich unexplizit. Bedeutungen kdnnen nur
aufgeschliisselt werden, Wertungen existieren quasi nicht. Erst die Struktur respektive der
Aufbau des Textes bringt eine gewisse Klirung ins Geschehen: In den acht Strophen wird ein

1154 «Ob sie ihm einen blase» (VC).

1155 «[D]en Geruch auf ihren Lippen» (VC).

1156 Derselbe Titel wird spiter auch von Klaus Kinski als Titel fiir seine Biografie (Kinski, 1982, erstmals erschienen 1975)
verwendet, in der er unter anderem auch den inzestudsen Missbrauch seiner Tochter beschreibr.



448

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

oo

Wandel der Protagonistin erzihlt. In der ersten Strophe riecht man an ihrem Atem Zucker-
watte, in der zweiten den Nachgeschmack der Kindheit, in der dritten die Jugend, in der vier-
ten Minnerparfum, in der fiinften Latex (nachdem der Mann sie aufgefordert hat, ihn oral zu
befriedigen), in der sechsten Sperma, in der siebten Trinen und dann in der achten den «Vor-
geschmack der Adoleszenz». Die junge Frau wird hier also zwischen den beiden Stationen der
Kindheit und Adoleszenz gezeigt, was impliziert, dass es fiir die Erfahrungen, die sie gemacht
hat, eigentlich noch zu friih ist, wenn man bedenkt, dass die ersten sexuellen Erfahrungen als
etwas gelten, was (erst) in die Adoleszenz gehért. Dies hat sie wohl auch selbst bemerkt, denn
sie lasst sich danach vom Regen wieder «reinwaschen». Eine Art Katharsis also. Der Regen
wischt nach diesen Erlebnissen auch die Mascara und den Lippenstift von ihrem Gesicht, so
dass sie schliesslich «mit nacktem Gesicht» im Regen steht und leichter atmen kann. Dass sie
am Ende immer noch nicht in der Adoleszenz, geschweige denn im Erwachsensein angekom-
men ist («pregust dall’adolescenza», ebd. 114), ist also moglicherweise auch Folge dieses Riick-
gingigmachens durch den Regen.

Zu diesem Motiv findet sich ebenfalls ein Aquivalent in Sin lautget, sagt Emma doch
am Ende zu Alex, Entscheidungen miissten bei Regen getroffen werden, denn «La plievgia pren
tut la tensiun dad in cauld di da stad»"™ (Hendry, 2018, 126). Ebenso findet es sich in Davos
baselgia: «Sco in urezi alla fin dad in cauld di da stad fugentan ellas la tensiun ord I'aria e quie-
teschan mia schientscha» %8 (Hendry, 2017a, 104).

In der kiirzeren achten Strophe von Binaris verlisst die Protagonistin dann den Zug
und die Stadt und geht hinaus ins Griine (Hendry, 2019, 114) — der Text endet also trotz aller
Schwere hoffnungsvoll. Mit dem Text gewann Hendry abermals den Jurypreis an den ritoro-
manischen Literaturtagen.

Die Adoleszenz ist ein Thema, das sich durch die genannten drei Texte Hendrys zieht.
Abgesehen von Alex sind alle Hauptfiguren jugendlich. Und damit einhergehend sind auch
Themen wie der Ubergang prisent, das Finden einer Identitit, aber mdglicherweise auch das
Hin-und-her-Gleiten zwischen Identititen, das Schauspielern und So-Tun-als-ob, die Perfor-
manz. Sich ilter geben, sich jiinger geben. Sich minnlicher, weiblicher geben. Sich gleich-
giiltiger und cooler geben oder sensibler machen. Der Bezug zur Herkunft aus einem kleinen
Bergdorf, respektive die Auseinandersetzung mit ebendieser Herkunft in Bezug auf Identitits-
findung findet sich im Werk von Hendry abgesehen von Sin lautget hiufiger in Paratexten wie
Interviews oder metapoetischen Texten.

Gion Deplazes war einer der produktivsten Schreibenden der zeitgenossischen ritoromanischen
Literatur. Kaum ein Werk irgendeiner oder -eines ritoromanischen Schreibenden ist so umfang-
reich wie das von Gion Deplazes, und das gilt auch fiir die Literatur, die iiber ihn geschrieben
wurde (siche u. a. Bezzola, 1979, 571ff., 672ff.; Camartin, 1976, 105ff.; Deplazes, 1991, 419,
1993, 250f.; Walther, 1993). Sein zwischen 1994 und 2009 reediertes Gesamtwerk umfasst 14
Binde und fast 5000 Seiten an Prosa, Lyrik und Dramatik, wobei hier die wissenschaftlichen
Werke und Sachbiicher nicht mitgezahlt sind.

1157 «Der Regen nimmt allen Druck von einem heissen Sommertagy (VC).
1158 «Wie ein Gewitter am Ende eines heissen Sommertags vertreiben sie die Spannung aus der Luft und beruhigen
mein Bewusstsein» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 449
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

oo o

Gion Deplazes engagierte sich stark in der ritoromanischen Sprach- und Kultur-
bewegung. Er verstand sich als «Diener» des romantischen Lesers, «einem einfachen Volk ohne
literarische Bildungy (Camartin, 1976, 119). Deplazes habe wie kein Zweiter versucht, seine
Zeitgenossen fiir sein surselvisches Universum zu sensibilisieren, so Iso Camartin in der Ein-
leitung zu Deplazes’ Gesamtwerk (Deplazes, 2009, Bd. 1, 17).

Neben der Gesellschaft der Surselva ist, wie bereits erwihnt, das Zusammenspiel von
Schuld und Schicksal in seinem Werk von zentraler Bedeutung. Dabei herrscht in den fritheren
Werken «eine vom Individuum persdnlich — natiirlich sind die (Umstinde, ist die Gesellschaft
mitbeteiligt — zu verantwortende Schuld [vor]», wihrend in den spiteren Werken «Naturgeset-
ze> da sind, gegen die der Mensch (weitgehend) machtlos ist» (Walther, 1993b, 771).

Weil Gion Deplazes’ Werk derart umfangreich sind, werden im Folgenden nur drei
seiner Romane (Marietta, Paun casa und Levzas petras) analysiert. Es handelt sich dabei um
drei Werke, in denen ebenfalls Figurationen der Denkfigur Jungfrau eine Hauptrolle im Text
einnehmen und somit zur Analyse derselben beitragen.

Im ersten Roman Marietta zeigt sich das Hauptthema bereits im Untertitel Cuolpa
u destin. Die junge Protagonistin Marietta geht zum Arbeiten ins Unterland und wird von
einem jungen Mann namens Martin verfiihrt — auch wenn sie sich anfinglich dagegen wehrt
(Deplazes, 1951, 29) — und schliesslich von ihm fallengelassen, als sie schwanger wird (Deplazes,
1951, 39). Trotzdem liegt die Schuld danach immer bei ihr (ebd. 40, 44, 62), denn sie ist die
Jungfrau, die ihre Unschuld verloren hat, und deswegen wird sie verurteilt (ebd. 31f.). «Igl
capito vign descretg scu «il malpass de Marietta> perfign da sies barba Toni, la persunga cun la
pi gronda cumpassiun anvers ella»™® (Caspar, 2021, 17), stellt Cinzia Caspar in ihrer Semi-
nararbeit zum Thema fest. Und trotzdem sei es Marietta, die ihren «malpass» mit einem Leben
voller personlicher Aufopferung, Arbeitsamkeit und stillem Leid kompensieren miisse, wih-
rend Martin Karriere mache, heirate und ein ziemlich gemiitliches Leben fiihre, «castiia» angal
antras la malsogna ed infertilitad consequenta da sia consorta, en castei tgi vign puspe mess a
dies per gronda part ad ena figura feminina»"° (Caspar, 2021, 17).

Dargestellt wird in Marietta also eine junge Frau, die den Fehler macht, jenes grosse
Attribut zu verlieren, das sie ausmacht: ihre Jungfraulichkeit. Im Text ist jedoch Verstindnis
fir die Protagonistin auszumachen, fiir ihr Leid und ihre schwierige Situation. Dies hat zum
einen mit dem Umstand zu tun, dass der Text aus Sicht Mariettas erzihlt wird,"®" jedoch auch
damit, dass sich Marietta (abgesehen von diesem «Fehltritt») weiterhin rollenkonform verhilt.
In ihren Gedanken zeigt sich immer wieder die Reinheit und Unschuld des anstindigen jungen
Midchens aus den Bergen. Sie wird klar als Matta da culm dargestellt — ganz im Gegensatz zu
den verdorbenen Midchen aus der Stadt, die sich im Werk ebenfalls finden. Diese bestellen

1159 «Das Geschehen wird als Fehltritt von Mariettar beschrieben, sogar von ihrem Grossvater Toni, der Person mit dem
grossten Mitleid ihr gegentiber» (VC).

1160 «Bestraft durch die Krankheit und Unfruchtbarkeit seiner Ehefrau, eine Strafe, die wiederum zum Grossteil einer
weiblichen Figur angelastet wird» (VC).

1161 Caspar beschreibt Mariettas Urteil iiber gewisse Situationen denn auch als «vousch digl autour» (Caspar, 2021,
16), «Stimme des Autors» (VC). Dieser Eindruck entsteht wohl dadurch, dass Marietta in gewissen Situationen
in ein Philosophieren iiber die Gesellschaft und die Umstinde, in denen sie sich wiederfindet, gerit, das in seinen
Formulierungen nicht ganz zu einer jungen Frau zu passen scheint, sondern eher zu einem Prediger auf der Kanzel
oder einem Lehrer vor der Klasse (siehe z.B. Deplazes, 1951, 21fF.).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

450

o oo

zum Beispiel ein paar amerikanische Soldaten «scu egna pizza» (Caspar, 2021, 16) zu sich nach
Hause, dies mit einem «rir da fatalitad» 62 (Deplazes, 1994, 46). Jene beiden hier dargestellten
Frauenfiguren lassen sich aus Sicht Mariettas zum Frauenbild der Estra fatala zahlen (siche Ka-
pitel 3.4.2), auch wenn ihre Fatalitit hier weniger aus deren Fremdheit entsteht, sondern auf-
grund ihrer Verdorbenheit durch ihre Herkunft aus der Stadt. Aus Sicht der Matta da culm ist
die Stadt jedoch mit der Fremde gleichzusetzen — das Feindbild Stadt aus der Heimatliteratur
und der Dorfepik wird hier reproduziert (Riatsch, 2015, 14).

Auch wenn Marietta sich verfiihren lisst, hilt sie weiterhin an den Moralvorstellungen
fest, die ihr in der Heimat vermittelt wurden. Dazu lisst sich auch der Umstand zihlen, dass sie
sich vor allem deswegen von Martin verfiihren lasst, weil dieser ihr in gewisser Weise vorspielt,
ein Biindner zu sein. Er lobt die vierte Landessprache, spricht sogar ein wenig Ritoromanisch
mit ihr, was bei ihr einen starken Eindruck hinterlisst:

Na, quei ei buc in valanuot sco ins manegia el Grischun, che tut quels mats dils mar-
caus seigien. [...]

El fuva sco de casa el Grischun, saveva schizun bein enqual caussa per romontsch e
plidava quei lungatg cun in accent aschi simpatic, malgrad per la letga auter ch’ils Ro-
montschs. Ni fuva ei gest per quei?™®® (Deplazes, 1951, 23).

Durch sein Insiderwissen iiber das Ritoromanische und Graubiinden verliert Marietta die ihr
antrainierte Scheu vor den Jungen aus der Stadt und verliebt sich in ihn. In gewisser Weise ldsst
sie sich hier vom Stadtjungen vorgaukeln, ein Mat da culm zu sein, was eine Bezichung mit ihm
legitimieren wiirde. Interessanterweise taucht in dieser Szene (wie in Marlengia) die Nelke als
Motiv auf. Marietta findet sie auf einem Schrank in einem Schaufenster abgebildet, was Martin
zum Anlass nimmt, sie anzusprechen und als Biindnerin einzuordnen: «Ina trucca veglia, ina
matta giuvna e las neglas suren! Sche jeu sbagliel buc vegnan tuttas treis dil Grischun. El ei bials,
il Grischun, ina tiaretta spir flurs»"®* (Deplazes, 1951, 22). In beiden Texten wird die junge
Frau mit der blithenden Nelke verglichen. Das passt (noch), denn die Nelke steht «fiir das Bild
der Liebsten in ihrer jungfriulichen Schénheit und ihrem zuriickhaltenden Liebreiz» (Pisarek,
2018, 24). Der Vergleich verbindet, wie obiges Zitat umso deutlicher macht, die Figuren ausser-
dem motivisch mit ihrer Herkunft. Denn zum einen waren und sind Nelken besonders hiufig
an den Fenstern von alten Biindner Hiusern zu finden (DRG 07/728)M%%, zum anderen gibt
es in der Surselva den Brauch «ir pil matg da neglas», bei dem die Burschen am Vorabend des

1162 «[FJatales Lachen» (VC). Diese Formulierung findet sich nur in der Reedition von 1994. In der Erstauflage heisst es
«cun in surripr (Deplazes, 1951, 14), «mit einem Licheln» (VC).

1163 «Nein, das ist kein Nichtsnutz, wie man es in Graubiinden von allen Burschen aus der Stadt denkt. [...] Er war wie
zuhause in Graubiinden, konnte sogar ein bisschen Romanisch und sprach diese Sprache mit einem so sympathischen
Akzent, wenn auch anders als die Ritoromanen. Oder war es gerade deswegen?» (VC).

1164 «Eine alte Truhe, eine junge Frau und dazu noch die Nelken! Wenn ich mich nicht irre, kommen alle drei aus
Graubiinden. Schén ist es, das Biindnerland, ein Lindlein voller Blumen» (VC).

1165 Vor Marlengias Haus blithen allerdings Geranien (Deplazes, 1980, 59).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 451
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

oo o

Hochfestes bei der Geliebten oder bei einem Midchen den Nelkenstrauss fiir die Parade der
Knabenschaft abholen gehen (NVS, «matg»).“66

Nach ihrem «Fehltritt» geht Mariettas Darstellung mehr oder weniger nahtlos (jedoch
begleitet von viel Reue und Wiedergutmachungsbestrebungen) von der Rolle Jungfrau in die
Rolle der Mutter tiber und entspricht den traditionellen Vorstellungen von Mutterschaft voll-
kommen (siche auch Caspar, 2021, 23).

Paun casa (Deplazes, 1960) ist in vielerlei Hinsicht als Spiegelbild von Marietta zu
schen und in gewisser Hinsicht auch als Vorstufe zu Marlengia. Der Roman entstand auf An-
regung der Stiftung Pro Helvetia und des Pfarrers Sur Giusep Pelican, Sekretir des Bistum Chur,
als Reaktion auf die Emigration der jungen Bergbevélkerung in die Stiadte (Bezzola, 1979, 574).
Die junge Protagonistin Lucrezia Fluretgas bewegt sich (ihnlich wie Marlengia) zwischen zwei
Minnern hin und her, einem schiichternen und gleichzeitig jihzornigen Bergburschen, einen
Mat da culm namens Duri dils Curtgics, und einem weltgewandten charmanten Auswirtigen
Ferdi Haas (diesmal ein deutschsprachiger Stidter, kein Italiener). Sie entscheidet sich fiir Haas
und zieht mit ihm in die Stadt. Auch Lucrezia muss jedoch (wie Marlengia) erfahren, dass Haas
bereits verheiratet ist. Ausserdem macht sie bei ihrer Arbeit im Restaurant von Haas’ Familie
Bekanntschaft mit der Unmoral der Stadt. Am Ende heiratet sie als geliuterte Frau dann trotz-
dem den Mat da culm, und an ihrer Hochzeit reicht sie ganz traditionell nach alter Hausart
selbstgemachtes Brot (Deplazes, 1960, 203), etwas, was sie zu Beginn des Buches noch ver-
achtet (Deplazes, 1960, 2). So gliedert sie sich in die Rolle der Traditionswahrerin ein, wird zu
einer «dunna rurala». Die in Versuchung gefiihrte Jungfrau schafft es also durch rollenkonfor-
mes Verhalten als erwachsene Frau in gewisser Weise wieder auf den rechten Weg zuriick, was
anfinglich auch bei ihrem Mann Irritationen hervorruft:

«Ina caussa dat a mi savens de patertgar», entscheiva il spus Duri:
«Ti Lucrezia vegnas pura, quei vess jeu mai pli cartiu. Ina gada che ti eis ida, hai jeu
tertgau: quella ei piarsa per nus sco tontas autras...»""" (Deplazes, 1960, 199).

Hier findet sich ganz eindeutig eine Referenz an den eigentlichen Auftrag, die Schaffung eines
Werkes, das sich mit dem Wegzug der jungen Landbevélkerung beschiftigt. Die Konfrontation
mit der Stadc hat dabei — so stellt sich heraus — auf Lucrezia einen heilenden Effekt gehabt:
«Perquei che ti eis in um, fid jeu a ti buca stel — mobein perquei che ti eis in pur. Perquei che
ti porschas paun casa.» 168 (Deplazes, 1960, 200). Sie vertraut nun nur mehr dem Bauern. Das
Ideal des rechtschaffenen Bergbauern wird hier reproduziert und zementiert — und mit ihm
auch jenes der Bergbiduerin. Die Matta da culm bei Gion Deplazes scheint allerdings, wie die

1166 Eine literarische Verarbeitung des Brauchs findet sich bei Vic Hendry in Spendra nus dal mal (Hendry, 1961, 53).
Die Protagonistin ist eine typische Biisserin. Sie kommt hier nach zahlreichen Ungliicken und «Siinden» durch Busse
(Selbstaufopferung und Selbstkasteiung) auf den «richtigen» (sprich traditionellen) Weg zuriick. Am Ende findet sie
Gliick und Erfiillung durch die Arbeit in einem Altersheim. So wird sie zwar nicht zu einer Ehefrau und Mutter, das
Ideal von der Selbstaufgabe der Frau und der Erfillung der weiblichen Uraufgabe in der Pflege und Sorge um die
Mitmenschen wird jedoch auch hier klar reproduziert.

1167 «&Eine Sache gibt mir oft zu denken, beginnt der Verlobte Duri. «Du Lucreczia wirst Bauerin, das hitte ich niemals
mehr geglaubt. Als du fort warst, dachte ich: Die ist verloren fiir uns wie so viele andere... » (VC).

1168 «Weil du ein Mann bist, vertraue ich dir kein bisschen — wohl aber weil du ein Bauer bist. Weil du Hausbrot bietest» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

452

a o n

Denkfigur der Jungfrau auch, von einem Paradoxon zu leben. Sie steht fiir die gleichen Werte
wie die Bergbiuerin beziehungsweise der Bergbauer, doch wie bei der Denkfigur der Jungfrau
scheinen diese Werte durch den drohenden Verlust derselben (Einfluss der Moderne, morali-
scher Zerfall in den Stidten etc.) noch an Reiz zu gewinnen, sodass erst der voriibergehende
Niedergang der Matta da culm den Wert ebendieser Werte wirklich zeigen kann.

Laura Pfister stellt in ihrer Masterarbeit zu Perspektiven auf Adoleszenz und Weiblich-
keit in der Biindner Literatur aufgrund dieser Besonderheit einen Bezug zwischen Paun casa
und den Backfischromanen des 19. und 20. Jahrhunderts her — dies, indem sie die Riume ana-
lysiert, in denen sich Lucrezia bewegt:

Die adoleszente Protagonistin verkdrpert und bewahrt die Werte des Dorfraumes, kann
sich so in Ziirich bewihren und anschliessend als erwachsene Frau wieder nach Tumvi
zuriickkehren. Somit diente ihr der Stadtraum weniger als individueller Entfaltungs-
und Entwicklungsraum, sondern vielmehr als Gegenraum, als Kontrastbild zur Riick-
versicherung der Uberlegenheit der Werte ihres Herkunftsraums. Sie selbst erkennt
allmihlich, dass dessen traditionellen Werte und der darin gelebte Lebensentwurf der
Frau als Mutter, Ehefrau und Hausfrau der richtige Weg fiir sie ist. [...] Zwar wurde
Lucrezia eine Zeit des Widerstands gegen die Erwartungen ihrer Familie und der Dorf-
gemeinschaft gewihre, allerdings nur, um aufzuzeigen, wie sie sich schliesslich in die
vermeintlich weibliche Rolle einfindet und in die Strukturen des Herkunftsraums wie-

dereingliedert (Phister, 2022, 68).

Die Darstellung der stidtischen beziehungsweise lindlichen Riume bei Gion Deplazes waren
bereits des Ofteren Thema literaturwissenschaftlicher Analysen. So stellt Lucia Walther fest, dass
der Stadtraum bei Gion Deplazes «eher nach Chiffre fiir den <heruntergekommenen Biindner»
aussieht, er sei «angefiillt mit allerlei Klischees» (Walther, 1993b, 776), und auch Bezzola betont,
dass die Darstellung hier «weniger gelungen» sei, da die Stadt nur negativ dargestellt werde
1169

(Bezzola, 1979, 574). Die Darstellung der surselvischen Gemeinschaft hingegen wird gelobt:

Das Bergbauerndorf wird nicht verklirt, die Schwierigkeiten werden nicht verschwiegen.
Nachteile werden ebenfalls thematisiert. In Paun casa entbrennt — um nur ein Beispiel
zu nennen — ein arger Streit unter der Dorfjugend, die sich — auf ihre Art — in «anciens»
und «modernes» spaltet. Dabei kommt das Beengende einer rigiden sozialen Kontrolle
in einer kleinen, konservativen Gemeinschaft zur Sprache. Realistisch differenziert, le-

bendig, wahrheitsgetreu, wahrscheinlich: das alles trifft zu, solange die angestammte
Umgebung dargestellt wird (Walther, 1993b, 775f.).

1169 Siche dazu unter anderem auch die Einschitzung von Iso Camartin, Chasper Pult und Faust Signorell in der erwihnten
Radiorezension von Marlengia (Signorell et al., 1980) oder die Wertung bei Iso Camartin (Camartin, 1976, 106).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 453
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
5.4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

Bezzola teilt diese Einschitzung, tibernimmt sie gar fiir die Darstellung der Figuren des Autors
allgemein, die er als «usche plasticas» beschreibt (Bezzola, 1979, 574)." Bis zu einem gewissen
Grad kann dies anhand der Untersuchungen von Marlengia, Lucrezia und Marietta bestitigt
werden. Die Figuren haben alle mit Schwierigkeiten zu kiampfen, die mit der sozialen Kon-
trolle und der konservativen Gemeinschaft zusammenhingen. Andererseits besteht die Losung
ihrer Probleme letzten Endes eigentlich in einer vollstindigen Integration respektive in einer
Assimilation an diese Gemeinschaft, bei Lucrezia und Marietta gar in einer regelrechten Riick-
besinnung auf die traditionellen Werte."

Ein wenig anders stellt sich die Situation in Levzas petras dar, auch wenn der tragische
Ausgang der Novelle auf den ersten Blick durchaus wie eine Abstrafung der jungen Protagonis-
tin erscheinen mag,.

Senza ist eine junge Frau und wird im Text meist als amatta betitelt. Der Wurzelgriber
Toni benutzt den Begriff, um seine Frau zu beschwichtigen, als diese eifersiichtig wird, weil er
und sein Sohn Meltger eine Frau zum Wurzelgraben mitnehmen mochten, woraufhin Toni
eben meint, sie sei keine Frau sondern eine «mattar. Senza wird also nicht als vollwertige Frau
wahrgenommen, zumindest nicht von Toni. Thre Beschreibung im Text passt dabei perfekt
zum siissen Midel oder eben zur Matta da culm: «ina vusch zun curteseivla [...], ed ina fatscha
rodunda, dus egls tarlischonts ed ina biala retscha dents alvs spenda harmonia»"" (Deplazes,
1961, 10). Senza habe bereits als Middchen gelernt «da siglir [...] sur il puoz ora e buca en quel,
e quei per disa e natural senza gronda ponderaziun e speculaziun»™* (ebd. 11), sie habe es
«plitost culla vart sulegliva dalla veta»™* (ebd. 11). Und weiter:

Ed ella leva viver. Viveva ella gie schi bugen. Cun strusch vegn onns ei tut aunc spe-

ronza. Era las neblas ein speronza, tut che gida ¢ segida, ins sto mo prender sco ei vegn
senza far calenders'® (Deplazes, 1961, 12).

1170 «Taunt pii reuschieu ais la preschantaziun da la vschinauncha purila sursilvauna cun sieus cuntrasts sociels e familiers,
cun sieus idils d’amur zuppeda ed impedida da las tschantscharias, cun sas dispiittas e melinclettas, sas retgnentschas
ed explosiuns da temperamaint, sas figiiras usché plasticas» (Bezzola, 1979, 574), «Umso gelungener ist die Darstellung
der surselvischen biuerlichen Gemeinschaft mit seinen sozialen und familiiren Kontrasten, mit seinen verborgenen
Liebesidyllen, die vom Geschwitz und seinen Streitereien und Missverstandnissen verhindert werden, von den
Hemmungen und den temperamentvollen Explosionen seiner so plastischen Figuren» (VC).

1171 Marietta Tuor beschreibt in einem Artikel in g/ ischi jene Generation von surselvischen Autoren, die zwischen 1945
und 1960 zu publizieren begannen. In deren Werken sei der gesellschaftliche Wandel das grosse Thema, die Problematik
desselben werde jedoch (noch) durch eine Riickbesinnung auf traditionelle Werte geldst: «Era la sligiaziun dils problems
dil temps modern ein d’anflar ellas valurs tradiziunalas. Mantener ei la parola, buca (se)midar.» (Marietta Tuor, 1990,
173), «Auch die Losungen der modernen Probleme sind in den traditionellen Werten zu finden. Erhalten ist die Parole,
nicht Verinderungy (VC). Gion Deplazes Marietza fithrt Tuor als Beispiel eben dafiir auf.

1172 «[E]ine licbe Stimme, ein rundes Gesicht, zwei glinzende Augen und eine schéne Reihe weisser Zihne bringen
Harmonie» (VC).

1173 «Uber die Pfiitze zu springen und nicht in sie hinein — das cher aus Gewohnheit und Naturell, ohne grosse chrlegung
und Spekulation» (VC).

1174 «[E]her mit der Sonnenseite des Lebens» (VC).

1175 «Und sie wollte leben. Sie lebte doch so gerne. Mit kaum zwanzig Jahren ist alles noch Hoffnung. Auch die Wolken
sind Hoffnung, alles hilft und hilft mit, man muss es nur nehmen wie es kommt, ohne gross zu planen» (VC).



454

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
5.4.1 Im Kontext der Werke von Asa S. Hendry und Gion Deplazes

Ausserdem errotet sie, wenn sie liigt (ebd. 18, 19) und sie fiirchtet sich vor Miusen (ebd. 20,
21). Sie wirke also kindlich, fréhlich und gleichzeitig naiv und schutzbediirftig, sowohl optisch
als auch charakterlich. Dennoch wird sie zumindest von Tonis Frau als Bedrohung, als mog-
liche Versuchung wahrgenommen.

Beim Wurzelgraben und dem Aufenthalt in der Berghiitte kommen sich Meltger und
Senza denn auch immer niher, wobei dieses Verhiltnis durch biblische Anspielungen (unter
anderem auf den Siindenfall) als dem Untergang geweiht gekennzeichnet wird. Senza wird
metaphorisch mit Eva in Verbindung gesetzt (z. B. ebd. 76). Es gibt sogar (analog zum Biss in
den Apfel) eine Szene, in der sie in eine Wurzel beisst (ebd. 41, 42), wodurch ihre Lippen ganz
bitter werden. Meltger und Senza verlieben sich ineinander.

Senza [...] gudeva atgnamein per 'emprema gada il schurmetg d’ina forza virila, ella
sesenta sco aunc mai schurmegiada, ella flureva en sia emprema e pli biala primavera. In

mund spir speronza fuva sur notg s'aviarts, in mund aunc mai sminau ...""®

(Deplazes, 1961, 75).

Hier wird klar, dass Senza auch eine Adoleszente ist. Sie macht die typischen ersten Erfahrun-
gen dieser Phase, es tut sich ihr eine neue Welt auf. Gleichzeitig ist diese neue Welt mit einer
sehr traditionellen Vorstellung von Weiblichkeit verbunden. Zum ersten Mal fiihlt sie den
Schutz eines Mannes, und es ist insbesondere dieser Schutz, der sie aufblithen lisst. Anders als
in moderneren Darstellungen von Adoleszenz, wo insbesondere das Verlassen einer Schutzzone
zu Aufblithen fihre, ist hier das Gegenteil der Fall. Es wird ein Frauenbild prisentiert, gemiss
dem die Frau vom Mann abhingig ist, denn nur in dieser Konstellation kann sie gedeihen, erst
unter dem Schutz des Vaters, danach unter dem des Ehemannes. Es ist das Bild der domesti-
zierten Weiblichkeit.

Als Toni von der Beziehung erfihre, ist er schockiert und beendet die Bezichung der
beiden, indem er beiden erzihlt, dass er einmal ein Verhiltnis mit Senzas Mutter gehabt habe.
So wird klar, dass Meltger und Senza Geschwister sind und ihr Verhiltnis folglich inzestuds ist
und noch viel siindhafter, als eigentlich angenommen.

Im Epilog der Erzihlung erfihrt man, dass Meltger heiratet und zwolf Kinder be-
kommt, Senza jedoch in einem weissen Sarg (also als Jungfrau) beerdigt wird (ebd. 103). Sie
bleibt die tragische Heldin der Geschichte. Andererseits wird ihr indirekt die Verantwortung
fiir den Inzest iibertragen; sie ist — genau wie Marlengia — diejenige, die allein bleibt, ja alleine
bleiben muss, um fiir ihre Verfehlungen zu biissen. Dadurch, dass sie jedoch bis zu ihrem Tod
Jungfrau bleibt, wird sie zur tragischen Heldin stilisiert. Das Ideal wird durch die Figur auf-
rechterhalten, auch wenn ihr tibel mitgespielt wurde. Sie wird zur Martyrerin.

Auf diese Weise wird indirekt die Problematik der gesellschaftlichen Schuldzuweisung
thematisiert. Die Frauen haben unter den moralischen Anspriichen zu leiden, wihrend dieselben
Vergehen in der 6ffentlichen Wahrnehmung von Ménnern nicht ins Gewicht fallen. Gleichzeitig

1176 «[Senza] genoss eigentlich zum ersten Mal den Schutz einer minnlichen Kraft, sie fiihlte sich beschiitzt, sie bliihte auf

in ihrem ersten und schénsten Friihling. Eine Welt voller Hoffnung hatte sich iiber Nacht geéffnet, eine ungeahnte
Welt ...» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 455
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
§5.4.2 Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:

Wegbereiterinnen der Bergbduerin

wird Senza auch als Opfer der Verfehlung anderer gezeigt, vor allem anderer Minner, von Toni,
aber auch ihrem alkoholkranken Vater, der ihre Mutter nicht halten und unterstiitzen konnte.
Anders als Marlengia, Marietta und Lucrezia hat Senza sich nicht durch die Stadt oder
das Fremde verlocken lassen, sondern einzig und allein durch die Liebe und dann auch noch
durch die Liebe zu einem jungen Mann, der klar dem Bild des Mat da culm zuzuordnen ist. Sie
verhilt sich innerhalb des Bildes der Matta da culm also eigentlich rollenkonform, weswegen
sie wohl (anders als zum Beispiel Marlengia, die geldutert und desillusioniert ins Dorf zuriick-
kehren muss) zur tragischen Heldin werden darf. Der Ausgang der Geschichte beziehungsweise
ihr tragisches Schicksal ist nicht selbstverschuldet und dient nicht dazu, einen «richtigen Weg»
fur die Matta da culm beziehungsweise die Bergbiuerin aufzuzeigen. In dem Sinne hat Bezzola
recht, wenn er dem Text (anders als den anderen von Gion Deplazes) zuspricht, er sei «liber da
tuotta intenziunalited morela u pedagogica» und sei so ein Produkt «da poesia piira» (Bezzola,
1979, 577). Auch wenn sich die Denkfigur Jungfrau klar in Senzas Darstellung materialisiert
und die Jungfriulichkeit letzten Endes idealisiert, so handelt es sich dabei doch um eine litera-
rische Stilisierung, die weniger dazu dient, zu moralisieren oder zu erziehen, sondern dazu, eine
Geschichte des Zusammenspiels menschlicher Schicksale und innerer Konflikte zu erzihlen.

5.4.2 Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:
Wegbereiterinnen der Bergbauerin

Im Kapitel 5.2.4 wurde Giacun Hasper Muoths // Gioder zitiert (Muoth, 1997), um einen
Eindruck davon zu geben, was unter einer Giuvna Grischuna (oder einer Giunfra Grischuna,
wie sie oben in Anlehnung an die Denkfigur Jungfrau auch genannt wurde) verstanden werden
kann. Ein solches Miadchen hat arbeitsam zu sein, fromm, rechtschaffen, fleissig. Sie kennt und
meistert die traditionellen Arbeitsfelder der Landfrauen (spinnen, weben, kochen, backen) und
hat die Aufgabe, ebendiese Traditionen weiterzufithren. Fremde und neue Sitten interessieren
sie nicht. Wihrend 1/ Gioder iiber 100 Jahre alt ist, finden sich dieselben Merkmale auch in ganz
neuen Werken — vor allem in solchen, in denen die Identitit der Protagonistin literarisch stark
mit ihrer Herkunft aus einer ruralen Umgebung oder aus der Bergwelt verkniipft wird. Einige
dieser Werke wurden bereits in vorhergehenden Kapiteln behandelt. Gerade die biografischen
Werke Mummetta, Hanna la Tirolra, Da tuttas uras oder Maria Madleina, die den Lebens-
weg von Frauen nachzeichnen, die in einem sehr konservativen Umfeld aufwuchsen, stellen
denn eben auch die Anforderungen, die an die jungen Frauen und Midchen gestellt wurden,
literarisch dar. Da diese Werke jeweils nicht nur Kindheit und Jugend, sondern vor allem die
spiteren Jahre der Figuren behandeln, wurden sie bereits im Kapitel zur Denkfigur der Mutter
behandelt. Nicht so jedoch Gloria e tschugalata. Inaffonza a Lumbrein von Ludivina Candinas-
Collenberg (Candinas-Collenberg, 2014). Das Werk weist bereits im Titel darauf hin, dass es
hier um eine ganz bestimmte Lebensphase an einem ganz bestimmten Ort geht. Das Werk
ist autobiografisch, zwischen Erzihlerin, Protagonistin und Autorin besteht Namensidentitit
(Lejeune, 2005, 18), jedoch stark literarisiert. Der Text erzihlt von einzelnen Episoden in der
Kindheit eines Midchens, das in den 1950er-Jahren in der Val Lumnezia aufwichst. Der Text
beginnt mit der Beerdigung der Mutter, an die sich die Protagonistin kaum erinnern kann. Sie
starb bei der Geburt ihrer Zwillingsmidchen. Die Protagonistin ist das sechste von neun Kin-
dern und abgesehen von den jiingeren Zwillingsschwestern, das einzige Mddchen. Der Vater ist



456

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung

Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.2 Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:

Wegbereiterinnen der Bergb&uerin

(S )]
LR

Bauer. Auf Bitten seiner Kinder verkauft er die Kiihe nicht und bleibt auch nach dem Tod der
Mutter Bauer. Er weigert sich, seine Kinder ins Heim zu geben. Abgesehen von den neugebo-
renen Zwillingsmidchen bleiben so alle zuhause. Die Tochter eines Nachbarn und eine Magd
kommen zu Hilfe, weil der Vater viele Bergwiesen bestellt und im Winter abends vier Monate
gar nicht zuhause sein kann. «Tgei sgarscheivel buordi e responsabladad. Ella vess giu da gidar
a trer si nus ed educar, sper tut la lavur en casa, vid il funs e tiers manedels»"” (Candinas-
Collenberg, 2014, 18), reflektiert die Protagonistin iiber deren Arbeit. Nach einem Jahr holt
der Vater noch eines der Zwillingsmidchen nach Hause. Das andere ist verstorben. Zwischen
den Zeilen wird klar, dass das Kind eine Behinderung hat. Es lernt erst sehr spit laufen und
spricht nur «siu lungatg» ™8 (ebd. 22).

Candinas-Collenberg schreibt zwar: «Sco sche bab savess bu mirar per nus»"? (ebd.
14), aber am Ende sind es die Migde, die die Kinder grosszichen:

Denton veva il viver cun las fumitgasas entschiet: obedir e quescher. Ed ellas vevan ¢
il detg buordi. E lu vai stiu entscheiver a luvrar. Mintgagi eri da sgratar chischiel per
gentar. Quei toc chischiel era grevs per mes mauns pigns ed il taglier gneva mai pleins.
Metter sin meisa e mirar dils dus pigns e beingleiti emprender da far caltschiel, ina
mattatscha stat bu lischenta entuorn ™8 (Candinas-Collenberg, 2014, 306).

Die Arbeiten, die die Protagonistin zu leisten hat, werden im weiteren Verlauf der Geschichte
noch ausgefiihrt. So hat sie, wie die lteren Briider, bei der Arbeit auf dem Maiensiss und auf
dem Feld zu helfen (ebd. 60, 158), gleichzeitig wird aber klar, dass sie im Vergleich zu den Brii-
dern weniger Freizeit zu haben scheint: «Sche vevan bu scola, eran ils buobs cun bab sils funs ni
vida lenna, ni che trottavan cun auters affons per las vias entuorn. Jeu vevel da gidar en casa ni
mirar da nossa sora e frar pli pign»"®' (ebd. 64).

Dies alles wird sehr unaufgeregt beinahe emotionslos erzihlt. Gleichzeitig wird die
Erwartungshaltung der Gesellschaft («<ina mattatscha stat bu lischenta entuorn») in die direkte
Erzihlung eingewoben, womit die Internalisierung dieser Werte dargelegt wird.

Wias geschieht, wenn man nicht gehorcht, respektive sich nicht so verhilt wie erwartet,
wird in gleicher Weise thematisiert. Als die Magd mit dem Teppichklopfer um sich schligt,
wird dies kommentiert mit einem trockenenen «Veva pers la gnarva» "2 (ebd. 52). Das Gleiche
auch, als die Magd die neunjihrige Ludivina mit eisenbeschlagenen Schuhen tritt, weil sie zu
spit gekommen ist (ebd. 90). Das Midchen wird von den Migden auch in den Keller gesperrt,

1177 Was fiir eine Biirde und Verantwortung! Sie hitte helfen sollen, uns zu erziehen, neben all der Arbeit im Haus, auf dem
Feld und mit dem Kleinvieh» (Candinas-Collenberg, 2014, 19).

1178 «lhre Sprache» (Candinas-Collenberg, 2014, 23).

1179 «Als ob Vater nicht zu uns hitte schauen kénnen» (Candinas-Collenberg, 2014, 15).

1180 «Inzwischen hatte das Leben mit den Migden begonnen: gehorchen und schweigen. Sie trugen eine gehorige Arbeitslast.
Und ich musste auch beginnen, zu arbeiten. Tag fiir Tag war der Kiise fiirs Mittagessen zu reiben. Der Kisemocken wog
schwer in meinen kleinen Hinden, und der Teller wollte sich nie fiillen. Und dann den Tisch decken und zu den beiden
Kleinen schauen und alsbald stricken lernen, ein Midchen sitzt nicht untitig herum» (Candinas-Collenberg, 2014, 37).

1181 «Wenn die Buben keine Schule hatten, waren sie mit Vater auf dem Feld oder beim Holzen, oder sie zogen mit anderen
Kindern auf den Strassen und Gassen umher. Ich musste zu Hause helfen oder zu unserer Schwester oder zum jiingsten
Bruder schauen» (Candinas-Collenberg, 2014, 65).

1182 «Hatte die Nerven verloren» (Candinas-Collenberg, 2014, 53).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 457
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

2 Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:
Wegbereiterinnen der Bergbduerin

a o on
Y

weil sie in die Hose gepinkelt hat, und dort sogar vergessen, wihrend der einzige Kommentar
des Vaters dazu ist, man diirfe sie dort nicht mehr einsperren, solange es unten ein Wiesel habe
(ebd. 90).

Das Verhaltnis zum Vater wird jedoch als ein sehr liebevolles geschildert (ebd. 48, 74);
er schilt die Kinder selten, auch nicht bei deren Streichen oder bei kleinen Vergehen und scheint
tiberhaupt sehr sanftmiitig zu sein (ebd. 94, 146). Die Haltung der Erzahlerin ihm gegentiber
ist in jeder Hinsicht bewundernd (ebd. 48, 86).

Schliesslich finden sich fiir die Arbeit bei der Familie zu Hause keine jungen Frauen
mehr: «Ellas mavan en la gastronomia sin la fadigia a survir ni sco giuvnas da combras en hotels
e la stad gnevan ellas a ca lur a gidar a far fein»"® (ebd. 106). Fiir Ludivina bedeutet dies vor
allem «luvrar pli fetg» ™ (ebd. 106):

Ed jeu vai stiu prender il grond buordi e responsabladad sin miu schui. Ei era da tener
schuber e cauld la casa, far il resti per nov dels, cumprar en e cuschinar, ei era aunc
cheu pors e ghiglinas e tut quei che croda. Ins stueva adina festginar che tut possi en.
Ils buobs e bab segidavan tut quei ch’ei savevan 8% (Candinas-Collenberg, 2014, 106).

Der Vater und die Briider helfen zwar mit, aber die Rollenverteilung ist klar: Die Verantwor-
tung liegt bei Ludivina. Wie gross diese Verantwortung gerade fiir ein elfjihriges Midchen ist,
zeigt auch die Episode, in der geschildert wird, wie sie jeweils am Ende des Monats mit dem Va-
ter die Abrechnung {iber die Einkidufe durchgeht. Diese werden vom Ladeninhaber in ein hell-
blaues Heft notiert. Im Grunde genommen handelt es sich dabei um eine Re-Perspektivierung
der Krimerszene aus La miidada (Biert, 2012, 5-26). In dieser fithrt der Krimer vier verschie-
dene Hefte fiir seine Kundschaft, aufgeteilt nach deren Charakter (sparsam, verschwenderisch)
und Vermogen (reich, arm). Darin notiert er Schulden und personliche Informationen iiber das
Vermdgen dieser Personen. Die Szene folgt der Perspektive des geldgierigen Krimers, der seine
Kundschaft allein danach beurteilt, wie viel sie ihm einbringt. Als ein kleines Mddchen kommt
und ein halbes Kilo Mehl anschreiben lassen will, jagt er sie davon, weil die Familie laut Heft-
eintrag bereits viele Schulden hat.

In Gloria e tschugalata ist der Prozess der monatlichen Abrechnung mit dem Vater fol-
gendermassen Beschrieben: «Meins per meins quella procedura. Bab ligeva, maniava bu mal, jeu
bargevel, sensibla sco jeu erel. Lu savevani, il carnet blau ei en casa» 186 (Candinas-Collenberg,
2014, 142). Die Szene zeigt also in gewisser Weise die Perspektive des Midchens der armen
Familie, ihre Gefithle der Scham und der Unsicherheit angesichts der finanziellen Situation, in
der sich die Familie befindet.

1183 «Sie fanden ihren Verdienst im Gastgewerbe als Serviertochter oder als Zimmermiadchen in den Hotels, und im Sommer
kamen sie nach Hause, um beim Heuen zu helfen» (Candinas-Collenberg, 2014, 107).

1184 «[N]och fester arbeiten» (Candinas-Collenberg, 2014, 107).

1185 «Und ich musste die grosse Biirde und Verantwortung auf meine Schultern nehmen. Das Haus war sauber und warm zu
halten, fiir neun Personen die Wische zu besorgen, einzukaufen und zu kochen, und da waren auch noch die Schweine
und die Hithner und alles, was sonst noch so anfiel. Man war immer in Eile, um alles zu erledigen. Die Buben und
Vater halfen, wo sie konnten» (Candinas-Collenberg, 2014, 107).

1186 «Jeden Monat dieselbe Prozedur. Vater las, meinte es nicht bos, und ich weinte, verletzlich wie ich war. Und alle wussten,
das blaue Heft ist im Haus» (Candinas-Collenberg, 2014, 143).



458

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung

Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.2 Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:

Wegbereiterinnen der Bergbduerin

G oo
A b

Um Ludivina zu entlasten kauft der Vater allerdings alle moglichen Haushaltsgerite
(Waschmaschine, Boiler, Nihmaschine etc., Candinas-Collenberg, 2014, 106) und kocht je-
weils zu Mittag — was die Kinder sehr freut, denn er ist ein guter Koch. Auch fragt er sie ab und
hilft bei den Hausaufgaben (ebd. 122).

Nicht nur die Situation des Midchens, auch die Entbehrungen und Arbeiten der Jungen wer-
den beschrieben. Sie miissen den Sommer tiber jeweils auf die Alp. Dies ist jedoch so anstren-
gend, dass der Vater die jiingsten nicht mehr auf die Alp schickt (ebd. 126).

Dass es fiir die Protagonistin alles andere als natiirlich ist, den Normen der Geschlech-
terrollen zu folgen, zeigen kleine Momentaufnahmen, wie zum Beispiel eine Szene, in der die
Mutter (damals noch lebend) zur Nachbarin sagt: «Miri, jeu vai sis buobs e mo ina feglia e
quella ei adina per las vias» 1187 (Candinas-Collenberg, 2014, 130).

Ludivina befindet sich in einer merkwiirdigen Doppelrolle, in der es sie (als Schwester)
bisweilen stort, dass sie alles fiir die Buben machen muss: «Ils buobs, ils buobs, ils buobs, adina
ils buobs» 88 (ebd. 158). Sie wirft ihrem Vater vor, immer zu den Buben zu halten: «Bab e ses
buobs!» "8 (ebd. 160). Gleichzeitig macht sie ihrem Vater gegeniiber (sozusagen in der Mutter-
rolle) dasselbe und verteidigt Briider, wenn er einmal nicht mit ihnen zufrieden ist (ebd. 160).

Eine der letzten Episoden der Erzihlung schildert das erstmalige Einsetzen der Mens-
truation bei Ludivina. Sie ist davon vollig iiberrascht, glaubt, ihr sei eine Ader im Bauch geplatzt.
Das Ganze geschieht bei einer Nachbarin, wihrend sie deren Kind hiitet. Diese Nachbarin sagt
ihr dann, «co ei stetti»""%° (Candinas-Collenberg, 2014, 164), was wohl als eine Bemiantelung
fur sexuelle Aufklirung oder zumindest fiir eine Einfithrung in den weiblichen Zyklus zu ver-
stehen ist. Im Laden sagt ihr die Verkduferin, sie miisse nur ein bestimmtes Codewort sagen,
dann wisse sie dann schon, was sie meine, wenn sie «quei uorden» ™" (ebd. 166) brauche. Das
Tabu wird hier sprachlich noch verstirke, indem eigentlich nichts explizit genannt wird. Weder
wird die Menstruation Menstruation genannt, noch die Binden Binden, und es wird auch nicht
gesagt, worin die Aufklirung der Nachbarin denn nun bestand. Einzig das Schlusswort, «E pigl
auter tertgavel jeu ch’ils pops vegnien o dil nuv dil venter. Vev'jeu ina ruosna sco biua e miu
frar in nuv»""%? (ebd. 166), gibt Aufschluss dariiber, worum es in der Szene eigentlich geht. Das
Kapitel ist mit Metamorphose tiberschrieben, das Bild eines iiber einem Blutfleck fliegenden
Schmetterlings ist vorangestellt."9®

1187 «Schau, ich habe sechs Buben und nur eine Tochter, und die treibt sich dauernd auf der Strasse rum»
(Candinas-Collenberg, 2014, 131).

1188 «Die Buben, die Buben, die Buben, immerzu die Buben» (Candinas-Collenberg, 2014, 159).

1189 «Vater und seine Buben!» (Candinas-Collenberg, 2014, 161).

1190 «[D]as Nétigste» (Candinas-Collenberg, 2014, 167), wortwortlich: «wie es steht» (VC).

1191 «[Dliese Sache» (VC).

1192 «Im iibrigen glaubte ich, dass die Kinder aus dem Bauchnabel kimen. Hatte ich doch eine Vertiefung als Bauchnabel
und mein Bruder einen Knopf» (Candinas-Collenberg, 2014, 167).

1193 Interessanterweise findet sich die gleiche kindliche Fehlannahme auch in Mummetta: «<Sco mumma ha palesau a nus
pli tard, saveva ella cun 15 onns, essend ord scola, gnanc co ils affons vegnien sin tiara e carteva fermamein ch'els
sorteschien digl umblitg...» (Capeder, 2012, 130), «Wie Mummetta uns spiter erzihlte, wusste sie beim Schulaustritt
nicht einmal, wie eine Geburt vor sich ging, glaubte sic doch felsenfest, dass die Kinderlein zum Bauchnabel heraus
kimen.» (Capeder, 2012, 41). Mehr zum Thema der sexuellen Aufklarung in Kapitel 5.4.5.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 459
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:

Wegbereiterinnen der BergbGuerin

Enmm
A
N

Dass das Werk mit einer solchen Episode endet, ist typisch fiir diese Form der Erzdh-
lung. Kindheitserinnerungen enden fiir gew6hnlich mit dem Einsetzen des Erwachsenenalters
oder der Adoleszenz. Trotzdem — oder vielleicht gerade deswegen — ist dieser Text von Bedeu-
tung, weil er eben zeigt, dass gerade auch in lindlichen Gebieten die Arbeitsteilung gemiss dem
Geschlecht vorgenommen wird, obwohl kérperlich gesehen noch gar keine Unterschiede zwi-
schen Jungen und Midchen bestehen. Die Normierung der Kinder gemiss ihrem biologischen
Geschlecht beginnt bereits sehr frith. Verstosse gegen diese Normen werden von der Gesell-
schaft bemerke, kritisiert und sanktioniert. Gloria e tschugalata zeigt, wie die Werte, die fiir eine
Berg- beziechungsweise Landfrau gelten, auf ein Midchen, eine «buoba», angewendet werden
und wie das Kind diese internalisiert und reproduziert, obwohl es sich nicht zwingend damit
identifiziert. Das Aufzeigen der erlebten Gewalt, der Brutalitit und der schwierigen Bedingun-
gen ist stille Kritik — auch am Dorfleben, am Gemunkel, das entsteht, wenn etwas nicht in die
Norm passt (ebd. 26). Gleichzeitig werden auch schone Momente gezeigt: der Geruch von Heu,
die Mahlzeiten, das Familienleben (in diesem Fall mit dem Vater und den Geschwistern), das
Liuten der Dorfglocke und das Backen von Brot"®* (ebd. 32). Es sind hiufig vorkommende
Elemente solcher autobiografischen Erzihlungen, die sich mit einer lindlichen Herkunft aus-
einandersetzen bezichungsweise eine solche beschreiben. Gezeigt wird eine Buoba rurala, ein
Midchen vom Land, das viel arbeiten muss und auch darunter leidet, das aber auch die Werte

ihrer lindlichen Umgebung internalisiert und mitcrige."%°

Ahnliches fillt auch in den anderen bereits genannten (auto-)biografischen Werken auf. Dass
jedoch das heimatliche Dorf fiir junge Midchen keinesfalls nur Schutz bedeutete, sondern
ebenfalls Gefahr fiir sexuellen Missbrauch barg, zeigt sich in Maria Madleina, wo die junge
Protagonistin als Kind von den Minnern im Dorf immer wieder bezahlt wird, um sexuelle
Handlungen iber sich ergehen zu lassen (Candinas, 2003, 18). Das Geld behilt sie jedoch sel-
ten fiir sich selbst, sondern gibt es an ihre Mutter weiter. Diese denkt, die Tochter verdiene sich
ihr Geld mit gesellschaftlich akzeptierten Arbeiten wie Putzen, Kochen etc.

Die Werke, die von den Schicksalen junger Midchen auf dem Land oder in den Bergen
erzihlen, zeugen denn auch mehr oder weniger von einer Jugend voller Arbeit und dies (wie
auch bereits in Gloria e Tschugalata gezeigt) nicht nur von Mitarbeit in Haushalt und Kinder-
erziehung: «Ins veva surdo lavours da fons alla mattatscha: saer a mang e far sdratscha»®
(Candreia, 2014, 62). Heuen gehoérte ebenso zu den Arbeiten der Midchen wie zu waschen,

zu kochen, zu putzen und Wasser zu holen (ebd. 71). Oftmals finden sich in den Werken

1194 Das Backen von Brot scheint generell ein Thema zu sein, dass auftaucht, wenn die Topoi Weiblichkeit und Heimat
verbunden werden (obwohl zumindest das Backen selbst in Gloria ¢ tschugalata Minnersache zu sein scheint). Es findet
sich auch in Da tuttas uras (Camartin, 1999, 19), in Mummerta (Capeder, 2012) und, wie im vorhergehenden Kapitel
erwihnt, in La miidada. In Hanna, la Tirolra backt das Midchen probeweise Brot mit Erde (Candreia, 2014, 121), und
Paun casa (Deplazes, 1960) macht das Thema gar zum Titelmotiv.

1195 Dieses Bild unterscheidet sich von idyllischeren Darstellungen wie beispielsweise jener der Heidi, wo Leid und
Entbehrungen nicht thematisiert werden. Hier wire in Anlehnung an die in 4.4.6 beschriebenen Frauenbilder
méglicherweise von einer Buoba da culm zu sprechen.

196 «Das Arbeitsprogramm sah fiir das Middchen auch Feldarbeit vor: von Hand mihen und zetteln» (Candreia, 2014, 63).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung

Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:
Wegbereiterinnen der Bergb&uerin

460

S’IU\O’!
A b
]

seitenlange Beschreibungen der Arbeiten, die die Kinder, nicht nur die Midchen,™” damals zu
erledigen hatten (siche z. B. Candreia, 2014, Capeder, 2003, Candinas 2003, Camartin, 1999).
Dies wohl auch symbolisch daftir, wie sehr diese Tétigkeiten den Alltag und das Denken dieser
Midchen bereits dominierte: «Hanna pansava an en cuntign alla lavour a tgesa tgi la spitgiva
anc avant giantar. Ella era la viglia, veva halt da contribueir daple e basta»"®® (Candreia, 2014,
70). Korperliche Schmerzen und Entbehrungen gehorten dabei dazu und werden in den Texten
auch nicht verschwiegen (Candreia, 2014, 70). Die Praxis der vielen Arbeit (gerade fiir Mid-
chen) wird keinesfalls schéngeredet, auch wenn mancherorts die Beschreibungen der Heimat
aus der Ferne den Eindruck erwecken, dass die Entbehrungen der Arbeit zu Hause ein ange-
messener Preis seien fiir das Privileg, dort zu leben (Capeder 2003, 120).

Das Verhiltnis zwischen Heimat und Fremde ist denn auch oft ein Thema, zumal die meisten
dieser literarischen (Auto-)Biografien Stationen beinhalten, in denen die jungen Frauen (nicht
mehr Midchen) weg von zuhause waren. In diesen Texten werden die Figuren dabei eher selten
von der Fremde verlockt — dieses Motiv scheint eher den komplett fiktionalen Texten zugehérig
(zum Beispiel bei Marietta, Marlengia und Paun casa). Oft sind es schlicht und einfach auch die
Arbeit und das Geld, manchmal auch die Freiheit, sich ausserhalb der Kontrolle des sozialen
dorflichen Gefiiges bewegen zu kénnen. Ein Beispiel fiir Letzteres ist die bereits genannte Figur
Maria Madleina, die das Dorf, in dem sie aufwichst, als einengend, verlogen und brutal erfihre
(Candinas, 2003).

In anderen Texten wird die junge Frau auch von ihrem Umfeld weggeschickt, um Geld
zu verdienen."® In diesen Geschichten ist die Jugend oft von Heimweh geplagt, und oftmals
sind diese Figuren dann auch solche, die im spiteren Verlauf der Geschichte tugendreich blei-
ben und sich zu guten Miittern und Bergbiuerinnen entwickeln, so zum Beispiel bei Mummetta
(Capeder, 2012) oder in Hanna la Tirolra (Candreia, 2014). Der Aufenthalt in der Fremde ist
also auch in den autobiografischen Texten ein hiufiges Hindernis, das iiberwunden werden
muss, um zum Pfad der Tugend bezichungsweise in eine gesellschaftlich akzeptierte Rolle zu-
riickzufinden. Auch hier findet sich in gewisser Weise das Motiv der weiblichen Aufopferung
fir die Familie oder fiir die Zukunft (und somit fiir eine zukiinftige Familie mit Kindern und
Ehemann).

In den genannten Texten (sowohl den biografischen als auch fiktionalen) lassen sich gewisse
Gemeinsamkeiten finden, die sich zu einem bestimmten Bild biindeln lassen, das die Denkfigur
der Jungfrau mit einer lindlichen Herkunft verkniipft. Dazu geh6ren zum einen harte kérper-
liche Arbeit und damit einhergehend oft auch Erschépfung und Entbehrung bereits in sehr jun-
gem Alter. Daraus resultiert bei den untersuchten Figuren oftmals nicht nur eine kdrperliche,
sondern auch eine psychische Stirke, welche die Verbundenheit mit der heimatlichen Bergwelt

1197 Ein literarisches Werk, das die Entbehrungen und Problematiken der Jungen auf dem Land und in der Bergwelt
thematisiert (unter anderem den Missbrauch auf der Alp), ist I/ Multé fatal von Valentin Vincenz (Vincenz, 2020).

1198 «Hanna [...] dachte fast ununterbrochen an die Arbeit daheim, die von ihr noch vor der Mahlzeit erwartet wurde.
Sie war die Alteste, von ihr verlangte man halt mehr» (Candreia, 2014, 71).

1199 Gion Deplazes Cun sort (Deplazes, 2009, Bd. 3, 217-259) thematisiert das doppelte Misstrauen, das solchen
Frauen widerfihrt: Wihrend sie in der Fremde fremd bleiben, sind sie in ihrer Heimat mit Misstrauen konfrontiert
(Deplazes, 2009, Bd. 3, 242).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 461
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

Giuvnas grischunas, Mattas da cuolm, Buobas ruralas:

Wegbereiterinnen der Bergbduerin

“ oo
A b
n

noch zusitzlich betont. Die Lebensrealitit der jungen Frauen resultiert aus den Umstinden,
in denen sie aufwachsen. Sie arbeiten so hart, weil sie in ein eher drmliches Umfeld hinein-
geboren werden. Sie werden weggeschickt, weil sich in diesem Umfeld nicht genug verdienen
lasst. Diese Erfahrungen machen sie stirker. Sie machen die Matta da culm zu einer Dunna da
culm, einer Dunna alpina, also zu einer Bergfrau, einer Bergbiuerin. Gleichzeitig miissen sie
stark sein, um in diesem Kontext iiberleben zu konnen. Gescheiterte Bergmidchen (also solche,
die nicht auf die eine oder andere Weise zuriickfinden oder aber abgestraft werden) gibt es eher
selten — zumindest nicht in Erzdhlungen, die vor 1980 angesiedelt sind.

In fiktionalen Erzihlungen nach 1980 sieht die Entwicklung der weiblichen Figuren aus dem
alpinen Raum ein wenig anders aus. Ein Beispiel dafiir findet sich in Nus duas von Leontina
Lergier-Caviezel (Lergier-Caviezel, 2011). Brida, die bereits im Kapitel zur Femme fatale aus-
fihrlich analysiert wurde (siche 4.1.2), wichst ebenfalls in einer Bauernfamilie auf. Auch sie
muss in ihrer Kindheit viel im Haushalt und bei der Kinderbetreuung mithelfen, wihrend ihre
Briider sich bedienen lassen und nichts tun:

La mumma sedat breigia, aschia che sias feglias emprendan da pign ensi d’enconuscher
il messadi. San tgei ch'ins astga spitgar da dunnas e masseras en uorden. Sper far la
pura, ni quei che tucca, ha il gentar dad esser promts, la stiva sto tarlischar, il resti esser

cuntschau, igl iert zerclaus. Senza che zatgi stoppi reverir ni far fers."°

(Lergier-Caviezel, 2011, 52).

Brida entflicht diesem System jedoch, geht ans Gymnasium und wird als Geschiftsfrau erfolg-
reich. Zwar wird sie in der Geschichte letzten Endes zur Antagonistin, jedoch wird dies nicht
damit verkniipft, dass sie besser hitte daheim bleiben und den Regeln ihrer Eltern folgen sollen.
Im Gegenteil wird zuweilen der Eindruck erweckt, dass die Traditionalitdt der Eltern und die
damit einhergehende mangelnde Anerkennung fiir ihre Person stark zu den inneren Konflikten
beigetragen haben, die letzten Endes dazu fithren, dass Brida sich auch von ihrer besten Freun-
din abwendet.

Das Verlassen der Bergwelt wird in Nus duas keineswegs als temporir dargestellt. Viel-
mehr hegen weder Brida noch die Protagonistin die Intention, wieder ins heimische Dorf
zuriickzukehren, zumindest nicht fir mehr als einen kurzen Ferienaufenthalt und ein paar
Wanderungen in den Bergen. Die Bergwelt bekommt hier eine andere Bedeutung. Die Prota-
gonistin macht zum Beispiel zwischen Maturitit und Arbeitswelt einen Arbeitsaufenthalt in
einer SAC-Hiitte im entfernten Engadin, ein Moment der Ablgsung von der Heimat und ihrer
Freundin Brida, der (typisch und symbolisch ist fiir die Adoleszenz. Die Bergwelt ist hier Raum
der Reflexion, Ort der Besinnung und Uberwindung. Sie ist jedoch nicht mehr Schicksal, nicht
mehr identititsstiftend in einem unwiderruflichen Sinn.

1200 «Die Murter gibt sich Miihe, sodass ihre Téchrer bereits von klein auf die Botschaft zu verstehen lernen. Sie wissen,
was man von richtigen Frauen und Hausfrauen erwarten kann. Neben den Aufgaben der Biuerin und was sonst noch
so dazu gehére, hat das Mittagessen bereit zu sein, die Stube muss glinzen, die Kleidung geflickt, der Garten gejitet sein.
Ohne dass jemand etwas dazu sagen oder andeuten muss» (VC).



462 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4

.3 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

oo o

5.4.3 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

Wie im einleitenden Kapitel zur Denkfigur der Jungfrau (sieche 5.1) beschrieben, haben Adoles-
zente vier Entwicklungsaufgaben zu meistern. Eine davon ist die Entwicklung von Fihigkeiten
und Interessen und die Ausbildung zum Einstieg in den Beruf (Nogal, 2014, 20) — dies sowohl
bei jungen Minnern als auch bei jungen Frauen. Trotzdem, oder gerade deswegen fillt auf, dass
in beinahe allen untersuchten Werken, in denen Schule und Ausbildung eine Rolle spielen, ir-
gendwann die Unterschiede erwidhnt werden, die in diesem Rahmen beziiglich der Geschlechter
gemacht werden. Thema sind dabei vor allem die Hindernisse, die Mddchen und jungen Frauen
bei ihrer Ausbildung in den Weg gelegt werden.

In Hanna, la Tirolra wird beispielsweise gesagt: «Hanna [...] diligenta scu tantas otras
da Matsch dastgeva ella angal sa simgier d’en amprendissadi. A tgesa ins spitgiva da Hanna ena
considerabla part dalla paia. La famiglia carschiva.»'?%" (Candreia, 2014, 140). Von den jungen
Frauen wurde erwartet, dass sie Geld nach Hause bringen oder aber dann zuhause mitarbeite-
ten: «Per Pamur da Diu, jeu sai tuttina buca schar ir tei naven cheu [...] Ti stos mirar da saver
star cheu cun nus, nus vein aschi basegns.»12°2 (Camartin, 1999, 55). Dasselbe Motiv findet
sich auch in La racolta dals siemis <Tge leva ella, Anna Mengia, ir a studegiar? Schebain chella
era perderta. En mintga cas pli perderta che ses fragliuns, ils buobs, ch’avevan dastga ir dus onns
pli ditg a scola chella»®°3 (Cadruvi, 2000, 10). Oder in Nus duas, wo diese Einstellung gleich

auch noch als antiquiert bezeichnet wird:

El ei in bien schani, mo in ver mutg. E davos la glina viv'el aunc vitier. Ha daveras
remarcau, daco ch’ina mattatscha duessi insumma frequentar il gimnasi! Cu ellas mari-
dien strusch ch’ellas seigien ord scola. Nuota da crer che zatgi sa aunc surviver ozilgi
cun talas ideas antiquadas12°4 (Lergier-Caviezel, 2011, 49).

Dass die ritoromanische Literatur das Fernhalten junger Frauen von der Bildung so hiufg
thematisiert, lisst auf ein starkes Bewusstsein fiir diese Ungleichbehandlung schliessen. Die
frithe Existenz und Kommunikation dieses Bewusstseins in der Rumantschia zeigt sich unter
anderem auch in Clementina Gillys'2°® Replik auf den Artikel des Pfarrers Otto Gaudenz 1909,
in dem er schreibt, Bildung sei oppositir zum weiblichen Geschlechtscharakter.

1201 «Hanna [...] die jedoch, wie die andern Matscher Midchen auch, von keiner Lehre triumen durfte. Daheim in der
stark wachsenden Familie wurde namlich ein schoner Teil des Lohnes erwartet» (Candreia, 2014, 141).

1202 «Um Himmels Willen, ich kann dich doch nicht von hier weglassen [...], du musst schauen, dass du hier bei uns
bleiben kannst, wir haben das so nétig» (VC).

1203 «Was wollte sie, Anna Mengia, scudieren gehen? Auch wenn sie klug war. Auf jeden Fall kliiger als ihre Geschwister,
die Jungs, die zwei Jahre linger hatten zur Schule gehen diirfen als sie» (VC).

1204 «Er ist ein guter Kerl, aber ein rechter Grobian. Und hinter dem Mond lebt er noch dazu. Hat wirklich gefragt, warum
ein Midchen iiberhaupt das Gymnasium besuchen sollte! Wo sie doch heiraten wiirden, kaum seien sie aus der Schule.
Kaum zu glauben, dass jemand heute noch iiberleben kann mit so antiquierten Vorstellungen» (VC).

1205 Clementina Gilly hatte selbst unter diesem Fernhalten von Bildung zu leiden. Mit 15 Jahren wurde sie, anders als
ihre Briider aus Geldmangel von der Schule genommen. «Ella resainta per vita diiraunta — eir in conguel cun sieus
frers stiidgios — il maungel e I'ingiistia da quista furmaziun incumpletta» (Valir, 2022, 222); «Sie verspiirt den Mangel
und die Ungerechtigkeit dieser unvollstindigen Ausbildung ihr Leben lang — auch im Vergleich zu ihren studierten
Briiddern» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 46 3
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.3 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

SJ’IU'IOI

A quistas pretaisas replichescha ella: «Na, la duonna ho dret e dess avair sieu nudrimaint
intellectuel, chi la metta all’otezza da sieu pensum.» Perque pretenda Clementina Gilly

sper iina «educaziun praticas medemmamaing iina buna «educaziun intellectuela; da las
mattas e duonnas'2°® (Valir, 2022, 246).

TIhr energisches Auftreten wird kontrastiert vom Umstand, dass die Gleichstellung von Mid-
chen und Jungen im Bildungswesen in der Schweiz erst 1981 in der Verfassung festgeschrieben
wurde, wobei sich die Kantone bei der Umsetzung dieser Empfehlung Zeit gelassen haben:

1991 haben erst zwdlf Kantone die formalen Ungleichheiten zwischen Midchen und
Knaben in ihren Lehrplianen beseitigt. In den anderen Kantonen bestehen weiterhin
geschlechtsspezifische Unterschiede in den Fichern Handarbeit und Hauswirtschaft,
vereinzelt sogar in Geometrisch Zeichnen, Geometrie und Physik

(Sutter & Weilenmann, 1999, Kapitel 4.1).

Es kann also auf der anderen Seite auch nicht verwundern, dass gerade in lindlichen Gebie-
ten des Kantons Graubiinden noch lange Zeit die Meinung vorherrschte, dass es keinen Sinn
mache, Midchen zur Schule zu schicken, wo diese doch spiter sowieso heiraten und Kinder
bekommen wiirden, wie es bei Lergier-Caviezel dargestellt wurde. Vielen drmeren Familien war
es lieber, wenn die jungen Frauen zuhause mithalfen oder auswirts arbeiteten und Geld nach

Hause brachten, bis sie heirateten (Berther, 2005, 98)."2%7

Tatsichlich findet sich in der ritoromanischen Literatur nicht nur Kritik am Fernhalten der
Midchen von Bildung, sondern es gibt auch konkrete Beispiele dafiir, dass Midchenbildung ge-
fordert wird. So zum Beispiel in La miidada, wo die Ausbildung der Tochter Seraina sowohl auf
schulischer, als auch auf beruflicher Ebene vorangetrieben wird (Biert, 2012, 59, 364). Wenn
man bedenkt, dass das Werk 1961 erschienen ist, ist das erstaunlich progressiv. Die literarische
Darstellung von Serainas Ausbildung und die oben dargelegte noch lange vorherrschende gesell-
schaftlichen Meinung zur Frauenbildung sind Beweis einer Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen.

Texte wie Da tuttas uras und Mummetta zeigen, dass (vor allem aus heutiger Sicht) ge-
rade auch jene Geschichten als erzihlenswert erachtet werden, in denen Midchen oder junge
Frauen fiir ihre Karriere- und Berufswiinsche kimpfen, also Geschichten eigentlich, in denen
diese sich gegen die Regeln und Normen stellen, die an sie gerichtet werden. Auch sind sie die
Biografien als Zeugnisse dafiir zu lesen, dass solche alternativen Wege fiir die Frauen existierten,
wenngleich sie auch sehr miihselig zu beschreiten waren.

1206 «Auf diese Behauptungen antwortet sie: Nein, die Frau hat dieses Recht und sollte ihre intellektuelle Nahrung erhalten,
die sie auf die Hohe ihrer Aufgabe bringt.» Deswegen verlangt Clementina Gilly neben einer praktischen Ausbildung
gleichsam eine gute «intellektuelle Ausbildung der Midchen und Frauen» (VC).

1207 Das Fernhalten junger Frauen von der Bildung hat eine lange Tradition (siche u.a. bei Becher, 1992). Noch im
19. Jahrhundert wurden junge Frauen vor dem Lesen gewarnt. Sie wiirden ansonsten keinen Ehemann finden,

«denn Minner schitzten zwar keine klugredenden Frauen, aber auch keine sexuell aufgeklirten oder solche mit
romantischen Vorstellungen von einer Liebesheirat» (Geralde Schmidt-Dumont, 1996, 195). Lieber war ihnen
«die naive Kindfrau, die sie als willenloses Objekt «inkaufen» und nach ihren Vorstellungen formen konnten»
(Geralde Schmidt-Dumont, 1996, 195).



464 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

4
.4.3 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

o 0 n

So wird in Da tuttas uras beispielsweise beschrieben, wie die Protagonistin Ludivina
wiederholt zum Gemeindeprisidenten gehen muss, um die Erklirung zu erhalten, dass ihr
Dorf (Breil/Brigels) eine Hebamme braucht. Erst mit dieser konnte sie namlich die gewiinschte
Ausbildung antreten. Beim ersten Mal lehnt der Gemeindeprisident ab mit den Worten: «Da
quella glieud sco ti savein nus buca duvrar! Ti sas ir, ei dat nuot»'?°® (Camartin, 1999, 55).
Auch beim zweiten Mal weist er sie resolut ab. Trotzdem gibt sie nicht auf: «Lezza notg hai jeu
bargiu petramein en miu plumantsch. Mo la caussa leva buc ord il tgau a mi»'?%® (Camartin,
1999, 56). Sie geht dann zum Arzt um sich, trotz fehlender Erklirung, ihre Eignung fir den
Beruf bestitigen zu lassen. Als dieser von der Weigerung des Gemeindeprisidenten hort, ruft
er ihn an und tiberredet ihn, die Erklirung auszustellen. Damit ist es jedoch noch nicht getan.
Das Geld fur die Ausbildung muss Ludivina selbst aufbringen. Geld haben jedoch weder sie
noch ihre Eltern, weswegen sie schliesslich ihren Grossvater um Hilfe bittet. Er gibt ihr das
Geld, zieht es jedoch vom Erbe ihrer Mutter ab. Die Beschreibung der Schwierigkeiten, die
Ausbildung tiberhaupt erst beginnen zu kénnen, zieht sich tiber mehrere Seiten, wobei klar
wird, dass diese Chance ihr nur aufgrund ihrer Hartnickigkeit gegeben wird. Auch die Be-
schreibung der Ausbildung nimmt viel Platz im Text ein.

Das Thema der weiblichen Bildungs- und Berufsorientierung gilt in puncto Prisenz
auch in aktuellen Werken, die weibliche Adoleszenz thematisieren, oftmals noch als «terra in-
cognita» (Nogal, 2014, 178). Nogal widmet diesem Aspekt der Adoleszenz einige Seiten in ihrer
Untersuchung neuerer deutschsprachiger Texte und stellt dabei fest, dass sich in den von ihr un-
tersuchten Texten zwar die Ansage einer Ausdehnung von weiblichen Individuationsbereichen
findet (es finden sich Sozialisationsfiguren ausserhalb von Familienleben, Partner- und Mut-
terschaft), jedoch treffe zu, dass «als grundlegende Spielriume der weiblichen Einzelbiografie
weiterhin die ausserberuflichen Individuationswege ausgegeben werden» (Nogal, 2014, 192f.).

In Da tuttas uras ist dies nicht der Fall. Der Text konzentriert sich vor allem auf das
Berufsleben der Protagonistin. Diese Ausnahme lisst sich moglicherweise damit erkliren, dass
hier ein traditioneller Frauenberuf und somit eine Art legitimierte Bildungsmaéglichkeit prisen-
tiert wird — nicht ohne die Entbehrungen zu thematisieren, die ein solcher Berufsweg auch fiir
die iibrigen Rollen der Hebamme (Mutter, Ehefrau) mit sich bringt. Ahnliches findet sich bei
Lumbriva dil temp (Camartin, 1999), wo die Berufswahl (auch hier Hebamme) sehr eng mit
der Identititsbildung verkniipft wird. Allerdings handelt es sich hier bereits um den zweiten
Bildungsweg. Die Protagonistin ist aufgrund ihrer Lebensphase (Identititsfindung) mit einer
Jugendlichen vergleichbar.

Viele der untersuchten Texte, in denen das Leben junger Frauen und Midchen thematisiert
wird, haben wie gesagt gemein, dass irgendwann explizit betont wird, dass sie Dinge nicht diir-
fen, die jungen Minner und Jungen aber wohl, seien dies sportliche oder schulische Aktivititen
oder schlicht, dass sie mehr Freizeit haben, wihrend die Midchen mehr im Haushalt helfen
miissen. Gleichzeitig finden sich mehrere Belege dafiir, dass Mddchen in der Schule offenbar als
besser und erfolgreicher wahrgenommen werden als Jungen (fiir die umgekehrte Feststellung —

1208 «Solche Leute wie dich kénnen wir nicht brauchen. Du kannst gehen, es gibt nichts» (VC).
1209 «In jener Nacht habe ich bitterlich in mein Kissen geweint. Aber die Sache wollte mir nicht aus dem Kopf» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 465
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

SHG'IUI
A b

Jungen sind in der Schule besser als Midchen — wurden keine Belege gefunden). In Flurin
Speschas Fieu e flomma wird dieses Muster auf die Spitze getrieben, indem die Unterschiede
zwischen Midchen und Jungen als so gravierend dargestellt werden, dass der Lehrer die Klasse
trennen muss:

Il scolast aveva fatg tut il pussaivel per impedir ina separaziun. Ma dumbatten. Ils
buobs «sestellegiavan» mo anc pli tup. E Druvadi stueva declerar ad els tut duas u trais
giadas, entant che nusautras 'avevan il bler chapi gia 'emprima giada. Cur ch’igl era da
tractar in nov problem aritmetic — sco per sumeglia las emprimas reglas da trais — ste-
van tschels quatter cun bucc’averta ed egls vids davant la tavla naira — sco sgnaps. E lur
tudestg cuntegneva elements grammaticals rumantschs'?'° (Spescha, 1993, 23).

Interessant ist, dass sich die Unterschiede hier auch auf naturwissenschaftliche Ficher wie Ma-
thematik beziehen, obwohl diese im dualen Geschlechterverstindnis eher mit Minnlichkeit in
Verbindung gebracht werden.

Auf Beschreibungen der schulischen Unterschiede, die zwar nicht wirklich reflekdiert,
jedoch meist in irgendeiner Weise mit den Geschlechtscharakteren erklirt werden, folgt dann
die Erniichterung. Wie bereits festgestell: Den Midchen wird trotz schulischem Erfolg der
Zugang zu weiterer Bildung verwehrt oder zumindest erschwert.

Malgra excellent attestat en la sisavla classa na vuleva bab betg ch’jau giess al gimnasi.
El vuleva ch’jau stess a chasa. E quai aveva num: secundara a Catastra ed emprendissadi
mercantil tar la cassa Raiffeisen a Permez'?" (Spescha, 1993, 23).

Das erzihlerische Muster ist eindeutig: Durch das explizite Aufeinanderprallen zweier Reali-
titen (gute schulische Leistung vs. mangelnde Férderung) wird eine Diskrepanz erzeugt, die im
Lauf der Erzihlung in irgendeiner Art und Weise aufgeldst werden muss. Die Ungerechtigkeit
verlangt nach Genugtuung. In Fieu e flomma und Nus duas geschieht dies beispielsweise durch
den (spiteren) beruflichen Erfolg der Frauenfigur, in La racolta dals siemis durch das Kuckucks-
kind der Mengia und den (spiten) beruflichen Erfolg ihrer Enkelin als Filmemacherin.

Wie wichtig Bildung fiir eine junge Frau sein kann, zeigt der Text Sedisch von Vic Hendry
(Hendry, 1983, 58-61). Der Text verkniipft die Denkfigur der Jungfrau mit dem Thema der
Diskriminierung — nicht aufgrund von Geschlecht, sondern aufgrund von ethnischer Herkunft.
Sedisch handelt von der sechzehnjihrigen Brisel, die aus dem Ausland stammt. Sie kiimmert
sich aufopferungsvoll um ihre Kanarienvégel. Dieses Sorgen und Bemiihen stellt die Figur in

1210 «Der Lehrer hatte sein Maglichstes getan, um die Aufteilung zu verhindern. Aber vergeblich. Die Jungen stellten sich
nur noch diimmer an. Und Druvadi musste ihnen alles zwei- oder dreimal erkliren, wihrend wir Midchen es meistens
bereits beim ersten Mal verstanden harten. Wenn ein neues arithmetisches Problem zu behandeln war — wie zum
Beispiel die ersten Dreierregeln — sassen die anderen vier wie Dummképfe mit offenen Miindern und leerem Blick
vor der Tafel. Und ihr Deutsch enthielt grammatische Elemente des Riatoromanischen» (VC).

1211 «Trotz des hervorragenden Zeugnisses in der sechsten Klasse wollte mein Vater nicht, dass ich ans Gymnasium gehe.
Er wollte, dass ich zuhause bleibe. Und das hiess: Sekundarschule in Catastra und kaufminnische Lehre bei der
Raiffeisenbank in Permez» (VC).



466

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
8 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

o oo
E NS

eine Reihe mit traditionellen Frauenbildern der Miitterlichkeit, die Vic Hendry in vielen Tex-
ten propagiert. Trotz dieser charakterlichen Disposition fiir die Rolle der Mutter ist fiir die

junge Frau die Ausbildung von immanent wichtiger Bedeutung, wie ihre Reaktion zeigt, als sie
eine Lehrstelle in einer Buchhandlung bekommut:

In di veva ella bargiu siper els (ils utschals, VC), bargiu dalla legria, cun la brev aviarta
dil librari enta maun. Il librari veva detg gie e priu la mattatscha jastra da cavels ners
e da pial stgira en sia libraria per far igl emprendissadi. Ils dis futurs sefan en siu tgau.
Birsel ha buca tema digl avegnir, la mattatscha jastra d’ina tiara dalunsch ™

(Hendry, 1983, 60).

Die Freude dariiber, eine Ausbildungsstelle zu bekommen, wird verkniipft mit ihrer Herkunft
und ihrem Aussehen, welches ihr ganz offensichtlich erschwert, iberhaupt an eine Lehrstelle zu
gelangen. Hier wird cine Intersektionalitit™"® thematisiert, die Schwierigkeiten einer jungen
Frau aufgrund ihrer Herkunft und Hautfarbe eine Ausbildungsstelle zu finden.

In diesem Text bestitigt sich, was Riatsch und Walther in Literatur und Kleinsprache
tiber Vic Hendry schreiben:

An sozialen, psychologischen und zwischenmenschlichen Belangen nimmt Hendry
grosse Anteil. Der Text wurde publiziert in der Sammlung En schurnada, der 36 So-
zialreportagen enthilt, die die Tagesabliufe verschiedener arbeitender Menschen be-
schreibt, eine ganze Gruppe solcher Reportagen widmet sich Frauen und ist iibertitelt
mit «FEllas sedostan», sie wehren sich (Riatsch & Walther, 1993b, 775).

Zwar lisst sich dieses wehrhafte Element, welches der Titel verspricht, nicht in all diesen Texten
tiber Frauen finden, jedoch findet es sich implizit in Sedisch, wenn die Freude einer jungen Frau
tiiber eine Ausbildungsstelle gezeigt wird, zu der ihr der Zugang aufgrund ihrer Herkunft und
wohl auch aufgrund ihres Geschlechts erschwert wird.

Ebenfalls eine Besonderheit in Bezug auf die Darstellung weiblicher Bildung und Ausbildung ist
Clo Duri Bezzolas Text Sylv (Bezzola, 1986), veroffentlicht in der Schweizer Literaturzeitschrift
orte (Bucher, 1986). Aus der Perspektive eines Lehrers wird ein junges Midchen geschilderrt,
das sich in Form von Gedichten und Spriichen reflektiert und kritisch zu ihrer Umwelt dussert.

1212 «Eines Tages weinte sie bei den Kanarienvogeln, weinte aus Freude, mit dem gedffneten Brief des Buchhindlers in der
Hand. Der Buchhindler hatte Ja gesagt und das fremde Midchen mit den schwarzen Haaren und der dunklen Haut in
seine Buchhandlung aufgenommen, damit es eine Lehre machen konnte. Die zukiinftigen Tage nehmen in ihrem Kopf
Gestalt an. Brisel hat keine Angst vor der Zukunft, das fremde Miadchen aus einem fernen Land» (VC).

1213 Ebenfalls in diese Richtung geht Vic Hendrys Erzihlung In post da nui. Die Protagonistin Catinca reinigt ffentliche
Toiletten. Riatsch und Walther schreiben zur Erzihlung: «Der Stellenbeschriebs des (Traumjobs (7 post da nui) erfolgt
emotionslos und sehr naturalistisch. Die Wahrheit, wonach eine Gesellschaft so sauber ist wie die Menge an Abwissern,
die sie produziert, wird nirgends hinzugefiigt. Es werden nur die (Abwiissen, die Arbeit, die halt auch jemand, keine
Einheimische, erledigen muss, gezeigt, was doch eine ziemlich beschimende Zerknirschung beim Leser hervorrufen
diirfte. Und ein gutes Beispiel fiir eine grenziiberschreitende sozialkritische Haltung in der biindnerromanischen
Literatur ist der Text zweifelsohne» (Riatsch & Walther, 1993b, 775f.).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 467
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.3 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

E"I(J"U'

Ihre Riickkehr vom Gymnasium in die Sekundarstufe nach der Probezeit habe die Klasse ver-
indert. Ihre Spriiche gehorten nun zum Lehrplan™™, so der Lehrer (Bezzola, 1986, 11).

Der Text beschreibt ebenfalls Unterschiede zwischen Midchen und Jungen, jedoch be-
ziehen sich diese nicht auf schulische Fihigkeiten, sondern mehr auf ihre Reaktionen auf Sylv.
Bei den Jungs sei diese nicht so stark wie bei die Middchen. Letztere wiirden sie imitieren (ebd.
12). Und auch auf den Lehrer macht Sylv grossen Eindruck, was umgekehrt nicht der Fall zu
sein scheint: «Mias reglas da grammatica nu tegnan piit cun iin vers da Sylv. Che es iina struc-
tura grammaticala sper iina filosofia intera?»"" (ebd. 12). Dies obwohl Sylv ihre Spriiche nicht
einmal selbst erfindet, sondern cher irgendwo abschreibt — «ma la tscherna ha'la stuvii far» '
(ebd. 13), betont der Lehrer. Und weiter: «Eu nu pretend iin’interpretaziun da seis vers, nu
tilla vogl intriar cun mia dominanza raziunala, perquai ch’eu n’ha temma ch’ella am respuonda
cun iina dumonda»'" (Bezzola, 1986, 13). Eine Frage, auf die er selbst keine Antwort wiisste.
Er fihlt sich selbst als Erwachsener und Lehrer entlarvt von ihren Beobachtungen, von ihrer

Sentimentalitit:

Per quista nouva sentimentalita es grammatica beton. E quel es per Sylv in cumpogn

da scoula, na be cun cementar l'istorgia els adverbials dal 16, eir coura siin s-chala, ca-

gio siilla plazza gronda, aint ils corridors, in sala da gimnastica, tanter las spinas da las

rosas sulvadias e la sculptura monumentala da ruina. Corrusiun creativa. Quai sto il

priim gnir sforza per chi s'inclegia. Fin cha la ruina as maglia tras il fier e til schoglia

da dadaint oura. Tras las fouras tschiibla lura I'ajer curraint, €'l monster cumainza a far
musica e forsa a ballar coura siin plazza, ¢'ls uffants han dandettamaing inclet 'estetica

da Part'®® (Bezzola, 1986, 13).

Auffallend ist der Einfluss, den das junge Madchen auf die Klasse aber auch auf den Lehrer
zu haben scheint. Wie obiges Beispiel zeigt, dussert sich dieser im Text sogar sprachlich und
stilistisch, wenn der Lehrer in seiner Beschreibung zu einer poetischen Sprache und Metaphern
greifen muss, um die Welt aus Sylvs Perspektive zu schildern.

Sylv scheint reif zu sein und doch wieder nicht. Sie interessiert sich nicht fiir die Dinge,
die andere Jugendliche in die Schulbinke neben ihre Gedichte und Spriiche oder auf ihre Hefte
kritzeln («rinchs, cours cun frizzas e cruschs a crétsch, Mario cun Paola. Adiina amo ed amo
adiina», ebd. 11), aber sie interessiert sich auch nicht fiir die Probezeit. Diese interessiere nur
ihre Eltern:

1214 1In der deutschen Ubersetz.u_ng heisst es «zum heimlichen Lehrplan» (Bezzola, 1986, 11).

1215 «Meine Grammatikregeln konnen gegeniiber Sylvs Spriichen nicht standhalten. Was ist eine grammatikalische Struktur
neben einer ganzen Philosophie?» (Bezzola, 1986, 12f.).

1216 «Auch bloss kopiert, klar, machen alles nach» (Bezzola, 1986, 13).

1217 «Ich verlange keine Interpretationen, will Sylv nicht verwirren mit meiner rationalen Dominanz, weil ich Angst habe,
sie antworte mit einer Frage» (Bezzola, 19806, 13).

1218 «Fiir diese neue Sentimentalitit ist Grammatik Beton. Und der ist fiir Sylv ein Schulkamerad geworden, nicht nur im
Fach Geschichte und bei den Adverbialien der Art und Weise, auch draussen auf der Treppe, unten auf dem grossen
Platz, in den Giingen, auf den Toiletten, zwischen den Dornen der wilden Rosen und als Sockel fiir die monumentale
Rostskulptur auf dem Pausenplatz. Kreative Korrosion. Da muss Zwang dahinter, damit man’s versteht. Bis sich derRost
durch das Eisen frisst, von innen heraus, und der Gegenwind durch die Locher blist und das Monster Musik zu machen
beginnt und vielleicht zu tanzen draussen auf den Pflastersteinen, und pldtzlich haben die Kinder die Asthetik der Kunst
verstanden» (Bezzola, 1986, 13).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.3 Terra incognita? Schule, Ausbildung, Bildung, Beruf

468

oo o

«Plii tard est lura cuntainta, scha tii hast la matura. Da nos temp vessan licha tuotta
desch dainta, scha no vessan pudii ir inavant a scoula.»

I nun es facil a strichar il meil tras la bocca ad inchiin chi nu tschiitscha plii il polsch™"?
(Bezzola, 1986, 11).

Fiir den Lehrer scheint Sylv mehr zu begreifen als ihre Eltern. Sie setzt sich sehr kritisch und
reflektiert mit ihrem Leben und der Welt der Erwachsenen auseinander, dies in Form von Ge-
dichten. Auf den Umschlag ihres Franzésischheftes schreibr sie:

Vo dschaivat cha vo vaivat gugent la plovgia,

ma schi plova rivivat il palisur.

Vo dschaivat cha vo vaivat gugent il vent,

ma schi boffa seraivart la porta.

Vo dschaivat cha vo vaivat gugent il sulai,

ma sch’el splendura tscherchaivt la sumbriva,

Perquai n’haja temma,

scha vo dschaivat cha vo am vaivat gugemuzo (Bezzola, 1986, 11).

Die junge Frau zweifelt die Liebe ihrer Eltern (oder der Gesellschaft?) an, weil sie erkennt, dass
diese in Vielem nicht so ehrlich sind, wie sie sagen. Sehr konkret zeigt sie die Inkonsequenz der
Erwachsenen auf und bezieht diese auf ihre eigene Person. Es finden sich Parallelen zu Texten,
die sich mit dem Familiengefiige zwischen 68er-Eltern und ihren Kindern auseinandersetzen.
Dort wird oftmals eine pseudo-liberale und versteckt-autoritire Erzichung angeprangert, in-
dem deren Inkonsequenz aufgezeigt wird: Die Kinder werden zum Beispiel dazu aufgefordert,
Geschenke nicht zu kaufen, sondern selbst zu machen. Diese landen spiter aber im Miill, wih-
rend gekaufte Geschenke aufbewahrt werden (Kébler, 2005, 135).

Sylvs Lehrer sicht die Schiilerin, anders als ihre Eltern, nicht mehr als Kind (sie lutscht
nicht mehr am Daumen). Der Eindruck, den dieses junge Midchen auf einen erwachsenen
Mann und ihre Umwelt macht, ist rein ihrem Intellekt und ihrem Charakter geschuldet. Thr
Aussehen oder ihre Sexualitit spielen keine Rolle. Weder das eine noch das andere wird im Text
auch nur erwihnt, was an sich schon bemerkenswert ist, wenn man bedenkt, wie oft gerade
junge Frauen auf dusserliche Aspekte reduziert werden.'?!

1219 «Spiter bist du dann froh, wenn du die Marura hast, wir zu unserer Zeit hitten alle zehn Finger abgelecke.» Es ist nicht
einfach, jemandem den Honig durch den Mund zu ziehen, der nicht mehr Daumen lutscht» (Bezzola, 1986, 11).
1220 «Ihr sagt, dass Ihr den Regen liebr,
jedoch wenn's regnet, 6ffnet ihr den Schirm.
Thr sagt, dass Ihr den Wind liebt,
jedoch wenn’s windet, schliesst Thr die Tiiren.
Ihr sagt, dass Ihr die Sonne liebt,
jedoch wenn sie scheint, sucht Thr den Schatten.
Deshalb habe ich Angst,
wenn Thr sagt, dass [hr mich liebt.» (Bezzola, 1986, 11).
1221 Mehr dazu im Unterkapitel 5.4.8.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 469
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.4 Verlust der Unschuld ...

oo

Die Botschaft, dass nicht die Ehe, sondern eben die (Aus-)Bildung das Ziel einer jun-
gen Frau sein sollte, vermitteln auch die Mirchen von Anna Ratti in Lisch nair. In La veglia
regina e las trais abiedgias (Ratti, 2012, 13-17) oder auch in I/ giat misterius (ebd. 36—41) finden
jene Midchen das Gliick, die den Fokus nicht auf die Ehe legen, sondern darauf, neue Dinge
und Fihigkeiten zu erlernen. Vollig untypisch fiir das Genre der Miarchen bleibt denn auch am
Ende von 1/ giat misterius offen, ob die junge Frau den Antrag ihres Prinzen annimmt. Was hin-
gegen betont wird, ist, dass sie ihr Wissen an andere weitergibt (ebd. 41).

Anhand der untersuchten Texte konnte festgestellt werden, dass das Thema der Ausbildung
und besonders die Ungleichbehandlung von Midchen und Jungen in Bezug auf diese bei Fi-
gurationen der Denkfigur Jungfrau in der ritoromanischen Literatur sehr prisent ist — wenn
auch oft nicht als Hauptthema, sondern in beilaufigen Erwihnungen. Besonders die (auto-)
biografischen Texte Da tuttas uras und Mummetta stellen hier eine Erweiterung dar, da sie die
Perspektive (junger) Frauen prisentieren, deren Fokus auf Beruf und Karriere liegt und die die-
sen Fokus trotz widriger Umstinde beibehalten. Weiter zeigen verschiedene Kurzgeschichten,
inwiefern das Thema Bildung und Ausbildung neue Vorstellungen und Ideale in die Denkfigur
der Jungfrau einbringt.

5.4.4 Verlust der Unschuld ...
Ein essenzielles Ideal der Denkfigur Jungfrau ist die Unschuld. Die Unschuld ist «der Prototyp
weiblicher Helden», ein «Urbild biirgerlicher Weiblichkeitsideologie» (Weigel, 1988, 141) und
vor allem (aber nicht nur) in religiosen Kontexten sehr stark mit der sexuellen Unschuld ver-
kniipft (Bernau, 2007, 9).

In der Realitdt dussert sich dieses Ideal in einem sehr problematischen Leitbild fiir
junge Frauen, wie Seifert in ihrer Analyse zur Darstellung von Jungfriulichkeit in der neusten
Jugendliteratur schreibt:

I'm not suggesting that popular YA novels are obscene, but I do suggest that their ob
session with the purity of their young protagonists is potentially dangerous to readers.
Virginity fetishes remind readers that protagonists are sexy and thus valuable because
of their purity. Once that purity is lost, the girls can never again return to that lauded

identity'??? (Seifert, 2015, 4).

Seifert beschreibt eine Fetischisierung der Jungfriulichkeit in der neueren Jugendliteratur —
und dies, obwohl das Ideal der Jungfriulichkeit in direktem Widerspruch zu einer der vier
Entwicklungsaufgaben der Adoleszenz steht. Es handelt sich dabei um die Ausgestaltung der
geschlechtlichen beziehungsweise sexuellen Identitit und erste sexuelle Erfahrungen (Nogal,
2014, 32). Diesem Verstindnis von Adoleszenz folgend, markiert der Jungfriulichkeitsverlust

1222 «Ich behaupte nicht, dass populire Jugendromane obszon sind, aber ich behaupte, dass ihre Besessenheit von der
Reinheit ihrer jungen Protagonistinnen fiir die Lesenden potenziell gefihrlich ist. Jungfriulichkeitsfetische erinnern
die Leser daran, dass die Protagonistinnen sexy und damit wertvoll sind, weil sie jungfraulich sind. Sobald diese
Reinheit verloren geht, kénnen die Midchen nie wieder zu dieser gelobten Identitit zuriickkehren» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.4 Verlust der Unschuld ...

470

(S B¢ I ]

einen wichtigen Moment, nimlich die Grenze zwischen Kindheit und Erwachsensein (Bernau,
2007, 125).

Werden in einem Text sowohl das Ideal der Jungfriulichkeit als auch die Entwick-
lung in der Adoleszenz thematisiert, stehen in der literarischen Figur der jungen Frau also
traditionelle Ideale von Weiblichkeit mit der Ausbildung einer individuellen Identitit in Kon-
flike. Anhand der Darstellung dieses Konflikts respektive anhand des Umgangs der Figur mit
ebendiesen lassen sich die Texte in zwei thematische Kategorien einteilen, die dieses und das
nichste Kapitel iiberschreiben. So kann es in den betreffenden Texten jeweils um den «Verlust
der Unschuld» gehen oder um «Erste Erfahrungen». Texte, die in diesem Kapitel «Verlust der
Unschuld» behandelt werden, sehen den ersten Sex als etwas Endgiiltiges, als etwas, was einen
Lebensabschnitt terminiert und eine Figur festlegt.'?®
Einige sehr traditionell orientierte Erzihlungen finden sich bei Vic Hendry. Per ina buglia da len-
telgia aus der Sammlung Verduras dalla notg (Hendry, 1976, 83-91) erzihlt die Geschichte eines
jungen Midchens, das — entgegen dem Willen ihrer Mutter — Tanzen geht und danach ihre Jung-
friulichkeit an einen jungen Mann in dessen Auto verliert, nachdem dieser ihr eine Schiissel Lin-
senmus in der Bar bestellt hat. Sowohl der Titel als auch das Ende der Geschichte spielen dabei
auf den vermeintlichen Preis an, zu dem die junge Frau ihre Jungfriulichkeit werscherbelv hat.

Gleich zu Beginn des Textes wird das Bediirfnis der Tochter, sich schon zu machen und
auszugehen ins Licherliche gezogen.™?* Danach folgt eine kurze Episode, in der das Bediirfnis
nach Freiheit aus der Sicht der Tochter geschildert wird. Sie hat soeben das Haus der Eltern
verlassen und begibt sich auf dem Weg in Richtung Tanzlokal:

Igl ei in sentiment emperneivel da saver pigliar a mauns tgei ch’ins vul, da saver dispo-
ner sez dallas uras che daghiran atras la detta. Da notg ha la via ina forza attractiva. Ina
notg humida e senza steilas, cura che las umbrivas fan da sepigliar davos ils paricarrs.
Che la via ei bletscha e tschuffa sa ella buca distinguer. Gliez ei era tuttina. Il meglier
fuss ei sch’ei dess vias che calassen insumma mai.

Ils bufs caulds dil favugn strehan las gaultas e discuoran dil plascher.

Avon ch’ir ha ella detg siper la mumma che star a casa denter las quater preits seigi buca
veta, cargada ch’ella seigi dalla speronza e dil desideri da viver.

Plontas sco skelets flanchegian la via'225 (Hendry, 1976, 84).

1223 Die Texte in «Erste Erfahrungen» sehen das Entdecken der Sexualitit als ein Kontinuum, als den Beginn von etwas
Neuem, jedoch auch als etwas Bewegliches, etwas, was sich noch verindern kann — zum Guten oder zum Schlechten,
siche in Kapitel 5.4.5.

1224 Mehr dazu in Kapitel 5.4.8.

1225 «Es ist ein angenehmes Gefiihl, selbst entscheiden zu kénnen, was man tu, die Zeit, die einem durch die Finger rinnt,
selbst einteilen zu kénnen. Eine feuchte Nacht ohne Sterne, die Schatten spielen Fangen hinter den Randsteinen.
Dass die Strasse nass und dreckig ist, kann sie nicht sehen. Es ist auch egal. Am besten wiire es, wenn es Wege gibe,
die nie aufhérten.
Die warmen Féhnbéen streicheln ihr die Wangen und erziihlen vom Vergniigen.
Bevor sie gegangen war, hatte sie zur Mutter gesagt, dass es kein Leben sei, zuhause in den vier Winden zu bleiben,
so geladen wie sie von der Hoffnung und der Sehnsucht nach dem Leben sei.
Skelettartige Biume siumen den Weg» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 47]_
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.4 Verlust der Unschuld ...

o oo

Die Erfahrung und das Bediirfnis nach Freiheit sind sehr eingingig geschildert. Gleichzeitig
werden diese Gefiihle der Selbstbestimmung mit Bildern der Bedrohung kontrastiert. Die junge
Frau bricht auf, aber ihre Hinde zittern. Die Nacht ist attraktiv, aber auch nass und dreckig,
sternenlos und voller Schatten — was die junge Frau jedoch nicht sieht. Sie fithlt Hoffnung und
das Leben, wihrend Biume wie Skelette ihren Weg sdumen.

Hier wird das Motiv der verfolgten Unschuld eingefiihrt, der Jungfrau in Néten, be-
kannt aus mirtelalterlichen Romanen, aus der Schauerliteratur oder aus der Volksliteratur (man
denke an Schneewittchen, das durch den Wald lduft, wihrend die Aste der Biume nach ihr
greifen). Auf der anderen Seite wird die Unwissenheit der jungen Frau angesichts der drohen-
den Gefahr betont.

Dieses Muster zieht sich durch die ganze Erziahlung hindurch: Die junge Frau wird als
frohlich und naiv dargestellt, und wihrend der Abend fortschreitet, werden der Exzess und die
Zuchtlosigkeit, die in dem Tanzlokal vorherrschen, immer drastischer beschrieben («Umens
sils onns e femnas maridadas van cul cafanun. Denter las missialas che fredan d’alcohol smu-
glian els sgnoccas leischnas, suandadas dad egliadas lascivas»'??°, Hendry, 1976, 88), auch
mit Formulierungen, die Gefahr suggerieren: «Il respect e la lescha liuan, liuan sco la neiv en
quella atmosfera dalla bar. Ils menders ein vidlunder da far la localitad in veritabel lavor per las
muettas che han fom.»"#" (Hendry, 1976, 88). Das Umfeld, das beschrieben wird, Lisst denn
auch die jungen Frauen verkommen: «Mattellas malmadiras che semadiran ell'umbriva dalla
bar. Ferton clils hortulans han bugnau il zerclem.»??® (Hendry, 1976, 89). Bedient wird hier
das Motiv der unreifen Frucht oder der noch nicht gedffneten Bliite, die (zu frith) gepfliicke
wird. Gleichzeitig wird gesagt, dass diese «mattellas malmadiras», diese unreifen Madchen, im
Schatten heranwachsen — was impliziert, dass dieses Heranreifen nicht auf die richtige Art (im
Sonnenschein) geschieht. Sie werden nicht zu schénen Friichten, sondern zu Unkraut. Mit den
Girtnern sind natiirlich die Minner gemeint. Diese ernten dann eben keine schénen Friichte
oder Blumen, sondern Unkraut, das sie selbst (bewusst) herangeziichtet haben («Ils hortulans
dil zerclem fan lavur entira»'??°, ebd. 88). Das Unkraut (die Midchen) lisst sich dann leicht
pfliicken respektive sexuell verfiihren (ebd. 89).

Dies geschieht auch mit der jungen Protagonistin der Erzihlung. Der Mann, der ihr das
eigentlich als Witz bestellte Linsenmus offeriert, verldsst mit ihr zusammen die Bar. Die Formu-
lierung lautet: «Quel dalla cuma spelada e dallas cotlettas grondas ha priu ella pil bratsch.»'*°
(Hendry, 1976, 89). Bereits zuvor wurden die Haare des Mannes als «ina cavellada sco il profet
dil desiert»™! (ebd. 87) beschrieben. Offenbar werden Minner mit langen Haaren wie sie
in den 1970er-Jahren modern waren, von der Erzihlinstanz als negativ wahrgenommen, als
ungepflegt («spelada», «dil desiert»). Auch wird der junge Mann eher abwertend «il stangheri»
genannt, ein langer hagerer Kerl.

1226 «Alte Minner und verheiratete Frauen tragen die Kirchenfahne. Zwischen den Kinnbacken, wo es nach Alkohol riecht,
kauen sie dreckige Witze, gefolgt von lasziven Blicken» (VC).

1227 «Der Respekt und die Regeln schmelzen, schmelzen wie der Schnee in der Atmosphire der Bar. Die schlimmsten sind
dabei, das Lokal in eine Miillhalde (wortlich: in eine Waschschiissel) fiir hungrige Méwen zu verwandeln» (VC).

1228 «Unreife Midchen, die im Schatten der Bar heranreifen. Wihrend die Girtner das Unkraut bewisserten» (VC).

1229 «Die Unkrautgirtner leisten ganze Arbeit» (VC).

1230 «Der mit der ungekimmten Mihne und den grossen Kotletten hat sie am Arm genommen» (VC).

1231 «[E]ine Mihne wie der Prophet aus der Wiiste» (VC).



472

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.4 Verlust der Unschuld ...

LS I )]

Die Sexszene wird nicht explizit beschrieben, die Episode als Ellipse tibersprungen. Die
Nacht verschluckt die beiden jungen Leute (ebd. 89). In der darauffolgenden Szene kehrt das
Midchen nach Hause zuriick — in Leid und Elend. Der Satz «La miseria d’ina matta che tuorna
pér vi encunter la damaun a casia»™*2 (ebd. 90) lisst keinen Zweifel daran, was die Erzihl-
instanz von jungen Frauen hilt, die die Nacht nicht im elterlichen Haus verbringen (sprich Sex
haben).'?*3 Der moralische Fall der jungen Frau, wird denn auch an ihren Kleidern und ihrem
Kérper demonstriert. Ihr Mieder hat einen Riss, die Striimpfe sind kaputt, ein Absatz ist abge-
brochen und ihre Briiste riechen nach Schweiss und Tabak. Hier wird die Szene etwas expliziter.
Die junge Frau erinnert sich an eine Szene im Auto:

El fuva sepatrunaus dad ella. Senza ch’ella vess giu fatg ina resistenza da num u alzau
la vusch. Viers si'atgna mumma fuva ella buca schi indulgenta. Ella veva sentiu sia
cavellada muoscha sin siu pez.

Il mument ch’ella ha disdiu.

E tgei eis ei vanzau ad ella.

La giuvna selubescha strusch da dumandar sesezza'?>* (Hendry, 1976, 90).

Die junge Frau ist hier in einer komplett passiven Rolle. Er habe sich ihrer bemichtigt, was eine
nicht ganz so drastische Formulierung fiir einen Ubergriff, wenn nicht gar eine Vergewaltigung
ist. Sie wehrt sich nicht, auch wenn das «sepatrunaus» impliziert, dass sie eigentlich gar nicht
will. Heutzutage wiirde man wohl von Freezing) sprechen, dem Phinomen der Schockstarre,
das oftmals bei Vergewaltigungen eintritt. Opfer, von Vergewaltigungen wurden in der Ver-
gangenheit (und zum Teil auch heute noch) oft indireke fiir die Vergewaltigung verantwortlich
gemacht, indem impliziert wird, sie hitten diese gewollt, da sie sich nicht aktiv gewehrt hitten.
Es kann also nicht iiberraschen, dass dies im Text ebenfalls geschieht."®®® Der Ubergriff wird be-
schrieben als «il mument ch’ella ha disdiu», der Moment, in dem sie versagt hat. Die rhetorische
Frage, die darauffolgt, impliziert, dass nun nichts mehr (oder nicht mehr viel) von ihr iibrig ist.
Reproduziert wird das Ideal der Jungfraulichkeit als «wertvollster Besitz» (oder eben einziger
Besitz) der jungen Frau (Bernau, 2007, 107).

Dabei wird klar, dass es grundsitzlich nicht darauf ankommt, ob es sich bei dem Ge-
schehenen wirklich um eine Vergewaltigung handelt oder um einvernehmlichen Geschlechts-
verkehr. Fiir die junge Frau ist vor allem entscheidend, wie der Mann danach gegangen ist:

1232 «Die Misere eines Midchens, dass erst gegen Morgen nach Hause zuriickkehre» (VC).

1233 Heute wire umgangssprachlich von einem «Walk of shame» die Rede, wobei die Existenz dieses Begriffs zeigt, dass
die moralische Abwertung einer solchen Nacht noch immer besteht.

1234 «Er hatte sich ihrer bemichtigt. Ohne dass sie erwihnenswert Widerstand geleistet oder die Stimme erhoben hitte.
Gegeniiber ihrer eigenen Mutter war sie weniger nachsichtig. Sie hatte seine feuchte Mihne auf ihrer Brust gespiirt.
Der Moment, in dem sie versagte.
Und was ist von ihr iibrig geblieben.
Die junge Frau erlaubt sich kaum, sich diese Frage zu stellen» (VC).

1235 Ein solches «Victim-blamingy findet sich hiufig auch sehr beildufig in der Literatur, beispielsweise im Culan
de Crestaulta, wo Durana die Schuld dafiir gegeben wird, dass sie belistigt wird (Halter, 1955, 22).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 473
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.4 Verlust der Unschuld ...

oo

ohne sie weiter zu beachten, «sco in che ei saziaus»'2°® (ebd. 91), einer, der seine Bediirfnisse
befriedigt hat, einer, dem sie egal ist.

Sie betrachtet ihren Korper und dabei wird ihr bewusst, was sie verloren hat, als wire
der Verlust ihrer Jungfriulichkeit korperlich sichtbar. Auch hier wird erneut eine Verbindung
zwischen der jungen Frau und ihren Kleidern und ihrem Kérper hergestellt:

Vestgadira rutta che ha curclau in tgierp maculau [...].
Rauba rutta ed isada sco ella sezza, rauba ch’ins betta pils cantuns. Sur notg eis ella
daventada ina dils cantuns, ina giuvna svaletada, reducida e senza tariffas.

Ed encomi?
Ina buglia da lentelgia1237 (Hendry, 1976, 91).

Innert weniger Zeilen wird hier die Jungfrau zur Prostituierten gemacht, womit die auf den
ersten Blick unwahrscheinlich erscheinende Nahe dieser beiden Figuren zueinander betont
wird: «<Hure und Jungfrau sind zwei Seiten einer Medaille: Ohne die jeweils andere ergibt kei-
ne von beiden einen Sinn, zudem steht eine Jungfrau stets unter Verdacht, sich in eine Hure
verwandeln zu konnen» (Bernau, 2007, 91). Das eigentlich mehr oder weniger zufillige Spen-
dieren der Linsenbriithe wird somit in der Erzihlung zur Prostitution stilisiert: Brithe gegen
Jungfriulichkeit — wodurch sich die junge Frau selbst ruiniert. Sie hat keinen Wert mehr, ist
beschidigte Ware, «rauba rutta», «ina giuvna svaletada». Die Suche nach Freiheit, der Prozess
der Individuation, findet ein jihes Ende, weil sie sich dem Erstbesten hingegeben hat, so die
Moral der Erzihlung. Die Tugendhaftigkeit wird in den Verfehlungen des Midchens zum Ziel
propagiert, wobei die Probe auf die Tugend der Unschuld der Erthohung der Spannung dient
und somit den Wert ebendieser Tugend noch einmal erhoht (Weigel, 1988, 141f.).

Dieselbe Moral verkiindet auch die Erzihlung La feglia (Hendry, 1976, 175-178) im
gleichen Erzihlband."?*® Die Geschichte ist dhnlich wie die in Per ina buglia da lentelgia, sie
wird jedoch aus Sicht der Eltern erzihlt, die zuhause auf die Tochter warten. Die Sympathien
der Erzihlinstanz liegen dabei ganz auf der Seite der Eltern: «Il bab e la mumma spetgan. Els
spetgan dapi onns ed onns, mintgamai la sera. Cun ina pazienzia scols sogns als quals ins ha
barschau giu las unglas» % (Hendry, 1976, 176). Die Tochter bleibt die Nacht iiber weg. Die
Geschichte endet mit einer Beschreibung der kalt gewordenen Mabhlzeit, die fiir die Tochter
zubereitet wurde, und mit den im Bett frierenden Eltern.

In der Erzihlung Sin la spunda dil letg in der Sammlung Riccarda (Hendry, 1967,
37-42) gelingt es der Mutter hingegen, die Unschuld ihrer Tochter zu bewahren (was ihre er-
klirte Absicht ist (ebd. 37), indem sie mit ihr das Gesprich sucht und ihr jeden Abend am Bett

1236 «[Wlie einer, der gesittigt iso» (VC).

1237 «Kaputte Kleider, die einen besudelten Kérper verhiillten [...]. Kaputte und abgenutzte Ware, wie sie selbst, Ware, die
man in die Ecke wirft. Uber Nacht wurde sie zu einer, die in die Ecke gehort, eine entwertete junge Frau, herabgesetzt
und wertlos.

Und wofiir?

Fiir eine Linsenbriihe» (VC).

1238 Mehr zu dieser Erzihlung in Kapitel 5.4.7.

1239 «Der Vater und die Mutter warten. Sie warten seit Jahren, jeweils am Abend. Mit der Geduld von Heiligen, denen man
die Fingernigel weggebrannt hat» (VC).



474

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4 Verlust der Unschuld ...

SJ'IUIU'I

vorsingt — dies obwohl die Tochter eingesteht, dass sie «beinduras zatgei animalic»®#? (ebd.
39) in sich spiirt. Dagegen empfiehlt ihr die Mutter, sich zu missigen und in Enthaltsamkeit
zu iiben («Tempronza, buoba, spetga.»1241, ebd. 40). So wird die sexuelle Lust der jungen Frau

immerhin nicht geleugnet, sehr wohl jedoch eingeschrinkt.

Dass die Unschuld mit dem ersten Geschlechtsverkehr nicht unbedingt verloren sein muss,
zeigt die Erzahlung En la davosa casa da Flurin Darms (Darms, 1985, 65-75). Eine junge Frau
ist hochschwanger in einem fremden Dorf und bringt schliesslich im Haus eines alten Mannes
mit vielen wilden Hunden ein Kind zur Welt. Der Mann hatte vor Jahren seine Tochter verjagt,
als diese selbst unehelich schwanger wurde. Es wird impliziert, dass die junge Frau die Toch-
ter ebendieser Tochter ist (ebd. 74). Das Hauprattribut dieser jungen Frau ist ihre Unschuld.
«Innocenta» wird sie immer wieder genannt. Hier wird auf die unbefleckte Empfingnis Marias
angespielt (das Ganze spielt an einem Dezemberabend). Mit «Innocenta» ist hier allerdings
weniger eine sexuelle Unschuld gemeint, als vielmehr eine Unschuld des Geistes. Weil die junge
Frau nichts von den tiblen Dingen weiss, die in der Vergangenheit geschehen sind, ist sie un-
schuldig. «Adina ein quels che san da nuot ils innnocents. E lur patertgar e sentir ei buc umbri-
vaus ni da nauschas regurdientschas ni da scuidonza ni d’in rir malvugliu. [...] Ella ei ina dunna
innocenta»2*? (Darms, 1985, 72).

Hintergrund dieser Vorstellung von Unschuld ist wohl die christliche Vorstellung der
geistigen und korperlichen Unschuld respektive der «seelischen und korperlichen Jungfriulich-
keit» (Bernau, 2007, 41). Wihrend in traditionellen Vorstellungen die kérperliche Jungfriu-
lichkeit ohne die seelische existieren kann (sie ist dann jedoch nicht gleich viel wert), ist ohne
korperliche Unversehrtheit die Jungfriulichkeit unwiederbringlich dahin (Bernau, 2007, 41).
Die Erzihlung von Darms hat einen anderen Ansatz. Dies ist moglicherweise darauf zuriick-
zufithren, dass er, anders als beispielsweise der katholische Vic Hendry, reformiert war. Die
seelische Jungfriulichkeit steht tiber der kérperlichen Jungfraulichkeit. Ist die Frau seelisch rein
und unschuldig, kann dies eine korperliche «Versehrtheit» ausgleichen oder gar iiberwiegen.
Erzihlerisch wird diese Idealisierung der nicht jungfriulichen Jungfrau auch dadurch ermég-
licht, dass die Geschichte, wie die Frau schwanger wurde, ausgespart wird. Die Figur kommt
also tatsichlich wie die Jungfrau zum Kinde, zumindest auf der Ebene des Plots.

Vom Verlust der Unschuld beziehungsweise von ersten Erfahrungen handeln auch einige Texte
von Cla Biert. In 1/ biitsch da la Svedaisa (Biert, 2020a) wird das (schwedische) Midchen
Ingeborg zu einem Kuss gezwungen: Das fremde Midchen wird in der Geschichte zum Mob-
bingopfer. Die Kinder machen Spriiche, zwingen einander Kiisse auf. Es werden verschiedene
Niveaus von Gewalt gezeigt: psychische, kérperliche und emotionale, oftmals auch die Gewalt
von Jungen im Vergleich zu der der Middchen. Am Ende ergreift Ingeborg die Initiative und
kiisst den Jungen, der sie eigentlich schon zu Beginn kiissen sollte, der aber zu schiichtern
dazu war: «ant ch’el savaiva che chi dvainta al det ella iin clos biitsch ch’el nu savaiva plii

1240 «M]Janchmal etwas Animalisches» (VC).

1241 «Enthaltsamkeit, Midchen, warte!» (VC).

1242 «Immer sind jene, die nichts wissen, die Unschuldigen. Und ihr Denken und ihr Fiihlen ist nicht verschleiert
von bésen Erinnerungen und Neid oder einem missgiinstigen Lachen. [...] Sie ist eine unschuldige Frau» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 475
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.4 Verlust der Unschuld ...

oo

in che muond ch’el fiiss» (Biert, 2020a, 50). Die Rache der Midchen besteht darin, dass sie
schliesslich diejenigen Jungen kiissen, die sie selber kiissen wollen. Es scheint, als hitten die
Midchen gewonnen, jedoch meint einer der Jungen am Ende der Geschichte zum Anfiihrer
der Gruppe: «I'm para bod cha nus hajan guadagna la zuffa, e bricha las mattas'» 2% (Biert,
2020a, 51), womit er darauf anspielt, dass die Jungen davon profitieren, wenn die Midchen sie
kiissen. Der Anfiihrer der Gruppe zeigt sich mit dieser Frage jedoch iiberfordert und delegiert
die Entscheidung dariiber an eine hohere Macht (nimlich den Teufel): «cullas femnas nun esa
da’s metter, cun quellas gnanca il diavel nu vain a tapin»"** (ebd. 51).124°

In La duonna da Robinson (Biert, 2020c¢) sind die Machtverhiltnisse (noch) weniger
ausgeglichen. Darin wird dem Midchen Jogscha von den Jungen gewaltsam ihre Unterhose
ausgezogen, um zu beweisen, dass sie wirklich ein Midchen ist und weil die Kinder in ihrem
«Paradies» (Biert, 2020c, 72), ihrem Geheimversteck, immer alle nackt sind. Als das Midchen
schliesslich nackt ist, sind die Jungen alle irgendwie tiberfordert. Keiner weiss etwas zu sagen
und Jogscha weint. In dem Moment taucht sar Joannes auf. Er vertreibt die Kinder aus ihrem
Paradies mit den Worten: «Our da quia! It a lavurar’»™4® (ebd. 76). Die Kinder sind danach
nicht mehr dieselben. Die ganze Welt wirkt anders, sogar der Fluss (ebd. 75f.) und auch Jogscha
ist ganz veriandert: Thre Lachgriibchen sind verschwunden, die Zopfe (ein Attribut der Mid-
chen) sind aufgel6st «e tanter ils 6gls e pro la bocca d’eira eir alch oter, alch chi tilla faiva su-
magliar a ma mamma» 24" (ebd. 76). Sie hat Gewalt erfahren, die kindliche Unschuld verloren
und dhnelt nun einer erwachsenen Frau, die das Leid der Frauen in der einen oder anderen Art
wohl auch kennengelernt hat. Der Protagonist der Geschichte schmeckt am Ende aber noch
den Geschmack der Waldfriichte auf den Lippen, die sie ihm zuvor angeboten hatte (die An-
spielungen auf den biblischen Siindenfall sind zahllos)."*® Durch diesen letzten Satz, «Mo vi
da meis lefs d’eira amo adiina il gust da frajas da god»'**° (ebd. 76), wird die Siinde im minn-
lichen Kontext als positive Adoleszenzerfahrung gewertet. Im weiblichen Kontext in Bezug auf
Jogscha ist sie jedoch klar als Verderben dargestellt. «La scena d’agressiun sexuala as poja incle-
ger eir sco act d’«educaziun> per la matta Jogscha, chi s’ha associada als mats sainza protecziun
da la rait sociala»®*° (Ganzoni, 2020b, 247), schreibt Annetta Ganzoni in ihrer Einordnung
der Erzihlung. Jogscha hat den ihr angestammuten Bereich verlassen, sie bewegt sich alleine und
nicht in der Gruppe zusammen mit anderen Midchen und sie unterwirft sich nicht (Ganzoni,
2020, 247). Fiir diesen Regelverstoss wird sie bestraft, die Aggression der Jungen soll ihr zeigen,
was geschieht, wenn sie den fiir sie vorgesehenen Pfad verlisst. Die beiden Texte // biitsch da la

1243 «Mir scheint fast, dass wir den Streit gewonnen haben und nicht die Midchen» (VC).

1244 Mit den Weibern kann man sich nicht anlegen, mit denen kommt nicht einmal der Teufel zurechw» (VC).

1245 Eine kurze Einordnung dieser Szene findet sich auch bei Annetta Ganzoni (Ganzoni, 2020b, 246).

1246 «Raus hier! Geht arbeiten!» (VC). Hier findet sich etwas von der protestantischen Ethik wieder: Arbeit kuriert
von Siinden.

1247 «[U]nd zwischen den Augen und am Mund war etwas anders, etwas, was sic meiner Mutter dhneln liess» (VC).

1248 Passenderweise wird die Geschichte vom Siindenfall oftmals auch als Geschichte um das Erwachsenwerden interpretiert
(Edwards, 2010, 36).

1249 «Doch an meinen Lippen war noch immer der Geschmack von Waldbeeren» (VC).

1250 «Die Szene sexueller Gewalt kann auch als «erzieherischer Ako fiir das Midchen Jogscha verstanden werden, die sich
den Jungen ohne die Sicherheit eines sozialen Netzes niherwve (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.4 Verlust der Unschuld ...

(ST, )]

Svedaisa und La duonna da Robinson zeigen eine Art frithzeitige Adoleszenz, eine Vorwegnahme
der ernsten Adoleszenz durch Kinderspiele, die jedoch eigentlich bereits keine Spiele mehr sind.

Am deutlichsten von Cla Bierts Texten setzt sich jedoch Berschlas malmadiiras (Bierrt,
1951) mit dem Konflikt zwischen gesellschaftlichen Vorstellungen in Bezug auf sexuelle Un-
schuld und der Ausgestaltung einer geschlechtlichen und sexuellen Identitit in der Adoleszenz
auseinander. Der Titel des Textes impliziert schon eine gewisse Tendenz: Auch hier findet sich
das Motiv der unreifen Frucht, die (zu frith) gepfliickt wird. Das dargestellte Paar geht in den
Wald, nicht jedoch um sich zu verstecken: «Id han I'etd. Mo i nun han ils ansh 25! (ebd. 16),
wird gesagt. Dabei ist nicht ganz klar, ob sie als alt genug, aber noch nicht wirklich bereit be-
zeichnet werden oder ob sie umgekehrt zwar bereits im richtigen Alter sind (also in der Adoles-
zenz), aber noch nicht volljihrig. Fest steht, dass eine bestimmte Art von Unreife impliziert wird.

Der junge Mann méchte das Midchen kiissen («Ils lefs han said, said dad ella»™%2, ebd.
17), der Wald scheint jedoch zu spiiren, dass die beiden noch nicht bereit sind, und interveniert
in die Handlung; die Biume signalisieren und fliistern: «Sst! fat plan!»™° (ebd. 17). Die junge
Frau versteht und sagt zum jungen Mann: «Char, nus nu das-chain, nus stain spettar. Sco cha
las tschimas han spettd, quellas chi sun uossa superbgias.»'®** (ebd. 17)."%% Der junge Mann
hingegen ist ungeduldig und will nicht verstehen. Die junge Frau erscheint ihm zu verlockend:
«el vezza be la fatscha dad ella, e las survaschellas nairas sur ils ogls, e darcheu la vista, sco {in
friit ziijus, {in persic chi fa said da morder laint.»™%® (ebd. 17). Von den Sonnenstrahlen wird
er (im tibertragenen Sinn) weiter aufgeheizt:

Lura cuorrna (ils razs sulai, VC) gid €’s giovaintan culs chavels nairs dad ella, passan sur
la fatscha e la bratscha niida e fan gliischir ils 6gls.

El s'inaccordscha co chi t’il passan tras e tras. I fan cuorrer il sang tras las avainas, i fan
languir da la said.

Ali, co chi rian darcheu, ils razs, uossa ch’el t’illa brancla dindet, ui, co chi cuorran ¢e’s
cuntaintan. Gnit nan, amo pliis, gnit nan! cotschen puorper culurina ils lefs, alb da

marmel ils daints, chi gliischan, chi ston morder laint! fin chi cula il sang; ai!
(Biert, 1951, 18).

1251 «Sie haben das Alter. Aber nicht die Jahrel» (VC). Aufgrund der starken Abweichung der deutschen Version des Textes
von Cla Biert wird hier eine Ubersetzung durch die Verfasserin dieser Arbeit prisentiert.

1252 «Die Lippen haben Durst, Durst nach ihi» (VC).

1253 «Sst! Macht langsam!» (VC).

1254 «Liebster, wir diirfen nicht, wir miissen warten. Wie die Baumwipfel gewartet haben, die uns nun so weit iiberragen» (VC).

1255 In der deutschen Version des Textes zeigt sich der junge Mann deutlich iibergriffiger und die junge Frau deutlich
abgeneigter. Sie weint, als er sie kiisst, sie strdubt sich, sic wehrt ihn ab. Auch nennt sie ihn nicht «char, «Liebster»
(Biert, 2009, 185). In der romanischen Version wehrt sie sich nicht, sie weint jedoch, nachdem der Wald zu verstehen
gibt, dass es noch zu friih ist, aber der junge Mann es trotzdem weiter versucht.

1256 «Dann rinnen sie (die Sonnenstrahlen) hinab und vergniigen sich mit ihrem schwarzen Haar, gleiten iiber ihr Gesicht
und die nackten Arme und lassen ihre Augen leuchten. Er bemerkt, wie sie ihn durchdringen, wie sie sein Blut schneller
durch seine Adern fliessen lassen, wie sie ihn diirsten lassen.

Ai, wie sie wieder lachen, die Strahlen, nun da er sie plétzlich umarmt, ui, wie sie rennen und sich freuen. — Kommt her,
noch mehr, kommt her, purpurrot malen wir ihre Lippen an, marmorweiss ihre Zihne, so sehr, dass sie leuchten, dass
sie hineinbeissen miissen, bis Blut fliesst, ai» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 477
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.4 Verlust der Unschuld ...

o oo

Die Natur wird hier genutzt, um die sexuellen Begierden des jungen Mannes zu beschreiben. In-
teressant ist die Formulierung «fin chi cula il sang», was an den Akt der Defloration erinnert, der
literarisch oftmals mit Blut und Gewalt verkniipft wird (Bernau, 2007, 104). Die junge Frau be-
ginnt zu weinen. Warum ist nicht ganz klar, méglicherweise weil sie noch nicht bereit ist, mogli-
cherweise, weil sie gerne mochte, aber die Natur ihr zu verstehen gibt, dass sie noch nicht sollte ...
Wie dem auch sei, weil sie weint, will er fiir sie die (noch unreifen) Arvenzapfen in den Baum-
wipfeln pfliicken. Sie mochte das nicht, doch er klettert trotzdem auf den Baum. Der Kletterakt
wird dabei selbst als Gewaltakt, als Kampf beschrieben (Biert, 1951, 19). Hier findet sich eine
Analogie zum Pfliicken des Edelweisses in den Bergen, das symbolisch als Liebesbeweis zu verste-
hen ist, gleichzeitig jedoch durch die Herausforderung des Kletterns Mut und Tapferkeit benotigt.

Die Natur wehrt sich stirker gegen den jungen Mann, ein Gewitter zieht auf. Als der
junge Mann herunterschaut, scheint es ihm, als wiirde das junge Middchen vom Wind liebkost,
etwas, was er selbst nicht durfte:

Tanter las fruos-chas oura, gio cagio, sco in daldntschezzas, as vezza ad ella. Tschantada
in rain siil miis-chel, ils mans suot il cheu. I para be ch’ella as divertiss cun quel ventin
sfarfat chi scufflainta la schocca, sgolazza e I'alvainta. Sia fatscha as riainta, ella gnanca
nu’s dosta, mo as daletta cul vent. E lascha ch’el charezza las chammas niidas.

Cun gest laschantiv dal man schniida ella il pet, lascha biitschar dal sulai I'alba combla
gliischur, e biitta inavo il cheu e la bratscha™® (Biert, 1951, 19f.).

Die junge Frau erinnert hier an eine Waldnymphe, einen Naturgeist, der fiir den Mann nicht
erreichbar ist, weil sie eins mit der Natur ist. Es gelingt ihm, die Arvenzapfen zu pfliicken, doch
sie sind unreif und nur mit Gewalt zu 6ffnen:

El less dirvir iina. Cul piz da I'ungla prouva’l da forar suotaint e dozar la faratscha. Mo
I’ais amo verda inraschada.

Ella disch: «Nu provar, i sun malmadiiras.»

Els han fraid.

I stan {in scunter tschel.

Ella metta il bratsch intuorn. El morda aint illa betschla. II ziij sprinzla. Mo lais asch,
asper chi tir’ insembel la bocca'®® (Biert, 1951, 21).

1257 «Zwischen den Zweigen hindurch, dort unten, wie in weiter Ferne, sicht er sie. Sie liegt auf dem Riicken im Moos,
die Hinde unter dem Kopf. Es scheint, als wiirde sie sich mit dem unartigen Liiftchen vergniigen, das ihren Rock
umherweht, flattern und heben lisst. Sie lacht, sie wehrt sich nicht mal, sondern freut sich mit dem Wind. Und lisst
ihn ihre Beine streicheln.

Mit einer lasziven Geste entbldsst sie ihre Brust, lisst die Sonne die weisse Wolbung kiissen und wirft Kopf und Arme
zuriick.» (VC).

1258 «[E]r méchte eine 6ffnen. Mit dem Fingernagel versucht er unter die Hiilse zu stechen und sie anzuheben. Aber sie ist
noch griin und harzig.

Sie sagt: «Versuch es nicht, sie sind unreif.»

Sie frieren.

Sie lehnen sich aneinander.

Sie legt ihren Arm um ihn. Er beisst in den Arvenzapfen. Der Saft spritzt. Aber er ist sauer und so herb, dass es ihm
den Mund zusammenzieht» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4 ... versus erste Erfahrungen

f.nUIU'I
[4)]

Der saure, bittere Geschmack der Arvenzapfen erinnert ein wenig an den titelgebenden bitteren
Geschmack aus Levzas petras (Deplazes, 1961), wo sich ebenfalls zwei Jugendliche einander hin-
geben, die dies nicht tun sollten. Wie als Antwort auf den Versuch, die Frucht zu essen, obwohl
sie unreif ist, schldgt der Blitz ein und ein Feuer entbrennt.'?%®

Die Protagonisten werfen die unreifen Zapfen ins Feuer, wihrend das Gewitter die
Luft und die beiden jungen Menschen wieder reinwischt. Das Ende mutet zwar beinahe re-
ligios an, denn zwei Sonnenstrahlen fallen durch die Wolkendecke, dhnlich zwei Seelen, die
das Licht suchen (Biert, 1951, 22). Eine konkrete Moral gegen Sex vor der Ehe lisst sich am
Text nicht festmachen. Diese Uneindeutigkeit ist fiir die Zeit um 1951 bereits sehr innovativ.
Die Existenz von Sexualitit und Lust bei Adoleszenten wird nicht tabuisiert. Dass gesagt wird,
das Paar miisse sich nicht verstecken, zeigt, dass es im Text weniger um eine gesellschaftliche,
soziale oder kirchliche Kontrolle von jugendlicher Sexualitit geht, als um eine grundsitzliche
Reife aller Beteiligten. Die Naturmetaphern, bezichungsweise das Eingreifen der Natur in die
Erfahrungen der beiden Verliebten implizieren, dass es um eine Art natiirliche Reife geht, die
sowohl Frau als auch Mann (bezichungsweise Junge und Midchen) erreichen sollten, bevor
die ersten Erfahrungen im Bereich Sexualitit gemacht werden. Ob dies erst ist, wenn die Frau
ebenfalls dazu bereit ist oder wenn der Bund der Ehe geschlossen ist, bleibt unklar. Fest steht,
dass die Natur einverstanden sein sollte.

5.4.5 ... versus erste Erfahrungen

Dass die Darstellung enttiuschender erster Erfahrungen nicht unbedingt dazu dienen muss,
Tugendhaftigkeit zu propagieren, zeigt Margarita Uffers Erzihlung g/ bitsch (Uffer, 1993a,
erstmals erschienen 1967). Die Erzihlung schildert den ersten Kuss aus der Perspektive eines
jungen Midchens. Die Lesenden bekommen einen Einblick in seine intimsten Gedanken, in
Wiinsche, Sehnsiichte, Vorstellungen, in die Fantasien, beeinflusst von Aufgeschnapptem, von
gesellschaftlichen Idealen und sozialen Normen:

Oz sto’gl davantar. Ella o adegna tratg anor, ma ossa na dastg’la betg igl far spitgier pi
dei. Tg’ella seia ena noscha, o'l detg ier. Ella n'o mai do en bitsch ad en om. Ella vess
lia spargner quel grond mumaint per en de da festa. Uscheia vev’la patartgea. Pir da las
nozzas, cur tgi vevan sampurmess per tot la veta, anmez las flours ed igls sains, aloura

vess gia da neir quel grond mumaint, quella vanteira tgi ¢ mengia gronda per ella, anc
0852269 (Uffer, 1993a, 171).

1259 In der deutschen Version der Erzihlung ergreift der junge Mann nach dieser Episode noch einmal die junge Frau und
versucht, sie zu kiissen. Sie schreit auf, und die beiden werden durch den einschlagenden Blitz unterbrochen. In der
romanischen Version folgt das Einschlagen des Blitzes direkt auf obiges Zitat.

1260 «Heute muss es geschehen. Sie hat es immer hinausgezdgert, aber jetzt darf sie ihn nicht linger warten lassen. Sie sei
eine Bose, hat er gestern gesagt. Sie hat noch nie einen Mann gekiisst. Sie hatte diesen grossen Moment fiir einen
Festtag aufsparen wollen. So hatte sie es sich gedacht. Erst bei der Hochzeit, wenn sie sich einander fiirs ganze Leben
wiirden versprochen haben, inmitten von Blumen und Glockengeldut, dann hitte dieser grosse Moment kommen
sollen, dieses Gliick, das fiir sie jetzt noch zu gross ist» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 479
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.5 ... versus erste Erfahrungen

g o e

Eigentlich mochte sich die junge Frau den ersten Kuss fiir die Hochzeit aufsparen (hier findet
sich das biirgerliche Ideal der jungfriulichen, ja sogar ungekiissten Braut), aber sie wird von
ihrem Geliebten unter Druck gesetzt. Er nennt sie «bose», weil sie ihn nicht kiissen méchre. Als
er dann zur Verabredung zunichst nicht auftaucht, hat sie Angst, dass er nicht mehr kommt.
Sie denkt, sie habe ihn mit ihrer Weigerung, in die Arme einer anderen getrieben:

Ea, ossa na vign el betg ple. Ella ¢ stada mengia noscha cun el. Ossa vo'l cun en’otra,
scu’l veva detg. Egna tgi na fo betg barlager. El ¢ nia unfeis da barlager. Partge n'e’la
betg stada buna d’igl tigneir? [...]

Sch’el niss, schi laschess’la igl dar en bitsch, ea, er sen la bucca, schi sto esser

(Uffer, 1993a, 172f£.).

1261

Der Prozess, den die junge Frau durchmacht, bis sie sich dazu durchringt, sich von ihrem Ge-
liebten kiissen zu lassen, ist minutiés nachzuverfolgen. Meistens sieht sie sich in einer passiven
Rolle (es geht darum, sich kiissen zu lassen), allerdings nicht immer. Sie triumt nimlich zum
Beispiel davon, ihn auf die Augen zu kiissen, wihrend er schlift. Dies ist insofern interessant,
als dass sie sich ihn in einem Zustand ertrdumt, in dem er nichts von ihr verlangen kann und
komplett harmlos ist — wohingegen sie in dieser Fantasie den aktiven Part einnimmt — es han-
delt sich dabei also im Grunde genommen um die Umkehrung der Dornroschen-Geschichte.

Als er dann aufraucht, erweist er sich nicht als so harmlos. Er driickt sie an die Wand
und sagt: «Ossa, ist la mia parschunieral»?®? (Uffer, 1993a, 173). Thre Gefiihle sind zwiespiltig:
«Ella less fugeir e tuttegna less’lla tg'el la stranscha pli fitg. Tge egl quegl tgi la fo star fitgeida
da la temma e tuttegna 'amplanischa d’ena vanteira nundetga?>>1263 (Uffer, 1993a, 173f.). Hier
findet sich (noch) das Motiv der sich zierenden Jungfrau, die jedoch eigentlich doch verfiihrt
werden will."”?®* Anders als in den Geschichten der sich zierenden Jungfrau folgt hier jedoch
keine romantische Verfithrung, sondern eine erniichternde Erfahrung, die den Mythos von
Grund auf dekonstruiert:

El tschertga la bucca tg'el brama da die, quella pitschna bucca d’unfant tgi nign car-
stgan n'o mai tutgia. Ed el la peglia cun la forza. [...] I seia dousch, dei’la la Greta digls
tgavels neirs. Na, i n’¢ betg dousch. I savoira da tschavolas. Ma sch’i fo tant plascheir
ad el! Milutin! Per el vot'la far tot. Vurdar tg'el vegia igl sies rughel cur tg’el turna da la

1261 «Ja, jetzt kommt er nicht mehr. Sie war zu bose zu ihm. Jetzt geht er mit einer anderen, wie er gesagt hatte. Mit einer,
die sich nicht lange bitten Lisst. Er ist das Bitten leid geworden. Warum hatte sie ihn nicht halten kénnen? [...] wenn
er kiime, wiirde sie sich kiissen lassen, ja, auch auf den Mund, wenn es sein muss» (VC).

1262 «Jetzt bist du meine Gefangene» (VC).

1263 «Sie mochte fliehen und trotzdem méchte sie, dass er sie stirker hilt. Was ist das, was sie vor Angst erstarren ldsst
und trotzdem mit einem unglaublichen Gliick erfiille?» (VC).

1264 Soziokulturell gesehen ist dieses Motiv sehr kritisch zu betrachten, da es gerade in Vergewaltigungsfillen und bei
sexuellen Ubergriffen von den Angreifern als Rechtfertigungsgrund missbraucht wird, a la: «du willst es doch auch»,
oder, wie der SVP-Politiker und Publizist Roger Képpel es in Bezug auf die Nein-heisst-nein-Debatte formulierte:
«Jede grosse Liebe beginnt mit einem Nein der Frau» (Koppel, 2022).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.5 ... versus erste Erfahrungen

480

5110101

lavour. E cuschinar per el, bunas tgossas, ea, er cun tschavolas sch’el las o schi gugent.
Tot quegl tg’el o gugent'?®® (Uffer, 1993a, 174).

Man beachte, dass die junge Frau an dieser Stelle noch nicht erniichtert ist — auch wenn der
Kuss aufgrund der Beschreibung ihres Mundes als «Kindermund» und der angewandten Kraft
(Gewalt?) nicht wirklich freiwillig erscheint. Ihre Fantasie vom Traummann besteht weiterhin,
auch wenn der Kuss nicht siiss ist, sondern nach Zwiebeln schmeckt. Allerdings werden an
dieser Stelle durch einen feinen Sinn fiir Humor erste Zweifel an dieser Fantasie angedeutet,
auch weil die Schwiirmerei der jungen Frau im Kontext des Geschehens nun schon ein wenig
tibertrieben wirkt.

Aus der Linge des Kusses glaubt die junge Frau seine Zuneigung ablesen zu konnen,
Zuneigung, nach der sie sich innig sehnt (immer wieder denkt sie dariiber nach, dass keiner sie
beachte, keiner ihr Aufmerksamkeit schenke, keiner sie zu lieben scheine, ebd. 170, 174). Sie
erwartet danach, dass er gliicklich aussehe, doch sein Gesicht sieht bose aus, macht ihr Angst.
«Quegl & sto amparnevel»m(56 (ebd. 175), ist sein Fazit, und dieses Fazit ist es auch, dass die
junge Frau auf den Boden der Tatsachen zuriickbringt. Sie, die sich vorstellt, ein Kuss zwischen
Liebenden sei «betg dousch, quegl n'ins so’gl betg deir scu; quegl ¢ igl parveis. Ea, quegl sto’gl
esser, igl parveis»'?®” (ebd. 172), wird schlagartig erniichtert und nimmt reissaus. Im Tram sieht
sie die Gesichter anderer Frauen, die voller Falten und miide sind und findet sich darin wieder
(ebd. 175). Bei der Schule steigt sie aus, und der Regen wischt ihr die Trinen vom Gesicht.

Eine mogliche Interpretation wire, dass die Geschichte davon handelt, was passiert,
wenn man junge Frauen aufgrund von gesellschaftlichen Moralvorstellungen irgendwelche
Mirchen erzihlt, die sich dann als falsch herausstellen, sodass die jungen Frauen erniichtert zu-
riickbleiben und sich betrogen fithlen (dafiir spricht u. a. der Vergleich mit den anderen Frauen
am Ende des Textes).

Eine andere Interpretation wire, dass der Text (dhnlich wie die Erzihlung Binaris von
Asa S. Hendry) davon handelt, was passiert, wenn Midchen zu schnell (erwachsene) Frauen
werden wollen und deswegen Dinge tun, zu denen sie eigentlich sowohl kdrperlich als auch
emotional noch nicht bereit sind (dafiir spricht u.a. dass die Protagonistin am Ende bei der
Schule aussteigt, sich also wieder in kindliches Territorium, das heisst in einen geschiitzten
Raum begibt). Der Text entzieht sich jedoch jeglicher Wertung gegeniiber dem jungen Mid-
chen. Sein Verhalten wird nicht verurteilt, im Gegenteil wird dieses durch die Einsicht in die
Gedanken erst richtig nachvollziehbar. Von einer Propaganda der Tugendhaftigkeit kann also
in keiner Weise die Rede sein.

Der Text gilt in der ritoromanischen Literaturwissenschaft fiir seine Zeit als radikal

und modern (Riatsch & Walther, 1993b, 584), als Grenzerweiterung (Camartin, 1976, 243f.),

1265 «Er sucht den Mund, den er seit langem begehrt, diesen kleinen Kindermund, den kein Mensch zuvor beriihrte.
Und er nimmt in mit Kraft (Gewalr). [...] Es sei siiss, sagt die Greta mit den schwarzen Haaren. Nein, es ist nicht siiss.
Es schmecke nach Zwiebeln. Aber wenn es ihm solche Freude macht! Milutin! Fiir ihn will sie alles tun. Dafiir sorgen,
dass alles in Ordnung ist, wenn er von der Arbeit nach Hause kommt. Und fiir ihn kochen, leckere Sachen, ja, auch
mit Zwiebeln, wenn er die so gerne mag. Alles, was er gerne magy (VC).

1266 «Das war angenchm» (VC).

1267 «[N]icht siiss, unbeschreiblich; es ist das Paradies. Ja, das muss es sein, das Paradies» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 48 I
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4 ... versus erste Erfahrungen

oo
Iy

vor allem weil es sich um einen Text handelt, dem (abgesehen von der Sprache, in der er ge-
schrieben ist) jegliches ritoromanische Element fehlt (Camartin, 1976, 243f.).

Der kurze Text von Margarita Uffer hat tiberhaupt nichts zu tun mit spezifisch rito-
romanischer Wirklichkeit. Und doch ist es eine der besten Kurzerzihlungen, die die
Ritoromanen besitzen. Natiirlich liegt dies nicht vor allem daran, dass das ritoromani-
sche Problem darin keine Rolle spielt. Aber es liegt sicherlich daran, dass die schriftstel-
lerischen Fahigkeiten sich nicht an falschen Fragestellungen und unlésbaren Problemen
aufreiben miissen. Margarita Uffer macht nichts anderes, als sich in die Vorstellungen

dieses jungen Midchens einzufithlen (Camartin, 1976, 244).

Die Neuheit des Textes wird jedoch auch am Stil, beziehungsweise an der Erzahlform festge-
macht: «[Es] lasst sich sicherlich sagen, dass bisher noch kein ritoromanischer Dichter einem
Midchen erlaubt hatte, sich so bewusst kiissen zu lassen!» (Camartin, 1976, 243-244). «Eine
intimere Thematik, dargestellt als freie indirekte Rede, eine radikalere Abwendung von den
Belangen des (biindnerromanischen, VC) Kollektivs ist nicht denkbar.» (Riatsch & Walther,
1993b, 584). Im Grunde genommen wird hiermit auch auf die Besonderheit der Perspektive
verwiesen, die der Text einnimmt.

Die konsequente Beibehaltung der weiblichen Innensichte ist fiir die damalige Zeit in
der Tat als besonders hervorzuheben. Gerade damit wird einer Sichtweise Raum und Bedeu-
tung gegeben (nimlich jener des jungen und verliebten Midchens), die bis dahin zwar durch-
aus auch gezeigt wurde, jedoch nur sehr selten ohne die Relativierung, Kritik oder moralische
Reflexion einer (oftmals minnlichen oder zumindest reiferen) Erzihlinstanz oder Figur. Auch
hier zeigt sich eine Abwendung von den Belangen des biindnerromanischen Kollektives hin zu
den Belangen eines viel grosseren Kollektives, dem weiblichen, ja dem gesamtgesellschaftlichen.
Der Text wird damit zeitlos, ja quasi universell gemacht.

Die Aktualitit des Textes ldsst sich auch sehr gut an einigen Details festmachen, zum
Beispiel daran, dass das Abschweifen der Gedanken der Frau wihrend eines erotischen Erlebnis-
ses gezeigt wird. So wurde in einer Analyse zu Jugend thematisierender Literatur an der Wende
vom 20. zum 21. Jahrhundert festgestellt, dass in Szenen sexueller Interaktion eine «vbllige
Teilnahmslosigkeit in der Hingabe an den Partner» (Kobler, 2005, 173) seitens der jungen
Protagonistinnen hiufig vorkommt, ja, dass diese «sogar so weit gehen kann, dass der eigene
Korper in der Imagination verlassen und in Gedanken das Weite gesucht wird» (Kobler, 2005,
173) — was bei Ig/ bitsch auch geschieht. Die junge Frau fliichtet in einen mentalen Raum, eine
Haus- und Ehefrauenutopie, in der sie ihrem Geliebten das Essen kocht, das er gerne mag, und
in der sie sich geborgen und angekommen fiihlr.'2%®

Ein Thema, das in g/ bitsch mitschwingt, wenn auch eher implizit, ist das Thema der sexuellen
Aufklirung. Fiir die junge Frau scheint ein Kuss bereits ein so grosser Schritt beziiglich eroti-
scher und sexueller Erfahrung zu sein, dass kaum vorstellbar ist, dass sie weiss, was Sexualitit

1268 Die Zerstorung dieser Fantasie dekonstruiert somit auch eine Vorstellung aus der Denkfigur der Mutter, nimlich
jene vom Platz (beziehungsweise Raum) der Frau im Innern, «im hiuslichen Kreise», wie es Schiller in seinem Gedicht
Das Lied von der Glocke formuliert, siche Kapitel 4.2.1.



482

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
5.4.5 ... versus erste Erfahrungen

tiberhaupt ist. Bedenkt man, dass die Erzahlung wohl in den 1950er- oder 1960er-Jahren an-
gelegt ist (Erstpublikation ist 1967), ist dies durchaus denkbar. Literarische Erwihnung findet
der Mangel an Aufklirung in vielen Texten (bereits erwihnt wurde der offenbar verbreitete
Irrglaube, die Kinder kimen aus dem Bauchnabel, so bei Mummetta und Gloria e tschugalata).
Auch finden sich Belege fiir die Vorstellung, die Hebamme bringe die Kinder in ihrem Heb-
ammenkoffer (Camartin, 1999, 93), oder dass kleine Babys vom Himmel gefallene Engel seien
(Camartin, 1999, 23) — und natiirlich fiir die Fabel vom Storch, der die Kinder bringt (Raschér,
2012, 140f.).

Berther beschreibt die real-sozialen Verhiltnisse in der katholischen Surselva in der
Mitte des 20. Jahrhunderts wie folgt:

Dass viele Midchen und Knaben in vélliger Unkenntnis tiber geschlechtliche Dinge
aufwuchsen, tiberrascht [...] nicht. Von einer jungen Frau, die geschwingert von ei-
nem Aufenthalt in der Fremde zuriickkehrte, berichtet ein Arzt nach einem Gesprich
mit ihr, dass sie «vollkommen unaufgeklart war» (Berther, 2005, 94f.).

Dies diirfte in anderen lindlichen Regionen des Kantons Graubiinden nicht viel anders gewe-
sen sein. Erst im Laufe des 20. Jahrhunderts verindert sich die Vorstellungen nach und nach.
Aufklirung und eine gewisse Familienplanung beginnt wohl ab Mitte der 1960er-Jahre zum
Thema zu werden — Hinweise darauf finden sich zum Beispiel im bereits erwihnten Calender
Romontsch von 1965 oder im 1968 erschienenen Aufklirungsbuch Affons damondan (Coray-
Monn & Coray, 1968). Das Buch, das von Imelda Coray-Monn und dem (mit ihr verwandten)
Pater Augustin Coray publiziert wurde, ist ein Sachbuch, in seiner Form mutet es passagenweise
jedoch beinahe literarisch an. Zu Beginn ist es sehr technisch. Es enthilt Fragen, die Kinder
stellen kénnten, und exemplarische Antworten der Eltern. Danach folgt ein Zwiegesprich der
Schreibenden zum Thema, und schliesslich finden sich fiktive Briefe von Taufpatinnen und
Taufpaten an ihre Patenkinder, in denen sie sich zum Thema Sexualitit dussern. Der Text kann
einerseits dabei helfen, Vorstellungen und Ideale der Denkfigur Jungfrau aufzuschliisseln, ande-
rerseits, dabei helfen, den sozialhistorischen Kontext und die gesellschaftlichen Entwicklungen
zu verstehen, die fiir andere literarische Werke relevant sind, weswegen an dieser Stelle kurz
vertieft darauf eingegangen werden soll.

Inhaltlich beruft sich Affons damondan in vielen Fillen auf biblischen Stoff respektive
auf Gott als den Schépfer (Coray-Monn & Coray, 1968, 23ff.), jedoch enthilt es auch Passagen,
die einer heutigen Aufklirungspraxis entsprechen wiirden. So soll dem Kind auf Fragen ehrlich
und richtig geantwortet werden, dem Alter des Kindes entsprechend formuliert (Coray-Monn
& Coray, 1968, 7). Auch wird beziiglich des Zeitpunktes der Aufklirung gesagt: «<Meglier in
onn memia baul ch’in di memia tard»'?%® (Coray-Monn & Coray, 1968, 54). Die Kultur des
Schweigens und des Tabus wird kritisiert (Coray-Monn & Coray, 1968, 10ff., 48).27° Die Er-

1269 «[L]ieber ein Jahr zu friih, als ein Jahr zu spiv (VC).

1270 Gleichzeitig werden, zum Beispiel gerade beziiglich der Menstruation, die Midchen dazu angehalten, Tabus
aufrechtzuerhalten: «salva per Tei quei dultsch misteri» (Coray-Monn & Coray, 1968, 61); «behalte dieses siisse
Geheimnis fiir dich» (VC) und «Negin carstgaun, gnanc la mumma, vegn a veser saung sil resti suten» (Coray-Monn &
Coray, 1968, 61); <kein Mensch, nicht einmal die Mutter, wird Blut auf der Unterwische sehen» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 483
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.5 ... versus erste Erfahrungen

o on

klirungen fir Kinder zwischen drei und sechs Jahren sind sehr genau beziiglich der Frage, wie
das Baby aus dem Korper der Mutter kommt™"
der Samen in den Korper der Mutter gelangt (dies geschehe, wenn der Vater die Mutter sehr
gern habe, ebd. 24). Auch wird beispielsweise die weibliche Selbstbefriedigung (bei Madchen)

als Zeichen fiir ein Bediirfnis an Zuweisungs- und Liebesbekundung gedeutet. Es ist jedoch

, es wird jedoch nirgends genau erklirt, wie

als enormer Fortschritt zu sehen, dass ein solches Thema iiberhaupt angesprochen wird und
dass gesagt wird, dass das Madchen dafiir nicht geriigt werden soll (trotzdem wird empfoh-
len, das Kind abzulenken und stattdessen mit elterlicher Liebe zufrieden zu stellen, Coray-
Monn & Coray, 1968, 30f.). Generell wird die Selbstbefriedigung als Alarmsignal gewertet
(Coray-Monn & Coray, 1968, 94) und gegeniiber Jungen als «<buca en uorden», «nicht in Ord-
nung» bezeichnet (ebd. 67).""2 Zudem wird die Homosexualitit als sexuelles Delikt dargestellt
(Coray-Monn & Coray, 1968, 40f.). Und natiitlich ist auch diese Aufklirung, zumindest wenn
sie an junge Frauen adressiert ist, ausgerichtet auf «il pli bi ch’ei dat per ina femna: daventar
mumma» 2" (ebd. 60).1%™

Wie heikel die Aufklirung damals war und wie kritisch die Reaktionen, zeigt auch die
Form des Buches. Abgesehen von dem cher als Anleitung formulierten Anfang ist der Rest des
Buches mehr oder weniger in Dialogform zwischen Imelda Coray-Monn und Pater Augustin
Coray gehalten. Die erste Frage bezieht sich auf die negativen Reaktionen, die Coray-Monn auf
ihre im Pelegrin veroffentlichten Aufklirungstexte erhalten hatte und die nun ein wenig um-
formuliert in dieses Werk aufgenommen wurden. Der Pater stellt fest, dass die Reaktionen nicht
anders seien als Reaktionen im deutschsprachigen Raum auf dortige Publikationen. Gleichzei-
tig sagt er, die Artikel seien etwas Neues in der ritoromanischen Literatur und seien inspiriert
von einer neuen Mentalitit. Die negativen Reaktionen darauf seien Reaktionen eines Milieus,
«che vul e sa per gronda part buca s'adactar al temps modern»'?"® (ebd. 47), jedoch habe auch
die Kirche begriffen, dass die Entwicklungen der Zeit nicht zu ignorieren seien (wie das Zweite
Vatikanische Konzil gezeigt habe, ebd. 47f.).

Als Ideal (und Mittel zur Verhiitung) wird auch in Affons dumondan die Jungfriulich-
keit bis zur Ehe propagiert:

1271 «[O]rd ina portetta fatga aposta (puntuar igl aposta ed evitar scadin sbagl e scumbegl) per quai intent denter las sortidas
per aua (empiens) e pil passar da tgierp. Quella portetta ei aschi lonzia ed elastica, ch’ella seslargia en quei mument aschi
fetg ch’igl affonet sa seschluitar cun agid dalla spindrera ni dil miedi alla glisch. Cu la naschientscha ei vargada daventa
ella puspei pintga sco avon.» (Coray-Monn & Coray, 1968, 25); «[A]us einer Offnung, die eigens dafiir geschaffen ist
(diesen Fakt betonen und keinen Zweifel und keine Verwechslungsgefahr aufkommen lassen), die sich zwischen den
Offnungen fiir Wasser (Urin) und Kérperausscheidungen befindet. Diese Offnung ist so geschmeidig und elastisch,
dass sie sich in diesem Moment so sehr weitet, dass das Kindlein mit Hilfe der Hebamme oder des Arztes ans Licht
schliipfen kann. Wenn die Geburt vorbei ist, wird sie wieder so klein wie zuvor» (VC).

1272 Mit dem Mythos, Onanie verursache kérperlichen Schaden, wird jedoch aufgeriumt (ebd. 91). Die Onanie sei eine
kleine Siinde, man kénne jedoch Absolution erhalten, wenn man beichte und Besserung gelobe (ebd. 93).

1273 «Das schénste, was es fiir eine Frau gibt: Mutter werden» (VC).

1274 Die Briefe an den fiktiven Buben, die im Namen des Paters (und wohl auch von diesem) verfasst sind, sind denn auch
weniger informativ und ausfiihrlich. Viel mehr wird hier auch auf Nicht-sexuelles (Berufswahl etc.) Bezug genommen
(was auch wieder typisch fiir die traditionellen Rollenbilder ist). Der weibliche Zyklus wird nur sehr kurz erwihnt, die
Menstruation gar nicht (auch dies passt natiirlich zum Tabu, das darum aufrecht erhalten werden soll).

1275 «[D]as sich der modernen Zeit nicht anpassan will und kann» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.5 ... versus erste Erfahrungen

(S INE I

Cu vus tenis buca ora pli dad ir in ord I'auter vegnis vus a concluder da far nozzas. Ti
vegns ad esser ina biala spusa tut en alv. Quella rassa alva cun siu vel ha ina significaziun
profunda. Per ina fa ella la spusa regina da gliez di. Per I'autra significhescha ella I'inno-
cenza, ella di che quella spusa regali sia carezia alva sco la neiv a siu spus. Il vel paleisa
che quella spusa seigi nunviolada, enzatgei che Ti has segir gia udiu en connex cun
Nossadunna. Quei vul dir che quella fina pial che siara la vagina dalla buoba e marta
seigi aunc entira, che quella matta seigi purschala, ch’ella hagi aunc mai giu relaziuns
corporalas cun in um'?76 (Coray-Monn & Coray, 1968, 73).

Diese Stelle zeigt sehr schon, dass man sich hier an einem Ubergang befindet. Zum einen
werden sehr traditionelle Ideale (die Jungfrau Maria) propagiert, und als Erklirung fiir die
Liebe wird immer Gott zu Hilfe gezogen («Dieus ei la carezia», ebd. 72), jedoch werden auch
biologische und technische Dinge sehr genau erklirt und Begriffe wie Penis oder eben Vagina
verwendet.

Gleichzeitig ist die gewihlte Form (das Briefformat) sehr zuganglich und literarisch ge-
staltet, die Sprache einfach und trotzdem wohlformuliert. Gut vorstellbar, dass sich Eltern und
Patentanten und -onkel in ihren Aufklirungsversuchen daran ein Beispiel genommen, ganze
Passagen daraus abgeschrieben und dabei selber viel gelernt haben.

Die Verhiitung (Anti-Baby-Pille) wird erwihnt und weder empfohlen noch wird davon
abgeraten — was an sich schon erstaunlich ist'®”’”. Die Abtreibung wird ebenfalls thematisiert,
diese sei jedoch eine «destrucziun d’ina veta humana»'?® (ebd. 75), eine Wertung, die nicht
tiberraschen kann, angesichts der Tatsache, dass ein katholischer Pater Co-Autor ist und das
Zweite Vatikanische Konzil 1965 die Abtreibung als Verbrechen und Mord bezeichnete — eine
Haltung, die die katholische Kirche bis heute einnimmt.

Insgesamt lisst sich sagen, dass Imelda Coray-Monn als Person eine besondere Rolle
in Bezug auf die sexuelle Aufklirung und Sichtbarmachung der weiblichen Perspektive in der
oberen Surselva zukommt. Ivo Berther widmet ihr und ihrem Wirken die Hilfte des Unterkapi-
tels Auflosungserscheinungen in seiner Analyse zu den Leitbildern fiir Frauen in der Surselva von
1870-1970 — was ihre Rolle in Bezug auf die Auflosung traditioneller Leitbilder gut verdeutlichrt.

Von diesen Auflésungserscheinungen zeugt beispielsweise auch der Text Diari suenter
messa von Toni Halter. Darin belauscht die Erzihlfigur eine Unterhaltung im Beichtstuhl, bei
der eine junge Frau den Pfarrer auf die Pille anspricht:

1276 «Wenn ihr es nicht mehr aushaltet, euch wieder zu trennen, werdet ihr euch fiir eine Hochzeit entscheiden. Du wirst
eine schone Braut, ganz in weiss. Dieses weisse Kleid mit dem Schleier hat eine tiefe Bedeutung. Zum einen macht es
die Braut zur Kénigin an diesem Tagl. Zum anderen steht es fiir die Unschuld, es sagt, dass die Braut ihre Liebe weiss
wie Schnee ihrem Geliebten schenke. Der Schleier sagt, dass die Braut unberiihrt ist, etwas, was Du im Zusammenhang
mit der heiligen Jungfrau Maria sicher bereits gehért hast. Es bedeutet, dass das diinne Hiutchen, dass die Vagina des
Midchens verschliesst, noch intakt ist, dass dieses Midchen eine Jungfrau ist, dass sie noch kein korperliches Verhilenis
zu einem Mann hatte» (VC).

1277 Papst Paul VI. bezeichnete die Pille im Jahr 1968 in der Enzyklika Humanae vitae: Uber die rechte Ordnung der
Weitergabe menschlichen Lebens als fiir immer unerlaubt.

1278 «Zerstorung eines menschlichen Lebens» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 48 S
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
5.4.5 ... versus erste Erfahrungen

Oz san ins s'imaginar che la giuvna penitenta sedispeta cul confessur. Pervia dalla pella.
Ella ha udiu referats da teologs da sia confessiun ch’affirman la relaziun sexuala avon
la letg. [...]

Il confessur s'oppona. El percass hagi mai detg da quei. La teoria dalla libertad sexuala
seigi faulsa, nunevangelica e scelerada. In disviament dils avangardists. Sch’ella sappi,
tgei quei seigi, avangardists? Ella affirma: gie, ils pli moderns. Mo lu aggiunsch’ella
promtamein: ils avangardists dad oz seigien bein ils etabli da damaun, ils plevons e
canonis digl avegnir?™?”® (Halter, 1977, 50f.).

Phister beschreibt die Szene in ihrer Analyse wie folgt:

Die junge Frau spricht von Vortragen, die sie gehért habe, von neuen Ideen und Be-
wegungen innerhalb des Katholizismus, wihrend der Beichtvater felsenfest an seiner
Uberzeugung festhilt, dass diese neuen Theorien abwegig seien, «[i]n disviament dils
avantgardists». Darauthin entgegnet die junge Frau, dass doch ebendiese Avantgardis-
ten die Pfarrer von morgen seien. Was also fiir den Beichtvater als Abweg erscheint,
stellt in ihren Augen einen neuen Weg dar, eine notwendige Modernisierung der anti-
quierten, religiosen Praxis. Dieses Zusammentreffen im Beichtstuhl veranschaulicht
die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die den Erfahrungsraum Graubiinden prigt
(Phister, 2022, 20).

Diese literarische Begegnung reflektiere im Kleinen, was sich in Graubiinden im Grossen ab-
spielte, so Pfister. «Wihrend die einen noch am traditionellen Frauenbild festhalten, suchen
andere neue Wege und wieder andere haben sie bereits gefunden» (Pfister, 2022, 21).

Eine literarische Ablésung von traditionellen Idealen bezichungsweise eine Abrech-
nung mit dem Thema der sexuellen Aufklarung findet sich in der Kurzgeschichte La mascra
von Annamengia Bertogg (Bertogg, 1981b). Darin sicht das Midchen Tina-Dora heimlich
im Koffer der Hebamme nach, die zur Mutter gerufen wurde. Durch ihre Unvorsichtigkeit
wird der ganze Inhalt verunreinigt. Als die Hebamme auftaucht, klirt sie Tina-Dora auf und
danach sterilisieren sie gemeinsam die Utensilien. Dabei tragen sie Hygienemasken. Als Tina
Dora klar wird, was bei einer Geburt wirklich geschieht, respektive als die Geburt bei ihrer
Mutter losgeht, schleudert sie die Maske von sich. Thr Vater kommt herbei und sagt zur Heb-
amme, der Storch sei gekommen. Tina-Dora bleibt allein zuriick und betrachtet die am Boden
liegende Maske — «liberada da tschoccadad ed ureglias suordas» 8% (Bertogg, 1981b, 54). Laut
Rezensent Gallus Pfister behandelt die Textsammlung, in der La mascra erschienen ist, unter
anderem die Kindheitserinnerungen der Autorin (Pfister, 1981, 201), wodurch sie «alte Zeiten
vermissen lisst» (Phister, 1981, 202). So ist Bertogg in La mascra doch erstaunlich klar in ihrer

1279 «Heute freilich ist anzunehmen, dass die junge Beichtende mit dem Beichtvater disputiert. Eben, wegen der Pille.
Sie hat Vortrige von Theologen unserer Konfession angehért, die einen Verkehr der Geschlechter vor der Heirat
nicht ausschliessen. [...] Da ist der Beichtvater dagegen. Was ihn angehe — das habe er nie gesagt. Die Lehre von der
geschlechtlichen Freiheit sei falsch, sei nicht evangelisch, sei geradezu verbrecherisch. Eine Verwirrung dieser Avantgar-
disten! Ob sie wisse, was das ist? Sie weiss es: die Modernen. Aber rasch fiigt sie bei: die Avantgardisten von heute seien
doch wohl die Massgeblichen von morgen, die kiinftigen Pfarrer und Domherren?» (Riatsch 8 Walther, 1993b, 763f.)
1280 «[B]efreit von Blindheit und tauben Ohren» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefélles: Die (junge) Geliebte

< o0

Kritik: «Igl embrugl en Tina-Dora havein nus caschunau. II temps ei cheu ed ella ha il dretg
d’endriescher la verdad. Pertgei fagein nus atgnamein in misteri ord la miracla dalla veta?»'?®’
(Bertogg, 1981b, 53).

Riatsch und Walther nennen diesen Text unter anderem als Beispiel fiir die komple-
mentire Gegenmeinungen zum minnlich dominierten Kanon die weibliche Stimmen in die
Literatur einbringen (Riatsch & Walther, 1993b, 583f.): «Dinge kommen zur Sprache, welche
bislang keine literarischen Themen gewesen waren» (Riatsch & Walther, 1993b, 582).

5.4.6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefilles: Die (junge) Geliebte
Dieses Kapitel beschiftigt sich mit einer der hdufigsten Rollen, die Figurationen der Denkfigur
Jungfrau einnehmen — jene der Geliebten.?®2 Wie der Begriff schon sagt, wird diese Rolle
immer durch die Bezichung zu einer anderen Person (in der Regel zu einem Mann) definiert.
Weiter zeigt das Wort Geliebte auch die Passivitit dieser Rolle. Sie wird geliebt. Ob sie selbst
liebt (oder iiberhaupt lieben darf) ist nebensichlich — dies im Gegensatz zur Liebhaberin.'8
Die typische Figur der Geliebten tibernimmt in literarischen Werken meist eine Ergin-
zungsrolle. Sie dient dem «Helden» als Anreiz dazu, Abenteuer zu bestreiten und wieder nach
Hause zuriickzukehren und sesshaft zu werden. Eine solche Figur findet sich zum Beispiel in
Toni Halters Culan de Crestaulta (Halter, 1955). Gewihlt wird oftmals die Erzihlperspektive
des Mannes, der die Geliebte als Objekt seiner Bestrebungen und Anstrengungen, moglicher-
weise auch als Ziel sieht. Erzihlerisch dient die Geliebte dazu, die Handlung voranzutreiben.
Sie wird sozusagen zu einem MacGuffin, einem Objekt, das die Geschichte in Gang setzt, aber
an sich wenig Bedeutung hat und in der Handlung kaum von Nutzen ist (Stollery, 2014).1284
Werke, die eine Geliebte zur Protagonistin machen, sind also in gewisser Weise be-
reits subversiv, auch wenn durch diese Figuren ganz traditionelle Frauenbilder und Vorstel-
lungen verkdrpert werden kénnen. Beispiele dafiir wiren zum Beispiel La porta dalla liber-
tad von Dumeni Capeder (Capeder, 1984), die bereits mehrfach erwihnten Werke von Gion
Deplazes (Marlengia, Marietta, Paun casa) oder auch der Text Guardgia da not von Jacques
Guidon (Guidon, 1989, 104-107). Hier zeigt sich die Perspektive der jungen Geliebten, die
ihrem «marus» einen Brief schreibt, den dieser wihrend seiner Nachtwache liest. Sie selbst ist
Krankenschwester und schreibt den Brief ebenfalls wihrend ihrer Nachtschicht — der Titel
des Textes kann sich also sowohl auf seine wie auf ihre Situation beziehen. Der Text verschafft
den Lesenden einen Einblick in die Gefiihle, das Denken und den Alltag der jungen Kranken-
schwester, reproduziert jedoch auch viele traditionelle Vorstellungen von Weiblichkeit. Die
Protagonistin erscheint hingebungsvoll, selbstlos, ihrem Geliebten treu ergeben. So schreibt sie

1281 «Das Durcheinander in Tina-Dora haben wir verursacht. Die Zeit ist da und sie hat ein Recht darauf, die Wahrheit
zu erfahren. Warum machen wir eigentlich so ein Geheimnis aus dem Wunder des Lebens?» (VC).

1282 Es mag paradox erscheinen, die Geliebte im Kapitel der Jungfrau zu behandeln. Ausgehend von einem traditionellen
Frauenbild macht dies jedoch durchaus Sinn, hat die ideale Geliebte doch eine Jungfrau zu sein, bis sie denn schliesslich
die Ehefrau wird. Die nicht ideale Geliebte, eine zu aktive, verfithrende junge Frau, ist oder wird in traditionellen
Darstellungen oftmals zur Femme fatale.

1283 Eine solche Figur findet sich beispielsweise in L& runa von Cla Biert (Biert, 2020d). Sie verfiihrt zwar ihren Liebhaber,
ist aber eigentlich positiv besetzt. Mehr dazu in Kapitel 3.4.2.

1284 Auch Eva in Fva ed il sonch Antoni lisst sich als MacGuffin bezeichnen. Allerdings sind bei ihr andere Eigenschaften
dafiir ausschlaggebend, siche Kapitel 3.2.5.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 487
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefélies: Die (junge) Geliebte

]

zwar von sich und ihrem Alltag, entschuldigr sich jedoch gleich darauf dafiir und versprichr,
gedanklich wieder zu ihm zuriickzukehren, was sie dann auch sogleich tut und ihn lobt, wie er
in den Bergen dem Feind lauert (ebd. 105). Um ihn davon zu ﬁberzeugen, dass das Kranken-
hausleben sie emotional nicht abgestumpft hat (wie er befiirchtete), schreibt sie ihm gleich
dreimal hintereinander, dass sie ihn liebe (ebd. 105). Ihr Tonfall ist zwar manchmal spielerisch
neckend (ebd. 105, 107) und auch lockend (ebd. 107), doch sie bleibt ihrer Rolle als sorgende
Geliebte treu, macht sich in ihren letzten Worten Sorgen um ihn, und ermahnt ihn, nicht
waghalsig zu sein, nur um ihr zu imponieren. Sie kénne gar nicht mehr beeindruckt sein von

ihm (ebd. 107).

In Vic Hendrys Riccarda (Hendry, 1967, 5—-11) wird ebenfalls die Geliebte eines Militirdienst-
leistenden portraitiert, jedoch ginzlich aus der Perspektive des Mannes, der letzten Endes von
ihr verlassen wird, weil er im Militir ihrer Meinung nach nicht geniigend Kontake zu ihr hilt.
Beschrieben wird sie folgendermassen:

Buca ina figura mitica. Schitta gliez bein. Strusch odentras gissiat. Jeu vevel bugen ella,
la Riccarda. Oravontut pervia da sia fatscha pallida, gie bunamein tresta, mo senza
ina macla. E sco contrast enamiez il tien melanconic dus egls sco tizuns empleni d’in
dultsch incont. [...]

E [...] schi sensibla e marvigliusa fuva si'olma. Aschia che jeu vevel adina puspei da-
novamein il sentiment da stuer far bein schit, sinaquei ch’in cor schi custeivel survegni

buca sgreffels?®® (Hendry, 1967, 5).

Auch wenn gleich zu Beginn gesagt wird, Riccarda sei keine mythische Figur, so zementiert der
Text (respektive der Protagonist) in Riccardas Beschreibung doch genau das Ideal der Jungfrau,
also gewissermassen einen Mythos: Sie ist jung, hat helle Haut, ist traurig und melancholisch
und dadurch irgendwie unnahbar und geheimnisvoll. Gleichzeitig ist sie siiss und verlockend, ja
zauberhaft. Sie ist jedoch auch so sensibel, dass er das Gefiihl hat, sie auf keinen Fall verletzen
zu diirfen (im korperlichen, aber auch emotionalen Sinn). Bezeichnend ist, dass der Erzihler sie
gerade wegen ihrer Erscheinung liebt. Hier zeigt sich erneut, was bereits in anderen Analysen
festgestellt wurde: Die Perspektive, aus der die Figur gezeigt oder geschildert wird, ist essenziell
fir die Einordnung der Vorstellungen. Auch in diesem Fall dient die Frauenfigur als Projek-
tionsfliche fiir die Wiinsche und Vorstellungen des jungen Mannes, wobei die Figur erst dadurch
zur Projektionsfliche werden kann, dass sie im Text als mysterios und geheimnisvoll dargestellt
wird."?88 Diese Eigenschaft, das Mysterium oder das Ritsel, das die Frau ausmachen soll,

1285 «Keine mythische Figur. Hiibsch, das schon. Kaum Siebzehn geworden. Ich hatte sie gern, die Riccarda. Vor allem
wegen ihres bleichen, beinahe traurigen, doch makellosen Gesichts. Und also Kontrast inmitten dieses melancholischen
Ausdruckes zwei Augen wie Leuchtfeuer, erfiillt von einem siissen Zauber. [...] Und [...] so sensibel und neugierig
war ihre Seele. So dass ich immer von neuem das Gefiihl hatte, mich anstindig benehmen zu miissen, damit ein so
wertvolles Herz keine Kratzer bekommo» (VC).

1286 Gleiches wurde festgestellt fiir die Figur Eva aus Eva ed il sonch Antoni, siche Kapitel 3.2.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefalles: Die (junge) Geliebte

488

0o n

geht auf eine lange Tradition zuriick. Frauen wurden immer wieder nicht nur mit un-
beschriebenen Blittern, sondern auch mit Geheimnissen und Ritselhaftigkeit asso-
ziiert. Im Mittelalter sagte man beispielsweise, die Wahrheit eines Textes sei vor den
Blicken versteckt, sie sei «verschleiert». Das Symbol des Schleiers wiederum war lange
Zeit mit dem Weiblichen verbunden, ein Zeichen der Keuschheit und der Verfithrung
zugleich. Somit waren Frauen (und insbesondere Junfgrauen) ein Geheimnis, und als

solches konnten sie Licht und Schatten, Wahrheit und Gefahr reprisentieren
(Bernau, 2007, 90).

Die Vorstellung vom Ritsel Weib ist eng mit der Denkfigur Jungfrau verkniipft:

Eine Jungfrau ist dieser Logik zufolge besonders schwer zu durchschauen: einerseits
kann sie unschuldig und unerfahren sein, andererseits ist sie auch Teil der moralisch
verdorbenen Menschheit und dadurch unweigerlich mit Fehlern behaftet und fiir
Stinden empfinglich; die Jungfraulichkeit schiitzt sie zwar in gewisser Weise vor den
schlimmsten Mingeln ihres Geschlechts, aber die Méglichkeit, dass diese Mingel bei
ihr dennoch zum Vorschein kommen oder sie sie bereits im Herzen trigt [...], bleibt
bestehen (Bernau, 2007, 91).

Dies zeigt sich nicht nur in der Darstellung der Jungfrau per se, sondern auch in Beziehun-
gen, namentlich zur Geliebten. Ein solches Bild findet sich zum Beispiel in Arno Camenischs
Ernesto (Camenisch, 2005). Dessen Geliebte méchte zum Beispiel kein Popcorn, isst dann aber
doch bei ihm mit, was er mit «capeschel buca las dunnas» (Camenisch, 2005, 114) kommen-
tiert. Auch will sie sich umziehen, fragt ihn danach aber, ob sie doch wieder das andere Kleid
anziehen solle. «LLas dunnas fan adina teaters» (Camenisch, 2005, 112), meint Ernesto dazu.

Im Text La Maria von Theo Candinas (Candinas, 1986a, 188-192) wird eine Reproduktion
der Vorstellung vom Ritsel Weib gleichzeitig zu einer Subversion eines anderen Ideals, das der
Denkfigur der Jungfrau angehort, nimlich die Matta da culm. Die Protagonistin Maria ist laut
Beschreibung das ideale Middchen vom Land, eine Matta da culm wie sie im Buche steht:

La Maria ei ina da quellas bellezias dalla campagna. Buca memia gronda e nuotta me-
mia pintga, rodundetta nua ch’ins mira e stagnetta nua ch’ins palpa. Ina buccada da nui
cun egls gross sco garfluns, cavels da vali tschurrichels, vestas sco vin e latg e levzas sco
ina rosa miez aviarta. [...] E fideivla ei la Maria sco in tgaun da pasturs. Gliez sa 'entira
vischnaunca™® (Candinas, 1986a, 188).

Maria arbeitet im Dorfrestaurant als Bardame und ist mit dem Bauern Gieri verlobt, was jedoch
noch keiner weiss. Dieser kommt nach getaner Arbeit oft in die Bar, trinkt einen schwarzen

1287 «Maria ist eine dieser Landschénheiten. Nicht zu gross und nicht zu klein, rund wo man hinschaut und straff wo
man hinfasst. Ein wohlschmeckender Mund, grossen Kirschaugen, Lockenhaar weich wie samt, Wangen wie Wein
und Milch und Lippen wie eine halb gedffnete Rose. [...] Und treu ist die Maria, wie ein Hirtenhund. Das weiss das
ganze Dorf» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 489
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefélles: Die (junge) Geliebte

S.hU’IU'I

Kaffee und schaut seiner Geliebten zu, wie sie die Kunden bedient, wie «la Rebecca dalla bibla
che buentava ses camels plein arsira»'?®® (ebd. 189).

In der Bar spielt immer mal wieder eine Band, bestehend aus Musikern mit dunkler
Hautfarbe. Sowohl die Beschreibung der Musiker als auch der Musik ist (wohl bewusst) hyper-
rasstistisch gehalten, da die Sprache der Erzihlinstanz stark umgangssprachlich gehalten ist. Der
Saxophonist macht Maria schéne Augen, was bei dieser zitternde Beine und Schmetterlinge im
Bauch auslést (ebd. 190). An dieser Stelle wird noch einmal betont, dass jedoch das ganze Dorf
weiss, wie treu die Maria ist. Am Ende der Saison kehrt Maria mit vollem Portemonnaie zuriick,
zihlt ihr Geld und erinnert Gieri an sein Versprechen. Als der Kuckuck (!) zum letzten Mal
ruft (also am Ende des Frithlings), heiraten die beiden. Im Sommer achtet Gieri darauf, seine
Frau nicht zu {iberanstrengen (ganz gemiss den Empfehlungen, die im Calender Romontsch fir
die Bauersfrauen abgegeben wurden, S. T. Berther, 1965). Trotzdem kollabiert sie eines Tages
und er bringt sie ins Krankenhaus. Er rechnet bereits mit ihrem Tod. Als er jedoch ins Zimmer
kommt erklingt aus einem weissen Stoftbiindel «ina tibada d’in saxophon»'28? (ebd. 192), wo-
raufhin Maria «cun vusch da nossadunna»'°? (ebd. 192) meint: «Sas Gieri, quei vegn da quels
tarladi caffés ners che ti has buiu gl’entir benediu unviern ora.»"?®' (ebd. 192). Dem guten Gieri
wird von seiner Geliebten ein Kuckuckskind untergeschoben. Ob dieser die Geschichte vom
Kaffee glaubt, wird nicht ausgefithrt. Die Erzihlung endet hier. Parodiert wird die Gutgliu-
bigkeit von Gieri, die Naivitit und Unwissenheit des Mat da culm, aber auch jene der Dorf-
gemeinschaft, die sich vom Ideal der jungfriulichen Matta da culm hinters Licht fiihren lisst.
Gleichzeitig wird die Vorstellung von der Jungfrau zementiert, die fiir Stinden (und besonders
fir die Verlockungen der Fremde) empfinglich ist.

Der Text ist auch insofern interessant, als dass hier die Machtverhiltnisse, die in tradi-
tionellen Erzahlungen mit Figurationen in der Rolle der Geliebten umgekehrt werden. Indem
Maria ihn betriigt, wird ihr Mann Gieri erzihlerisch durch die Parodie entmachtet. Auch wenn
er durch seinen Beruf, sein Geschlecht, ja schlicht durch seine Stellung in der Gesellschaft einen
héheren Rang hat, gelingt es ihr, ihn zu entmachten. Dadurch, dass sie das Kind eines anderen
zur Welt bringt, das sie empfangen hat als sie noch nicht verheiratet waren, nimmt sie ihm
die Moglichkeit zur Reproduktion, entmannt ihn im Grunde genommen. Wie in La racolta
dals siemis erweist sich das Kuckuckskind auch hier als Mittel der (weiblichen) Subversion.'??
Der Umstand, dass dieses Mittel hier bei einer Figuration der Denkfigur Jungfrau zum Einsatz
kommyt, bei einer literarischen Frauenfigur, die traditionell rein, unberiithrt und weiss gekleidet
in die Ehe eingehen sollte, verstirkt die Kritik an diesem Ideal noch — ebenso wie der Umstand,

dass das Kind der jungfriulichen, reinen, weissen Frau dunkelhiutig ist."?3

Grundsitzlich zeigt sich, dass das dargestellte Machtverhiltnis zwischen der Geliebten und dem
Mann in den meisten untersuchten Erzihlungen zu Ungunsten der Frau ausfillt. In einigen

1288 «Rebecca aus der Bibel die ihre durstigen Kamele trinke» (VC).

1289 «[D]as Tuten eines Saxophons» (VC).

1290 «[Mit] einer Stimme wie jener der Muttergottes» (VC). Gemeint ist eine unschuldige Stimme.

1291 «Weisst du Gieri, das kommt von diesem ekligen schwarzen Kaffee, den du den ganzen Winter iiber getrunken hase» (VC).

1292 So beschrieben bei Riatsch, 2015, 144ff., siche auch Kapitel 4.3.5.

1293 Zum Zusammenspiel des Ideals der reinen, weissen (Haus-)Frau und dem rassistischen Feindbild des dunkelhiutigen
Mannes bei Purtschert 2019, 103fF.



490

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefalles: Die (junge) Geliebte

9 oo,

Texten wird das sowieso schon steile Machtgefille zwischen Geliebter und Liebhaber zusitzlich
durch weitere Faktoren verstirkt. Zum Beispiel dadurch, dass das Alter der Geliebten ein Stiick
unter jenem ihres Liebhabers liegt — wodurch die Geliebte in die Nihe des Frauenbildes der
Kindfrau geriickt wird."%

Ein typisches Beispiel fiir eine solche Konstellation beziehungsweise fiir ein solches
Machtgefille zeigt sich in Sabina von Donat Cadruvi (Cadruvi, 1992b, 7-36). Dargestellt ist
eine junge Frau aus der Perspektive eines dlteren Mannes. Dieser ist zugleich auch der Erzihler.
Die Beziehung der beiden ist zum Erzihlzeitpunkt bereits vorbei, der Erzihler denkt iiber das
Vergangene nach. Er prisentiert sich als reflektiert, nachdenklich, iiberlegen, sie ist das Gegen-
teil davon. Optisch erinnert ihre Beschreibung an die Riccarda von Vic Hendry (Hendry, 1967).
Auch sie ist bleich, hat kleine Hindchen'®%® — «ses egls vivs e svelts, marveglius, ses mauns ma-
gherets, siu bi culiez alv e liung»"°® (Cadruvi, 1992b, 12) — und sie sagt Dinge, die der Erzihler
nicht von ihr erwartet (Cadruvi, 1992b, 9). Nicht deswegen hat er jedoch begonnen, sich fiir sie
zu interessieren, sondern weil sie schon war. Er fingt sofort Feuer, wie er sagt (ebd. 11). Sie sucht
jedoch eher einen Mentor. Thre erste Unterhaltung gibt der Erzihler in indirekter Rede wieder,
wobei er mit Kommentaren nicht spart, die zeigen, dass er sie nicht ernst nimmt — wie vor allem
die Bemerkungen in den Klammern zeigen, die die Gedanken des Erzihlers zusitzlich betonen:

Ella (buca «els») hagi in project per in cudisch e fussi leda etc. etc. Mo ussa, ual quei
mument, ussa, il venderdis sera ch’ei siarien prest las stizuns, sappi ella buc explicar ses
giavischs. (Sco sch’ei fetschi prescha.) Mo schella astgi forsa telefonar I'autra damaun?
Miu consentiment pudeva dar I'impressiun d’ina risposta «pertgei buc?», mo era esser
I'expressiun de mes agens interess — tgei biala matta! Quei era stau miu sulet patratg
essenzial duront che ella tschintschava'®®” (Cadruvi, 1992b, 14).

Dieser abschirtzige Tonfall dndert sich nicht im Laufe der Geschichte. Er bleibt immer leicht
tiberheblich («En in auter cass havess miu spért pretendiu che quei seigi ina remarcabla intro-
ducziun, ni adequata ni intelligenta. Mo el cass della Sabina level jeu bein esser buntadeivels
[...]»"%°® (ebd. 18). Der Text lisst keinen Zweifel daran, woran der Mann interessiert ist. Er
wird angezogen von Sabinas Ausserem, ihrer Jugendlichkeit, nicht von ihrem Geist oder ihren
Ideen (also von dem, was sie ihm gegeniiber eigentlich zeigen méchte). Dies nimmut er gar nicht
wahr oder aber er hilt es fiir unangemessen («Tgei lungatg, tertgavel jeu denton, tgei plaids ord

1294 Mehr zur Kindfrau siche Kapitel 5.3.3 bis 5.3.5.

1295 Thre Korperteile werden oft im Diminutiv beschrieben, «<manuts» (ebd. 9) und «tgauer» (ebd. 33), wodurch sie noch
kindlicher wirkt.

1296 «[I]hre lebendigen und schnellen, neugierigen Augen, ihre diinnen Hinde, ihr schoner, weisser, langer Hals» (VC).

1297 «Sie (nicht sie aller) habe ein Buchprojekt und sie wire froh etc. etc. Aber nun, gerade in diesem Moment, nun, am
Freitagabend, wo die Geschifte schliessen, konne sie ihre Wiinsche nicht erkliren. (Als wiire es cilig.) Aber ob sie
vielleicht am nichsten Morgen anrufen kénne? Mein Einverstindnis glich einer Antwort 4 la ewarum niche?, war
jedoch eher ein Ausdruck meines eigenen Interesses — was fiir ein schones Midchen! Das war mein einziger essenzieller
Gedanke, wihrend sie sprach» (VC).

1298 «In einem anderen Fall hitte mein Geist angenommen, dass dies eine bemerkenswerte Einleitung gewesen war,
weder angemessen noch intelligent. Aber im Fall von Sabina wollte ich wohlwollend sein» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 491
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefélles: Die (junge) Geliebte

O o n

la bucca d’ina mattetta giuvna e biala ...»™°, Cadruvi, 1992b, 21). Gleichzeitig deutet er an,
dass sie sich nur engagiert, weil ihr Kinder und eine Familie (bis jetzt) verwehrt blieben (ebd.
21). Er hilft ihr jedoch, und wihrend er ihr seine Berechnungen fiir ihr Buchprojekt erklirrt,
sitzt sie da «sco ina scolara, mo attenta e bunamein engrazieivla»‘mo (ebd. 27). Schliesslich
haben sie Sex, wobei die Initiative von ihr ausgeht. Hier wird bereits impliziert, dass sie ein
Problem hat, fiir das sie ein Ventil sucht (ebd. 29). Daran erinnern auch die Sitze, mit denen
der Protagonist und Erzihler den Geschlechtsverkehr beschreibt:

Co ella luvrava vid miu tgierp, sco in animal blessau ni enzatgi ch’enquera desperada-
mein il spindrament ord ina situaziun malguessa, ord in prighel. Mo tgei prighel? Jeu
forsa, quel ch’era seschaus en ual aschia, buca meins e buca depli ch’ella?™°!

(Cadruvi, 1992b, 29f.).

Er fragt sich, ob er von ihr als Gefahr wahrgenommen wird. Gleichzeitig scheint er iiber-
zeugt zu sein, dass sie beide gleich stark an einer gegenseitigen Beziehung interessiert sind —
eine Uberzeugung, die sich letzten Endes als falsch herausstellt. Allerdings ist es nicht, wie das
Machtgefille vermuten lisst, Sabina, die sich Hoffnungen macht, sondern der Erzahler. Nach
der gemeinsamen Nacht rastet Sabina aus und wiitet und schreit. Der Erzihler redet ihr jedoch
ins Gewissen und die beiden gehen in anscheinend vertrauter Zweisamkeit auseinander «empau
sco ei fan 'emprema gada, sespruond de buca disturbar igl equiliber»™2 (ebd. 33). Sabina geht
danach den Sommer iiber auf eine Alp. Sie dndert ihre Pline nicht, was den Erzihler verletzt
(ebd. 35). Er stellt fest: «Igl um, pli vegls, pli ferms e pli experimentaus, era par’ei exponius pli
fetg als effects d’ina simpatia e de quei ch’era en cuort temps seresultau ordlunder»™%* (ebd.
36). Am Ende bleibt ihm nur die Schlussfolgerung, dass jeder Sommer irgendwann endet und
es Herbst wird. Dies ist jedoch nicht hoffnungsvoll gemeint, sondern eher in Bezug auf das

1299 «Wias fiir eine Sprache, dachte ich wihrenddessen, was fiir Worte aus dem Mund eines jungen und schénen
Midchens ...» (VC).

1300 «[W]ie eine Schiilerin, jedoch aufmerksam und fast dankbar (VC).

1301 «Wie sie sich an meinem Korper abarbeitete, wie ein verletztes Tier oder etwas, was verzweifelt Rettung aus einer
ungewissen Situation, aus einer Gefahr suchte. Aber aus welcher Gefahr? Vielleicht vor mir, der ich mich einfach so
darauf eingelassen hatte, nicht weniger und nicht mehr als sie?» (VC).

1302 «[E]in wenig so wie beim ersten Mal, im Versuch das Gleichgewicht nicht zu stéren» (VC).

1303 «Der Mann, ilter, stirker, erfahrener, war anscheinend den Auswirkungen einer Sympathie stirker ausgesetzt,
und dem, was sich in der kurzen Zeit daraus entwickelt hatte» (VC).



492

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.6 Am unteren Rand des sozialen Machtgefélles: Die (junge) Geliebte

aoo;

gesamte Leben gemiinzt: Als ilterer Mann nihert er sich dem Herbst seines Lebens.*%* Trotz-
dem ist Sabina keine Geschichte iiber weibliche Selbstermichtigung, dafiir ist die Perspektive
zu minnlich, der Blick zu abschitzig und zu wenig divers. Uber Sabinas Beweggriinde erfihrt
man nichts bis wenig, es bleiben einzig die wenig schmeichelhaften Spekulationen des Erzih-
lers. Der Umstand, dass dieser aus der Perspektive eines enttiuschten Liebenden erzihlt, mag
die Hirte seiner Einschitzungen ein wenig relativieren, ja gar einen kritischen Blick auf die
minnliche Figur werfen. Das dndert jedoch wenig am Grundton gegeniiber der jungen Frau
respektive gegeniiber jungen Frauen generell. Der Mann ist «Igl um, pli vegls, pli ferms e pli
experimentaus» (ebd. 36), die junge Frau «biala matta» (ebd. 14) und «scolara» (ebd. 27).

In 7/ giat cotschen von Jon Semadeni (Semadeni, 1998, erstmals erschienen 1980) wird das Un-
gleichgewicht zwischen Geliebter und Liebhaber dadurch verstirke, dass sich die junge Frau
in einem Anstellungsverhiltnis zum Mann befindet. Es entsteht die Rolle der Geliebten, derer
sich der Mann entledigt, sobald es unbequem wird. Anders als in den obigen Beispielen hat die
Geliebte hier nicht die Funktion inne, den «Helden» zu inspirieren und auf den rechten Weg zu
fiihren. Im Gegenteil bringt in 7/ giat cotschen das Liebesverhiltnis den Protagonisten dazu, vom
Weg abzukommen. Weil seine Geliebte schwanger wird und damit seine politische Karriere ge-
fahrdet ist, will er sie zwingen, den Knecht zu heiraten. Sie weigert sich jedoch, worauthin er
den Knecht verjagt und diesem die Schuld in die Schuhe schiebt. Am Ende erschiesst er gar den
Vater der Geliebten, damit das Geheimnis bewahrt bleibt (Semadeni, 1998, 54, 56, 60, 64, 80).

Das ungleiche Verhiltnis beziehungsweise die Ubermacht des Mannes dient hier nicht
(oder nicht hauptsichlich) der Reproduktion eines Ideals von Jungfriulichkeit, sondern im
Gegenteil dazu, gesellschaftliche Missstinde (zum Beispiel die Ubermacht des Mannes gegen-
tiber seinen Angestellten) aufzuzeigen, was gleichzeitig auch eine Kritik am patriarchalen Sys-

tem beinhaltet.’%°

Das Ideal der reizenden Jungfrau wird in Texten hiufig dazu verwendet, um den (minnlichen)
Protagonisten einen Anreiz zu bieten, ihre Abenteuer zu bestehen und ihre Aufgaben zu erledi-
gen. In der Rolle der Geliebten ist die Figuration der Denkfigur Jungfrau oftmals dazu da, den
Protagonisten an seinen Aufgaben wachsen zu lassen. Immanent ist dabei die Vorstellung von
der Jungfrau als wehrloses und/oder passives «Objekt», das dem Mann unterlegen ist. Manch-
mal wird die Geliebte auch selbst zur Aufgabe, nimlich dann, wenn sie die Vorstellung vom
Ritsel Weib verkdrpert und so zur Projektionsfliche fiir die Wiinsche und Angste ihres Gegen-
tibers wird (dhnlich wie bestimmte Figurationen der Femme fatale).

Die Rolle der Geliebten bietet jedoch auch Potenzial fiir Kritik und Subversion, nim-
lich zum Beispiel dann, wenn es ihr gelingt, das Machtgefille zwischen ihr und ihrem minn-
lichen Gegeniiber umzudrehen — oder aber wenn die Darstellung der Geliebten als Opfer zur
Kritik an gesellschaftlichen Missstinden dient.

1304 Wie in Riccarda wird fiir die Liebe beziehungsweise die Beziehung die Jahreszeitenmetapher verwendet.
1305 Die Magd, die dem Herrn zur Verfiigung stehen muss, respektive von diesem bedriingt wird, ist ein verbreitetes Motiv,
siehe auch Mummetta oder Maria Madleina in Kapitel 4.4.5.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 49 3
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.7 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

_Ulﬂ'IU'l

5.4.7 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

Die ersten Anforderungen, die an ein Midchen, bezichungsweise an eine junge Frau gestellt
werden, kommen meist von ihren Eltern, wobei in Erzihlungen mit Tochter-Figuren oftmals
ein Konflikt mit ebendiesen dargestellt wird und somit auch ein Konflikt mit den Vorstellun-
gen, die die Eltern an ihre Tochter herantragen. Dabei geht es nicht selten darum, welche Rolle
die (jungfriuliche) Tochter innerhalb der Familie einnimmt und welchen Weg sie in Zukunft
einschlagen soll (nach traditionellen Vorstellungen jenen der Mutter und Ehefrau). Dass ein
Konflikt gezeigt wird, hat jedoch nicht zwingend eine Kritik an diesen Vorstellungen zur Folge,
wie zum Beispiel der Text La feglia von Vic Hendry (Hendry, 1976, 175-178) zeigt. In dieser
Erzihlung hat die Mutter ein gewisses Verstindnis fiir die Abwesenheit der Tochter. Sie sagt
«Quei ei quels onns»'% (ebd. 178) und versucht, den Vater zu beruhigen, der um die Tugend
seiner Tochter fiirchtet («ch’ella mondi vias puleinas»,®®” ebd. 178). Schliesslich meint sie, Vor-
wiirfe wiirden nichts bringen und nur dazu fithren, dass die Tochter ganz wegbliebe. Was bei
ihr jedoch wie ein mogliches Worst-Case Szenario klingt, wirkt bei ihm wie Feststellung: «Gie,
in di stat ella naven dil tut»'3°8 (ebd. 178). Fiir den Vater scheint bereits klar zu sein, dass die
Tochter «erlorens ist, wihrend die Mutter (noch) Hoffnung hat. Zuriick bleibt das Bild einer
undankbaren Tochter,"®*?° die liebende Eltern hat, die sich sorgen und frierend auf sie warten,
wihrend sie sich irgendwo herumtreibt. Auch hier findet sich die biirgerliche Tendenz, den
Miittern (und ihrer zu laxen Erziehung) die Schuld fiir den Fall der Tochter zuzuschieben
(Wallach, 1993, 56)."31°

Im Text La concubina aus der Sammlung En schurnada (Hendry, 1983, 83-86) beschreibt
Vic Hendry eine junge Frau, die den Moment verpasst, zur Ehefrau zu werden und deswegen
die ewige Geliebte (Konkubine) bleibt. Der Umstand, dass sie irgendwann «unfisa dad esser
pulita»™" (ebd. 85) geworden ist und nicht mehr entsprechend den Werten ihrer Mutter ge-
handelt hat, lisst sie auf Abwege geraten. Als sie auf die Dreissig zugeht, wird sie heissbliitiger,
sie bekommt «la panica ch'ins siari ad ella las portas», «ton ch’ella ei seschada en en divers
raschienis», «ch’ella fa amogna per in pér egliadas amureivlas ed in tec tenerezia»™ (ebd. 85).
Die junge Frau wird trotz der vielen Liebhaber nicht als Femme fatale dargestellt, sondern als

1306 «Das ist dieses Alter» (VC).

1307 «[D]ass sie auf Abwege geriv (VC).

1308 «Ja, eines Tages bleibt sie ganz foro» (VC).

1309 Umgekehrt findet sich bei Hendry jedoch auch das Bild der liebenden Tochter, die alleine mit dem Zug zur Mutter
ins Krankenhaus fihrt (Hendry, 1976, 123-134).

1310 Gerade in Untersuchungen zur Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts wird eine Ubermacht der Miitter gegeniiber
ihren Téchtern festgestellt, wobei deren Einfluss durchaus nicht positiv zu werten ist. Im Gegenteil nehmen diese
zum Beispiel (unguten) Einfluss auf die Ehen ihrer Tochter (Gétz, 1996, 157) oder aber versuchen, durch das Leben
der Tochter, Verpasstes in ihrem eigenen Leben nachzuholen (Wallach, 1993, 53ff). In diesem Zusammenhang ist
manchmal auch die Rede von «geopferten Téchtern» (Wallach, 1993).

Eine solche geopferte Tochter findet sich beispielsweise im in Kapitel 4.4.3 analysierten Candailas sainza flomma
(Uffer, 1983). Hier £ille das Gliick der Tochter der Ubermacht der Mutter zum Opfer, die auf potenzielle Eheminner
so einschiichternd wirke, dass sie allesamt das Weite suchen.

1311 «[D]er Bravheit iiberdriissigr (VC).

1312 «Torschlusspanik», «so sehr, dass sie sich auf verschieden Dinge eingelassen hat, «dass sie sich fiir ein paar liebevolle
Blicke und ein bisschen Zirtlichkeit anbietet» (VC).



494

Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.7 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

G oo

gefallene Jungfrau, als Opfer, jedoch als Opfer, das selbst Schuld hat. Als sie endlich einen
Mann trifft, der es linger mit ihr aushilt, méchrte sie heiraten, er jedoch nicht. «Ch’el ha buca
vuliu ei stau sia temprada, la temprada dalla Mariarta»™" (ebd. 86). Die Schuld dafiir kommt
komplett ihr zu. Der Sprung von der Geliebten zur Ehefrau gelingt ihr nicht, weil sie zu viele
Liebhaber hatte (sich nonkonform verhalten hat). Deswegen wird sie (gegen ihren Willen)
«nur» zur Konkubine. Diese Konkubinatsbeziehung wird dabei sehr negativ beschrieben und
nicht als legitimen Ersatz fiir eine Ehe: «La relaziun cuoza, schebi ch'ella ei buca stabla»™'*
(86). Die Ehe wird klar als einzige Legitimation fiir eine Liebschaft angesehen. Das einzige
Ziel, die Anforderung per se fiir eine junge Frau ist die Ehe. Gelingt ihr eine Eheschliessung
nicht, ist das Ungliick der Frau vorprogrammiert — dies obwohl zu Beginn der Erzihlung von
der Protagonistin selbst dargelegt wird, dass die Ehe und die kirchliche Trauung antiquiert seien
(ebd. 83). Der Erzihler «entlarve» diese Aussagen aufgrund der Hintergrundgeschichte jedoch
als vorgeschoben, ja er stellt das Konkubinatspaar aufgrund der Aussage, dass sich so Steuern
sparen liessen, zusitzlich als verwerflich hin.

Biirgerliche Rollenbilder finden sich auch im Text /na viseta von Annamengia Bertogg (Bertogg,
1993, 80-86). Allerdings werden diese nicht propagiert, sondern im Gegenteil kritisiert. Die
Protagonistin Corina bringt zum ersten Mal ihren Freund nach Hause, nachdem die Mutter
festgestellt hat, dass sie verliebt ist und sie dazu auffordert, ihn einmal vorzustellen — dies in
einem Alter, in dem andere bereits verheiratet oder verlobt sind (ebd. 80). Der Freund ist Iraner,
was der Mutter zeigt, «con pigns ch’il mund ei daventaus e con pauc ch’ils cunfins ein valeivels
1315 (ebd. 84). Die Reaktion des Vaters ist ungleich heftiger. Dieser ist Lehrer
und stosst sich an der Einladung der Mutter. Er legt sich ausserdem seine Bedingungen fiir den
Freund seiner Tochter zurecht:

en cuassas d’amur»

Ils puncts principals eran: scolaziun andanta e segir gudogn. Medema cultura e religiun.
Ina cumparsa en uorden e naturalmain qualificaziuns da caracter.

«Mobein, sco jeu pos giudicar nossa feglia vegn ella struschamein a dar ord canvau, gi
igl um losch encunter sesez, cuntents cun negin dapli che cun sesez.™'®

(Bertogg, 1993, 84).

Hier wird klar, in welcher Rolle sich der Vater in dieser Familie sieht: Er ist das Oberhaupt. Er
legt die Regeln fest, die anderen haben ihm zu gehorchen. Eine Abweichung von diesen Regeln
ist fiir ihn gar nicht denkbar, weswegen er davon ausgeht, dass seine Tochter einen passenden
Mann nach Hause bringt. Als er den Freund seiner Tochter sieht, stésst er sie von sich (sie
wollte ihn zur Begriissung freudig umarmen), beschimpft sie als «Parleral» ™" (ebd. 85) und

1313 «[D]ass er nicht wollte, war ihre Zurechtweisung, die Zurechtweisung der Mariarta» (VC).

1314 «Die Beziechung dauert, auch wenn sie nicht dauerhaft ist» (VC).

1315 «Wie klein die Welt geworden ist und wie wenig die Grenzen giiltig sind in Liebesdingen» (VC).

1316 «Die wichtigsten Punkte waren: Ordentliche Schulung und sicheres Einkommen. Gleiche Kultur und Religion. Ein
ordentliches Aussehen und natiirlich ein guter Charakter. <Aber so wie ich unsere Tochter kenne, wird sie sicher nicht
aus der Reihe fallen, sagt der stolze Mann zu sich selbst, mit niemandem mehr zufrieden als mit sich selbst» (VC).

1317 «Zigeunerin, Pack, Gesindel» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 49 S
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.7 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

oo on

verlasst das Haus. «Wenn die Familie ein Mikrokosmos des Konigreichs und der Familienvater
sein Oberhaupt ist, dient das Verhalten von Frau und Kindern (<Untertanens des Vaters) als
Spiegel seiner Autoritit und Herrschaftseignung» (Bernau, 2007, 139). In diesem Sinn sieht
der Vater das Verhalten seiner Tochter als Infragestellen seiner Autoritit und Herrschaft. Kritik
an dieser Vorstellung wird in den folgenden Zeilen gemacht:

Il bab ei staus ferms en sia cuntraversa metta. Per el era la caussa rugalada.

Il bab ei staus ferms, schi ferms, che mumma e feglia han calau da rir.

Igl um ei staus ferms, schi ferms ch’el mava alla finala sez cul tgau a bass.

Schi ferms, chel ha giu breigia da destruir il mir ch’el veva baghegiau denter sia feglia ed
el — cun in sulet plaid. Crap per crap, carpel per carpel, ha igl um ferm e losch stuiu sedi-
staccar precautamein dil mir, entochen ch’el ha puspei astgau mirar els egls a sia feglia™"®

(Bertogg, 1993, 80).

Die Kritik am Vater wird in der dritten Zeile auf eine Kritik am Mann ausgeweitet. Im Grunde
findet sich hier eine Kritik an jenem Konzept, dass heute «toxic masculinity» genannt wird
und unter dem nicht nur die Frauen, sondern (wie hier gezeigt wird) schlussendlich auch die
Minner selbst zu leiden haben.

Im Text wird ausserdem die patriarchale Kultur in der westlichen Gesellschaft mit der
patriarchalen Kultur in der persischen Kultur verglichen, dies indem mehrfach die Perspektive
des Freundes Umaia eingenommen wird. Seine ersten Worte zur Mutter lauten denn auch, dass
der Besuch bei einer «matta» ein Versprechen sei (ebd. 84). Fiir den Vater hitte er eine dhnliche
Aussage vorbereitet gehabt (ebd. 85), doch er kommt nicht dazu, sie auszusprechen (ebd. 85).
Weiter stellt er verwundert fest, dass Corina sich zuhause sehr frei und offen verhilt, anders als er
sie bisher kennengelernt hat: «Ei quei bein il dretg e la libertad dalla dunna cristiana da selegrar
aviartamein, spontanamein e da fierer tut las retenientschas a cantun?» " (ebd. 85). Aufgrund
der Reaktion des Vaters schliesst er dann jedoch «che las leschas da famiglia seigien en Svizra alla
fin pauc autras ch’en Persia»™®?° (ebd. 86). Eine Feststellung, die so stehengelassen wird.

Der Text Candailas sainza flomma von Margarita Uffer setzt sich ebenfalls kritisch mit den An-
forderungen auseinander, die von Eltern an ihre T6chter gestellt werden (Uffer, 1983) — wenn
auch auf andere (weniger moderne) Weise. Protagonistin ist eine Tochterfigur, die ledig ist und
dies wohl auch bleiben wird. Die Schuld dafiir wird der Mutter der Frau respektive den hohen
Anforderungen zugeschoben, die an potenzielle Eheminner gestellt wurden, da die Frau Erbin
eines grossen und edlen Hauses (im woértlichen und iibertragenen Sinn) ist:

1318 «Der Vater war stark in seinem stummen Widerspruch. Fiir ihn war die Sache erledigt.
1319 Der Vater war stark, so stark, dass Mutter und Tochter aufhérten zu lachen.
Der Mann war stark, so stark, dass er am Ende selbst mit gesenktem Kopf ging.
So stark, dass er Miihe hatte, die Mauer einzureissen, die er zwischen sich und seiner Tochter aufgebaut hatte —
mit einem einzigen Wort. Stein fiir Stein, Kiesel fiir Kiesel, musste der stolze und starke Mann sich vorsichtig
von der Mauer 18sen, bis er seiner Tochter wieder in die Augen sehen durfte» (VC).
«Ist dies das Recht und die Freiheit der christlichen Frau sich offen und spontan zu freuen und alle Zuriickhaltungen
von sich zu werfen» (VC).
1320 «[D]ass die Familienregeln in der Schweiz letzten Endes kaum anders sind als in Persien» (VC).



49 6 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4

57 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

o oo

Ena tgesa greva erigl, stgeira, fatga per mussar la retgezza, igl bainstar, ena tgesa tgi
sumagliva la mamma, grassa e sieira da sasezza, bain paschantada. E cur tgi s’ancursche-
van tgi nivan vurdos scu candidats per ena miridaglia, gcvigl per sies fatg € na turnavan
betg ple. Igl S. era ia anfign Gianevra, tant vev'el tschiff igl spivez. La matta, cun la
simusica, ea, glez bain, ma piglier se givi en tal tgesamaint cun aint la seira grassa, bain
paschantada e sieira da sasezza! 2! (Uffer, 1983, 78f).

So wird die junge Frau nach und nach zur «fantschela da simamma» 3?2 (ebd. 80).

Die Erzihlerin der Geschichte ist eine junge Frau, die mit der (mittlerweile nicht mehr
so jungen) Protagonistin aus Mitleid musiziert. Die Frau wird zwar nie so bezeichnet, doch es
ist klar, dass ihr das Schicksal einer alten Jungfer droht. Am Ende der Erzihlung betrachtet die
Erzihlerin einen Adventskranz, der im Haus nie entziindet wird und nur zu Dekorationszwe-
cken («nuntutgeia», unberiihrt) dasteht, eine Metapher fiir die alte Jungfer im Haus. Der Kranz
warte darauf, «da scaldar igl Nadal d’ena matta nuntutgeida, tgi sainza flomma spetga»1323 (ebd.
82). Anstelle des stereotyperen und negativ konnotierten Bildes der verwelkten Blume fur die
alte Jungfer wird hier das Bild der unangeziindeten Kerze verwendet, ein Bild, das sich auch
darin unterscheidet, dass bei der Kerze immer noch die Moglichkeit des Entflammens besteht.
Eine verwelkte Blume jedoch kann nicht wieder erblithen. Das Bild ist somit hoffnungsvoller,
es stellt ein spiteres Happy-End fiir die alte Jungfer in Aussicht, wenngleich sich die Frage stellt,

ob dasselbe Bild auch fiir eine iltere alte Jungfer gebraucht worden wire.'3?*

Nogal stellt fest, dass die vormodernen Rollenzuweisungen im Familiengeflecht (sprich die Aus-
richtung des Ideals fiir die Tochter an der Mutterrolle), die noch in den ausgehenden 1970er-
und anfangenden 1980er-Jahren auffallend hiufig waren, in den 1990er-Jahren zunechmend ver-
schwinden (Nogal, 2014, 227). Auch in der ritoromanischen Literatur finden sich traditionelle
Rollenbilder und Ideale noch bis weit ins 20. Jahrhundert hinein. Allerdings existiert inmitten
vieler traditionell orientierter Texte mit 7emp scabrus von Anna Pitschna Grob-Ganzoni (Grob-
Ganzoni, 1985) ein Beispiel fiir eine sehr viel modernere Auffassung in Bezug auf die Méglich-
keiten junger Frauen. Gezeigt wird zum einen das Leben einer Mutter (Tina) mit ihren mehr
oder weniger erwachsenen Kindern, zum anderen das Leben der jungen Frau Alice, die im Laufe
der Geschichte mit Tinas Sohn Toni zusammenkommt. Die Erzihlung lebt von der Konfronta-
tion einer eher traditionellen, ilteren Generation mit den Ansichten der jiingeren Generation.

1321 «Ein schweres Haus war es, dunkel, erbaut um den Reichtum, den Wohlstand zu zeigen, ein Haus, das der Mutter
idhnelte, dick und selbstsicher, wohlgenihrt. Und als sie merkten, dass sie als Kandidaten fiir eine Ehe in Betracht
gezogen wurden, gingen sie ihrer Wege und kehrten nicht mehr zuriick. Der S. ging bis nach Genf, so sehr scheute
er sich. Das Midchen mit seiner Musik, ja, das schon, aber sich so einen Haushalt mit der dicken, wohlgenihrten,
selbstsicheren Schwiegermutter auf die Schultern zu laden! (VC).

1322 «Dienstmidchen ihrer Mutter» (VC).

1323 «[D]Jie Weihnacht eines unberiihrten Midchens zu wirmen, die ohne Flamme wartet» (VC).

1324 In ilteren Texten findet sich die Figur der alten Jungfer eher als (drohendes oder echtes) Schicksal jiingerer
Frauenfiguren (namentlich der Jungfrau), so zum Beispiel in Levzas petras (Deplazes, 1961). Oder dann findet sich
das Frauenbild in Nebenrollen und oftmals — wie bereits im Kapitel zur Denkfigur der Mutter erwihnt — in einer
miitterlichen Rolle, so etwa die onda Zia in Paul Luziet e sias marletgas (Gadola, 1956) und in den vielen iibrigen,
einzeln erschienen Erzihlungen zum Protagonisten Paul Luziet von Guglielm Gadola.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 497
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.7 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

_cntnt.n

So mochte die Tochter Alice zum Beispiel in eine Wohngemeinschaft ziehen, was fiir
ihre Mutter nicht in Frage kommut:

«[...] Quella dischonur nu vularost ans fer!

Una vita usche schlascheda!»

«Forsa vivane lo in méd pii cristianaivel cu nus in {ina uschéditta buna famiglia.»
«Eau’'m dumand bain che cha tii hest da criticher vi da nossa famiglia? Nu lavurainsa,
nu fainsa nos dovair, nu vivainsa in tuotonur?»

«Schi, schi quelo bain; dovair e lavur ed onur, que es per te 'evangeli. Scha tii fessast tuot
que cha tii fest almain our da persvasiun, our da plaschair, our d’amur, ma na, tii fest
tuot be perche cha que’s fo, perche cha tii voust impuoner, fer iina buna impreschiun,
giuver tina rolla.»™25 (Grob-Ganzoni, 1985, 17).

Die Orientierung der Mutter an gesellschaftlichen Vorstellungen, die sie dann auf ihre Kinder
tibertrigt, wird hier von der Tochter scharf kritisiert. Es wird klar gemacht, dass die Wiinsche,
die die Mutter fiir das Leben ihrer Tochter hat, nicht wirklich in deren Sinn sind, sondern dass
es dabei lediglich um die Ehre der Familie geht. Die Tochter, beziehungsweise die junge Frau
hat demnach eine Funktion zu erfiillen: Sie soll das Ansehen der Familie steigern oder zumin-
dest bewahren. Dies, indem sie den traditionellen Rollenvorstellungen folgt, bis zur Ehe bei
den Eltern wohnen bleibt und sicher nicht mit fremden Minnern zusammenwohnt — was ihre
Jungfriulichkeit und somit die Integritit der Familie gefihrden kénnte. Im Gesprich entlarvt
die Tochter die Mutter als Heuchlerin, indem sie ihr vorwirft, sich in Bezug auf ihr Leben nur
an der Meinung anderer zu orientieren.

Gleichzeitig finden sich auch Szenen, in denen Alice ihre Kritik an der Mutter relati-
viert, beziehungsweise die Mutter zu verstehen versucht:

Amur? Schi quella ho Alice adiina arvschieu. Sia mamma cun sieu fatschogn pedant la
do siilla gnierva, que es vaira. Pero ella ho adiina pissero cun amur per sia famiglia, nun
ho s-chivieu ne paina ne fadia. Fiiss ella dvanteda otra, sch’ella vess guardo dapi siil
egen bsogn? U scha la famiglia la vess resguardeda dapii? U d’eira que in ella, sieu carac-
ter da criticher, da plaundscher, dad esser melcuntainra?**?® (Grob-Ganzoni, 1985, 36).

1325 «Diese Schande willst du uns nicht bereiten! Ein so sittenloses Leben!
Vielleicht leben sie dort in einer viel christlicheren Weise als wir in einer sogenannten guten Familie.»
dch frage mich schon, was du an unserer Familie zu kritisieren hast? Wir arbeiten, wir tun, was wir sollen, leben wir
nicht ehrenvoll?
Doch, doch das schon; Plicht und Arbeit und Ehre, das ist fiir dich das Evangelium. Wenn du alles, was du tust
wenigstens aus Uberzeugung titest, aus Freude, aus Liebe, aber nein, du machst alles nur, weil man es tut, weil du
imponieren willst, einen guten Eindruck machen, eine Rolle spielen» (VC).

1326 «Liebe? Ja, die hat Alice immer bekommen. Thre Mutter mit ihrem pedantischen Eifer geht ihr auf die Nerven, das ist
wahr, aber sie hat immer liebevoll fiir die Familie gesorgt, hat weder Anstrengung noch Miihe gescheut. Wire sie anders
geworden, wenn sie mehr auf ihre eigenen Bediirfnisse geachtet hitte? Oder wenn die Familie mehr auf sie geachret
hitte? Oder lag es in ihrem Charakeer zu kritisieren, zu jammern, unzufrieden zu sein?» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.7 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

‘o n

Alice hat eigene (andere) Vorstellungen vom Leben, auch wenn sich diese erst im Lauf der
Erzihlung entwickeln. Sie méchte ihr Leben geniessen, vielleicht Reisen, oder ein kleines Ge-
schift aufmachen oder doch etwas ganz anderes: «In mincha cas, eau vogl viver mia vita, nu vogl
be fer da sumbriva per qualchiin, niauncha per iin hom»™#" (ebd. 53). Auch wenn sie also noch
nicht genau weiss, was sie machen will, so ist ihr klar, dass sie ihr Leben nicht nach einem Mann
ausrichten méchte. Diesem Grundsatz bleibt sie bis zum Ende der Erzihlung treu. Sie verliebt
sich zwar in Toni und kommt mit ihm zusammen, am Ende der Erzihlung geht sie jedoch auf
eine Reise — ohne ihn («Per el es que cler ch’eau, la duonna, d’he da m’adatter. Perche na el?
Eau vegn sainza el»™?® (ebd. 132). Es bleibt offen, ob die beiden zusammenbleiben, jedoch
gehen sie hoffnungsvoll auseinander («Que sun dvanto duos dis chi’ls haun do darcho confi-
denza vicendaivla, e cur cha Alice es partida il terz di, as haune separos cun nouv curaschi»'*2°
(ebd. 135). Sowohl der ganze Text als auch das Ende von Zemp scabrus sind als Erweiterung, ja
gar als Neuorientierung in Bezug auf die gesellschaftlichen Anforderungen an junge Frauen zu
betrachten. Die Ausgestaltung einer eigenen Identitit, die weibliche Selbstbestimmung wird
durch den optimistischen Ausgang der Erzahlung hoher gewichtet als die traditionelle Ausrich-
tung weiblicher Lebensentwiirfe an jenen der Minner.

Viele Texte wie La concubina und Candeila sainza flomma propagieren die Ehe als einzig le-
gitimen und erfiillenden Weg fiir eine junge Frau, auch wenn die Art und Weise, wie diese
Anforderungen an die jungen Frauen herangetragen werden, teilweise kritisiert werden. Weiter
zeigen Texte wie Temp scabrus zeitgleich bereits alternative Lebensentwiirfe und Méglichkeiten
fiir junge Frauen auf.

Eine oft vergessene, aus katholischer Sicht legitime Alternative zur Ehe stellte die ewige sexuelle
Enthaltsamkeit (Jungfriulichkeit) dar — der Ordensstand. Die Aufgaben, die Ordensschwestern
verrichteten, wurden als Dienst am Mitmenschen und somit als Ersatz fir die Mutterrolle gese-
hen (Berther, 2005, 101), womit sich die Ordensschwester als Leitbild im Grunde in die Denk-
figur der Mutter einreiht. Berther beschreibt, dass sich in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
in der Surselva viele junge Frauen fiir diese Alternative zum Ehestand entschieden. Dies wohl
nicht, weil sie sich in einer Mutterrolle sahen, sondern weil dieser Weg jungen Frauen eine
Maoglichkeit bot, sich beruflich in Bereichen weiterzubilden, die sonst nicht erreichbar waren:
«Hier konnte sich die Frau weiterbilden, in der Offentlichkeit auftreten und Verantwortung
{ibernehmen, sowie als Missionarin fremde Linder bereisen» (Berther, 2005, 102).

In der untersuchten Literatur findet sich die Figur der Ordensschwester oder Nonne
jedoch wenig bis gar nicht. In La Famiglia Danton von Donat Cadruvi ist die Schwester der
inhaftierten Protagonistin Nonne («muniessa»). Sie arbeitet in Afrika und «educhescha ils pau-
pers e gida ils malsauns»™%° (Cadruvi, 1972, 415) — womit hier also ein Ideal reproduziert wird,

1327 «Auf jeden Fall will ich mein Leben leben. Ich will nicht der Schatten von jemandem sein, nicht einmal von einem
Mann» (VC).

1328 «Fiir ihn ist klar, dass ich als Frau mich anpasse. Warum nicht er? Ich gehe ohne ihn» (VC).

1329 «Es wurden zwei Tage, die ihnen wieder gegenseitiges Vertrauen brachten, und als Alice am dritten Tag abreiste,
gingen sie mit neuem Mut auseinander» (VC).

1330 «[Sie] erzicht die Armen und hilft den Kranken» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 499
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.7 Gesellschaftliche Anforderungen: Ansehen

Qoo

sowohl in Bezug auf die Rolle der Frau als auch auf die Figur der Nonne. Allerdings spielt die
Figur keine aktive Rolle im Text, sie wird nur beiliufig erwihnt — méglicherweise auch, um die
Figur des Protagonisten, der unter Mordverdacht im Gefiingnis sitzt, zu kontrastieren.

Jedoch zeigen auch kurze und beildufige Erwidhnungen in der Literatur, dass die Vorstel-
lung der Unschuld sowohl fiir literarische Figuren in der Rolle der Nonne als auch in jener der
alten Jungfrau substanziell ist. So zum Beispiel ist dies ersichtlich aus einem Abschnitt in Rico
Tamborninos I/ scutinem da las olmas, wo geschildert wird, wer wann und wie zur Beichte geht:

Cartents che valevan per pli u meins innocents sco per exempel mattauns veglias, mu-
niessas, vegliuords e precommunicants mavan surtut avon las fiastas e duront la cureisma
a prender penetienzia. Per tut ils auters carschi e miezcarschi — vul dir surtut per giuve-
nots ed umens sil meglier — tunscheva in tal ritmus mai e pli mai'**'

(Tambornino, 2018, 125).

Dass es auch anders geht, zeigt die Ubersetzung eines Kloster-Krimis von Eric Sheperd mit
dem Titel I/ mazzament en claustra (Shepherd & Camenisch, 1966) im Calender Romontsch
von 1966. Hier finden sich mehrere interessante Nonnenfiguren, die das Ideal der Unschuld
und Selbstaufopferung karikieren, parodieren und teilweise auch kritisieren. Allerdings ist der
Text originalsprachlich Englisch und kann fiir diese Untersuchung nicht beriicksichtigt werden.
Trotzdem ist wohl erwihnenswert, dass der Kloster-Krimi so beliebt gewesen zu sein scheint,
dass 1970 ein zweiter Teil erschienen ist, Puspei in mazzament en claustra (Shepherd & Coray,
1970) — diesmal sogar mit einer ermittelnden Polizistin in einer Hauptrolle.

Bemerkenswert in Bezug auf die Darstellung von Weiblichkeit ist auch Rut Ploudas Verd s-chiir
(Plouda, 2020), im Besonderen die darin enthaltene Erzihlung Auas (Plouda, 2020, 28.-27),19%2
Sie ist deshalb interessant, weil die Protagonistin Anna eine (junge?) Frau ist, die keinerlei enge
Bezichungen zu unterhalten scheint — weder zu Ménnern noch zu Frauen. Nur schon dadurch
widersetzt sich die Darstellung den gesellschaftlichen Vorstellungen an eine junge Frau. Anna
ist mehr oder weniger allein, hat jeweils nur kurzen Kontakt zu einer Buchverkiuferin, einer Ki-
nokassierin und einem Kellner."3?® Sie wohnt in einem Studio iiber einer belebten Gasse, wobei
impliziert wird, dass sie noch nicht lange dort wohnt oder aber, dass die Verwaltung schlecht

1331 «Gliubige, die als mehr oder weniger unschuldig galten, wie zum Beispiel alte Jungfern, Nonnen, Uralte oder noch
nicht Kommunierte, gingen vor allem vor den Feiertagen und wiihrend der Fastenzeit zur Beichte. Fiir alle anderen
Erwachsenen und Halberwachsenen — das heisst vor allem fiir die Halbwiichsigen und fiir die Madnner im besten Alter —
reichte ein solcher Rhythmus nie und nimmer» (VC).

1332 Verd s-chiir (Plouda, 2020) enthilt fragmentarische Kurzprosa. Die wenigsten Texte kann man als Kurzgeschichte im
herkommlichen Sinne bezeichnen, am ehesten wohl noch die hier erwihnte Geschichte Auas, in der das Wasser in all
seinen Formen, Melodien und Rhythmen als Medium des Gedichtnisflusses motivisch im Zentrum stcht.

1333 Im Buch handelt noch eine weitere Erzihlung von einer Figur namens Anna. Es wird jedoch nicht klar, ob es sich dabei
um dieselbe Figur handelt. In Bras-cher (Plouda, 2020, 45—-46) sitzt Anna alleine in einer Hotelhalle und glaubt aus
dem Stimmengewirr eine bekannte Minnerstimme zu héren, die sie erregt. Die Stimme verliert sich jedoch wieder. Als
Anna aus dem Sessel aufsteht, ist die Glut verglimmt (was zweideutig ist, bezieht sich das Bild doch sowohl auf die Glut
im Kamin als auch auf die Glut in Annas Innerem). Im nur in der deutschen Ubersetzung Moosgriin (Plouda, 2021)
enthaltenen Boléro ist Anna ebenfalls alleine und hort Musik (wahrscheinlich Ravels Boléro), die sie erfiillt, zerreisst und

dann wieder zu erfiillen beginnt.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen

500

“ o un

ist. Ein Hahn tropft und wird nicht repariert. In zwei Riickblenden werden eine Erinnerung an
den Vater geschildert (die beiden gehen Hand in Hand zusammen durch das Dorf) und eine
Erinnerung an eine Beerdigung eines alten Mannes, den sie nicht gut kannte. Anna scheint in
ihrem Studio mehr oder weniger vor sich hinzuleben. Sie geht einkaufen, macht Salat, schaut
fern. Sie geht mehrmals ins Kino, augenscheinlich in den gleichen Film, weil ihr die Frau darin
gefillt. Danach geht sie in eine Bar und trinkt einen Martini. Am Ende der Erzihlung wird
klar, dass die Frau wahrscheinlich zum Schreiben in der Wohnung war, méglicherweise in eine
Art Atelieraufenthalt absolvierte. Sie denkt an den Himmel in den Bergen, liest durch, was sie
geschrieben hat, zerreisst die Blitter und reist danach ab. Der Schluss — «Ella serra I'tisch culla
clav e tira sii la capuza da seis mantel da plévgia. Ils stivals nun ha'la cumpra»'3* (ebd. 27) —
deutet an, dass das Klima fiir die junge Frau hier nicht das richtige war, um sich kiinstlerisch zu
betitigen.™*® Implizit kommt das Motiv der Frau vom Land, die in der Stadt nicht gedeihen
kann, zum Ausdruck. Sie reist moglicherweise aber auch ab, ohne es richtig versucht zu haben
(ohne die Gummistiefel gekauft zu haben, die es in der regnerischen Stadt offenbar braucht).

5.4.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen
Junge Frauen sind nicht nur mit Anforderungen an ihr Verhalten, beziechungsweise an ihren
Werdegang konfrontiert, sondern auch mit Anforderungen an ihr Ausseres. In der Literatur
werden diese auf vielfiltige Art und Weise verarbeitet.

In Temp scabrus (Grob-Ganzoni, 1985) wird die junge Tochter Gabriella beispielsweise
damit konfrontiert, dass ihre Kleidung nicht dem entspricht, was man von einer jungen Frau
erwarten kann. Die Mutter Tina spricht sie darauf an, worauthin sie erwidert:

«Ma, mamma, que sun tuot exteriuriteds d’tingiina importanza. Nun hest tii adiina dit,
cha quellas sajan secundarias? Perche dessi am vstir scu tuots? Na, eau nu vogl! Que es
lungurus. Oramai quella moda nu’'m plescha. Eau vogl trer aint que chi correspuonda
a me. — Der in 6gl? Eau stégl imprender ad avair il curaschi dad esser eau stessa. Una
noscha impreschiun fatschi be a filisters. Scha qualchiin am cundanna pervi da quists,
mieus vstieus, schi m’es que listess. Alura es que glieud chi nu m’interessa.»

Suot che influenza es Gabriella? Perche nun ho ella iingiin sentimaint per que chid es
in po bel, tin pod amabel, que chi'd es dezaint? Cun da quists impissamaints as turman-
taiva la mamma™3® (Grob-Ganzoni, 1985, 21f.).

1334 «Sie schliesst die Tiir ab und zieht die Kapuze des Regenmantels iiber den Kopf. Die Stiefel hat sie nicht gekauft.»
(Plouda, 2021, 33).

1335 Auch die Texte Una prouva (Plouda, 2020, 98-100) und Eu pudess scriver (Plouda, 2020, 20-21) aus Verd s-chiir
handeln vom Schreiben. Una prouva beschreibr eine junge Frau auf ihrem Weg Schriftstellerin zu werden. Sie publiziert
ein erstes Gedicht, ein erstes Buch und frage sich doch immer wieder, was denn nun ein guter Text sei. Am Ende steht
wieder ein neuer Versuch.

1336 «Aber, Mutter, das sind alles Ausserlichkeiten ohne Bedeutung. Hast du nicht immer gesagt, dass diese unwichtig seien?
Warum sollte ich mich kleiden, wie alle anderen? Nein, das méchte ich nicht. Das ist langweilig. Ausserdem gefillc mir
diese Mode nicht. Ich will anziehen, was zu mir passt. — Auffallen? Ich muss lernen, den Mut zu haben, ich selbst zu
sein. Einen schlechten Eindruck mache ich nur den Philistern. Wenn mich jemand deswegen verurteilt, wegen meiner
Kleidung, dann ist mir das gleich. Dann sind das Leute, die mich nicht interessieren.»

Unter welchem Einfluss steht Gabriella? Warum hat sie kein Gefiihl dafiir, was schon ist, lieblich, dezent? Mit solchen
Sorgen quiilte sich die Mutter» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung SOI
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen

@ oo

Die Mutter wiinscht sich, die Tochter moge sich etwas schoner und lieblicher kleiden, wihrend
es der Tochter wichtig ist, Kleidung zu tragen, die ihr entspricht. Sie mochte sie selbst sein, wie
sie sagt. Ob sie damit auffille, ist ihr egal. Die Tochter weigert sich also, sich einem bestimm-
ten Ideal («amabel, dezaint») entsprechend zu kleiden. Sie widersetzt sich gesellschaftlichen
Vorstellungen, was wiederum die Mutter vor den Kopf stdsst, die dies nicht verstehen kann.
Gemiss den Vorstellungen der Mutter (und der Gesellschaft) hat eine junge Frau sich schén,
aber schlicht zu kleiden.

Wihrend sich in 7emp scabrus durch die Gegeniiberstellung der beiden Meinungen
nicht wirklich eine Priferenz fiir die Meinung der einen oder anderen Figur identifizieren ldsst
(moglicherweise tendiert der Text leicht zur Seite der Tochter, da deren Argumenten mehr
Raum gegeben wird), finden sich in der zeitgendssischen ritoromanischen Literatur jedoch
auch viele Texte, die klar fiir ein bestimmtes Ideal Stellung beziehen — so zum Beispiel bei Vic
Hendry. In La zuclera («Das zerlumpte Weib», VC) von Vic Hendry (Hendry, 1983, 64-67)
zeige sich, dass die (vermeintliche) Vernachlissigung des Ausseren bei jungen Frauen als ver-
werflich angesehen wird. Beschrieben wird cine junge Frau, die sich (dhnlich wie Gabriella in
Temp scabrus) dem traditionellen Schonheitsideal widersetze:™*%7
zusammenpassende Stulpen und einen Palidstinenserschal. Der Text ist aus Sicht des Lehrers
der jungen Frau geschrieben, der ihr Verhalten und Aussehen klar negativ bewertet und den
Niedergang der jungen Frau am Ende mit ebendiesem nonkonformen Verhalten in Verbindung

sie tragt zerrissene Jeans, nicht

bringt. Der Text ist somit auch ein weiteres Beispiel fiir die Abstrafung einer jungen Frau mit
nonkonformem Rollenverhalten.

Weiter findet sich in Vic Hendrys Texten eine klare Tendenz zugunsten bescheidener,
dezenter Kleidung. Schonheit, beziehungsweise vor allem der Wunsch, schon zu sein oder sich
schon zu machen, wird verurteilt, wie im bereits in Kapitel 5.4.4 erwihnten Text Per ina buglia

da lentelgia (Hendry, 1976, 83-91):

La giuvna fuva buca mo stada tier la frisunza e schau ondular, anzi, ella veva schau pen-
der vidlunder ina cua, ina cuma en fuorma da veschla. Tgei emporta ei, sche la cuma
ei faulsa. Ch’ella stetti bein ei impurtont. En scadin cass ha ella custau in tschuat raps.
Quei che cuosta nuot vala nuot™*® (Hendry, 1976, 83).

Co ellas fuvan bialas, las mamsellas, cu ellas ein vegnidas. En lur rassas schubras da
colur varionta. E secapescha las tualettas ed ils parfums. Tut rauba da nui. [...]

Ils ins schevan ch’ei seigi in bi mirar™*® (Hendry, 1976, 86f.).

1337 Sie widersetzt sich auch den gingigen Verhaltensnormen fiir junge Frauen: Sie widerspricht dem Lehrer und anderen
Erwachsenen etc.

1338 «Die junge Frau war nicht nur beim Friseur gewesen und hatte sich das Haar locken lassen, sie hatte sich sogar einen
Schwanz anhingen lasse, eine gekringelte Mihne. Was macht es, wenn die Mihne falsch ist. Dass sie gut aussieht, ist
wichtig. Auf jeden Fall hat sie eine Stange Geld gekostet. Was nichts kostet, zihlt nichts» (VC).

1339 «Wie sie schon waren, die Mamsells, als sie kamen. In ihren sauberen Kleidern in unterschiedlichen Farben.

Und natiirlich die Toilette und die Parfums. Alles feinste Ware. [...] Die einen sagten, es sei schon anzusehen» (VC).



502 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4

.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen

(SN G |

Eitelkeit wird in direkten Kontrast zur weiblichen Sittsamkeit gestellt. Schonheit ist nur erlaubr,
wenn sie rein und natiirlich ist und mit Sitte und Anstand daherkommt. Ist dies nicht der Fall
und wird die Schénheit nur durch kiinstliche Mittel erworben, ist sie verwerflich und nicht von
langer Dauer:

Cuninaga suvegnan ils cups dallas frisuras enqual furcletta. Tscheu e leu setacca ina
vadeglia sil frunt. Ils cavels han buca pli il tien dalla sera. Il parfum ei untgius. Enstagl
signiva il fried da tubac viaden ella cavellera. Las stellas dil suadetsch fan runas atra-
viers las vestas. Ella foppa dalla gaulta brischa in tac tgietschen, in tac tissi sco il tgau
d’in zulprin. Ellas fauldas secaveglia il garetg'*° (Hendry, 1976, 89).

Das Nebeneinander dieser beiden Ideale zeigt analog zur erotischen Jungfriulichkeit, ein weite-
res Paradoxon in Bezug auf die gesellschaftlichen Anforderungen, die an junge Frauen gestellt
werden: Sie haben zwar schon zu sein, diirfen sich dies jedoch nicht wiinschen und sich dessen
auch nicht bewusst sein.

Die Siindhaftigkeit der Eitelkeit, die sich in den Texten Vic Hendrys findet, ist zum
einen mit dem religidsen (und vor allem katholischen) Kontext zu erkliren. Andererseits hat
das Ideal der natiirlichen Schénheit gerade im lindlichen und alpinen Umfeld noch einen an-
deren Ursprung. So hatten Aussagen wie die folgende eines deutschen Reisenden 1799, bei der
Prigung eines biindnerisch-lindlichen Verstindnisses von Weiblichkeit erheblichen Einfluss:

Die [Biindner, VC] Frauen habe [sic] eine grosse Milde, Jungfriulichkeit und Leichtig-
keit, Anmut und Anstand. Von Schminke und Schénheitspflisterchen weiss man hier
nichts. Nur die Buhlschwestern zu Chur, Cleve [Chiavenna] und Sonders bekleben
ihre bleichen Gesichter mit diesem Schmutz (Bodmer-Gessner, 1973, 11f£.).

Das bereits von Lucia Walther festgestellte Phinomen, dass gerade in dlteren Texten (vor den
1980er-Jahren) selten von dusseren Werten und von der Pflicht schon sein zu miissen, die Rede
ist (Riatsch & Walther, 1993b, 601), lisst sich wohl unter anderem darauf zuriickfiihren. In
ilteren Texten wird oftmals die Modetorheit der Frauen gegeisselt — und zwar sowohl von Min-
nern (siche oben) als auch von Frauen.™' Bei beiden Geschlechtern finden sich Beispiele des
hartnickigen Klischees der schonen, aber dummen Frau.

Erst ab den 1980er-Jahren finden sich vermehrt Texte, die sich mit den Anforderungen an das
Aussehen der Frau kritisch auseinandersetzen. Einer davon ist der bereits zitierte Text Zemp
scabrus. Die Kurzgeschichte La matta aint il spievel von Irma Klainguti (Klainguti, 1987) be-
schreibt die Auseinandersetzung einer jungen Frau mit sich selbst und ihrem Aussehen, wo-

1340 «Mit einem Mal zeigen sich Liicken im schén frisierten Haar. Hier und dort klebt eine Strihne an der Stirn. Die Haare
haben nicht mehr den Halt des Abends. Das Parfum ist verflogen. Stattdessen nistete sich der Tabakgeruch im Haar ein.
Die Schweisstropfen hinterlassen Linien auf den Wangen. Im Wangengriibchen brennt ein roter Fleck, ein giftiger Fleck
wie der Kopf eines Streichholzes. In den Falten nistet sich die Begierde ein» (VC).

1341 Walther analysiert zum Thema Aussehen und weibliche Autorinnen einige Gedichte (Riatsch & Walther, 1993b, 6011F).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 503
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen

G 0

bei stellvertretend der Spiegel als Hassobjekt beziehungsweise Feindbild («inimih miit»,"**?

ebd. 59) inszeniert wird. Der Spiegel wird hier zu einer Person gemacht, die alte Zeiten, alte
Wertvorstellungen verkorpert.®43 Gleichzeitig ist er es, der der jungen Frau («matta») ein un-
erwiinschtes Spiegelbild ihrer selbst liefert: «Lungia, lungia e megra, propi iina staungia, cun
chavels scu’ls puorfs da nos tiert (eau chi vess usché gugent mariischlas scu Felicitas) €'l fil
d’fier francho intuorn mieus daints — correctural»'*** (ebd. 59). Dem Midchen erscheint ihr
Korper zu lang und zu diinn, was impliziert, dass sie sich einen fraulicheren, weniger knaben-
haften Kérper wiinscht. An ihrem dreizehnten Geburtstag entscheidet sie sich, sich diesem
Spiegel(bild), dem «inimih da mi’infanzia»'*° (ebd. 59), zu stellen. Stiick fiir Stiick betrachtet
sie sich, Nase, Wangen, Stirn, Haare, Mund, Augen. Sie ist zwar nicht ginzlich zufrieden, aber
auch nicht unzufrieden («Niauncha usché mela», «Almain {in cuffiiert!»"*®, ebd. 60) Als sie zu
den Augen kommt, wird sie von ihrer Mutter gerufen, sie entscheidet sich jedoch, diesem Ruf
nicht Folge zu leisten:

Che terribel quist claméz da mia mamma. Cura mé imprendan ils creschieus a na
disturber ils iffaunts in mumaints decisivs scu giista quist [...]. Ma, mamma nu ho
auncha mé ingiuvino quels mumaints ch’eau drov per me, be per me, inua ch’eau vogl
chatter our qualchosa, minutas scu giista quistas co davaunt il spievel inimih. Eau de-
cid, bod per la priima vouta da nu fer per cumand e giista uossa saint eau aint in me
ch’eau am distach da qualchosa e dvaint libra, iin sentimaint grandius dad independen-

za cula tres mieu corp, tres mi'orma, mez quella d’iffaunt, mez quella da duonna®™*’

(Klainguti, 1987, 60).

Just in dem Moment vor dem Spiegel findet also eine Ablésung statt. Die junge Frau braucht
Zeit mit sich selbst, und sie findet vor dem Spiegel das Selbstvertrauen, diese Zeit auch einzufor-
dern, was zur Folge hat, dass sie sich freier fiihlt, zwar noch nicht ganz Frau, aber doch auch nicht
mehr ganz Kind. Sie stellt fest: «<Marina, matta da tredesch ans, quista vista At appartegna per

1342 «[S]tummer Feind» (VC).

1343 «Que nun es be iin solit spievel, iin da quels cun {in miel vaider ed {in ram modest, na, el cun sieu ram d’or d'iina
largezza extraordinaria sumaglia ad iina matrona, u meglder dit a tant’Amalia chi’s fo valair as preschantand cun tuot il
clinéz ch’ella posseda» (Klainguti, 1987, 59); «Das ist nicht nur ein einfacher Spiegel, einer von denen mit ein bisschen
Glas und einem bescheidenen Rahmen, nein, er mit seinem aussergewdhnlich breiten Goldrahmen ihnelt einer
Matrone, oder besser gesagt der Tante Amalia, die sich mit allem Geschmeide prisentiert, das sie besitzt» (VC).

1344 «Lang, lang und diirr, wirklich eine Bohnenstange, mit Haaren wie der Schnittlauch aus dem Garten (ich hitte so gerne
Locken wie Felicitas) und der Draht, der sich um meine Zihne windet — die Zahnspange!» (VC).

1345 «Kindheitsfeind» (VC).

1346 «Gar nicht so schlecht», dmmerhin ein Trost» (VC).

1347 «Schrecklich, das Gerufe meiner Mutter. Wann lernen die Erwachsenen, die Kinder in entscheidenden Momenten wie
diesem nicht zu stéren [...]. Naja, Mutter hat noch nie gespiirt, wenn ich einen Moment fiir mich brauche, nur fiir
mich, wenn ich etwas herausfinden will, fiir Minuten wie diese hier, vor dem feindlichen Spiegel. Ich entscheide, wohl
zum ersten Mal, dem Befehl nicht Folge zu leisten, und genau in diesem Moment spiire ich in mir, wie ich mich von
etwas lse und frei werde, ein grandioses Unabhingigkeitsgefiihl rinnt durch meinen Kérper, durch meine Seele, halb
jene eines Kindes, halb jene einer Frau» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen

504

[ G |

adiina. Tuot es Tieu: il frunt memma ot, ils chavels, las massellas, il nes, ils 6gls cun lur tschails,
la buocha cun leivs e daints»™® (ebd. 61). Sie erkennt und akzeptiert sich selbst im Spiegel.

In Cumenza hai in di fraid von Rita Cathomas-Bearth (Cathomas-Bearth, 2015) wird die
Selbstwahrnehmung einer jungen Frau in ein Abhingigkeitsverhiltnis zum Liebesleben gestellt.
Die Protagonistin verliebt sich in den 60er-Jahren in einen jungen Oberlinder Elvis Presley.
Und plétzlich stimmt nichts mehr an ihr:

Ti es in mantun da cumplexs. Ils chaluns én memia gross, il venter memia radund.
[...] Uras or stas ti davant il spievel e drizzas la frisura, emprovas or il fond-de-teint e
Pemprim lefzagl. Ti ta laschas cussegliar da ’Annabelle e da la Brigitte tge ch’¢ moda,
qualas ch’én las dretgas mesiras dal corp, tge ch’¢ da far per prender giu. Ti mesiras ils
chaluns, la taglia, il péz. Nagut na constat cun las proporziuns idealas. Per 'emprima
giada realiseschas ti quant pitschna che ti es™®*? (Cathomas-Bearth, 2015, 28).

Hier werden gleichzeitig die gingigen Schonheitsideale, die Unmaoglichkeit, diesen zu ent-
sprechen und die Medien (Zeitschriften wie Annabelle und Brigirte), welche diese propagie-
ren, dargestellt. Im Vergleich zum vorherigen Text La matta aint il spievel zeigt sich auch, wie
willkiirlich beziehungsweise perfide diese Ideale jeweils sind. Wihrend sich die Protagonistin
bei Klainguti zu lang und zu diinn findet, findet sich diese hier zu klein und zu dick.™®° Die
Namensnennung der beiden Zeitschriften dient an dieser Stelle auch dazu, eine persénliche
Verbindung zu eben diesen Medien zu suggerieren.

Wihrend die junge Frau bis anhin mit sich zufrieden war, fordert die (mehr oder we-
niger unerwiderte Verliebtheit) ihre Unsicherheit. Sie sucht nach Fehlern an sich selbst, die
sie beheben kann. Schminke, Lippenstift, Cremes und Parfums sollen ihr dabei helfen, tun es
jedoch nicht wirklich, weswegen sie hofft, dass ihr Schwarm sie trotz der Makel liebt (ebd. 29).

Der Text ist konstant in der Du-Form geschrieben, die Erzihlinstanz richtet sich also
direkt an die junge Frau, als wire diese eine nahe Verwandte oder Freundin (méglicherweise
auch das zukiinftige Ich™®"), deren Verinderung sie dokumentiert beziehungsweise kommen-
tiert. Am Ende wird die Liebe scheinbar doch noch erwidert, zumindest schreiben sich die
beiden iiber Jahre hinweg viele Briefe (ebd. 32). Die tjunge Frau findet aus dem Ungliick

1348 «Marina, dreizehnjihriges Midchen, dieses Gesicht gehért dir fiir immer. Alles gehore dir: die zu hohe Stirn, die Haare,
die Wangen, die Nase, die Augen mit ihren Wimpern, der Mund mit Lippen und Zihnen» (VC).

1349 «Du bist ein Komplexhaufen. Die Oberschenkel sind zu dick, der Bauch zu rund. [...] Stunden verbringst du vor dem
Spiegel und richtest die Frisur, probierst fond-de-teint aus und den ersten Lippenstift. Du lisst dich von Annabelle und
Brigitte dazu beraten, was modern ist, welches die richtigen Korpermasse sind, was du tun kannst, damit du abnimmst.
Du misst deine Oberschenkel, die Taillie, die Brust. Nichts entspricht den Idealmassen. Zum ersten Mal fillt dir auf,
wie klein du bist» (VC).

1350 Wihrend der Wunsch nach mehr Kurven gerade bei sehr jungen Frauen als Wunsch nach mehr Weiblichkeit
und weniger Kindlichkeit gesechen werden kann, kann die Ablehnung derselben zum einen fiir eine Ablehnung der
gesellschaftlichen Vorstellungen von Weiblichkeit (beziechungsweise die Ablehnung ciner bestimmten Weiblichkeitsrolle)
stehen (Kobler, 2005, 182), zum anderen aber auch fiir das Anstreben eines sehr bestimmtes Schonheits- und
Weiblichkeitsideals. In Cumenza hai in di fraid ist Letzteres der Fall, da auch beschrieben wird, wie sich die
Protagonistin ausmisst und ihre Masse mit den Idealmassen vergleicht.

1351 Die Erzihlinstanz befindet sich in der heutigen Zeit (sie erwihnt Youtube, ebd. 30), richtet sich jedoch an die junge
Frau in der Vergangenheit.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 505
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen

G 0

heraus, was jedoch weniger mit der Liebschaft in Verbindung gebracht wird, als damit, dass sie
Gedichte zu schreiben beginnt — und mit den Beatles:

Cun tia flomma vuls ti midar il mund, ir sin las barricadas, rumper si crustas, cumbatter
Iestablishment, demontar ierarchias ecclesiasticas e profanas. Ta deliberar sco dunna.

Ti es ta dasdada™%? (Cathomas-Bearth, 2015, 32).

Die adoleszente Unsicherheit der jungen Frau wird also in diesem Text eher als Ubergang auf
dem Weg zur Reife und zur <Erweckung der «befreitens Frau beschrieben, als weiteres Hindernis,
das iiberwunden werden muss und iiberwunden werden kann, durch Schreiben, durch Musik,
durch (trauriges) Verliebtsein, durch Identititsfindung.

Erst in ganz neuen Texten findet sich auch die Darstellung einer gewissen Selbstermichtigung
beziechungsweise Selbstbestirkung durch Selbstverschonerung. Im Fragment Eu pudess scriver
(Plouda, 2020, 20-21) schildert die Erzihlinstanz ihre Beobachtungen iiber eine junge Frau,
die sich ihr erstes Kleidungsstiick kauft. Sie erwidhnt die Kauflust (ein Klischee), jedoch in sehr
unaufgeregter Weise. Die Unsicherheit der jungen Frau, die anfangs vorherrscht, wird durch
das Kostiim, das sie anprobiert, gemindert. Es scheint ihr Selbstsicherheit zu verleihen, bei-
nahe wie eine Riistung oder eine Uniform, was wahrscheinlich auch damit zu tun hat, dass
das Deux-Pieces als Kleidungsstiick etwas ist, was eher iltere Frauen tragen, oft auch Frauen in
politischen Amtern oder solche, die in prestigetrichtigem Umfeld arbeiten, zum Beispiel in der
Politik (Boller, 2021). Ganz vermag jedoch auch das Deux-piéces ihre Unsicherheit nicht zu
tilgen, wie der letzte Satz zeigt. Die junge Frau sehe aus «sco inchiin chi'd es pront per ir oura e
conquistar il muond, almain {ina part»"*** (ebd. 20). Noch konkreter wird Pia Valir in Chatscha
(Valir, 2019, erstmals erschienen 2008):

Zieva cha sun steda sii e d’he pruvo our piissas cumbinaziuns da vstieus e d’he paquetto
tuot que cha drouv in mia tas-china, metti sit mieus 6gliers da sulagl ed in buocha d’luf!

Mieu buoch, eau vegn!1354 (Valir, 2019, 415).

Die Frau wird in dem Text als Minnerjigerin dargestellt, wobei der Tonfall spielerisch paro-
distisch ist. Die Jagerin, ist jedoch nicht erfolgreich, weil ihr eine andere Frau die Beute weg-
schnappt. Thre Reaktion: «Ph! Cun che arma feminina cha quella ho gieu success, am do da
buonder, almain na cun Parma da la bellezza»'*°® (ebd. 415). Die Protagonistin mokiert sich
also iiber ihre Rivalin, indem sie dieser das so wichtige weibliche> Attribut der Schénheit ab-
spricht. Gleichzeitig zieht der Umstand, dass sie selbst nicht erfolgreich war, sowohl ihre Ein-
schitzung als auch die Wichtigkeit des Attributs in Frage.

1352 «Mit deiner Flamme willst du die Welt verindern, auf die Barrikaden gehen, Verkrustetes aufbrechen, das Establishment
bekimpfen, kirchliche und weltliche Hierarchien demontieren. Dich als Frau befreien. Du bist erwacht» (VC).

1353 «[W]lie jemand, der bereit ist, hinauszugehen und die Welt zu erobern, jedenfalls ein Stiick» (Plouda, 2021, 25).

1354 «Nachdem ich aufgestanden bin und mehrere Kleiderkombinationen anprobiert habe, habe ich alles, was ich brauche,
in mein Tischchen gepackt, meine Sonnenbrille aufgesetzt und Weidmanns heil! Mein Bock, ich kommel» (VC).

1355 «Ph! Mit welcher Waffe der Frau diese Erfolg gehabt hat, frage ich mich, sicher nicht mit der Waffe der Schonheit» (VC).



50 6 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

4
.4.8 Gesellschaftliche Anforderungen: Aussehen

(&I

Das Motiv der Schonheit als «Waffe der Fraw respektive die Vorstellung des im Verbor-
genen stirkeren Geschlechtes findet sich auch in Zls ventganov da settember von Benedetto Vigne
(Vigne, 2018). In einem Gesprich meint der bereits etwas dltere Remualdo Griinenfelder, die
Frauen seien eigentlich das stirkere Geschlecht, die Minner seien Sklaven, «sclavs da l'attrac-

1356 (ebd. 83). Sie verbrichten die meiste Zeit ihres Lebens damit, dem nachzu-

ziun feminina»
rennen, was die Frauen zwischen den Beinen hitten und hitten sie einmal Nachwuchs gezeugt,
wiirden die Minner von den Frauen in den Krieg geschickt, um ebendiesen Nachwuchs zu
verteidigen (ebd. 83). Der Protagonist, Gian Pellegrini, ist damit nicht zufrieden und meint,
die Konsequenz wire, die Frauen hinter einem Schleier zu verstecken, was Griinenfelder bejaht.
Danach brechen die Beteiligten in Lachen aus, und geben damit zu verstehen, dass die Unter-
haltung wohl nicht ganz ernst gemeint il el

Dass sich Texte, die sich mit Ausserlichkeiten beziehungsweise Schonheit und Weib-
lichkeit befassen, fast immer in Gefahr begeben, Klischees und Stereotype aufzugreifen, zeigt
beispielsweise auch Claudia Cadruvis Gulasch en schelentera, worin sich die Protagonistin in

einer Art Selbstbelohnung ein neues Kleid und neue Schuhe kauft:

En la vitrina hai chalzers che vesan ora classa, ma era immens malcumadaivels. Sibilla
enconuscha dentant la marca e sa che quests chalzers én per il solit loms sco guants.
«Quels stoss jau dabot empruvar. Tschintg minutas pli tard banduna Sibilla la fatschenta
cun ina segunda tastga. En lezza sa chattan ils chalzers veders. Vid ils pes porta ella

chalzers che vesan ora usché bain ch'ella ha en senn da maina pli trair ora els. Ella va
sco sin nivels™®%® (Cadruvi, 2008, 84).

Hier wird zwar zum einen mit dem Klischee der Frau gebrochen, die sich schéne, aber un-
bequeme Schuhe kauft, zum anderen wird das Klischee der Frau als Shopaholic bedient. Auch
wird eine Frau gezeigt, die etwas tut, einfach weil sie es mochte und weil es ihr gut tut, ohne an
etwaige Konsequenzen zu denken. Durch die unkritische Reproduktion ihrer Verschwendungs-
und Putzsucht wird aber auch ein Stereotyp zementiert. Der selbstironische Tonfall mag diese
Darstellung ein wenig abmildern, das Bild bleibt jedoch bestehen.

Chatrina Josty, die mit ihren Texten als typische Vertreterin der Generation Y gilt (Fili, 2017;f.
Hofmann, 2017), setzt sich ebenfalls mit dem Thema der gesellschaftlichen Anforderungen an
die Frau auseinander. In kindlich trotzigem Tonfall ist in Barbacor (Josty, 2017) zu lesen:

Jau na tir gnanc en chautschas, ma vom cun mias chautschas da HAREM dal H&M
(quai en quellas chautschas ch'il tgil penda giu sco sch'ins avess en pezs), bandun cun

1356 «Sklaven der weiblichen Attraktivitit» (VC).

1357 Mehr zu dieser Szene in Kapitel 3.4.4.

1358 «Im Schaufenster stehen Schuhe, die toll aber saumissig unbequem aussehen. Sibilla kennt jedoch die Marke und weiss,
dass diese Schuhe normalerweise weich wie Handschuhe sind. {Die muss ich schnell anprobieren.» Fiinf Minuten spiter
verlisst Sibilla das Geschift mit einer zweiten Tasche. Darin befinden sich die alten Schuhe. An den Fiissen trigt sie
Schuhe, die so gut aussehen, dass sie vorhat, sie nie wieder auszuzichen. Sie geht wie auf Wolken» (VC).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 507
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
5.4.8 Geselilschaftliche Anforderungen: Aussehen

quellas chautschas I'abitaziun, vom giu en la furnaria, cumprel in stortin e turn cun
I'ascensur si en la 5avla auzada. Jau na vom betg si da stgala. Quai na fatsch jau MAI,
J

MAI!™* (Josty, 2017, 68).

Am Ende obsiegt dann aber doch das schlechte Gewissen, wie nicht ohne Selbstironie fest-
gestellt wird: «Jau stun si, avr la fanestra, tir en mes chalzers da jogging e vom a currer, sco ina
curridura correcta. Ok, cun chautschas da harem»"®° (ebd. 68). Dies zeigt, dass das schlechte
Gewissen wegen des ungesunden Verhaltens grosser ist, als das schlechte Gewissen wegen des
nonkonformen Rollenverhaltens.

Dass Jostys Texte dabei nicht einfach allgemein auf die Generation Y gemiinzt sind,
sondern auch auf die spezifische Situation einer Frau, die eben nicht nur von den Anforderun-
gen der heutigen Gesellschaft geprigt ist, sondern auch von den Vorstellungen, der vorherigen
Generationen zeigt sich im folgenden Zitat:

Jau sun mes tat. Jau sun il patriarcat. Jau sun il pur, la pura, jau sun il bov. Jau mangel
duas prespisas enstagl da dus desserts. O forsa ch’jau mangel era duas prespisas e dus
desserts. Ma probablamain betg. Probablamain mai pli. Quai na fan ins betg. Quai na
dastg jau betg. Jau sun mes tat™® (Josty, 2017, 62f.).

Die Erzihlerin wiirde gerne zwei Vorspeisen und zwei Desserts essen, und weiss irgendwie auch,
dass das eigentlich gehen wiirde, aber sie tut es trotzdem nicht. Denn das Ich ist geprigt von
seinem Grossvater, und dieser hitte so etwas nie getan. De facto verschwimmen das Ich und der
Grossvater in diesem Textausschnitt ineinander. Dass diese Episode nur stellvertretend fiir viele
andere Situationen steht, zeigt der zweite Satz: «Jau sun il patriarcat» (ebd. 62). Hier stellt das
Ich fest, dass es ebenfalls verantwortlich ist, wenn das Patriarchat weiterbesteht, weil es gewisse
Normen und Verhaltensweisen weitertrigt, die dieses begiinstigen. Gleichzeitig bedauert das
Ich spiter die Distanz zum Grossvater (ebd. 63). Generell bedauern die Textfragmente in Jostys
Sammlung Barbacor oftmals das, was man heute muss respektive frither noch nicht musste (u. a.

ebd. 33, 34, 35, 42).

Auch wenn viele der untersuchten Texte grundsitzlich das Ideal der schénen jungen Frau impli-
zit reproduzieren, indem sie schlicht und einfach junge Frauenfiguren (zum Beispiel in der Rol-
le der Geliebten) als schon beschreiben, so findet sich gleichzeitig eine grosse Anzahl Texte, die
sich mit diesem Ideal auf die eine oder andere Art kritisch auseinandersetzt. Die Kritik muss da-
bei nicht zwingend subversiv oder revolutionir in Bezug auf die Darstellung der Frau sein: Im

1359 Die deutsche Version nimmt zusitzlich Bezug auf die Wahrnehmung der Minner: «Ich ziche mir nicht mal eine Hose
an, sondern verlasse mit meiner HAREMSHOSE von H&M (so eine Hose, wo der Schritt in den Knien baumelt, die
Minner finden das den Gipfel der Unattraktivitit) die Wohnung, gehe runter in die Bickerei, kaufe mir ein GIPFELI
und esse es im Lift» (Josty, 2017, 68).

1360 «Shit, ich liifte das Zimmer, ziche meine Joggingschuhe an und laufe los, als voll korrekte Joggerin. Ok, mit
Haremshose» (Josty, 2017, 68f.).

1361 «Ich bin mein Grossvater. Ich bin das Patriarchat. Ich bin der Bauer, die Biuerin. Ich bin der Ochse. Ich esse zwei
Vorspeisen statt zwei Desserts. Oder vielleicht esse ich auch zwei Vorspeisen und zwei Desserts. Aber sehr wahrscheinlich
nicht. Das macht man nicht. Das darf man nicht. Das darf ich nicht. Ich bin mein Grossvater.» (Josty, 2017, 63).



508

5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
5.4.9 Exkurs: Weibliche Adoleszenz in der Kinder- und Jugendliteratur

Gegenteil bilden viele Texte, die gerade durch die Betonung von Sittsamkeit und Demut beziig-
lich des Aussehens, traditionelle Vorstellungen von Weiblichkeit und somit traditionelle Ideale
der Denkfigur der Jungfrau ab. Auf der anderen Seite finden sich jedoch auch Texte, die die
Inszenierung des Ausseren als weibliche Selbstermichtigung prisentieren — unabhingig davon,
ob dies eine Inszenierung ist, die den gingigen Schonheitsidealen entspricht oder nicht.

5.4.9 Exkurs: Weibliche Adoleszenz in der Kinder- und Jugendliteratur

Diese Arbeit behandelt grundsitzlich keine Kinder- und Jugendliteratur (KJL). Da die Grenze
zwischen KJL und Allgemein- bzw. Erwachsenenliteratur aber eher theoretisch ist (Nogal, 2014,
7), soll an dieser Stelle auf die Frage eingegangen werden, inwiefern eine weitere Untersuchung
der KJL in Bezug auf die Darstellung von Weiblichkeit sinnvoll sein kénnte und welche litera-
rischen Werke sich fiir eine Untersuchung anbieten wiirden.

Die Kinder- und Jugendliteratur unterscheidet sich von der Allgemeinliteratur beziig-
lich ihrer «adressatenspezifische[n] Akkomodation» (Weinkauft & Glasenapp, 2010, 36f.), was
im Grunde nichts anderes bedeutet, als dass die KJL eben auf ihre Adressaten, also auf Kinder-
und Jugendliche zugeschnitten sind. Der Zweck der KJL liegt dabei in der Absicht der Beleh-
rung. «Damit die Lehren der Kinderliteratur ihre Adressaten iiberhaupt erreichen, ist es notig,
bei der Auswahl, Bearbeitung und beim Schreiben der Texte die mentale Aufnahmefihigkeit
und das Unterhaltungsbediirfnis der Leser zu berticksichtigen» (ebd. 36f.). In der neueren Zeit
gibt es aber eine Tendenz hin zu einer Mehrgewichtung der unterhaltsamen Aspekte gegeniiber
den lehrhaften Zwecken der KJL (ebd. 36f.).

KJL kann, abgesehen von diesen Definitionen, die den Begriff Kinder- und Jugend-
literatur inhaltlich zu bestimmen versuchen, auch aufgrund von Lektiireentscheidungen Kin-
der und Jugendlicher und Lektiireempfehlungen oder Absichtserklirungen von Autor:innen
definiert werden (Reallexikon, 2007, 254). Auch hier zeigen sich jedoch gewisse Probleme und
Durchlissigkeiten, gibt es doch Werke, die sich zwar als KJL verstehen, jedoch durchaus auch
von Erwachsenen konsumiert werden und umgekehrt (gerade bei Genres wie der Fantasy ist
dies hiufig der Fall).

Dasselbe Problem zeigt sich auch bei Adoleszenzromanen. Der moderne Adoleszenz-
roman thematisiert oftmals die «Konfrontation des Protagonisten mit der Gesellschaft und
ihren Riten» (Weinkauff & Glasenapp, 2010, 119), ein Thema also, das nicht nur fiir Jugend-
liche interessant ist und gerade bei Untersuchungen zu gesellschaftlichen und sozialen Phino-
menen wie Geschlecht durchaus von Bedeutung sein kann.™®? Zudem wird der Komplexitit
der Selbstfindungsprozesse, die in Adoleszenzromanen thematisiert werden, in der neueren Zeit
vermehrt auch «auf narrativer Ebene Rechnung getragen, vor allem durch Integration moderner
Erzihltechniken, die zuvor der Erwachsenenliteratur oder der Gattung des psychologischen

1362 Auch deswegen werden in dieser Analyse mehrere Texte untersucht, die man als Adoleszenzromane bezeichnen kénnte —
jedoch nur solche, die nicht explizit der KJL zugeordnet werden (zum Beispiel Sin lautger, Hendry, 2018, Sindoria,
Dosch, 2013 (siehe im nichsten Kapitel), oder auch Marlengia, Deplazes, 1980).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 509
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.9 Exkurs: Weibliche Adoleszenz in der Kinder- und Jugendliteratur

O o on

Romans vorbehalten waren [...].» (Weinkauff & Glasenapp, 2010, 128f.).%*6% Auch wegen der
zunehmenden Komplexitit dieser Erzihlformen wurden die Grenzen zwischen der KJL und der

Allgemeinliteratur durchlissiger (ebd. 128f.):

Kinder- und Jugendliteratur, die bis Ende der 1960er Jahre als Domine der Piadagogik
galt, wurde in den 1970er Jahren infolge der Erweiterung des traditionellen Literatur-
begriffs um wirkungsorientierte Literaturformen als Teilbereich der Literaturwissen-
schaft anerkannt. Die Befreiung von pidagogischer Kontrolle erreichte die Kinder- und
Jugendliteratur aber mehr durch die Entwicklung des Buchmarktes und der Unter-
haltungsliteratur, weniger durch den Einfluss der romantischen autonomieisthetischen
Bewegung (Reallexikon, 2007, 256).

So ist auch zu erkliren, dass die KJL verhiltnismissig lange an biirgetlichen Ehe- und Familien-
idealen festhielt, obwohl dieses in der Realitit lingst Risse aufwiesen (Schikorsky, 2003, 113f.).
Zeugnis dieser Tendenz sind unter anderem die Backfischromane (Bicker, 2015, 276), die bis
in die 1960er-Jahre, jugendliche Midchen auf ihre Aufgaben als Gattinnen und Miitter vorbe-
reiten sollten (Sauerbaum, 1996, 2). Spiter floriert dann der emanzipatorische Madchenroman,
wo Midchen immer &fter auch traditionell minnliche Eigenschaften wie Mut, Selbstbewusst-
sein und Stirke zugesprochen bekommen (Bieker, 2015, 276). Im psychologischen Midchen-
roman ab Mitte der 1980er-Jahre werden ihnen dann auch Gefiihle wie Hass, Aggression, Wut
und Omnipotenz zugestanden (Grenz, 2000, 385).

Hier zeigt sich auch, dass die KJL nur schon deswegen fiir geschlechterspezifische Fra-
gen interessant ist, weil sie noch vielmehr auf ein bestimmtes Publikum (Jungen, Midchen)
zugeschnitten ist. Dass sich dies (analog zum Divergierungsprozess bei Kleidung und Spiel-
zeug1364) in den letzten Jahrzehnten nicht etwa gemindert, sondern eher noch intensiviert hat,
belegt die Untersuchung Archaisierung und Pinkifizierung: Mythen von Ménnlichkeit und Weib-
lichkeit in der Kinder- und Jugendliteratur von Kerstin Bohm (Bohm, 2017). Die Ursachen
dieser Unterschiede, die sich auch in Erzihlmustern zeigen, sind an die bereits ausgefiihrte
historische Entwicklung des Genres zu koppeln (Nogal, 2014, 64).

In einer weiterfithrenden Untersuchung wire also die ritoromanische Kinder- und
Jugendliteratur auf jeden Fall zu beriicksichtigen, zumal diese gerade auch aufgrund des lehr-
haften Zwecks in der Rumantschia doch ein betrichtliches Volumen erreicht. Zum einen wa-
ren Lehrer und Pfarrer lange Zeit Hauptproduzenten ritoromanischer Literatur. Dass diese
vermehrt fiir Kinder und Jugendliche schrieben und zu einer didaktischen Literatur tendier-
ten, ist anzunehmen und wurde bereits vielfach erwihnt (Camartin, 1976, 274ff.; Riatsch &
Walther, 1993b, 521ff.). Zum anderen wird in der ritoromanischen Literatur ein gewisser
Hang zur Belehrung auch dem Engagement fiir die ritoromanische Sprache respektive der

1363 «Dazu zihlen ein vermehrtes Auftreten von Ich- bzw. von personalen Erzihlern sowie die Verwendung subjektiver
Erzihlformen, u.a. der erlebten Rede, des inneren Monologs und des Bewusstseinsstroms» (Weinkauff & Glasenapp,
2010, 128f.). «Wihrend die kinderliterarischen Gattungen vielfach auf folkloristische Textsorten (Mirchen, Sagen
Legenden — im weitesten Sinne «Geschichten) zuriickgehen, sind die jugendliterarischen eher durch Impulse aus der
zeitgendssischen Erwachsenenliteratur geprigt» (Weinkauff & Glasenapp, 2010, 118).

1364 Dieser Divergierungsprozess hat wohl kapitalistische Ursachen. Gerade Marketing- und Werbekampagnen trieben
den Prozess voran, um potenzielle Mirkte zu vergrossern. Siehe dazu Schnerring, 2014.



SIO 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
5.4.10 Das Pferdemddchen nimmt die Ziigel in die Hand

Spracherhaltungsbewegung zugeschrieben (Riatsch & Walther, 1993b, 880). Die Weitergabe
der Sprache ist dabei essenziell, weswegen auch die Produktion von Kinder- und Jugendlitera-

tur als wichtig erachtet wird."®%

In dieser Arbeit wurden Werke, die entweder durch den Verlag oder die Autor:in explizit als KJL
bezeichnet wurden, ausgeschlossen.1366 Dies beinhaltet somit auch alle Werke der SJW-Reihe,
sowie alle Werke aus der Kinder- und Jugendbuchsparte der Chasa Editura Rumantscha. An
dieser Stelle sollen jedoch einige Werke erwihnt werden, die fir Fragestellungen beziiglich
Weiblichkeit und oder Geschlecht insbesondere in der Jugendliteratur interessant wiren. So
zum Beispiel die drei Werke Silvio Camenischs Miez miur e miez utschi (Camenisch, 1982),
Gregory Greg (Camenisch, 1994) und Hendri e ses babs (Camenisch, 2004), Giovanni von
Anna Pitschna Grob-Ganzoni (Grob-Ganzoni, 1980) oder Patricia von Toni Halter (Halter,
1981). Auch Milo e Simon von Cornelia Monn-Casanova (Monn-Casanova, 1999) darf nicht
unerwihnt bleiben, unter anderem weil sich dieses Buch mit einer ungewoéhnlich hohen Ver-
kaufszahl'®®7 als Verkaufsschlager erwiesen hat. Ebenfalls interessant, jedoch noch viel mehr im
Bereich der Kinderliteratur zu verorten wiren die Werke von Selina Chonz, in Bezug auf Weib-

lichkeit insbesondere Flurina (Chénz, 1952).

5.4.10 Das Pferdemadchen nimmt die Ziigel in die Hand

Im folgenden Unterkapitel soll einem Werk Raum gegeben werden, welches unter Umstinden
auch als Jugendliteratur verstanden werden konnte. Dies aufgrund des Inhalts (zwei adoles-
zente Protagonistinnen, Teenagerschwangerschaft, erste Liebe etc.) und des Genres (Fantasy),
sowie aufgrund des Alters der Autorin Dominique Dosch zum Zeitpunkt der Publikation.™®8
Wie Sin lautget (Hendry, 2018) erschien Sindoria (Dosch, 2013) in der Hauptreihe der Chasa
Editura Rumantscha und nicht in der Jugendbuchsparte. Der Text ist hinsichtlich seines Um-
fanges und verschiedener Motive fiir eine Untersuchung der Denkfigur der Jungfrau sehr inte-
ressant, weswegen ihm hier ein wenig mehr Platz zugestanden wird.

Sindoria erzihlt sowohl die Geschichte der adoleszenten Ramona wie auch die Geschichte ihrer
Mutter Flurina, die Anfang der 1990er-Jahre im Alter von 18 Jahren ungewollt mit Ramona
schwanger wird.

Beide Erzihlstringe thematisieren (ungliickliche) Liebesbeziehungen zu jungen Min-
nern und die Zukunftsingste und Wiinsche der jungen Frauen. Beide lernen letzten Endes
Moinner aus dem Fantasiereich Sindoria kennen und verlieben sich in sie.

1365 Es finden sich zahlreiche Belege dafiir, dass Autor:innen und andere Akteur:innen der ritoromanischen
Literaturlandschaft die Wichtigkeit der KJL betonen und auch eine (noch) gréssere Produktion derselben fordern,
zum Beispiel Jon Guidon, Toni Halter, Giatgen Michel Uffer etc. (Riatsch & Walther, 1993b, 519fF.).

1366 Eine Ausnahme bilden einzelne Erzihlungen von Cla Biert, die sowohl als Kinder und Jugendgeschichten, jedoch auch
in Binden fiir Erwachsene publiziert wurden: I/ biitsch da la Svedaisa bzw. Ingeborg (Biert, 2020a) zum Beispiel findet
sich auch in den Kindersammlungen Fain manii und Pangronds (Biert, 1948, 1979).

1367 Laut Aussage des Verlegers Gion Fry wurden circa 1’500 Stiick verkauft. Die erste Auflage war nach kurzer Zeit
ausverkauft und es musste nachgedruckt werden.

1368 Dominique Dosch, inzwischen Dominique Caglia, wurde 1995 geboren. Im Alter von 18 Jahren erschien das
urspriinglich als Maturaarbeit verfasste Buch Sindoria bei der Chasa Editura Rumantscha.



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 511
4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
.4.10  Das Pferdemddchen nimmt die Zugel in die Hand

(S

Gerade Flurinas Geschichte mutet dabei trotz Teenagerschwangerschaft eher konserva-
tiv und stereotyp an. Thre Mutter ist tot, ihr Vater Alkoholiker. Sie wird schwanger von ihrem
Freund Gion. Dieser méchte, dass sie abtreibt oder das Kind zur Adoption freigibt, wihrend sie
denkt, dass sie es schon zusammen schaffen wiirden, auch mit Hilfe ihrer Patentante, die sich
ein Kind wiinscht, aber keines bekommen kann. Die Beziehung zerbricht an den Differenzen.
Gion hat seine eigenen Vorstellungen, ist nicht bereit, Abstriche zu machen und schiebt Flurina
die Verantwortung zu: «la sung betg pront da dar se la scola ¢ la carriera angal perveia d’en
unfant. Schi te ist betg pronta, da far abort, alloura &gl la tia tgossa ...»"*® (Dosch, 2013, 29).
Eine Abtreibung kommu fiir Flurina jedoch nicht in Frage: «la sa betg simplamaintg mazzar igl
noss unfant! Ia cattess chegl terribel'»™7° (ebd. 28). Gions Argumente, sie solle an ihre Zukunft
denken, sie habe doch Anwiltin werden wollen, interessieren sie nicht. Ihr Fokus liegt auf dem
Kind. Sie ist bereit, dafiir ihre Triume zu opfern. Wenngleich sie also schwanger wurde (sprich
Sex vor der Ehe hatte), scheinen die Moralvorstellungen der Figur eher traditionell zu sein. Sie
setzt sich jedoch auch fiir ihren Wunsch ein und bringt diesen entgegen der Vorstellung aller
anderen (Vater, Dorf, Schulkameradinnen) durch.®"" Die Vorurteile, denen sie begegnet, und
die Rezeption einer Teenagerschwangerschaft sind in ihrer Geschichte hiufig Thema (ebd. 28,
37f., 41, 42, 53, 86f.).

Wihrend ihrer Schwangerschaft begegnet Flurina — abgesehen von ihrer Patentante —
nur eine Person, die sie wie ein normaler Mensch behandelt. Es ist ein junger, geheimnisvoller
Mann namens Franco: «El ¢ igl amprem om, tgi para d’aveir nignas antipateias cunter ena donna
schi giovna an speranza»™"2 (ebd 41). Und weiter: «El para betg da cattar curious u schizont
disgustous, tg’ella ¢ schi giovna e gio an speranza. E tg’ella 6 anc mai menziuno anfignen oss
igl bab da chest unfant ...»"™"3 (ebd. 53). Anders als sogar ihr eigener Vater zeigt Franco auch
Interesse an ihrem Kind: «Finalmaintg eneda en om, tgi mossa entusiassem pigl sies unfant.»*™
(ebd. 87). Gedanklich macht Flurina hier klar einen Unterschied zwischen Franco und anderen
Minnern. Es wird klar, dass Franco nicht jenem negativen Bild von Minnlichkeit (hart, desin-
teressiert, emotionslos, urteilend) entspricht, das Flurina bisher hatte. Die beiden verlieben sich
ineinander und er verspricht ihr, immer fiir sie da zu sein. Auch hier wird klar, dass Flurinas
Denken von traditionellen Rollenvorstellungen beherrscht wird: Das Kind braucht einen Vater
(«Ia va simplamaintg igl sentimaint, tg’igl unfant dovra en bab. Ia sa betg dar tot ad el» "%, ebd.
88) und die Frau braucht jemanden, der sie beschiitzt. In Franco findet Flurina diese Person.
Flurinas Vater ist jedoch gegen diese Beziehung, und in einem Streit stiirzt der Vater Franco in
den Fluss. In ihrer Trauer bringt sich Flurina um. Dabei ist ihre Hauptmotivation nicht etwa

1369 «Ich bin nicht bereit, die Schule und die Karriere fiir ein Kind aufzugeben. Wenn du nicht bereit bist, abzutreiben,
ist das deine Sache ...» (VC).

1370 «Ich kann nicht einfach unser Kind toten! Das finde ich schrecklich!» (VO).

1371 Hier zeigen sich Tendenzen eines gewissen wiederkehrenden Konservativismus in der Jugend- (und Fantasy-,
Romantasy-)Literatur, wie er seit dem Erfolg der Buchreihe Twilight von Stephanie Meyer (Meyer, 2005) zu
beobachten ist: Jungfriulichkeit wird propagiert und Sex vor der Ehe verteufelt. Siehe dazu auch Seifert, 2015.

1372 «Er ist der erste Mann, der keine Antipathien gegen eine so junge schwangere Frau hegt» (VC).

1373 «Er scheint es nicht merkwiirdig oder sogar abstossend zu finden, dass sie so jung ist und schon schwanger.
Und dass sie bisher noch nie den Vater des Kindes erwihnt hat ...» (VC).

1374 «Endlich ein Mann, der Enthusiasmus fiir ihr Kind zeige» (VC).

1375 «lIch habe einfach das Gefiihl, dass das Kind einen Vater braucht. Ich kann ihm nicht alles geben» (VC).



SI 2 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

4
4.10 Das Pferdemddchen nimmt die Zigel in die Hand

S’I(J‘IU'I

die, dadurch bei Franco sein zu kénnen oder ihrer eigenen Trauer ein Ende zu setzen. Nein, sie
ist der Meinung, ihrem ungeborenen Kind durch den Selbstmord etwas Gutes zu tun:

Tge mamma fiss’'la pomai? Ramona stuess betg crescher se angal tar ena mamma fitg
giovna, tgi 0 nign'experientscha e pac taimp per ella, perchegl tg’ella stuaro luvrar. Na,
ella stuess er crescher se tar ena mamma, tgi saro igl antier de tresta e mengia depri-
meida, per passentar en bel taimp cun la sia feglia! Co vignan tuttegna anc las larmas
a Flurina. Ramona varo ena unfanza terribla. Ella vess ni bab ni tatta, en tat tgi ¢ en
alcoholicher ed ena mamma terribla. Ena mamma terribla ..."™" (Dosch, 2013, 164).

Flurinas Vorstellung von Mutterschaft wird beherrscht von einem ganz bestimmten Ideal, nim-
lich jenem der immer prisenten, gliicklichen Mutter, die nur fiir ihr Kind da ist, die sich fir
dieses aufopfert. Das Schlimmste ist in Flurinas Augen eine arbeitende oder traurige Mutter,
die sich nicht um ihr Kind kiitmmern kann. Fiir sie ist der Tod der einzige Ausweg, um in ge-
wisser Weise dem Ideal der sich aufopfernden Mutter zu entsprechen. Sie will sterben, damit
ihr Kind ein Leben mit ihr nicht erleiden muss. Sie will sterben, weil sie denkt, dass ihr Kind
in ihrer Patentante Lisa eine bessere Mutter findet («Ella fiss ena buna mamma»®™"7, ebd. 165).

Ramona wichst schliesslich wirklich bei Lisa und deren Mann Rico auf. Mit Lisa hat sie ein
gutes Verhiltnis, mit Rico allerdings nicht so sehr. Er ist ungeduldig, aufbrausend und in tra-
ditionellen Rollenvorstellungen verhaftet, so mag er es zum Beispiel nicht, wenn seine Frau zu
wenig Zeit hat firs Putzen (ebd. 151f.). Ramona verliebt sich in einen jungen Mann namens
Tizian, und als dieser in kriminelle Affiren verwickelt wird, gibt er ihr zu verstehen, sie miisse
flichen, was sie auch tut. In vielen Szenen entspricht sie dem Klischee der jungen, verfithrbaren
Frau respektive des leichtgldubigen verliebten Midchens, das sich einwickeln ldsst und auf den
bosen Typen reinfillt (ebd. 168, 169). Sie ist voller Selbstzweifel und gibt sich an allen ungliick-
lichen Ereignissen selbst die Schuld (ebd. 93, 113, 148).

Ramona versteckt sich und trifft auf ein Pferd, zu dem sie eine Verbindung aufbaut.
Wie bei Reh oder Einhorn lassen sich auch zwischen Pferd und Jungfrau symbolische Parallelen
finden. Das Pferd ist wie das Reh ein Fluchttier. Auch wenn es frither in Verbindung mit Kampf
und Krieg auch Minnlichkeitssymbol war (Zerling, 2012, 235), wird es doch gerade in neuerer
Zeit eher mit Weiblichkeit verbunden. Das domestizierte Pferd gilt nicht erst seit Wendy als Ge-
fihrte junger Frauen und Midchen, das Stereotyp des Pferdemidchens ist ein hiufig bedientes,
gerade in der Kinder- und Jugendliteratur. Innerhalb dieses «populdren Mythos» gilt das Pferd
fiir Midchen als «eine Art Ersatzobjekt beim Ubergang von der Jugend ins Erwachsenenalter»
(Schwanhiusser, 2020) und tatsichlich hat das Pferd fiir Ramona eine Art Ersatzfunktion. Sie
spricht mit ihm iiber ihre Sorgen und Angste, und sie wird von ihm beschiitzt. Schliesslich stellt

1376 «Was fiir eine Mutter wire sie denn? Ramona miisste nicht nur bei einer so jungen, unerfahrenen Mutter aufwachsen,
die keine Zeit fiir sie hat, weil sie arbeiten muss. Nein, sie miisste auch bei einer Mutter aufwachsen, die den ganzen Tag
traurig ist und zu verzweifelt, um mit ihrer Tochter eine schéne Zeit zu verbringen. Da kommen Flurina doch noch die
Trinen. Ramona wird eine schreckliche Kindheit haben. Sie hitte weder Vater noch Grossmutter, einen Grossvater, der
Alkoholiker ist, und eine schreckliche Murtter. Eine schreckliche Mutter ...» (VC).

1377 «Sie wiire eine gute Mutter» (VC).



Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung 513
.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
4.10 Das Pferdeméddchen nimmt die Ziigel in die Hand

ShU'IU'I

sich jedoch heraus, dass das Pferd eigentlich ein junger Mann namens Aronel ist, der sich in
ein Pferd verwandeln kann. Dieser junge Mann scheint, ebenso wie Franco, der ideale junge
Mann zu sein. Er respektiert Ramona, interessiert sich fiir sie aber beschiitzt sie auch. Aronel
stammt wie Franco aus Sindoria, einer Welt, die durch einen Bergsee hindurch betreten werden
kann. Dieses Land stellt in vielerlei Hinsicht eine Utopie dar. Alles findet in «ena cuminanza

unanima» 38

statt (ebd. 196), die Menschen sind nicht so egoistisch wie jene in der Aussenwelt
(ebd. 197); auch wenn es Anfiihrer gibt, funktioniert das Land quasi kommunistisch (ebd. 213).
Sindoria ist auch eine sprachliche Utopie, denn die ersten Siedler kamen im 19. Jahrhundert ins
Land und haben deswegen ein vom Deutschen «unbeeinflusstes» Ritoromanisch bewahrt (ebd.
212). Die Traditionen und gesellschaftlichen Normen hingegen scheinen sich nicht bewahrt
zu haben. So tragen die Frauen in dieser Welt Hosen schiessen auch mit Pfeil und Bogen und
wirken generell sehr emanzipiert (ebd. 221, 250, 254). Es gilt jedoch das Prinzip des Stirkeren,
worunter Aronel zu leiden hat. Er ist sensibel, empathisch und verwandelt sich in ein Fluchttier,
was sich fiir den Sohn des Anfiihrers nicht gehért: «Ma en om vess betg dad esser talmaintg
senzibel. Cunzont betg sco fegl digl Manaro. Igl Manaro 6 dad esser en om fearm e curaschous,
en bung exaimpel pigl pieval, par dar anavant ad el la mutivaziun»"" (ebd. 349).

Mit der Zeit gewinnt Ramona an Selbstvertrauen und an Selbststindigkeit (ebd. 226),
und sie hilft auch Aronel dabei, sich selbst und seine (als schwach und weiblich empfunde-
nen) Charakterziige zu akzeptieren (ebd. 3491f.). Generell werden in Sindoria Sensibilitit und
Empathie als essenzielle Charakterziige fiir alle Menschen propagiert (ebd. 223); Werte, die
nach biirgerlichem Verstindnis als «weiblich» wahrgenommen werden, werden als wichtig ein-
geschitzt, so zum Beispiel das Sprechen iiber Gefiihle und Trauer (ebd. S.307, 318, 320, 335).

Am Ende entscheidet sich Ramona dafiir, nicht in Sindoria zu bleiben, sondern Aronel
zu verlassen, nach Hause zu gehen und zu studieren (ebd. 409): «Ossa sto’la decider per chegl,
tgi sa sainta andretg per ella...»™8% (ebd. 410). Sie gibr also nichr alles fiir ihre Teenagerliebe
auf, sondern verfolgt die Ziele weiter, die sie schon zu Beginn der Erzihlung hatte (ebd. 333).
Man kann sagen, dass sie aus dem Schicksal ihrer Mutter und aus ihren Erlebnissen mit Tizian
gelernt hat. Sie machrt alle Prozesse durch, die eine Adoleszente durchmachen muss. Sie 16st
sich von ihrem (Adoptiv-)Elternhaus und baut gleichzeitig eine neue Bindung zu diesem auf,
sie macht ihre ersten sexuellen Erfahrungen (zumindest kiissen sie und Aronel sich) und sie
entwickelt ihre Fihigkeiten und ein intaktes Wertsystem.

Beziiglich der Darstellung von Geschlecht und der Ubernahme traditioneller Rollenbilder lisst
sich tiber Sindoria Folgendes sagen: An den negativen Erfahrungen und schlimmen Ereignissen
in der Erzihlung sind meist durchweg Minner schuld, die sich gegeniiber Frauen nicht ehr-
bar verhalten, ihre Rolle nicht einnehmen und sie nicht beschiitzen (wie Gion, Flurinas Vater,
Tizian oder auch Rico). Die ehrbaren Minner stammen allesamt aus einem utopischen Land,
das so nicht existiert. Dies impliziert eine gewisse Kritik an einer toxischen Maskulinitit, jedoch
16st sich die Vorstellung doch nicht komplett vom Ideal des minnlichen Beschiitzers der Frau.

1378 «Eine einmiitige Gemeinschaft» (VC).

1379 «Aber ein Mann sollte nicht so sensibel sein. Vor allem nicht als Sohn des Manaro. Der Manaro muss ein starker
und mutiger Mann sein, ein gutes Beispiel fiirs Volk, um die Motivation weiterzugeben» (VC).

1380 «Jetzt muss sie sich fiir das entscheiden, was sich fiir sie richtig anfithlo: (VC).



514 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.5 Fazit: Ablésung von der Heimat als Ablésung vom Elternhaus

Erst Ramona schafft es, diesem Abhingigkeitsmuster zu entrinnen, indem sie lernt,
ihre Bediirfnisse an erster Stelle zu stellen. Auf der anderen Seite gelingt es Aronel Anerkennung
zu finden, auch wenn er nicht dem biirgerlichen Miannlichkeitsideal entspricht. Ramona ist ein
Pferdemidchen, aber sie ist am Ende stolz darauf — und das Gleiche gilt fiir Aronel.

Somit erfahren Eigenschaften, die traditionell dem weiblichen Geschlechtscharakter
zugeordnet werden (zum Beispiel Emotionalitit, die Fihigkeit zuzuhéren und tiber Gefiihle

1381

zu sprechen), eine Aufwertung™®' und sind auch bei Minnern positiv konnotiert, was letzten

Endes dazu fiithrt, die Binaritit zwischen den Geschlechtern ein Stiick weit aufzulosen.

5.5  Fazit: Ablésung von der Heimat als Ablésung vom Elternhaus
In der Untersuchung zur Denkfigur der Jungfrau konnte festgestellt werden, dass Reprisenta-
tionen derselben noch stirker als jene der Denkfigur Mutter vom historisch-sozialen Kontext
geprigt sind. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass sich die Denkfigur der jungen Frau auch
tiber eine Lebensphase (die Adoleszenz) definieren lisst, an die Anforderungen gestellt werden,
die sich seit dem Einsetzen der Moderne stetig gewandelt haben.

Gerade im Vergleich zwischen den Figuren Marlengia (aus Marlengia) und Emma (aus
Sin lautget) zeigt sich dies deutlich: Marlengia hinterfragt zwar bereits gewisse Tabus und Vor-
urteile aus ihrem Umfeld, sie schafft es jedoch nicht, diesen zu entfliehen. Sie wird, anders als
Emma, in ihre Umwelt (in das Bergdorf) zuriickgeworfen. Dieser Vorgang wird erzihlerisch
nicht etwa mit Bedauern geschildert, sondern im Gegenteil zeigt die Akzeptanz ihres Schick-
sals am Ende cher eine gewisse Richtigkeit dieses Riickfithrungsprozesses auf. Emma hingegen
schafft es, am Ende dem Einfluss ihrer Eltern zu entflichen (zumindest voriibergehend), indem
sie mit der Hilfe ihrer Tante einen Auslandaufenthalt durchsetzt. Ihre Herkunft prigt Emma
zwar bis zu einem gewissen Grad, jedoch wird diese eher als etwas dargestellt, was iiberwunden
werden muss, wihrend bei Marlengia die Herkunft und das Elternhaus als schicksalshafte Ver-
kniipfung nicht aufgeldst werden konnen.

In vielen Texten wird also Identititsfindung in der Phase der Adoleszenz mit der Thematik
von Heimat und Fremde verkniipft. Meist handelt es sich um (auto-)biografische Texte, die in
neuerer Zeit geschrieben wurden, jedoch von einer vergangenen Zeit handeln (Camartin, 1999;
Candinas-Collenberg, 2014; Candinas, 2003; Candreia, 2014; Capeder, 2012). Neben einzel-
nen Verklirungen vergangener Zeiten (v.a. bei Capeder, 2012) werden in diesen Beispielen
oft die gesellschaftlichen Probleme von damals geschildert: korperliche Schmerzen und Ent-
behrungen werden thematisiert und nicht verschwiegen, und auch Kinderarbeit und Doppel-
belastung der Frauen und Midchen werden keinesfalls schongeredet. Eine Verklirung findet
sich, wenn dann vor allem in den Frauenbildern, die diese Werke prigen, und die in gewisser
Weise alle auf dem Ideal der Giuvna (Giunfra) Grischuna beruhen, der arbeitsamen Biindner
Oberlinder Jungfer, wie sie beispielsweise auch in Muoths // Gioder beschrieben wird.

1381 Dies passt zu neusten Untersuchungen, die das Pferdemidchen an die Emanzipationsbewegung anschliessen, da sie die
Gemeinschaft der Pferdemidchen als «gelebte Utopie» interpretieren und Reitstallkulturen als Riume von «alternative
styles of femininity» sehen (Schwanhiusser, 2020).



5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung SIS
5.5 Fazit: Ablosung von der Heimat als Ablésung vom Elternhaus

Folgende Frauenbilder, die sich in verschiedensten Texten der ritoromanischen Litera-
tur finden tragen zur Denkfigur Jungfrau bei: Die Matta da culm, die durch das Fremde (meist
personifiziert durch einen Fremden) verlockt wird, und am Ende auf den Pfad der Tugend (und
in die Berge) zuriickfinden muss, um nicht abgestraft zu werden; die Buoba rurala, deren kor-
perliche Kraft nicht hinter der der Jungen zuriicksteht und die die gleiche Arbeit leisten muss,
jedoch noch viel fleissiger, braver und aufopfernder zu sein hat als diese. Aus diesen Umstinden
resultiert eine psychische Stirke (und Uberlegenheit gegeniiber der stidtischen Frau), die ihrer
Herkunft geschuldet ist. Die Stirke dieser zwei Frauenfiguren resultiert also aus ihrer Herkunft,
gleichzeitig miissen sie aber auch stark sein, um dort zu bestehen. Wenn sie das nicht kénnen,
konnen sie nicht zu Bergbiuerinnen werden.

Durch die Phase der Adoleszenz, in der sich die betreffenden Figuren befinden, lassen sich viele
Gemeinsamkeiten auch tiber die Jahrzehnte hinweg feststellen. Die Ablésung vom Elternhaus,
respektive die Auseinandersetzung mit den Werten und Idealen, die von den Eltern und der
Gesellschaft vorgelebt werden (oder eben nicht), finden sich im ganzen Untersuchungszeitraum,
unter anderem in Betschlas malmadiiras von Cla Biert (1951), in Paun casa von Gion Deplazes
(1961), in Igl bitsch von Margarita Uffer (1993, erstmals erschienen 1967), in Per ina buglia da
lentelgia (Hendry, 1976, 83-91) und in La feglia (Hendry, 1976, 175-178) von Vic Hendry, in
Marlengia von Gion Deplazes (1980), in /na viseta von Annamengia Bertogg (1993), in Maria
Madleina von Theo Candinas (2003), in Sindoria von Dominique Dosch (2013) und in Sin
lautget von Asa S. Hendry (2018). Ob und inwiefern diese Auseinandersetzung gelingt und
ob es zu einer erfolgreichen Ablosung kommyt, ist jedoch sehr unterschiedlich. Hier lassen sich
gewisse Tendenzen beobachten. In ilteren Werken (bis in die 1980er-Jahre) wird eine zu klare
Ablésung von den Eltern respektive ein Sich-Abwenden von deren Werten oftmals als fatal
oder verhingnisvoll beschrieben respektive negativ gewertet. Eine Ausnahme bildet g/ bitsch
von Margarita Uffer. Die Erfahrungen, die die junge Frau macht, werden zwar als negativ be-
schrieben, jedoch nicht, weil sie gegen geltende Moralvorstellungen verstdsst, sondern weil sie
geblendet ist von ebendiesen Idealen und Normen. Eine Ablésung von den Normen wird also
cher propagiert als problematisiert.

Mattas da cuolm, die ihre Heimart verlassen, existieren vor den 1980er-Jahren in dem
Sinne nicht, oder wenn dann nur als abschreckende Beispiele. Die meisten jungen Frauen keh-
ren (anders als spiter etwa die Emma in Sin lautget) am Ende der Erzihlung (geldutert) in die
Bergwelt zuriick. Eine Ablésung von der Heimat erscheint schwieriger als eine Ablgsung vom
Elternhaus.

Die Denkfigur der Jungfrau biindelt verschiedene Vorstellungen davon, wie eine junge Frau ist,
sein kdnnte oder zu sein hat, wobei diese offensichtlich einem starken Wandel ausgesetzt waren.
Waihrend viele Texte aus den 1950er- und 60er-Jahren noch das Ideal der sexuell enthaltsamen
Jungfrau propagieren, findet sich dieses in neueren Texten gar nicht mehr.

Hinter jeder Reprisentation einer Jungfrau beziehungsweise einer jungen Frau finden
sich bestimmte Jugendbilder. Diese werden unterschiedlich gewertet, was letzten Endes meist

auch Einfluss auf das Wohlergehen der Figur:



516 5 Die Jungfrau: Verlust oder Erfahrung
5.5 Fazit: Ablésung von der Heimat als Ablésung vom Elternhaus

Emma hat selbstbestimmt befriedigenden Sex mit verschiedenen Personen, hat aber
mit einem vergangenen Missbrauch zu kimpfen und versucht deswegen sich umzubringen
(Sin lautget, 2018). Flurina wird als Teenagerin schwanger und entscheidet sich gegen eine
Abtreibung, was ihr Umfeld nicht verstehen kann (Sindoria, 2015). Marlengia kritisiert die
Fremdenfeindlichkeit ihrer Eltern und méchte die Welt sehen, schafft es jedoch nicht aus ihrem
Dorf heraus (Marlengia, 1980). Eine Tochter verliebt sich vorbehaltslos in einen Auslinder und
denkt sich nichts dabei, ihr Vater jedoch jagt diesen aus dem Haus (/na viseta, 1993). Eine
junge Frau méchte ausgehen, geniesst es, sich zurecht zu machen und ihre Freiheiten auszu-
leben, wird jedoch am Ende von einem Mann sexuell missbraucht (Per ina buglia da lentilgia,
1976). Ein Bergmidchen leistet in den 1950er-Jahren dieselbe Arbeit wie ihre Briider, verwhnt
diese gleichzeitig und lisst ihnen ihre Privilegien (Gloria e tschugalata, 2014).

Schliesslich lassen sich an der Darstellung der jungen Frau sehr gut zeitgeschichtliche Ereignisse
und Modernisierungen festmachen, zum Beispiel die Angste, die die Jugendbewegung und
die sexuelle Revolution mit sich brachte (Per ina buglia da lentilgia, 1976); die Angste vor der
(italienischen) Zuwanderung und Uberfremdung (Marlengia, 1980) und die Reaktion auf diese
Angste (Ina viseta, 1993); oder das Aufkommen von LGBTQI+-Themen (Sin lautget, 2018).
Die literarischen Reprisentationen der Denkfigur Jungfrau sind somit auch als Kinder ihrer
Zeiv zu lesen.



	Die Jungfrau : Verlust oder Erfahrung

