
Zeitschrift: Romanica Raetica

Herausgeber: Societad Retorumantscha

Band: 26 (2024)

Artikel: "Guarda tge schubanza, mettain in'emanza!" : Denkfiguren des
Weiblichen in der zeitgenössischen rätoromanischen Literatur

Autor: Cadruvi, Viola

Kapitel: 3: Die Femme fatale : Projektion und Perspektive

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive

3 Die Femme fatale:
Projektion und Perspektive

«Nicht von der Frau, von deren Bild handeln die Geschichten der Femme fatale.»

(Hilmes, 1990, 237).

Dieses Kapitel untersucht die Darstellung literarischer Figuren, die bestimmte Leitbilder, Feindbilder

oder Vorstellungen verkörpern, die der Denkfigur der Femme fatale zuzurechnen sind.

Ziel ist dabei, die Komplexität, Diversität und Reichhaltigkeit, aber auch die Stereotypen und
Klischees der besagten literarischen Frauenfiguren zu untersuchen.

Das obige Zitat bezieht sich auf eines der Hauptcharakteristika von Werken, in denen

Figuren vorkommen, die als Verkörperung der Denkfigur Femme fatale anzusehen sind.

Erzählungen, mit einer derartigen Figuration, handeln oftmals nicht von Frauen, sondern vielmer
davon, wie diese (von Männern) gesehen werden. Himels' Definition zielt auf die literarische

Darstellungsweise einer Femme fatale-Figuration, auf die Perspektive, aus der sie dargestellt
wird. Es ist fast ausschliesslich eine männliche, soviel darf vorweggenommen werden.

Das ist jedoch nicht das einzige Charakteristikum einer traditionellen Verkörperung
der Denkfigur Femme fatale. Es lassen sich grundsätzlich drei wichtige Eigenschaften festmachen,

die sowohl handlungsspezifischer als auch ästhetischer und erzähltechnischer Natur sind:

1. die Ubermächtigung (Frau überwältigt Mann in irgendeiner Form, meist durch
ihre Sexualität, siehe Punkt 2),

2. die Dämonisierung der Sexualität der Frau (die Frau wird auf Körperlichkeit
und Instinkt reduziert, gemäss dem dualen Geschlechtscharakter),

3. die männliche Perspektive auf ebendiese literarische Frauenfigur
(wodurch die Figur zur männlichen Wunschprojektion wird)

Diese drei Charakteristika werden in 3.1 genauer erläutert. Weiter wird erklärt, welche Vorstellungen,

Ideale, Stereotypen und Bilder die Denkfigur der Femme fatale konstituieren. Es wird
auf prägende Figurationen dieser Denkfigur eingegangen, auf deren Entstehungsgeschichte, auf
verschiedene Ausprägungen in Form von Frauen- und Feindbildern und generell auf die

Entwicklung der Denkfigur.

In den darauffolgenden Abschnitten wird untersucht, inwiefern die literarischen Frauenfiguren
der rätoromanischen Literatur zur Denkfigur der Femme fatale beigetragen, sich in diese
eingeschrieben oder diese umgeschrieben haben. Die Vorstellungen, die die Denkfigur erweitern und
ändern, werden analysiert und — wenn möglich — durch eine Kontextualisierung eingeordnet.
Dadurch soll festgestellt werden, ob und inwiefern bestimmte Vorstellungen in der rätoromanischen

Literatur wiederholt auftreten, inwiefern eine solche Häufung auf den werkexternen



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive 125

Kontext zurückzuführen ist und inwiefern die rätoromanische Literatur so zur Erweiterung
bestimmter Vorstellungen von Weiblichkeit beiträgt. Ein Beispiel dafür wäre das gehäufte
Auftreten von Deutsch sprechenden Femme fatale-Figurationen in der rätoromanischen

Literatur — ein Zeichen für die empfundene Bedrohung durch die Sprache einer im Rückgang

begriffenen Kleinsprache (siehe Kapitel 3.4.2).

Unterkapitel 3.2 beschäftigt sich mit der Figur der Eva in Eva ed il sonch Antoni (Peer, 2013,
erstmals erschienen 1980) von Oscar Peer. Sie wurde als typische Vertreterin eines aus der Denkfigur

der Femme fatale entstandenen Frauenbildes ausgewählt. Nur schon ihr Name respektive
der Titel des Werkes ist eine Anspielung auf die Rolle der Figur. Die Funktion und Ausgestaltung
der Eva im Sinne einer Femme fatale war jedoch auch in der literaturwissenschaftlichen

Forschung (Badilatti, 2008; Rosselli, 2011) und in Rezensionen (Bucheli, 2013; Camartin, 1980)

immer wieder Thema. Ihre Untersuchung soll zeigen, welche Vorstellungen aus der Denkfigur
in diese immer wieder als Femme fatale bezeichnete literarische Figur aufgenommen werden

und wie diese in den erzählerischen Kontext integriert werden.

In Kapitel 3.3 wird der Text Nus duas (Lergier-Caviezel, 2011) von Leontina Lergier-Caviezel
untersucht. Die Antagonistin des Werkes, Brida, verkörpert viele Charakteristika einer
typischen Femme fatale-Figur. Es finden sich jedoch Aspekte in der Darstellung Bridas, die die

Denkfigur Femme fatale erweitern, hauptsächlich der Umstand, dass die Geschichte aus Sicht

ihrer besten Freundin erzählt wird. Der Text ist insofern interessant für eine Analyse der Denkfigur,

als dass hier präsentierte Weiblichkeitskonzept einer Neuorientierung in Bezug auf die

Präsentation der Femme fatale in der rätoromanischen Literatur entspricht. Diese berücksichtigt

eine weibliche Perspektive wodurch mit einem der fundamentalsten Denkbilder der

Femme fatale gebrochen wird: mit dem männlichen Blick. Das Close Reading von Nus duas

zeigt jedoch, dass die Figur Brida trotzdem stark an der Denkfigur Femme fatale orientiert ist

und deswegen als Verkörperung derselben gelesen werden kann - nicht zuletzt auch aufgrund
des Ausgangs der Geschichte.

Schliesslich werden in 3.4 weitere Femme fatale-Figuren in der rätoromanischen Literatur
untersucht und in Verhältnis zueinander gestellt. Untersucht werden Werke, die weibliche

Figuren enthalten, die entweder eine wichtige Rolle spielen oder sonst in irgendeiner Weise

handlungstragend sind und die bestimmte Normen, Vorstellungen oder Ideale der Denkfigur
Femme fatale verkörpern oder aber diese unterwandern oder umschreiben. Die festgestellten
Phänomene werden im Vergleich zu den historischen und sozialen Entwicklungen betrachtet.
So soll festgestellt werden, ob sich die Denkfiguren beziehungsweise ihre Figurationen analog

zu den sozialen Veränderungen entwickeln oder aber ob sich Figuren finden, die konträr zu den

herrschenden sozialen Normen beziehungsweise zu den Veränderungen verhalten. Eine solche

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen besteht, wenn sich zum Beispiel sehr früh sehr moderne

(emanzipierte) Frauenfiguren finden oder noch sehr spät ein sehr traditionelles Rollenbild
reproduziert wird.



126 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.1 Die Denkfigur Femme fatale

3.1 Die Denkfigur Femme fatale
Bereits seit Jahrtausenden geistert die Denkfigur der Femme fatale durch alle möglichen
Bereiche der Kunst und Kultur. Sie erscheint als Helena, Circe, Medusa, Pandora oder in Form
der Sirenen in der griechischen Mythologie, als Eva, Salome, Judith oder Lilith in der Bibel,
als Feindbild Hexe in der frühen Neuzeit, als Lady Macbeth oder Cleopatra in den Werken

Shakespeares, in Form der rasenden Weiber in der Trauerspielliteratur des 18. Jahrhunderts, als

Vampirinnen oder Succubus in der britischen Schauerliteratur (<gothic fiction>), als Lulu oder

Carmen in den Werken des Fin de Siècle, verkörpert von Rita Hayworth oder Jean Harlow im
Film Noir der 1940er- und 1950er-Jahre. In jüngerer Zeit finden sie sich als männermordende

Psychopathinnen im Kino der 80er- und 90er-Jahre (siehe Basic Instinct, Body Heat, Last seduction)

oder als moderne Karrierefrauen im Businessanzug - natürlich nicht als reale, sondern als

Bild derselben, wie man es/sie zum Beispiel im Roman Disclosure, dargestellt von Demi Moore
in der gleichnamigen Verfilmung, findet (Catani, 2004, 195; Dijkstra, 1988, 334; Hilmes,
1990, XV; Simkin, 2014, 5, 27; Stein, 1985, 12; Tasker, 1998, 126).

Alle diese Figuren lassen sich aufgrund bestimmter Charakteristika der Denkfigur der

Femme fatale zuordnen, sei dies weil sie bestimmte Vorstellungen oder Ideale in sich vereinen,
auf bestimmten Normen beruhen oder weil sie schlicht einem kulturellen Stereotyp entsprechen.
Sie alle haben in irgendeiner Art zur Denkfigur der Femme fatale beigetragen, was dazu geführt
hat, dass sich hinter dieser Denkfigur viel mehr Vorstellungen, Normen und Ideale, aber auch

Widersprüche und Divergenzen verbergen, als hier zusammengefasst werden könnten.
Wer also nur eine der oben genannten Figuren als Proto- oder Archetyp (us) der Femme

fatale benutzt (sie alle wurden bereits so bezeichnet) und ausgehend von dieser Schablone nach

anderen Figurationen sucht, wird manche zwangsläufig verpassen oder falsch einordnen. So

ist nicht jede Vampirin eine Femme fatale und auch nicht jede Frau, die einem Mann einen

Apfel anbietet (sie können es aber sein). Umgekehrt kann aber eine weibliche Figur auch bieder

gekleidet sein oder Maria298 heissen und trotzdem in einem Werk die Rolle der Femme fatale

übernehmen. Grundsätzlich müssen Figuren mit solchen Eigenschaften jedoch in dem Be-

wusstsein untersucht werden, dass gewisse ihrer Charakteristika in der Tradition der Denkfigur
der Femme fatale stehen oder sich eben genau von dieser distanzieren.

Trotzdem muss für eine Untersuchung eben dieser Figuren ein gemeinsamer Nenner gefunden
werden, nur schon, um einen möglichen Zusammenhang mit der Denkfigur auszumachen.

Hilmes (Hilmes, 1990) spricht in diesem Fall von einer vom Klischee ausgehenden Minimal-
definitiön. Demnach ist die

[...] Femme fatale eine meist junge Frau von auffallender Sinnlichkeit, durch die ein

zu ihr in Beziehung geratender Mann zu Schaden oder zu Tode kommt. Die
Verführungskünste der Frau, denen ein Mann zum Opfer fällt, stehen in den Geschichten

298 Maria als die Jungfrau oder Muttergottes wird häufig als Gegenpart zur sündigen Eva oder Femme fatale betrachtet -
oder als Gegenpart zur Prostituierten Maria Magdalena. Mehr zu diesen Figuren unter anderem in den Kapiteln 4.4.3,

5.4.4, 5.4.7.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.1 Die Denkfigur Femme fatale

127

der Femme fatale im Zentrum. Oft agiert die Frau in der Funktion eines Racheengels
und wird in vielen Fällen am Ende der Geschichte für ihre Taten mit dem Tode bestraft

(Hilmes, 1990, 9f.).

Hilmes definiert die stereotype Femme fatale somit vor allem mithilfe der in der Rolle und
Funktion der Figur innewohnenden Verknüpfung von Sinnlichkeit und Macht. Die
Entstehungsbedingungen derselben respektive die Definition der Sinnlichkeit als spezifisch weibliche
Macht lassen sich denn auch bereits an den frühen Femme fatale-Figuren, der Delilah, der

Judith oder der Pandora ablesen (Hilmes, 1990, 74). Diese Sinnlichkeit wird dabei von Hilmes
nicht näher beschrieben. So hat die Femme fatale ein durchwegs disparates Erscheinungsbild,
auch wenn - je nach Tradition, in der sich die betreffenden Schreibenden und Kunstschaffenden

sehen — gewisse optische Eigenschaften gehäuft Auftreten (bei Figuren, die sich eher

auf das Denkbild der Hexe beziehen möglicherweise rote Haare; bei solchen, die sich auf die

Vampirinnen beziehen, helle bis durchscheinende Haut und/oder dunkle Haare und schwere

Augenlider).
Wichtig an der von Hilmes genannten Definition ist somit hauptsächlich, dass die

Femme fatale sich nicht grundsätzlich über bestimmte äusserliche Eigenschaften oder

Charakterzüge definiert, sondern über ihre Funktion, ihre Darstellung und ihre Rolle in einem
bestimmten Handlungszusammenhang.

Ihre Rolle im Handlungszusammenhang liegt in der Ubermächtigung des Mannes
durch ihre Sinnlichkeit299 (Hilmes, 1990, 10). Aufgrund dieses Merkmals wird der Femme

fatale denn auch häufig ein subversives Potenzial zugeschrieben. Manchmal wird sie sogar zur
feministischen Ikone erklärt, wobei sie dazu nur in begrenzter Weise taugt (Simkin, 2014, 9).

Zwar wird mit der Femme fatale der weiblichen Sexualität Raum gegeben, womit die patriar-
chalen Rollenzuweisungen durchbrochen werden. In dem Sinne beinhaltet die Femme fatale

auch eine implizite Kritik: «Kritik nicht nur an der prekären Situation des Mannes, seiner

Ichschwäche und verdrängten Triebverfallenheit, sondern auch Kritik an der untergeordneten
Situation der Frau, ihrer Beschränkung auf eine passive und asexuelle Rolle in der bürgerlichen
Gesellschaft» (Hilmes, 1990, XIV). Jedoch bleibt das subversive Potenzial der Femme fatale

beschränkt, da dieses nur in ihrer Sinnlichkeit liegt und somit in der traditionellen
Weiblichkeitsrolle behaftet bleibt. Die todbringende Macht der Femme fatale ist somit auf ihre

Körperlichkeit und Sexualität beschränkt (Hilmes, 1990, 10), was die Figur wieder an die

bürgerliche Vorstellung der dualen Geschlechtscharaktere bindet.300 Auch schränkt die

Verknüpfung des weiblichen Eros mit dem Tod das subversive Potenzial der Figur weiter ein, da

die Femme fatale am Ende der Geschichte häufig abgeurteilt wird. Die in die «Imagination

eingegangenen misogynen Voraussetzungen» (Hilmes, 1990, XIV), namentlich die bürgerlichen

299 Das Übermächtigungsmotiv wird andernorts auch als Hauptdistinktionsmerkmal für die Femme fatale verwendet

(z. B. bei Simkin, 2014, 8). Hilmes relativiert jedoch auch: «Das Übermächtigungsmotiv besitzt zwar handlungstragende

Funktion, der ganze Assoziations- und Bedeutungshorizont der unterschiedlichen Geschichten der Femme fatale wird
dadurch jedoch nicht abgedeckt» (Hilmes, 1990, 4).

300 Man erinnere sich an die Dualität der Geschlechtscharaktere, nach deren Prinzip die Aufteilung Frau-Körper,
Mann-Geist erfolgt, siehe in Kapitel 2.1.1.



128 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.1 Die Denkfigur Femme fatale

Rollenvorstellungen, die die Femme fatale scheinbar durchbricht, fordern am Ende ihre Rechte

wieder ein. Die Femme fatale muss sterben, wird verheiratet oder auf andere Weise neutralisiert

(Simkin, 20 1 4, 6).301

Der Grund für dieses (Selbst-)Verhängnis liegt wiederum in der Reduktion ihrer Macht
auf ihre eigene Sinnlichkeit und die damit einhergehende Reduktion ihrer Flandlungsspielräume
auf bereits vorgegebene respektive fremdbestimmte Muster. So kann ihre erotische Wirkungsmacht

zwar faszinierend sein, jedoch im emanzipatorischen Sinne trügerisch, täuscht sie doch
über die Beschränkungen und das Scheitern der Protagonstinnen hinweg. Zwar sperrt sich die

Denkfigur der Femme fatale scheinbar gegen die Funktionalisierung und Domestizierung von
Weiblichkeit und Sinnlichkeit302, jedoch kann eine stereotype Darstellung der Femme fatale

«kein mögliches emanzipatorisches Lebensmodell» (Fülmes, 1990, 225) für Frauen sein, da

sowohl die Sichtweise der Femme fatale als frauenfeindliche Projektion als auch ihre Sichtweise
als transgressive weibliche Kraft ihren Status als Objekt oder Symbol betonen (als Objekt der

Verachtung oder als das mysteriöse und undurchsichtige Andere303, das das männliche Subjekt
zu zerstören droht)304 (Grossman, 2009, 5). «Dass die Femme fatale kein Modell weiblicher

Emanzipation liefert, gleichwohl aber Einsichten in subversive Strategien erlaubt», macht
allerdings «eine (Ideologie-)kritische Analyse umso dringlicher» (Fülmes, 1990, 3).

Grundsätzlich lässt sich die Femme fatale am ehesten als ästhetischer Typus, als

Imagination des Weiblichen,305 das heisst als Frauenbild begreifen, denn nur so lässt sich die ihr
zugrundeliegende Misogynie sowie eine sich gegen die Ideologie der Geschlechterdualität
wendende Diversität herausarbeiten (Fülmes, 1990, 3).

Die Funktion der Femme fatale im Handlungszusammenhang liegt allerdings weniger in der

subversiven Zerstörung des Patriarchats, sondern vielmehr in der Repräsentation männlicher
Weiblichkeitsfantasien. Oftmals lässt sich diese Funktion sogar ziemlich genau umschreiben:

Durch die Täuschungen, Verkleidungen und Verwirrungen, die die Femme fatale umgeben und
sie sowohl fürs Publikum als auch für den Helden zu einer mehrdeutigen Figur machen, wird
sie für den Protagonisten zu einem Rätsel, das typischerweise innerhalb einer investigativen
Erzählstruktur aufzulösen versucht wird (Tasker, 1998, Kapitel 120).

301 Das Fatale an der Femme fatale bezieht sich somit nicht nur auf ihre Wirkung auf den Mann, sondern auch auf ihr
eigenes Schicksal: «Dass die Femme fatale [...] auch sich selbst zum Verhängnis wird, liegt in ihrem Namen als tiefere

Bedeutung ebenso verborgen, wie ein gewisser ästhetischer Überschuss der Bilder hinausweist über den schicksalhaften

Zusammenhang einer grundsätzlich misogynen Verknüpfung von Frauenverehrung und Frauenverachtung»

(Hilmes, 1990, 10).

302 Mehr zur Domestizierung von Weiblichkeit in Kapitel 4.2.

303 In diesem Zusammenhang wird oft der von Freud geprägte Begriff «Rätsel Weib» verwendet (siehe u. a. bei Bronfen,

2009, 221 f.; Renner, 1989).

304 Sowohl die Tradition der Femme fatale als Objekt der Verachtung als auch die Tradition der Femme fatale als Angstbild
lässt sich Jahrhunderteweit bis in die frühchristliche Zeit zurückverfolgen (Simkin, 2014, 9).

305 Man könnte jedoch auch von der Femme fatale als einer medialen Figur sprechen, die natürlich von einer realen Person

zu unterscheiden ist. Mediale Figuren werden «nicht nur als fiktive Wesen wahrgenommen, sondern zugleich als

Symbole, Symptome und Artefakte, und das wirkt sich wiederum auf das Erleben und Verstehen der fiktiven Wesen

aus» (Eder, 2014, Kapitel 5.3). Bei der Rezeption einer Figur als Femme fatale werden somit automatisch alle uns durch
die Denkfigur der Femme fatale bekannten Attribute mit der genannten Figur assoziiert, das heisst «medienspezifische

Dispositionen und Wissensbestände» werden aktiviert (Eder, 2014, Kapitel 5.3).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.1 Die Denkfigur Femme fatale

129

Von diesem Handlungsaufbau leitet sich denn auch ein weiteres wichtiges Charakteristikum

typischer Femme fatale-Figurationen ab, welches sich auf die Darstellung der Femme
fatale innerhalb einer Erzählung bezieht. Zur Erläuterung soll hier ein Zitat zu Frank Wedekinds

Lulu (Erdgeist, 1895) herbeigezogen werden, eine Figur, die oftmals als Prototyp der Femme
fatale bezeichnet wird — obschon bereits festgestellt wurde, dass ein solcher Prototyp nicht
existiert, ist die Schlussfolgerung, die Hilmes aus ihrer Interpretation Lulus zieht, ein Schlüssel zu
vielen weiteren Femme fatale-Figuren:

Lulu wird fast ausschliesslich präsentiert und gesehen durch den Blick der anderen.

Die Dominanz des männlichen Blicks rückt damit so weit in den Vordergrund, dass

das Weibliche als mögliches Eigenes verschwindet. Nicht von der Frau, von deren Bild
handeln die Geschichten der Femme fatale (Hilmes, 1990, 237).

Oberflächlich wird hier eine Funktion angesprochen, die bereits oben dargelegt wurde: Die
Femme fatale wird zur Darstellungsfläche (Projektionsfläche) für eine männliche Weiblichkeitsfantasie

- typischerweise für die mysteriöse, gefährliche, sexuell freizügige Frau. Die Tatsache,
dass die literarische Figur Lulu jeweils durch den Blick der anderen, durch den männlichen
Blick, präsentiert wird, spricht jedoch noch einen anderen wichtigen Aspekt an, nämlich die

Art der Darstellung der Femme fatale im Erzählzusammenhang. Der Blick auf die literarische

Frauenfigur erfolgt jeweils durch die männlichen Protagonisten. Sie definieren die Perspektive.
Die männliche Perspektive auf die Figuration der Femme fatale kann somit als eines der Haupt-
charakteristika für eine traditionelle Verkörperung der Denkfigur Femme fatale gelten. Der

sogenannte «male gaze», der männliche Blick als Distinktionsmerkmal, kann durch verschiedene

Akteure erfolgen, offensichtlicherweise durch einen männlichen Erzähler, der die Femme fatale-

Figur und ihr Handeln beschreibt, aber auch durch verschiedene andere auftretende männliche

Figuren, die die weibliche Figur entweder im Dialog mit ihr oder im Gespräch über sie einordnen306

oder aber indem sie die weibliche Figur durch deren Verhalten ihr gegenüber in einen
bestimmten Handlungszusammenhang stellen.

Die zu Beginn dieses Kapitels vorgenommene Auflistung der verschiedenen Figurationen der

Denkfigur Femme fatale zeigt, wie schwierig das Verhältnis zwischen imaginierter und real

existierender Weiblichkeit zu beschreiben ist. Die bereits erwähnten Charakteristika der Femme

fatale beziehen sich immer auf die Denkfigur, die Imagination, nicht eine Definition von
Weiblichkeit, die in solch einer Form ohnehin nicht existiert. Trotzdem lassen sich Realitäts- und
Fiktionalitätsebene nicht so einfach trennen, da beide aufeinander ein- und rückwirken. Die

Darstellung der Frauen in der Literatur hat und hatte einen Einfluss auf die realen Frauen und

umgekehrt. Wie dieses Prinzip funktioniert, hat Silvia Bovenschen ausführlich am Beispiel der

Hexe (auch dies ein Feindbild das der Denkfigur Femme fatale zuzurechnen ist) beschrieben:

Frauen wurden als Hexen dargestellt, verbrannt wurden die echten Frauen (Bovenschen, 1981,

306 Beim bereits erwähnten Werk Erdgeist (Wedekind, 1895) handelt es sich um ein Theater. Einen Erzähler gibt es nicht.
Lulu wird vor allem durch die auftretenden männlichen Figuren charakterisiert und sie selbst passt sich dem Blick
ihrer jeweiligen Liebhaber an.



130 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.1 Die Denkfigur Femme fatale

20 1 6).307 Ebenso kann ein bestimmtes Frauenbild Einfluss auf die Sichtweise auf reale historische

Personen haben, ja eine bestimmte Mythenbildung um eine Figur befördern, wie es

beispielsweise bei Cleopatra oder Lucrezia Borgia geschehen ist (Stein, 1985, 12).

Untersuchungen zur Denkfigur der Femme fatale können eine kritische Zugangsmöglichkeit

zur Analyse gesellschaftlicher Phänomene bieten (Hilmes, 1990, 12). Beispielsweise wird
am gehäuften Auftreten von Femme fatale-Figuren zur Jahrhundertwende die Angst des Mannes

vor den immer stärker werdenden Forderungen der Frauen nach Gleichberechtigung abgelesen.

Das vermehrte Auftreten der Femme fatale drückt demnach die «unerhörte Bedrohung» aus,

welche die Männer durch den erstmals im 19. Jahrhundert nachhaltig angemeldeten
«Emanzipationsanspruch» der Frauen empfanden (Stein, 1985, 12). Hilmes spricht gar von einem
«spiegelbildlichen Ausdruck einer Krise des (männlichen) Selbstbewusstseins» (Hilmes, 1990, 14), Pohle

von einer «obsessiven Beschäftigung» mit dem «Objekt Weib» zur Zeit der Jahrhundertwende
(Pohle, 1998, 147).308

Oftmals wird dieses Phänomen auch mit dem Erstarken der bürgerlichen Geschlechtscharaktere

und den daraus hervorgehenden starren Rollenbildern und gesellschaftlichen Tabus

erklärt. Die offensive Sexualität der Femme fatale macht das «Sinnweib» nicht nur «zur <idealen>

Projektionsfigur (männlicher) Sexualfantasien», sondern auch «zu einer Gestalt des Protests

gegen bürgerliche Doppelmoral» (Hilmes, 1990, 227).
Seit Mitte des 19. Jahrhunderts werden so in verstärktem Masse Männerfantasien kultiviert,

die Frauen angst- und lustvoll einen Sonderstatus zusprechen (Stein, 1985, 12). Darin
offenbart sich laut Catani die «Doppelmoral» der damaligen Gesellschaft im Umgang mit
Weiblichkeit und Sexualität:

Die ästhetisierte Grausamkeit der Frau verführt und bedroht gleichermassen und
bedient einen heimlichen Voyeurismus am moralisch Verworfenen und gesellschaftlich
Tabuisierten. Damit sind es nicht reine Angst-, sondern vorrangig auch Wunschbilder,
die einem in der Kunst um 1900 begegnen und den Reiz des Verbotenen in den fiktiven

Konstruktionen von Weiblichkeit nähren und gleichzeitig in seiner Gefahr bannen

(Catani, 2005, 94).

Der exemplarische Ausdruck dieser Doppelung von Wunschvorstellung sowie Hysterisierung
und Dämonisierung schlägt sich in der Denkfigur der Femme fatale nieder, womit sie zum
Untersuchungsgegenstand vieler Forschungen wurde, die anhand ihrer Ausgestaltung in der Literatur

eine kritische Zugangsmöglichkeit zur Analyse dieser gesellschaftlichen Phänomene fanden

(Hilmes, 1990, 12). Die Forschungsliteratur kommt denn auch zum Schluss, dass die Femme

fatale als Werkzeug dazu diente, um «weibliche Sexualität im Bild dämonisierter Weiblichkeit zu
verurteilen» (Catani, 2005, 94). Die zeitgenössische Misogynie zeige sich darin, dass selbst die

männliche Fremdbestimmung des Weiblichen denunziatorisch gegen die Frau gewendet werde

307 Die Bezeichnung der betreffenden Frauen machte sie nicht zu Hexen, sie führte jedoch dazu, dass sie als solche

wahrgenommen und deswegen verbrannt wurden. Die sprachliche Bezeichnung formte hier eine Unwirklichkeit
(<Sprachmagie>, siehe Fussnote 24), die jedoch Einfluss auf die Wirklichkeit hatte. Mehr dazu in Kapitel 1.1.3.

308 Untersuchungen, die das gehäufte Auftreten der Femme fatale zur Zeit der Jahrhundertwende besprechen:

Taeger-Altenhofer, 1987, 7, Stott, 1992, Iff., Hilmes, 1990, 14, Pohle, 1998, 147.



3

3.2
3.2.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Hexerei und Mythologie

131

(Catani, 2005, 94; Hilmes, 1990, 65; Pohle, 1998, 72). In diesem Sinne erweist sich auch die

Femme fatale nicht als literarische oder kulturelle, sondern als gesellschaftliche Wiedergängerin.

3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Eine der prototypischsten Figurationen der Denkfigur Femme-fatale in der rätoromanischen

Literatur ist die Eva in der Erzählung Eva (1980) von Oscar Peer, als Neufassung wiederaufgelegt

unter dem Titel Eva ed il sonch Antoni (2003) und in einer zweisprachigen Ausgabe Eva und
Anton !Eva ed il sonch Antoni (2013). Sie wurde in Rezensionen und Analysen auch wiederholt
als Femme fatale beschrieben (siehe u.a. Badilatti, 2008; Bucheli, 2013). In dieser Erzählung
taucht in einem Bergdorf plötzlich eine geheimnisvolle Frau namens Eva auf und beginnt dort
im Wirtshaus zu arbeiten. Nach und nach verfallen ihr alle Männer des Dorfes, nur am
puritanischen Dorfpfarrer Anton Perl (sonch Antoni) perlt ihre Ausstrahlung ab. Ihm missfällt die in
seinen Augen sündige Eva, die den im Dorf herrschenden spartanischen Lebensstil gefährdet.

Deswegen zwingt er Eva bei ihm als Haushälterin einzuziehen, damit sie sich bessern könne
und das Dorf wieder zur alten Ruhe finde. Doch auch Perl fühlt sich immer mehr zu Eva hingezogen,

kann damit jedoch nicht umgehen und verweist sie am Ende wieder seines Hauses. Die
Geschichte endet mit der Beerdigung von zwei Männern, die sich im Streit um Eva gegenseitig

umgebracht haben. Eva verlässt das Dorf ohne Abschied.

In der folgenden Analyse werden sowohl die Figur als auch der Kontext, in dem sie präsentiert
wird, eingehend untersucht. Dabei beschäftigt sich jedes Unterkapitel mit der Frage, ob und
wie sich die Denkfigur Femme fatale durch die literarischen Figur der Eva verkörpert oder

adaptiert wird.
Im ersten Unterkapitel wird Eva in Bezug zu ihren kulturellen Vorläuferinnen, den

Hexen und bestimmten Figuren aus der Mythologie untersucht. Im zweiten Kapitel werden
die Sexualisierung der weiblichen Figur durch die männlichen Figuren und ihre Verkörperung
der sündhaften Femme fatale analysiert und in den Werkkontext (den Umgang der fiktiven
Gesellschaft von Falun mit der Sexualität) eingeordnet. Die fiktive Gesellschaft Faluns spielt auch

in den beiden darauffolgenden Kapiteln eine Rolle. Einerseits wird der Frage nachgegangen,
inwiefern Eva die idealisierte Todessehnsucht verkörpert und andererseits wird das in der Denkfigur

der Femme fatale enthaltene Feindbild der fremden Frau untersucht. Schliesslich werden

im letzten Kapitel Männlichkeit und Perspektive thematisiert, wobei das eine jeweils das andere

bedingt. Sowohl Perspektive als kontextueller und erzählerischer Faktor wie auch Männlichkeit
als antithetische Position zur Weiblichkeit sind für die Konstruktion dieser Femme fatale-Figur
bedeutend.

3.2.1 Hexerei und Mythologie
Bereits der allererste Satz spielt auf die mysteriöse, geheimnisvolle Atmosphäre an, die die Figur
zu umgeben scheint: «Eva d'eira cumparüda sco our dal ninglur, e ningün nu savaiva dingion-
der ch'ella gniva.»309 (Peer, 2013, 6). Sie erscheint aus dem Nichts, und dieses misteriöse erste

309 «Eva war wie aus dem Nichts erschienen, und niemand wusste, woher sie kam.» (Peer, 2013, 7). Zitate und Über¬

setzungen des Werks stammen aus der Neuauflage von 2013, herausgegeben von Mevina Puorger beim Limmat Verlag.



132 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.1 Hexerei und Mythologie

Auftauchen wird im Text nicht nur einmal, sondern gleich zweimal geschildert. Auch hier
beschreiben ähnliche Worte ihr Auftauchen: «Ma güsta in quist mumaint es cumparüda Eva. Quai
voul dir, in fuond nun è'ia gnanca cumparüda, perche cha ningün nu tilla ha vissa a gnir.»310

(Peer, 2013, 14). Es scheint ihr also die teuflische311 Fähigkeit zugesprochen zu werden auf
beinahe magische Weise erscheinen zu können. Sie ist plötzlich einfach da, «sco gnüda our dal
terrain»312 (ebd., 14). Auch ist es oft so, dass ihr Erscheinen im ersten Augenblick unheimlich
erscheint, wenn nicht sogar Angst macht (ebd. 88). Umgekehrt scheint es ihr möglich zu sein,
einfach so zu verschwinden (ebd. 76), wenngleich diese Fähigkeit auch mit der gedanklichen
Abwesenheit der jeweils anwesenden Figuren erklärt werden könnte. Ihr Abgang aus der
Geschichte wird ausserdem begleitet von einem speziellen Lichteffekt: Es erscheint ein blaues

Blitzen auf den Zugleitungen («A la fin s'haja vis, sü pro'ls fils, üna sclerida blauainta»313, ebd.

228), welches an ein magisches Funken erinnert.
Ein weiterer wichtiger Aspekt der Charakterisierung Evas als Femme fatale ist die

Beschreibung ihres Aussehens. Sie hat «chavels brün cotschnaints» (ebd. 14) und «ögls, chi parai-
van bod verds, bod s-chürs»314 (ebd. 10). Rote Haare, grüne Augen, beides Attribute, welche

früher oftmals mit Hexen in Verbindung gebracht wurden.315 Gleichzeitig sind beide
Eigenschaften auch eher selten und werden oftmals als exotisch oder erotisch wahrgenommen.

Dennoch sind Evas Haare nicht einfach nur rot und ihre Augen nicht einfach nur grün,
sondern sie scheinen sich je nach Situation zu verändern. Tatsächlich werden ihre Haare im
rätoromanischen Original zuerst sogar als «tanter blond e brün» (Peer, 2013, 10) beschrieben

und erst danach als «cotschnaints» (ebd. 14). In der deutschen Übersetzung sind sie bereits zu

Beginn «rotbraun» (ebd. 11, 15).316 Dies passt zur scheinbaren Unfassbarkeit und Unnahbarkeit

Evas, zur geheimnisvollen Aura, die sie umgibt und zum Umstand, dass sie je nach Gegenüber

anders zu sein scheint. Doch dazu später mehr.

Die weitere Beschreibung ihrer Augen und ihres Blicks317 spielt zudem auf den bösen

Blick an, die Eigenschaft, Menschen allein durch den Blick zu verhexen sowie auf die Faszination,

die Eva auf ihre Mitmenschen auszüben scheint. Simone de Beauvoir schreibt über das

(literarische) Muster, Faszination mit Hexerei zu erklären:

310 «Doch gerade in diesem Augenblick erschien Eva. Das heisst, genaugenommen erschien sie gar nicht, denn niemand
hatte sie kommen sehen.» (Peer, 2013, 13).

311 Siehe zum Beispiel in Goethes Faust. Eine Tragödie (Goethe, 2017 erstmals erschienen 1808).
312 Mehr zu dieser Formulierung weiter unten.
313 «Zuletzt sah man an den Leitungsdrähten ein bläuliches Blitzen» (Peer, 2013, 229).
314 «Mit rotbraunem Haar» (Peer, 2013, 15), «Augen, deren Farbe zwischen grün und dunkel wechselte» (ebd. 11, 13).

315 Siehe auch Rosselli, 2011, 183.

316 Überhaupt scheint die deutsche Fassung generell konkreter zu sein was Urteile und Anspielungen angeht, während

die rätoromanische Version subtiler vorgeht. Weitere Beispiele folgen.
317 «Ögls chi't guardaivan sco cha ningün nut guarda, pel plü in möd tuottafat quiet, suvent bod sco be per cas; ma is

vaiva il sentimaint da gnir guarda per la prüma vouta in sia vita, ed is faiva l'experienza chi nu dà inguotta uschè insolit

sco sch'inchün ans guarda. Sia ögliada vaiva alch illimità; tü tilla pigliaivast inconsciaintamaing cun tai, e la saira tard,

cun t'indurmanzar, at gniv'la darcheu adimmaint, sco sch'ella füss là, at guardond our dal s-chür. (Peer, 2013, 10, 12),

«Augen, die die Dorfbewohner auf ungewöhnliche Art anblickten, zwar sehr still, manchmal wie zufällig; aber es war
ihnen zumute, als gäbe es nichts Ungewöhnlicheres, als von jemandem angeschaut zu werden. Ihr Blick hatte etwas

Unbegrenztes, wenn sie nachts einschliefen, kam er ihnen zwischen Wachen und Träumen wieder in den Sinn.»

(ebd. 13). Einmal werden ihre Augen auch als «Sphinxaugen» beschrieben (Peer, 2013, 48).



3
3.2
3.2.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Hexerei und Mythologie

133

Das abgedroschene Vokabular von Fortsetzungsromanen, in denen die Frau als Hexe,
als Zauberin dargestellt wird, die den Mann bannt und verhext, spiegelt den ältesten

und universellsten aller Mythen wieder. Die Frau ist der Magie geweiht.
(de Beauvoir, 2018, 220).

Dazu passt denn auch, dass der Pfarrer Anton Perl, als er einmal von Eva träumt, gleich an
dämonische Kräfte denkt (Peer 2013, 56), und auch wenn sie manchmal Dinge weiss, über
die sich die Leute wundern, wird über die Redeweise der jeweiligen Figuren auf einer zweiten
Ebene der Teufel materialisiert («Co diavel sast tü tuot quai?»318, Peer 2013, 70). Dazu passt,
dass Evas Nachname in der 1980 erschienenen Erstauflage noch nicht Lanz (oder Kramer wie
in Peer 2003, 10) sondern Diabelli lautete (Peer, 1980, 4). Hier weist also sogar ihr Nachname
auf einen Bund mit dem Teufel hin. Später in der Erzählung wird der Teufel gar Herr Diabelli

genannt — dies auch in der allerneusten Ausgabe (Peer 2013, 192).

Überhaupt wird der Teufel in Zusammenhang mit Eva auffällig häufig angerufen. Zum
Beispiel wird gefragt, wie zum Teufel Kilian Federspiel so schnell renoviert habe (mit Evas

Hilfe) (ebd. 38), warum zum Teufel es sie in dieses Dorf verschlagen habe (ebd. 44), warum
zum Teufel Gott die Frauen (wortwörtlich «razza perversa»319) erschaffen habe (Peer, 2013, 58),
oder was zum Teufel mit den Bienen passiert sei (Eva hat den Kanzlisten Erwin Schütt dazu

angestiftet, sie zu stehlen) (ebd. 94).
Weiter fragt der Pfarrer Anton Perl Eva einmal, ob sie hypnotisieren könne (ebd. 140),

woraufhin Eva nur verdutzt den Kopf schüttelt.320 Ausserdem hat er den Verdacht, dass sie

Gedanken lesen könne, oder dass ihr diese von einer höheren Macht eingegeben würden (ebd.
158).321 Auch fragt er sie, ob sie die Leute behexe und mit Dämonen in Kontakt stehe:

«Nu disch'La inguotta? Nu dà'La pro ch'EUa excitescha la glieud, pustüt ils homens? Ella

es sco ün sulai chi arda Pür ch'Ella craja, eu nu sun gnanca zieh superstizius, al cuntrari,
eu sun ün teolog civilisa e scleri, ma uossa Tilla dumondi listess: es Ella in contact cul

dimuni? Eu dumond, perche ch'Ella posséda tuot sia fascinaziun.» 322 (Peer, 2013, 142).

In diesem Gespräch wird Eva direkt mit Hexerei in Verbindung gebracht. Perl erklärt ihr, dass

sie in einem anderen Jahrhundert als Hexe angeklagt und verbrannt worden wäre und bedauert,
dass dies in der heutigen Zeit nicht mehr möglich sei (ebd. 142).

318 «Warum zum Teufel weisst du das alles?» (VC).
319 Für einmal ist die deutsche Übersetzung weniger konkret: Sie spricht von «dieser Bande» anstelle von «perverser Rasse»

(Peer, 2013, 58, 59).
320 In der deutschen Version lächelt sie und schüttelt hilflos den Kopf (Peer, 2013, 143).

321 In der deutschen Version ist die Rede davon, dass sich seine Gedanken auf sie übertragen, wohingegen in der

romanischen Version steht: «obain ch'ella gniss propa inspirada da sa mâ da chi» (Peer, 2013, 158), «oder dass sie

wirklich von wer weiss wem inspiriert wird».

322 Im rätoromanischen Text wird das Wort «excitar» verwendet (wortwörtlich: erregen, reizen), im deutschen «behexen»:

«Sagen Sie nichts? Geben Sie zu, dass Sie die Leute behexen? Sie wirken geradezu ansteckend, vor allem auf das andere

Geschlecht. Ich bin nicht im Geringsten abergläubisch, das können Sie mir glauben, ich bin ein liberaler, aufgeklärter

Theologe, aber ich frage Sie trotzdem: Stehen Sie mit dem Dämon in Verbindung? Sie haben eindeutig seine

Ausstrahlung. Und seine Faszination.» (Peer, 2013, 143).



134 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.1 Hexerei und Mythologie

In dieser Szene wird nicht nur Eva als Hexe charakterisiert, sondern vor allem Pfarrer
Perl in einen ganz bestimmten Kontext gestellt, nämlich in jenen der Hexenverfolgung. Durch
Perls fanatische Aussagen wird Eva in gewisser Weise zur Hexe gemacht, gleichzeitig wird Perls

Aussagen gerade wegen des übertrieben wirkenden Fanatismus die Glaubwürdigkeit genommen.

Dies kommt beispielsweise auch zum Ausdruck, wenn Perl sagt, er sei nicht abergläubisch,
im Gegenteil ein aufgeklärter Theologe und danach trotzdem im gleichen Satz Eva fragt, ob sie

mit dem Teufel im Bunde sei (Peer, 2013, 142).

In diesem Widerspruch schwingt die Dämonisierung der Weiblichkeit als Hexe mit,
ein Prozess, den Bovenschen als Mythologisierung der Figur der Hexe beschreibt, und der im
weiteren Sinne auch als Mythologisierung der Femme fatale verstanden werden kann.323 Durch
diesen Prozess wird das Feindbild zwar von der realen Frau abgetrennt und abgehoben (so

wie Perls Fanatismus ihn von der Realität abtrennt), aber dennoch besteht der Verdacht fort,
«dass der Kontakt jeder Frau zu den alten dämonischen Mächten nicht ganz abgebrochen sei»

(Bovenschen, 1981, 295).
Die Darstellung der Eva spielt somit in zweierlei Hinsicht mit der Mythologisierung

der Hexe. Es werden Vorstellungen und Stereotypen aus dem Feindbild der Hexe
heraufbeschworen, und dies sowohl durch die auftretenden Figuren, die Eva verschiedene unheimliche

Fähigkeiten attestieren, als auch durch die Erzählinstanz, wenn Perl quasi als puritanischer

Inquisitor beschrieben wird, der durch seinen Fanatismus zur Dämonisierung der Hexenfigur
beiträgt.

So wird die herrschende Angst vor dem «Kontakt jeder Frau zu den alten dämonischen

Mächten» (Bovenschen, 1981, 295) dargestellt, nämlich indem die Ängste der Figuren
durch die Beschriebenen Assoziationen der hexenhaften Attribute offengelegt und bisweilen
auch deren Aberglaube parodiert wird. So zum Beispiel in der ebengenannten Szene, in der Perl

behauptet aufgeklärt zu sein und gleichzeitig fragt, ob sie Magie beherrsche (Peer, 2013, 142).
Perl wird zu einer Art Karikatur des Paranoiden, der sich selbst für «aufgeklärt» hält. Gleichzeitig

konstruiert die Erzählinstanz die Darstellung Evas als Hexengestalt mit, was eigentlich
im Widerspruch zur Parodie Perls steht. Es findet im Grunde genommen eine Implosion der

Perspektiven statt.
Dies geht so weit, dass sogar Eva selbst diesen Hexen-Diskurs übernimmt. Sie sagt zum

Beispiel selbst von sich, sie sei «nicht christlich».324 In Bezug auf die Dinge, die sie manchmal

zu wissen scheint, ohne dass sie sie hätte wissen können,325 sagt sie:

«Meis bap dschaiva suvent ch'eu nu saja dal tuot normala, precis sco mia nona da la

vart da la mamma, dimena sia söra - cha quella nu d'eira neir dal tuot normala, e cha

da quella vessi iertà mias reacziuns impussiblas. Eu füss uschè jent eir eu üna persuna
normala, sco otra glieud. Ma eu nu poss our da mia pel, da temp in temp am tschüffa

simplamaing la schnarra.»

El dumonda: «Capita quai suvent?»

323 Im Folgenden wird der Begriff Mythologisierung fiir die Beschreibung dieses Prozesses übernommen.

324 Woraufhin ihr Gegenüber antwortet, sie sei «plüchöntsch pajana», «eher heidnisch» (Peer, 2013, 79).

325 Beispielsweise vom Magengeschwür des Kanzlisten (Peer, 2013, 34), dem Geburtstag (ebd. 169), den Kopfschmerzen

(ebd. 159) oder den Fastenzeiten des Pfarrers (ebd. 169).



3

3.2
3.2.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Hexerei und Mythologie

135

«Qua e là. Aich curius esa eir ch'eu sa minchatant robas ch'eu nu das-chess in fuond
savair, sco sch'ün spiert incuntschaint am scuttess ill'uraglia.»326 (Peer, 2013, 158).

Dabei ist unklar, ob sie das wirklich so meint, oder ob sie diese Dinge sagt, um den Pfarrer in
seinem Verdacht, respektive in dem Bild, das er von ihr hat, zu bestätigen. Sie betont jedoch
immer wieder, dass sie nicht wie andere Leute sei (Peer, 2013, 158) oder dass sie nicht wisse,

was sie sei (ebd. 78). Sie trägt also in gewisser Weise zu ihrer eigenen Mythologoisierung bei.

Allerdings unterscheidet sich die von Eva unterstützte Mythologisierung ihrer selbst von der

Anton Perls und den anderen Figuren. Bei der Inspektion des erkrankten Bienenvolkes des

Kanzlisten Erwin Schutt erkennt sie beispielsweise, dass das Volk keine Königin mehr hat.

«Opür ch'el nun ha plü ningüna ra'ina ed es perquai uschè flap. La raina, quai es il centrum
vital d'ün pövel»327 (Peer, 2013, 82), stellt sie fest. Die Analogie zur gesamten Erzählung ist
offensichtlich und kann als mise en abîme gelesen werden: Eva sieht sich selbst in der Rolle der

Bienenkönigin, die dem (eingeschlafenen) Volk Leben verleiht.
Diese Analogie wird durch ihren Umgang mit den Bienen noch verstärkt. Als sie mit

Schütt die Bienen des Pensionärs Barlet stielt, sind die Insekten «sco narcotisadas», sie bewegen
sich nicht einmal (Peer, 2013, 88), dies, weil Eva eine «quietezza da diala»328 habe, die Ruhe

einer Elfe. Sie wird nicht gestochen, wohingegen die Bienen Erwin Schütt angreifen, als dieser

Eva umarmt. Ihr einziger Kommentar dazu ist: «Queis paran dad esser schiglius»329 (ebd. 90).
Sie sieht sich als den Bienen zugehörig, möglicherweise als Teil der Natur. Auch bei der Rückgabe

des zweiten gestohlenen Bienenvolkes wird Eva nicht gestochen und vom Imker Barlet

dafür bewundert. Dabei vergleicht sie sich mit dem heiligen Franziskus, der auch nie von den

Wölfen gebissen wurde, weil dieser wie sie keine Angst gehabt habe (ebd. 128).
Ausserdem stellt sie sich in ihrer Argumentation, bei der sie Schütt dazu überredet,

Bienen Bartels zu stehlen, als Ausführende der himmlischen Gerechtigkeit dar, da Bartel ein
schlechter Mensch sei, seine Frau und Kinder schlecht behandelt habe und zu dem ein schlechter

Lehrer gewesen sei. «Un tal crastian mérita cha'l tschêl til chastia.» und «In quist cas eschan

nus il tschêl, meis bun ami.»330 (Peer, 2013, 84), sagt sie zu Schütt. So sieht sich Eva also

eindeutig auf der Seite der himmlischen und heiligen Mächte, oder sie stellt es zumindest so dar.

Die Bienen lassen sich als Motiv ebenfalls mit der Denkfigur der Femme fatale verknüpfen.

Zum einen durch die oberflächlichere Verbindung von Weiblichkeit und (ungezähmter)

326 «Mein Vater sagte oft, ich sei unzurechnungsfähig, genau gleich wie meine Grossmutter mütterlicherseits, also seine

Schwiegermutter. Die sei auch unzurechnungsfähig gewesen, und eben von der hätte ich das Übel geerbt. Ich wäre so

gern ein normaler Mensch, so wie alle andern, aber ich kann nicht aus meiner Haut. Von Zeit zu Zeit kommt es einfach

über mich.»

Er fragte: «Kommt das oft vor?»

«Hie und da Merkwürdig ist auch, dass ich manchmal Dinge weiss, die ich eigentlich gar nicht wissen dürfte,
als hätte sie mir irgendein unbekannter Geist eingegeben.» (Peer, 2013, 159).

327 «Wissen Sie, eine Königin, das ist das Zentrum eines Volkes. Ohne Königin geht nichts.» (Peer, 2013, 83).
328 Im Deutschen: «sagenhafte Ruhe» (Peer, 2013, 91).
329 «Die sind offenbar eifersüchtig.» (Peer, 2013, 91).

330 «Kurz und gut, ein solcher Mensch verdient es, dass ihn der Himmel bestraft.» und «In diesem Fall sind wir der

Himmel, lieber Freund.» (Peer, 2013, 85).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.1 Hexerei und Mythologie

Natur (Bovenschen, 1981, 274, 288; Motté, 2003, 19) oder Weiblichkeit und dem Animalischen

(Rosselli, 2011, 184f.), so zum Beispiel in der Tradition der weiblichen Nymphen, Feen

und Naturgeistern oder eben in der Tradition der Hexe. Zum anderen ist auch die Assoziation

einer Femme fatale Figur mit Bienen oder Eigenschaften der Bienen und Honig grundsätzlich
typisch. So wird beispielsweise der Gesang der Sirene mit der Klebrigkeit von süssem Honig und
dem betörenden Summen der Bienen verglichen (Pollock, 2010, 10).331

Uberhaupt hat Eva in bestimmten Szenen etwas von einem Waldgeist, ja sogar etwas

von den rasenden Mänaden oder Sirenen. Als sie zum Beispiel nach einer langen Zeitspanne in
Perls Haus mit diesem in die Natur zum Preiselbeersammeln gehen darf, wird sie sehr ausgelassen.

Sie juchzt und singt und lacht und tanzt wild, sodass sich ihr Rock hebt. Am Ende spielt
sie sogar buchstäblich mit dem Feuer:

Uschigliö as vaiv'la adüna cumportada in möd exemplaric, intant cha hoz è'ia sco im-
possedüda da malspierts. Id es circa vers las quatter, cur ch'ella as metta a dar fö la

bos-cha332 (Peer, 2013, 180).

Auch hier ist die deutsche Version wieder konkreter und spricht von einem Naturgeist, von
dem Eva besessen scheint, während im Romanischen von <bösen Geistern) die Rede ist. Perl

bezeichnet sie daraufhin als Satan (ebd. 180).333 Gleichzeitig scheint sich Eva in der Natur
zuhause zu fühlen. Sie weiss beispielsweise welcher Vogel singt (ebd. 176) und geht gern alleine

wandern (ebd. 74) oder — noch konkreter - erscheint «sco gnüda our dal terrain»334 (ebd. 14).

Der Ausbruch Evas in der freien Natur, ihre Darstellung als unkontrollierbare, natürliche Frau

passt zur Rezeption der Hexe als «Inkarnation der Angst vor der Rache der vergewaltigten
Natur» (Treder, 1984, 9).

Einen krassen Kontrast dazu bildet ihr pyromanisch anmutendes Spiel mit dem Feuer,

als sie den Wald anzünden möchte.335 Während Perl zuvor noch davon träumte, Eva auf dem

Scheiterhaufen brennen zu sehen (Peer, 2013, 56, 143), sogar vom Feuer fasziniert war (ebd.
58),336 scheint ihm nun davor zu grauen. Sie selbst hingegen scheint dem Feuer mit kindlich

331 Passenderweise gibt es ein Sprichwort, das lautet: «Der fremden Frau gibt der Teufel immer ein Löffelchen Honig
bei.» Natürlich ist dies so zu verstehen, dass das Fremde immer mehr Reiz zu haben scheint (süsser ist), als das bereits

Bekannte. Jedoch ist es interessant zu sehen, dass alle darin erwähnten Komponenten auf Eva zu passen scheinen: der

Teufel, der Honig (die Bienen), und die Fremdheit (zu letzterem siehe Kapitel 3.2.4).
332 «Seit sie bei ihm war, hatte sie sich immer einwandfrei benommen, heute schien es, als wäre sie plötzlich von

Naturgeistern besessen. Es war gegen vier Uhr, als sie daranging, die Bäume anzuzünden.» (Peer, 2013, 181).

333 In der deutschen Version «unheimliche Person» (Peer, 2013, 181). In der romanischen Version fehlt Entsprechendes.

334 Die Wendung «wie aus dem Boden gestiegen» (Peer, 2013, 15), könnte wortwörtlich auch «aus der Erde gestiegen»

heissen, was die Verbindung zum natürlichen Element Erde noch verstärken würde - aber auch jene zur Hölle, welche

sich im Aberglauben unter der Erde, beziehungsweise im Innern der Erde befindet.

335 Die Szene erinnert auch an das Wüten der Sontga Margriata im gleichnamigen rätoromanischen Volkslied, in dem die

verborgene Frau auf der Alp als Rache für ihre Entdeckung die ganze Alpwirtschaft verdorren lässt (siehe Anonym, 1981).

336 Perls Beschreibung des Feuers trifft in gewisser Weise auch auf Eva zu: «ün fenomen mistic cun vigur surnatürala»

(Peer, 2013, 58). Die deutsche Version vielleicht nicht ganz so passend: «ein mystisches Phänomen, seine reinigende

Wirkung mit nichts zu vergleichen» (ebd. 59). So wird das Feuer zu einem Symbol für Evas Macht und gleichzeitig
für eine Bedrohung ihres Lebens.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.1 Hexerei und Mythologie

137

verspieltem Leichtsinn337 zu begegnen oder auch mit der Sicherheit einer magischen Gestalt,
der das Feuer nichts anhaben kann.

Dieser spielerische Aspekt passt zu einer gewissen Kindlichkeit, die die Figur der Eva

manchmal zu haben scheint. In der deutschen Version wird dieser Aspekt stärker herausgestrichen,

sie betont dort selbst, dass gewisse verrückte Reaktionen typisch seien für ihr «Mädchenalter»

(Peer, 2013, 159). Sie gibt sich hier also jünger, als sie ist, beinahe so, als sei sie noch

ein Teenager. Dabei ist sie um die 27 Jahre alt (ebd. 10). Diese Kindlichkeit findet sich jedoch
bei vielen Femme fatale-Figuren, beispielsweise bei der Lulu von Wedekind:338 «Wer als Ur-
gestalt des Weibes auftreten will, muss sich also darauf verstehen, süss, gefährlich und einfältig
zu scheinen, um dem «Genie» die Möglichkeit der Profilierung zu bieten» (Taeger-Altenhofer,
1987, 23). Der Sinn dieser Kindlichkeit besteht also nicht zuletzt darin, ihrem Gegenüber
scheinbar Macht zu verleihen, die dieser aber nicht wirklich hat. In Evas Fall dient die Kindlichkeit

auch dazu, ihre Überlegenheit aufgrund ihrer übernatürlichen Fähigkeiten (zum Beispiel

Dinge zu wissen) gegenüber ihren Mitmenschen zu verschleiern.

Viele der übernatürlichen oder dämonischen Frauenbilder, die zur Denkfigur der Femme fatale

zu rechnen sind, stammen von antiken Figuren oder aber vom Feindbild der Hexen. Hilmes
stellt zum Beispiel fest, dass die Hexe, die «mit dem Teufel im Bunde stehende Frau, die über

geheime Kräfte verfügt und diese auch einsetzt», als Femme fatale aus ihrem Exil zurückkehrt.
Sowohl die Hexe als auch die Femme fatale werden «als Bedrohung einer etablierten Ordnung
erfahren», «da sich ihre <Machenschaften> einer rationalen Kontrolle entziehen» (Hilmes, 1990,

227). Entscheidend ist dabei nicht nur die übernatürliche Macht, sondern auch «die Verbindung
von Sexualität und Aktivität» (Hilmes, 1990, 227). Die Hexe «war [...] die Inkarnation der

leiblichen Sünde, der weiblichen Geschlechtsfunktionen, des tota mulier sexus» (Bovenschen,

1981, 288), wie es die Femme fatale ist - die Denkfigur, in der sich alle diese Mythen, Denkbilder

und Diskurse vereinen.

Magda Motte schreibt in ihrer Untersuchung über biblische Frauenfiguren in der

Literatur des 20. Jahrhunderts zu den potenziellen Femme fatale-Figuren, nämlich den Eva-Figuren:

[Es] resultiert das Bild von Eva als einem naturverbundenen, triebhaft-sinnlichen,
dämonischen Wesen, untergeordnet dem geistbegabten, vernünftig handelnden Manne.
Es wurde zudem im Laufe der Geschichte noch weiter auf die sinnlich-sexuellen

Verführungskunst reduziert. [...] Aufklärung und Psychoanalyse gaben dem Eva-Bild noch
andere Züge: Jene macht Eva zur mutigen, nach Erkenntnis strebenden Überwinderin
der «paradiesischen» Einengung, diese zum Archetyp der grossen Urmutter, von der der

Mann sich lösen muss.
Von alledem ist in den literarischen Werken etwas aufzuspüren. Je nach Alter, Geschlecht

und Zeitgeist stellen die Autoren in Eva mal mehr den Prototyp der geschickten
Verführerin, oder der sinnlichen Liebe dar, mal mehr das Urbild der Mütterlichkeit oder
des Naturwesens (Motté, 2003, 19).

337 Mehr über die «infantilisierte Weiblichkeit» findet sich bei Pohle, 1998, 112fF. und in dieser Arbeit in Kapitel 5.

338 Zur Einordnung der Lulu als Femme fatale siehe auch Fussnote 307.



138 3

3.2
3.2.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Sexualität und Sünde

Die Vorstellung der Frau als Naturwesen, welches enger «mit den Kräften des vitalen Lebens»

verbunden ist als der Mann, stammt aus der Romantik (Hilmes, 1998, 277) und wurde seither

immer weiter reproduziert und stetig mit antiken Mythen verknüpft. Nietzsche identifizierte
das Weibliche zum Beispiel mit dem Dionysischen (Glang-Tossing, 2013, 212), eine Verbindung,

die für die oben geschilderte Szene, in der Eva den Wald niederbrennen möchte, hervorragend

passt. In Oscar Peers Eva zeigen sich zwar Aspekte des von Motté erwähnten Naturwesens,

jedoch wenig vom Urbild der Mütterlichkeit. Höchstens in dem Abschnitt, in dem Eva beim
Pfarrer lebt und diesen <bemuttert>, könnte man Anzeichen davon erkennen, doch ist dies eher

der Fähigkeit Evas zuzuschreiben, sich ihrem Gegenüber anzupassen, was wiederum für ihre

Geschicklichkeit als Verführerin spricht.

Eva ist somit nicht nur durch ihren Namen dazu prädestiniert, sich in eine lange Ahninnenreihe

von Femme fatale-Figurationen einzufügen. Sie verkörpert eine Ansammlung an Idealen,

Vorstellungen und (Feind-)Bildern, die sich allesamt auf frühere mythologische Figuren
zurückführen lassen, die die Denkfigur der Femme fatale geprägt und deren Vorstellungen
reproduziert haben. Die Verbindung Evas mit diesen Figuren ist so augenfällig, dass sich die These

aufstellen und untermauern lässt, dass die Darstellung Evas genau auf eine solche Verkörperung
der Denkfigur abzielt. Eva rührt in ihrer Darstellung gezielt an bestimmte Vorstellungen und
Feindbilder, die an die Denkfigur anknüpfen und sich mit ihr assoziieren lassen.

3.2.2 Sexualität und Sünde
Bereits der Name339 der Protagonistin kann als Hinweis darauf gedeutet werden, dass es sich

bei Eva um eine Femme fatale handeln könnte. «<Eva> steht als Name für kokette, verführerische

Weiblichkeit, was in zahlreichen Werken der Literatur belegt ist, z. B. in Heintrich von
Kleist <Der zerbrochene Krug>, Imre Madàch <Die Tragödie des Menschen), Bertolt Brecht <Herr

Puntila und sein Knecht Matth» (Motté, 2003, 19). Ausserdem gilt die biblische Eva, die Adam
dazu verleitet, vom Baum der Erkenntnis zu essen und sich somit gegen Gott zu versündigen,
als eine der Urmütter aller Femmes fatales. Die Namensgleichheit der beiden Figuren ist
zumindest ein Hinweis auf eine charakterliche Verwandtschaft.

Weiter ist der tödliche Ausgang der Geschichte für zwei der sie umwerbenden Männer
ein wichtiger Aspekt für die Charakterisierung Evas als Femme fatale. Je mehr man sich mit der

Figur Eva und mit der Denkfigur der Femme fatale beschäftigt, desto mehr bekommt man den

Eindruck, dass sich der Autor Oscar Peer hier an einer Art Charakteristikumskatalog für die

Femme fatale abgearbeitet hat. Umgekehrt könnte man anhand der Eva wohl beinahe eine Art
Katalog für die Denkfigur der Femme fatale erstellen.

Sinnlichkeit und Attraktivität ist denn auch ein wichtiger Faktor in Evas Darstellung. Praktisch

alle in der Geschichte vorkommenden Männer erwähnen ihre körperliche Attraktivität, und auch

vom Erzähler wird diese geschildert (Peer, 2013, 10, 128, 153, 186). Die Beschreibung von Evas

Aussehen bleibt jedoch grundsätzlich eher uneindeutig. Es ist die Rede von einer vorteilhaften

339 In der 2003 erschienenen Neuauflage heisst die Hauptfigur ausserdem nicht Eva Lanz sondern Eva Diabelli
(Peer, 1980, 4). Hier spielt sogar der Nachname auf einen Bund mit dem Teufel an. Später im Text wird der Teufel

Herr Diabelli genannt - dies auch in der allerneusten Ausgabe (Peer 2013, 192).



3

3.2
3.2.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Sexualität und Sünde

139

Figur, von Attraktivität, von einem angedeuteten, regenfeuchten Körper. Am eindeutigsten ist
die Szene, in der Erwin Schütt einen Blick auf Evas Busen unter ihrem Leibchen erhascht. Diese

Szene existiert jedoch nur in der deutschen Version. In der romanischen Version sieht er lediglich
«sia fatscha concentrada, sia chavlüra, seis bels mans agils»340 (Peer, 2013, 90).

Evas Sexualität existiert vor allem in der Fantasie dieser Männer um sie herum. Die
Männer wünschen sich eine intime Beziehung zu ihr, doch werden diese Wünsche kaum je
erfüllt. Erwin Schütt glaubt zum Beispiel, ein Verhältnis mit ihr zu haben, doch hat er sie

nicht einmal geküsst. Als er dies einmal versucht, stechen ihn die Bienen, danach wird er von
Eva jedes Mal abgewiesen. Zuerst mit der Ausrede: «Forsa nuns pudessna plü separar»341 (Peer,

2013, 90), danach weist sie ihn direkter ab, «cun üna vusch da glatsch»342 (ebd. 112). Wenn er
sie fragt, ob sie ihn liebe, bejaht sie zwar, jedoch scheinen diese Bekundungen (zumindest aus

Sicht der Lesenden) immer ironischer und hämischer (ebd. 92, 112) — ein Beispiel dafür ist die
eben genannte Ausflucht vor dem Küssen.

Eine Sexszene zwischen Eva und einem Mann gibt es denn auch nur einmal im Buch, nämlich
zwischen Perl und Eva, und sogar hier ist man sich nicht sicher, ob diese wirklich stattgefunden
hat oder ob nur in Perls Fantasie, da dieser danach überraschenderweise nicht in ihrem, sondern

in seinem Bett aufwacht und sich nicht erinnern kann, wie er nach der (angeblichen) Liebesnacht

dorthin gekommen ist (ebd. 192).
Diese Nacht erscheint als Höhepunkt der Geschichte zwischen Perl und Eva, möglicherweise

als Höhepunkt der gesamten Geschichte, wobei Perl in einer Prolepse darüber reflektiert,
ob es nicht ein Fehler gewesen sei, Eva zum Preiselbeersammeln in den Wald mitzunehmen. Er
selbst verortet den Wendepunkt in ihrer Beziehung also nicht beim Sex selbst, sondern (sehr

biblisch) im gemeinsamen Pflücken von Früchten. Besagte Szene, in der Eva in Raserei verfällt
und beinahe den Wald abbrennt, geht der gemeinsamen Nacht voraus. Nach der Szene im Wald

spitzt sich die Situation zwischen den beiden zu. Perl kommt gedanklich nicht mehr von ihr los.

Er sieht sie, auch wenn er sie nicht anschaut (ebd. 188), und wenn er sie anschaut und ihr nahe

ist, schwindelt ihm (ebd. 190). Abends erscheint Eva dann plötzlich nicht mehr in ihren bei

Perl üblichen braven, puritanischen Kleidern,343 sondern mit rotem Rock und Ausschnitt. Perl

sucht in der Bibel nach Zitaten, die ihn in seiner Askese bestärken, doch stattdessen findet er nur
solche, die ihn zu Eva hinzuweisen scheinen (ebd. 188). Danach scheint Eva Perl bei einer
Annäherung erst noch abzuweisen. Erst nach Mitternacht erscheint sie diesem völlig nackt im Flur,
als er vom Badezimmer zurück ins Bett gehen will. Sie verführt ihn jedoch nicht nur körperlich:

Ella as tegna cun dua bratscha vi da seis culöz, ella til bütscha, ella til tira sainza fadia

sün seis let: «Perche at dostar, cur cha'l mumaint es bler plü ferm co tü svess? Nu savai-

vast cha'l mumaint es suvent una grazcha dal tschêl?»

340 Wortwörtlich: «ihr konzentriertes Gesicht, ihre Haarmähne, ihre schönen, agilen Hände». Deutsche Version:

«der Anblick Evas, wie sie hier am Boden kniete, ihre nervigen Hände, ihre konzentrierte Miene, ihr Haar, ihr Leibchen,

unter dem er ihren Busen sah» (Peer, 2013, 91).
341 «Vielleicht könnten wir uns nicht mehr trennen» (Peer, 2013, 93).

342 «Eiskalt» (Peer, 2013, 115).

343 Mehr dazu in Kapitel 3.2.5.



140 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.2 Sexualität und Sünde

El barbotta: «Tascha — che sast tü da la grazcha, e da mai svess?»

«Tuot saja! Eu sa pustüt cha tü hast ingionà tia charn.»

«Eu pens a mi'orma.»
«Ma quella es eir üna part da tia charn Uschigliö nu'm branclessast uossa uschè

ferm. Nu badast cha tum branclast cun corp ed orma? Be tia büschmainta, quella
disturba - davent cun tuot, hast inclet, davent, davent - schi güda tantüna ün zieh, sü

culla bratscha, davent cun tuot — e cun quist, e cun quist [...]. O hast forsa temma
da da mamma, ch'ella pudess darcheu gnir aint dad üsch? O temma dal puchà e da

l'eterna perdiziun? Meis pover Anton, nu t'anguoschiar, in tuots cas vegni cun tai, fin
giosom, tü sast ingioa - giö'l crematorium dal signur Diabelli. T'impaissa be, nus duos

ans branclond aint illas flommas, units aint il fö — il simbol da la gronda paschiun.»344

(Peer, 2013, 192).

In dieser Szene ist sie ihm sowohl sexuell (aufgrund seiner mangelnden Erfahrung) als auch

geistig überlegen. Sie kennt seine Schwächen und Geheimnisse und wendet diese geradezu

argumentativ gegen ihn an, so zum Beispiel der Umstand, dass seine Mutter ihn als Kind bestrafte,

wenn er die Hände unter die Bettdecke steckte (um Selbstbefriedigung zu verhindern, was

jedoch nicht explizit gesagt wird). Sie überwältigt ihn physisch und psychisch - typisch für die

Femme fatale: Der Mann wird zum Opfer der weiblichen Sexualität (Catani, 2005, 92). Oder
anders gesagt, ihre Sexualität ist bedrohlich, sie berauscht den Mann und beraubt ihn seiner

Macht und Stärke (Simkin, 2014, 5).

Ausserdem verbindet Eva in ihrem Verführungsmonolog ihre Leidenschaft mit dem

Element Feuer, was umso passender erscheint, da Perl ja während der Szene, in der sie im Wald
Feuer entfacht für sie entbrannt ist. Perls Angst vor dem Höllenfeuer wandelt Eva in eine
erotische Fantasie um, in der sie die Hitze der Hölle als Symbol für ihre brennende Leidenschaft
verwendet. Weiter stellt Eva hier selbst eine Verknüpfung ihrer Person mit der Hölle fest, indem
sie diese als das Krematorium des Herrn Diabelli bezeichnet (man erinnere sich, Diabelli ist
auch Evas Nachname), sie impliziert damit also, dass der Teufel gar ihr Vater ist.

Am nächsten Morgen wacht Perl in seinem eigenen Bett auf. Eva ist fort, möglicherweise

auch, weil er sie am Morgen abwies, als sie an die Wand zu seinem Zimmer klopfte.
Danach geht Eva zurück ins Wirtshaus und scheint ein (mehr oder weniger intimes) Verhältnis

mit einem ihrer vorigen Verehrer, Bruno Fimian, zu beginnen: «[...] ed el vezza chi s'inclegian

344 Sie hielt sich an seinem Hals, küsste ihn, zog ihn mühelos auf ihr Bett. «Warum dich wehren, wenn der Augenblick
stärker ist als du selbst? Wusstest du nicht, dass der Augenblick eine Gnade sein kann?»

Er stotterte: «Was weisst du von der Gnade - und von mir selbst?»

«Alles weiss ich. Ich weiss vor allem, dass du dein Fleisch verraten hast.»

«Ich denke an meine Seele.»

«Aber die ist auch nur ein Teil deines Leibes — sonst würdest du mich nicht umarmen; merkst du nicht, wie du mich mit
Leib und Seele hältst? Nur deine Kleider, die stören mich; weg damit, fort, fort, Arme hoch, so mach doch, weg damit,
und damit auch [...]. Oder hast du Angst vor deiner Mutter, sie könnte plötzlich wiederkommen und dich schlagen?

Oder vor der Sünde und der ewigen Verdammnis, die man euch eingeredet hat? Armer kleiner Priester, nur keine Angst,
im schlimmsten Fall komme ich mit dir, bis zuunterst, du weisst wohin - in das grosse Krematorium des Herrn Diabelli.
Dann werden wir zusammen verbrennen, fest umschlungen wie jetzt, vereint in den Flammen und im Feuer, diesem

Sinnbild der grossen Leidenschaft.» (Peer, 2013, 193).



3

3.2
3.2.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Sexualität und Sünde

141

fich bain — tschantats sülla cuotscha, Bruno culla rain vers el, Eva sün seis bratsch, culs mans
in seis chavels»345 (Peer, 2013, 218). Beobachtet wird die Szene vom Wirt des Wirtshauses,
der ebenfalls in Eva verliebt ist. In seiner Eifersucht schiesst er auf Fimian, es kommt zum
tödlichen Kampf zwischen den beiden Männern. Es entsteht der Eindruck, dass Eva sich nur
mit Fimian einlässt, um genau einen solchen Kampf zu provozieren. Als der Wirt sie nämlich

einige Zeit zuvor auf Fimian anspricht, animiert sie ihn dazu, mit diesem zu kämpfen (ebd.

214, mehr dazu weiter unten im Kapitel). Auch dass besagte Konfrontation auf dem Dach des

Wirtshauses stattfindet, spricht dafür, dass Eva einen solchen Zusammenstoss bewusst hervorrufen

wollte, schliesslich müsste sie Fimian ja nicht gleich vor der Nase ihres eifersüchtigen
Arbeitgebers treffen.

Generell scheint Eva von der körperlichen Liebe gar nicht so viel zu halten, wie sich die Männer

um sie herum wünschen. In den Augen der Männer erscheint sie verheissungsvoll, sie scheint
Küsse und Liebesnächte zu versprechen, jedoch finden diese kaum einmal statt und ihre
Antworten auf derlei Anfragen sind vage bis ironisch (ebd. 90, 92, 214).

Der Kanzlist wird nach einem weiteren Annäherungsversuch sogar von einer Biene in
den Penis gestochen, in gewisser Weise durch die Natur (sprich durch Eva) für seine Lust
bestraft (ebd. 122). Eine weibliche Jouissance346 existiert in Eva ed il sonch Antoni nicht wirklich
respektive nur in der oben genannten Szene mit Perl, und auch hier erscheint ihre Sexualität
nicht triebhaft, sondern eher zielgerichtet. Evas Sexualität dient vielmehr dazu, die Jouissance
der Männer zu erwecken respektive aufzudecken.

Eva strahlt Sexualität aus, bringt sie in gewisser Weise sogar ins Dorf mit, denn die

Leute haben nach ihrem Erscheinen wieder mehr Sex, sogar in ihren Vorgärten (Peer, 2013,
63). Auch der Pfarrer entwickelt eine Obsession zu dem Thema, fragt er doch nicht nur
danach, ob Eva mit diesen «cumpogns»347 (ebd. 144) geschlafen habe, sondern befragt gierig den

Kanzlisten nach den Orten, an denen er mit Eva Sex gehabt haben soll: «El sa precis che ch'eu

manaj Ha'la permiss alch plaschair? - Es El gnü sün Seis quint? Ha? - Pür ch'El confessa!

Per exaimpel aint illa chamonna d'aviöls? [...] Ch'El dia la vardà! Ingioa esa capità?»348 (ebd.

127). Dies scheint jedoch ziemlich umsonst zu sein. Von Perl auf ihre mutmasslichen sexuellen

345 «[...] und er sah, dass sie sich gut verstanden. Sie sassen auf der Pritsche, Bruno wandte ihm den Rücken zu, Eva auf
seinen Knien, ihre Hände in seinem Haar.» (Peer, 2013, 219).

346 Jouissance ist ein von Lacan geprägter Begriff, für den triebhaften Drang zur Befriedigung der triebhaften, sexuellen

Lust. Dieser muss laut Lacan von «kulturellen Geboten und Kodes gezügelt werden [...], um eine Stelle innerhalb der

von einer paternalen Autorität regierten symbolischen Ordnung einzunehmen [...]. Lacan nutzt diesen Begriff aber

auch, um zu verdeutlichen, dass das Lustprinzip zwar die kulturell auferlegten Verbote und Beschränkungen befolgt,
diese aber gleichzeitig ein Verlangen nach deren Überschreitung auslösen, ein Verlangen also, das auf etwas jenseits
dieses Lustprinzips gerichtet ist» (Bronfen, 2015, 36). «Weibliche Jouissance als Ausdruck der Grenze, die dem Bereich

symbolischer Gesetze vom System her gesetzt ist, weist demzufolge auch immer darauf hin, dass das den Verzicht auf
Genuss fordernde paternale Gesetz nicht alles ist, was es über die Befriedigung des Begehrens zu sagen gäbe. So dient
die weibliche Jouissance einerseits dazu, eine Ausnahme innerhalb des Systems kultureller Kodes zu bezeichnen und
deren Totalität in Frage zu stellen. Andererseits spielt sie jene Ambivalenz durch, die im Bildrepertoire der westlichen

Kultur an der Konstruktion von Weiblichkeit im allgemeinen festgemacht und ausgehandelt wird» (Bronfen, 2015, 39).
347 «Brüdern» (Peer, 2013, 147), im übertragenen Sinn gemeint. Wortwörtlich: «Kumpanen».
348 «Sie wissen genau, was ich meine. Hat sie Ihnen - hm? — sind Sie bei ihr auf Ihre Rechnung gekommen? Na? —

Zum Beispiel in der Bienenhütte?» (Peer, 2013, 127).



142 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.2 Sexualität und Sünde

Beziehungen angesprochen, antwortet Eva jedoch «tuot schmorta»349: «Eu nu sun tantüna na

üna pitana»350 (ebd. 144).351

Hier wird durch die literarische Figur selbst eine Verbindung zur Prostituierten
hergestellt, wobei in Perls Frage nach ihren Sexualpartnern zumindest aus Evas Perspektive der

Vorwurf der Prostitution mitzuschwingen scheint, zumal sie dies so explizit von sich weist.
Diese Verbindung an sich ist typisch - sowohl für die Denkfigur der Femme fatale als auch

für Hexen-Figuren.352 Sowohl die Prostituierte als auch die Hexe sind Randfiguren, die dem

Mann jedoch in einem bestimmten (Wissens-)Bereich überlegen sind. Bei der Hexe ist dies

das Wissen um die Magie, bei der Prostituierten (das Wissen um) die Sexualität. In der Denkfigur

der Femma fatale vereint sich beides. So auch in der Figur der Eva: «ella introducescha la

figura da la stria sco prostituada»353 (Rosselli, 2011, 183). Bovenschen beschreibt sogar einen

Wandel der Hexenfigur hin zur Prostituierten,354 zu «bürgerlichen Gebrauchsbildern» unter der

«ideologischen Glocke der Weiblichkeitsbilder» (Bovenschen, 1981, 293). So fand auf der

ideologischen Ebene eine Institutionalisierung eben dieser Figur statt. Die unkontrollierbare Hexe

wurde, «in ein stabiles Sozialgefüge eingebettet» (Bovenschen, 1981, 293), zur kontrollierbaren
Prostituierten.

Eva weist Perls impliziten Vorwurf von sich, natürlich, weil sie sich bei Perl in ganz
bestimmter Weise präsentiert (mehr dazu weiter unten). In Anbetracht des oben genannten
Wandels, der Domestizierung der Hexe in Form der Prostituierten, lässt sich ihre Antwort auch

noch anders interpretieren. Eine Bannung ihres Seins in die Form der Prostituierten passt Eva

nicht, weil sie eben noch viel mehr ist. Ihr mysteriöses Wesen, ihre Unberechenbarkeit passt
nicht zur klaren Funktion der Prostituierten in der Gesellschaft. Sie ist, wie sich später herausstellt,

wie die Prostituierte auch in sexueller Weise übermächtig, jedoch lässt sich bei ihr weder

Lust noch wirkliche Freude am Sex feststellen. Wie bei der Prostituierten ist ihre Sexualität

Mittel zum Zweck, ihr Eros wird funktionalisiert (Hilmes, 1990, 223).355

Der Zweck ist dabei, so banal es klingen mag, die Verführung zur Sünde. Eva stellt — wie ihre
Namensvetterin in der Bibel - die personifizierte Verführung dar und wird von Perl auch des

Öfteren so genannt (Peer, 2013, 126, 128). So wird in Eva ed il sonch Antoni häufig auf den

Sündenfall angespielt und dies nicht nur in Form von Evas Namen: Eva reicht Perl in einer
Szene beispielsweise einen Apfel (ebd. 141), sie vergleicht sich und Anton mit Adam und Eva

349 In der deutschen Version: «masslos betroffen» (Peer, 2013, 147), wortwörtlich eher «ganz perplex», «ganz verblüfft».

350 «Ich bin doch keine Dirne» (Peer, 2013, 147).

351 Hier unterscheidet sie sich von vielen typischen Femme fatale Figuren, deren Sexualität oft ungezügelt und unverhüllt

dargestellt wird (Simkin, 2014, 3). Allerdings zeigt sie sich in der oben zitierten Liebesnacht mit Perl durchaus

unverhüllt und ungezügelt.
352 Siehe zum Beispiel auch bei Kraft: «[...] die Prostituierte. Ihre Stammmutter ist Eva, ihr mythisches Vorbild die Sirene,

und ihr Freiraum liegt jenseits der Grenze der Gesellschaft, aus der sie ausgestossen ist» (Kraft, 1993, 48).

353 «Sie führt die Figur der Hexe als Prostituierte ein» (VC).
354 Je nach Interpretation auch zur Aufbegehrenden (Bloch, 1912), Wahnsinnigen (Szasz, 1974), Intellektuellen

(Michelet, 1974) oder Emanze bzw. Feministin (Riatsch, 2015).
355 Die Verknüpfung respektive das problematische Spannungsverhältnis von Eros und Macht ist laut Hilmes essenziell für

die Femme fatale (Hilmes, 1990, 10). Diese Funktionalisierung des Eros entspricht der sprichwörtlichen Darstellung
von Schönheit oder Sexualität als <Waffe der Frau>.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.2 Sexualität und Sünde

143

(ebd. 183) (man beachte auch die Ähnlichkeit der beiden Namen Anton und Adam) und beim
Blättern in der Bibel findet Perl immer wieder Stellen, die zu Eva führen (ebd. 187). Als sie ihn
in ihrem Zimmer verführt, wird gesagt, sie sei «nüda sco quella prüma duonna aint il paradis

terrester. Quia ningün paradis, be üna chombretta modesta cun paca glüm»356 (ebd. 190).
Auch findet die Liebesnacht statt, nachdem die beiden gemeinsam Preiselbeeren pflücken waren
(ebd. 174fF.). Auch dies eine Anspielung auf das Pflücken der verbotenen Frucht, wobei die rote
Farbe der Preiselbeeren gleichermassen Verführung und Leidenschaft symbolisiert, wie sie an die

rote Farbe des Apfels erinnert.357 Ausserdem ist die Preiselbeere auch aus verschiedensten

Überlieferungen als Frucht der Verführung bekannt (Heyl, 1897, 86; Lönnrot et ah, 2018, V. 50).

Eva steht allerdings nicht nur für die Verführung zur Sünde in Form von Fleischeslust, sondern

generell für die Verführung zu jeglicher Lust und Sünde.358 Beispielsweise setzt sie Perl ein
verführerisches Essen vor, welches dieser zuerst verteufelt, danach aber doch davon isst und

sogar zweimal nachschöpft (ebd. 154fi). Auch arbeitet sie zu Beginn im Wirtshaus und sorgt
dafür, dass die Leute mehr (zu viel) trinken, tanzen, singen und ausgelassen feiern. Deswegen
werden die Bewohner auch faul und wollen nicht mehr arbeiten. Das gesamte Dorf wird
gefährdet, weil nicht genug Männer359 zur Gemeindeversammlung kommen und deswegen nicht
über Rüfeverbauungen abgestimmt werden kann, um das Dorf vor einem neuen Erdrutsch zu
schützen.360 Der Gärtnergehilfe stielt Orchideen, um sie seiner Geliebten zu schenken, der

Bäckersgehilfe verkauft heimlich Brötchen und steckt das Geld in die eigene Tasche, und der

Briefträger öffnet private Briefe (ebd. 52). Aber Eva stiftet auch selbst aktiv zum Diebstahl an,
indem sie so tut, als würde sie eine solche Tat beeindrucken oder für richtig halten (ebd. 81,
84, 86). Danach bringt sie den Bestohlenen überhaupt erst auf die Idee, einen Diebstahl zu

vermuten (ebd. 97). Die Unruhe geht also nicht nur von ihrer Person aus, sie sorgt aktiv dafür.
Neben den bereits genannten Todsünden Völlerei, Trägheit (die Leute werden zu faul

für Versammlungen und Arbeit) und Wollust verursacht sie auch Habgier (ebd. 70, 106fi),
Hochmut (ebd. 132), Zorn (ebd. 67361, 192) und natürlich Eifersucht. Somit ist die ganze
Palette an Sünden, die das Christentum kennt, vertreten.362 Von der Eifersucht sind als Erstes die

Ehefrauen der Männer betroffen, die Eva begehren (ebd. 48f., 108f., 110), danach die Männer
untereinander und Eva stachelt sie zusätzlich aktiv an - bis zur Gewalttat;

356 «[Njackt wie jene erste Frau im Garten Eden. Hier allerdings kein Eden und kein Paradies, sondern nur ein von aussen

schwach beleuchtetes Zimmerchen» (Peer, 2013, 191).

357 Im biblischen Originaltext ist lediglich von einer Frucht die Rede (Mos 1, 3, LU), der Apfel ist allerdings eine sehr

geläufige Interpretation dieser Frucht.

358 Laut Hilmes stehen die Fähigkeiten zur Verführung für gewöhnlich im Zentrum der Erzählungen um die Femme fatale

(Hilmes, 1990, 10).

359 Das Buch ist folglich zu einer Zeit angesiedelt, in der die Frauen das Stimmrecht noch nicht hatten.

360 Über den Erdrutsch, der einmal das Dorf heimgesucht hat, wird mehrmals gesprochen. Eine neuerliche Rüfe hängt
die ganze Zeit über als drohende Kulisse im Hintergrund.

361 Die Szene mit Perls Zornesausbruch im Wirtshaus erinnert dabei an die Tempelreinigung aus der Bibel, auch wenn
das Wirtshaus natürlich kein Tempel ist.

362 Pfarrer Perl konfrontiert sie auch mit einer Auflistung all ihrer Vergehen. Nachzulesen unter Peer, 2013, 142.



144 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.2 Sexualität und Sünde

I vaiva cumanzà uschena, cha Eva d'eira adüna plü suvent vi pro Bruno, chi tilla daiva

uras privatas d'intagliar e da far intarsias. Per ella alch tuottafat nouv, ella d'eira entu-
siasmada, passantaiva seis temp liber in sia ufficina e gniva Iura a chasa cun üna deliz-
chusa odur da lain frais-ch. Kilian couschaiva da la rabgia. Un bel di tilla ha'l simpla-

maing vuglü scumandar dad ir inavant vi pro quel. Eva ha respus: «Tu nu m'hast da

scumandar gnanca zieh. Sch'eu sun paschiunada da lavurar cun lain, es quai mia roba

privata. E scha Bruno am plascha, es quai eir meis affar. El es in man da Dieu ün tip
fascinant.»

«Hei, ün bei tip fascinant - sco ultimamaing pro'l fö. Ün chapitani da pumpiers stuorn
sco ün mül!»
«El nu pudaiva ingiavinar ch'inchün metta fö a teis tablà.»

«El nu vala neir uschigliö üna püpa tabac. Quai es be ün bluffer pueril, ün bajader, ün
femnin ed uschigliö üna nolla. A quel füssi bun da liquidar be cun ün man.»
«Schi fa il bain e muossa - eu sun d'accord. Tü bajast e bajast, ma bler daplü nu sast far.

Eu less üna jà verer fats!»

«Bain», disch Kilian, «schi dimena fats! Eu sun perinclet. Tü hast vuglü! Pro la prüm'oc-
casiun til fetsch'ir in paglia.»
«Bravo! Finalmaing üna decisiun dad hom. - Ma fa attenziun, el es fich ün ferm.»363

(Peer, 2013, 214).

Das Gespräch erinnert an das Klischee eines Streits zwischen einem eifersüchtigen Ehemann

und seiner ihn betrügenden oder zumindest eifersüchtig machen wollenden Ehefrau, und dies

obwohl Eva und Kilian kein Verhältnis miteinander haben. Er ist lediglich ihr Chef im Wirtshaus.

Trotzdem provoziert sie ihn und er lässt sich provozieren. Dabei ruft sie aktiv zur Gewalt

auf, sie wolle einmal «Taten sehen» (ebd. 215).

Eva verkörpert also nicht nur Sexualität, sondern generell die Sünde - und zwar alle Sünden,
die sich im Christentum vorkommen. Dies macht sie zum explizisten Feindbild, das sich ein
Pfarrer wie Anton Perl vorstellen kann, als dessen Gegenspielerin sie in der Erzählung dargestellt

wird. Es ist ein Feindbild, das die Denkfigur der Femme fatale sehr stark prägt. Gleichzeitig

wird Eva so zum Sinnbild für jegliche Versuchung, für Ängste und Wünsche gleichzeitig,
und zwar für sakrale als auch für säkulare.

363 Angefangen hatte es damit, dass Eva immer öfter bei Bruno war, in seiner Werkstatt, wo er ihr Gratisunterricht in
Holzschnitzerei und Intarsieren erteilte. Sie war davon begeistert, verbrachte ihre Freizeit bei ihm und kam nachher mit
einem herrlichen Holzgeruch nach Hause. Kilian kochte vor Eifersucht. Eines Tages wollte er ihr schlichtweg verbieten,
sich weiterhin mit Bruno zu treffen. «Du hast mir rein nichts zu verbieten», sagte sie. «Wenn ich gern mit Holz arbeite,

ist das meine Privatsache. Und wenn mir der Bruno gefällt, dann gefallt er mir eben. Er ist nun einmal ein rassiger Kerl.»

«Jawohl, rassig — wie letzthin beim Brand. Ein stockbesoffener Feuerwehrkommandant.»

«Er konnte nicht riechen, dass jemand deine Scheune anzündet.»

«Er ist auch sonst nichts wert. Ein Bluffer, ein Schwadroneur, ein Schürzenjäger und sonst nichts. Den könnte ich

zerdrücken wie eine Fliege.»

«Bitte, wenn du der Stärkere bist, dann zeig es ihm doch. Du schwätzt drauflos, aber viel mehr kannst du nicht.
Ich möchte einmal Taten sehen.»

«Gut, also Taten. Du hast es gewollt. Bei der nächsten Gelegenheit werde ich ihn zu Brei schlagen.»

«Bravo! Endlich einmal ein männliches Wort. Aber pass auf, er ist sehr stark» (Peer, 2013, 213f.).



3

3.2
3.2.3

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Tod und Todessehnsucht

145

Eva wird zur Antagonistin nicht nur für Perl, sondern durch die Bedrohung, die sie

für den Frieden Faluns darstellt, zur Antagonistin für die gesamte Dorfbevölkerung, wobei sie

gleichzeitig auch ein Stück weit als deren Erlöserin vom rigiden Regime des Pfarrers stilisiert
wird. In gewisser Weise wird Eva auch «zu einer Gestalt des Protests gegen bürgerliche
Doppelmoral» (Hilmes, 1990, 227) - und verarbeitet hiermit auch einen subversiven Aspekt der

Denkfigur Femme fatale.

3.2.3 Tod und Todessehnsucht
Die oben bereits gezeigte Verknüpfung von Gewalt oder verbotenen Dingen mit der sexuellen

Lust spielen im gesamten Text eine wichtige Rolle. Eva verführt zu beidem, sowohl zur
Sünde als auch zu Gewalt, und beides verstärkt sich gegenseitig im Wechsel, so wie jeweils auch

Schmerz und Erotik im Text verknüpft zu sein scheinen. Erwin Schütt empfindet den Schmerz

beim Bienenstich als Lust (Peer, 2013, 94), der Arzt wirft seinem Freund dem Pfarrer vor, er
liebe seinen Schmerz (ebd. 99) und als Eva Perl verführt, ruft sie ihn dazu auf, sie ruhig zu

schlagen, denn Schläge seien nur ein Beweis seiner Liebe: «Tia rabgia nu d'eira inguott'oter co
ün'amur s-chatschada»364 (Peer, 2013, 192).

Eva übt Gewalt aus, wenn auch eher psychische Gewalt, durch ihre Manipulation, ihre

Verführung und das daraufhin «eiskalte» Abweisen (ebd. 114, 115). Nur einmal «streicht» sie

Erwin Schütt in einem körperlichen Gewaltakt Sägemehl ins Gesicht, als dieser sie küssen

möchte. Danach eilt sie davon (ebd. 87). Dies kann somit eher als Abwehrreaktion verstanden

werden, ihr plötzliches Verschwinden steigert bei Erwin jedoch auch das Verlangen nach

ihr, womit auch hier wieder eine Wechselwirkung zwischen Lust und Gewalt gegeben wäre.365

Diese Wechselbeziehung steigert sich letzten Endes unter Evas (Ver-) Führung zur endgültigen
Katastrophe, zum Tod.

Die Gefahr macht auch einen Teil von Evas Faszination aus, zumindest für ihren Gegenspieler
Anton Perl. Bereits früh scheint er von ihr in den Bann gezogen, sie lässt ihm keine Ruhe (ebd.

104). Als er sich ihr hingibt, heisst es dann, dass er im Moment ihrer Umarmung den Tod

akzeptiere, «Forsa pervi da quai eir quel sbrai enorm, chi para dad tendscher sur faigna vita
oura»366 (Peer, 2013, 194). Wobei sich hier auch eine sexuelle Anspielung verbirgt. Parallelen

zwischen Todesvorstellungen und Orgasmuserleben finden sich in der Literatur viele,367

weswegen der Orgasmus manchmal auch da petite mort> genannt. Unter diesem Aspekt lässt sich

auch folgende Passage lesen, in der sich der Erzähler direkt an Anton Perl richtet und sagt:

Perche nun est darcheu tuornà vi pro ella, cur cha tü d'eirast piain desideri; tü vessast

pudü murir in sia bratscha - mo natüral, Anton, dà tantüna pro cha ti'amur d'eira sco

364 «Dein rabiater Zorn war nichts anderes als verdrängte Liebe» (Peer, 2013, 193).

365 Natürlich hat auch die Zurückweisung und die damit einhergehende Unerreichbarkeit Evas einen Einfluss auf Erwin
Schütts Verlangen nach ihr. Mehr dazu in Kapitel 3.2.4.

366 «Vielleicht deshalb auch der gewaltige Schrei, der weit über sein eigenes Dasein hinauszugehen schien» (Peer, 2013, 193).

367 Zum Beispiel in Shakespeares Much Ado About Nothing (Shakespeare, 2023, 183) oder in King Lear (Shakespeare,

2023, 209).



146 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.4 Fremdheit

üna brama da la mort. Tü vessast pudü murir da spür'amur, ed al listess temp vaivast
temma368 (Peer, 2013, 194, 196).

Perl sehnt sich also laut Erzähler nach der Liebe genauso wie nach dem Tod. Ob dieser hier
sinnbildlich auch für den Orgasmus steht, lässt sich nicht abschliessend sagen. Der sexuelle Aspekt
spielt jedoch bestimmt eine Rolle. Und dass diese Todessehnsucht gerade in Verbindung mit
einer Femme fatale auftaucht, ist typisch für die Denkfigur.369 Trotz seines Wunsches (oder
vielleicht gerade deswegen) wird Perls Leben verschont, er bleibt aber gebrochen zurück (ebd. 224).

Dafür endet die Geschichte, wie schon gesagt, für Bruno Fimian und den Wirt
tödlich. Die beiden fallen im Kampf vom Dach des Wirtshauses. Eva sitzt währenddessen daneben,

ordnet ihr Haar und schaut zu, wie sie einander umbringen (ebd. 220). Das Bild, das hier von
Eva gezeichnet wird, erinnert an die Undine oder Meerjungfrauen, die sich das Haar bürstend
Seeleute in den Tod locken. Passend dazu stürzen die beiden auch in die Tiefe hinab, so wie die
Seeleute in die Tiefen des Meeres hinabgezogen werden. Pohle liest an diesem Bild die männliche

Angst vor dem Versinken beziehungsweise die Angst vor dem Fall in übermächtige
Sinnlichkeit ab (Pohle, 1998, 71).

Die literarische Figur Eva bewirkt ohne jeden Zweifel den fatalen, ja tödlichen Ausgang der

Erzählung. Während sie, wie oben geschildert, erst zum Kampf anstiftet und diesem nachher

halb-gelangweilt, halb-interessiert beiwohnt, stammt die von ihr ausgehende Bedrohung nicht

von einem «allverschlingenden Eros», sondern von dessen Instrumentalisierung (Hilmes, 1990,

228f.). Der Tod ist kein Produkt ihrer ungehemmten Sinnlichkeit, allerdings wird er von ihr
nicht nur in Kauf genommen, sondern er wird von ihr bewusst hervorgerufen - auch dies

macht Peers Eva zu einer typischen Repräsentantin der Denkfigur Femme fatale.

3.2.4 Fremdheit
Für Eva selbst endet die Geschichte nicht mit dem Tod. Sie verlässt das Dorf. Sie wird nicht

von ihrer eigenen Fatalität eingeholt, sondern verschwindet einfach wieder, wie sie es von
vornherein angekündigt hat (Peer, 2013, 78):

Cur ch'ella passa in üna tscherta distanza sper il funaral via, doz'la il cheu e guarda

nan, ma cun üna tschera curiusamaing distanziada, sco sch'ella nu cugnuschess a quista
glieud. In fuond ingün nu sa chi ch'ella es — üna duonna gnüda i nus sa dingionder,
cun üna fatscha umana ed estra370 (Peer, 2013, 228).

368 «Warum nicht nachgeben, wo doch dein ganzes Wesen sich nach ihr sehnte? Du hättest vor Sehnsucht in ihr untergehen

mögen, du hattest geradezu den Wunsch, in ihren Armen zu sterben. Gib es doch zu, dass dein Liebeswahnsinn

zugleich Todessehnsucht war» (Peer, 2013, 195).

369 Eine ähnliche Faszination äussert sich auch in Figurationen der Femme fragile, einem aus der Romantik stammenden

Gegenstück der Femme fatale. In der rätoromanischen Literatur findet sich die Femme fragile jedoch eher selten.

Siehe auch Kapitel 4.2.3.

370 «Als sie in einem gewissen Abstand an der Versammlung vorbeikam, schaute sie herüber, jedoch mit einer seltsam

unbeteiligten Miene, als kenne sie diese Leute nicht. Niemand wusste, wer sie eigentlich war - eine Frau mit einem

menschlichen und zugleich fremden Gesicht» (Peer, 2013, 227).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.4 Fremdheit

147

Eva wird hier also nicht für ihre Übermächtigung abgestraft, wie andere Figurationen der

Femme fatale (Hilmes, 1990, 228). Allerdings wird auch hier die alte (patriarchale, religiöse)

Ordnung in Falun371 wiederhergestellt, die vor Evas Auftauchen herrschte, die Ordnung
«préserva da privels e dad influenzas estras»372 (Peer, 2013, 6). Dass Eva die Personifizierung dieser

fremden Einflüsse ist, wird bereits auf den ersten Seiten deutlich gemacht, wo sie immer als

«die Fremde» tituliert wird (ebd. 15, 19, 33). Dis geschieht jedoch häufiger häufiger in der

deutschen Version des Textes. In der rätoromanischen Version wird sie nur einmal konkret als

«l'estra» bezeichnet (ebd. 10). Es herrscht jedoch auch hier kein Zweifel daran, dass sie nicht

zu den Dorfbewohnern gehört. Immer wieder wird ihre Besonderheit betont, zum Beispiel in
ihrem ersten Gespräch mit dem Wirt, ihrem zukünftigen Arbeitgeber (ebd. 18), gleichzeitig ist
auch ihre Natürlichkeit immer wieder ein Thema. Und gerade weil immer wieder betont wird,
wie natürlich, wie menschlich sie erscheint (ebd. 10, 18, 228), scheint dies ungewöhnlich zu
sein, denn wenn sie natürlich und menschlich wäre, wäre dies wohl kaum erwähnenswert.

Diese Menschlichkeit, die in der Erzählung auch spezifisch den Frauen zugeschrieben
wird373, ist zweifellos geprägt von der Vorstellung domestizierter Triebe, von der Idee eines

Menschen, der durch Vernunft und gesellschaftliche Vorstellungen (und Zwänge) seine

Emotionen und Bedürfnisse kontrolliert - wobei dieser Mensch selbstverständlich ein Mann ist. In
dieser Ideologie findet sich denn auch die bürgerliche Vorstellung vom dualen Geschlechtscharakter

wieder. Auf der einen Seite steht der Mann, der seine Gefühle, seine Triebe durch
Vernunft kontrolliert, auf der anderen Seite die Frau, deren Emotionalität dazu führt, dass Triebe

und Körperlichkeit Oberhand haben. Durch den positiv besetzten Begriff der Menschlichkeit
als Synonym für die Natürlichkeit, beziehungsweise Triebhaftigkeit bekommt die triebhafte
Frau an dieser Stelle jedoch einen neuen, helleren Anstrich, während der Mann durch seinen

Kontrollzwang als problematisch markiert wird.
Grundsätzlich ist Eva also als Fremdkörper in der von Kontrolle geprägten Umgebung

des Dorfes Faluns zu betrachten, wobei sie gleichzeitig eine Bedrohung für eben dieses kontrollierte

Milieu darstellt.

Das Attribut der Fremdheit findet sich in der rätoromanischen Literatur bei vielen literarischen

Figuren, die als traditionelle Verkörperungen der Denkfigur Femme fatale konzipiert sind.374

Dies ist wohl mit der relativ starken und ausgeprägten Tradition der Heimatliteratur zu erklären,

in der Fremdheit gleichbedeutend mit Neuerungen aller Art als das Feindbild schlechthin

371 Auch der Ortsname Falun kann als sprechender Name interpretiert werden, das (deutsche!) Wort Fall (wie Sündenfall?)

ist darin bereits inbegriffen. Das rätoromanische Augmentativsuffix -un macht aus dem Fall einen tiefen Fall. Im
Rätoromanischen gibt es ausserdem das Verb «fallar» für «fehlgehen», «misslingen», «sich irren», «sich täuschen»,

teilweise gar für «unrecht tun», «sündigen». Das Potenzial für einen allegorischen (sündhaften) Absturz des Dorfes

ist also schon im Ortsnamen enthalten.

372 «[Bjeschützt vor Gefahren und fremden Einflüssen» (Peer, 2013, 7).
373 «Bei esa pustüt chi sun qua eir las duonnas; sainza duonnas manca simplamaing qualchosa, in lur cumpagnia dvainta

tuot plü uman.» (Peer, 2013, 202); «Frauen gehörten einfach dazu, ohne Frauen fehlte einfach etwas, mit ihnen wurde
alles menschlicher.» (Peer, 2013, 203).

374 Zum Beispiel in Accord oder Viadi sur cunfin ebenfalls von Oscar Peer, in LaJürada von Jon Semadeni, aber auch bei

Autorinnen wie Chatrina Filii, La legenda dal Laifop, oder bei Seiina Chönz Flur da Sted oder Terra alva. Mehr dazu

in Kapitel 3.4.2.



148 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.4 Fremdheit

angesehen wurde (Badilatti, 2008, 80). Da viele Femme fatale-Figurationen, beispielsweise die

Ria aus Jon Semadenis La Jürada, jedoch deutschssprachig sind375 und gerade deswegen als

fremd und fatal für die Gemeinschaft gelten, könnte dieses Feindbild auch auf die Spracherhai -

tungsbewegung und die damit einhergehende Angst vor dem Verdrängen durch die deutsche

Sprache in Zusammenhang gebracht werden (Badilatti, 2008, 80).376

Es bleibt jedoch zu bemerken, dass obwohl die im Textgenannten Ortschaften
rätoromanische Namen haben (Falun, Planai, Crasta, Valdez) und einige Personen rätoromanische
Namen tragen, die Sprache im gesamten Text Eva nie eine Rolle spielt. Es wird nicht erwähnt,
welcher Sprachgemeinschaft die Bewohnerinnen und Bewohner angehören, jedoch scheint Eva

die gleiche Sprache zu sprechen, da nie ein Akzent oder eine Sprachbarriere erwähnt wird,
was sicher der Fall wäre, würde Eva eine andere Sprache sprechen.377 Falls das fiktive Dorf
Falun also rätoromanischsprachig wäre, müsste Eva ebenfalls aus einem rätoromanischen
Gebiet stammen, vielleicht sogar aus einem Ort des gleichen Idioms, wodurch sie schon gar nicht
mehr so fremd wäre - zumindest nicht nach rätoromanischen Massstäben. Vieles spricht also

dafür, dass das Setting kein spezifisch rätoromanisches sein soll und dass die Sprachsituation be-

wusst ausgeklammert wurde - was dafür sorgt, dass die Geschichte in jeder Bergregion spielen
und somit eine gewisse Allgemeingültigkeit zumindest für ebendiese erlangen kann.

Generell wird (sprach- und medienüberbreifend) bei vielen Figurationen der Femme fatale

die Figur durch ihre Andersartigkeit vom Setting der Geschichte abgehoben, und meist sind
diese zusätzlich von einer gewissen Exotik geprägt. Stott spricht in ihrer Untersuchung der

Femme fatale-Figuren im britischen Fin-de-siècle von «images of Otherness» (Stott, 1992, 31).

Beispiele für solche Frauenbilder wären die «African queen» (Stott, 1992, VIII), die «native

(black) woman» (Stott, 1992, VIII), die Vampirin (Blinderman, 1972, 57; Stott, 1992, VIII),
die «dark lady» (Blinderman, 1972, 57), die «Jewess» (Blinderman, 1972, 57) oder konkreter
«the foreigner as dark lady» (Blinderman, 1972, 62). Auch in der nordamerikanischen Tradition

ist die Femme fatale oft als Fremde dargestellt, meist von unbestimmter osteuropäischer
oder asiatischer Herkunft (Marambio & Rinka, 2010, 172).378 Ganz offensichtlich spielt hier

ein ganz bestimmtes Feind- oder Angstbild in diese Figuration der Femme fatale hinein, wenn
auch ein anderes als das der Rumantschia. Es ist die neuzeitliche Angst des modernen
Nordamerikas vor dem Kommunismus, welche repräsentiert wird durch eine gefährliche Frau, die

aus einer vom Kommunismus geprägten Regionen stammen könnte (Russland, China, Korea,

Vietnam etc.). Dies ist ein weiteres Beispiel dafür, wie vielseitig und wandelbar eine Denkfigur

wie die Femme fatale ist. Je nach Zeit, Kultur oder Medium nimmt sie andere Formen

an, bleibt jedoch im Kern dieselbe. Sie verkörpert eine beziehungsweise mehrere diffuse und

weniger diffuse Ängste.

375 Fremdsprachige Frauen, die positiv besetzt sind, sprechen dabei in der rätoromanischen Literatur eher selten Deutsch.

So ist Karin aus La müdada von Cla Biert eine Dänin (Biert, 2012) oder die Geliebte des Bauern in La runa, ebenfalls

von Biert, eine Französin (Biert, 2020d). Mehr zur Femme fatale bei Cla Biert in den Kapiteln 3.4.2 und 3.4.4.

376 Mehr dazu in Kapitel 3.4.2.

377 Wie es bei den oben erwähnten Texten der Fall ist.

378 Marambio und Rinka benutzen den Begriff Vamp zur Beschreibung einer glamourösen, exotischen Frau, die als herzlose

Verführerin hilfloser Opfer bekannt ist (Marambio & Rinka, 2010, 172). Diese ist mit der Femme fatale gleichzusetzen.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.4 Fremdheit

149

Diese Ängste beruhen im Kern meist auf der Angst vor dem Anderen, wobei sich dieses

Andere anhand von Binaritäten wie den folgenden von Stott beschriebenen festmachen lässt:

white/black, good/evil, man/woman, self/other, subject/object, presence/absence, law/chaos,
occidental/oriental (Stott, 1992, 33). Said benutzt den Begriff der binomialen Opposition, urn
den kulturellen Prozess zu beschreiben, der die Wirklichkeit in verschiedene Kollektive einteilt:

Languages, races, types, colors, mentalities, each category being not so much a neutral

designation as an evaluative interpretation. Underlying these categories is the rigidly
binomial opposition of <ours> and <theirs>, with the former always encroaching on the

latter (even to the point of making <theirs> exclusively a function of <ours>). This

opposition was reinforced not only by anthropology, linguistics and history, but also, of
course, by the Darwinian theses on survival and natural selection, and - no less decisively-

by the rhetoric of high cultural humanism (Said, 1978, 227).

Diese Unterteilung von «unserem» und «ihrem» in Saids Definition macht klar, inwiefern diese

Kategorien immer der Kultur unterworfen sind, welche die Unterteilung vornimmt. Das «ihre»

ist immer vom «unseren» abhängig, das eine definiert sich über das andere, wohingegen das

«unsere» immer Subjekt ist. Spätestens hier sollte klar werden, dass dieser Prozess ganz ähnlich
funktioniert wie die Abgrenzung des Weiblichen vom Männlichen, wie von Simone de Beauvoir

etc. kritisiert.
Es kann also nicht überraschen, dass die Femme fatale, wenn sie die Angst vor dem

Fremden per se verkörpert, nicht nur für die Angst vor dem Fremden im geografischen, sprachlichen

oder ethnischen Sinne, sondern auch für die Angst vor dem fremden Geschlecht, der

fremden Sexualität steht. Die Femme fatale ist somit «a sign, a figure who crosses discourse

boundaries, who is to be found at the intersection of Western racial, sexual and imperial anxieties»

(Stott, 1992, 30). Sie birgt das Potenzial nicht nur eine, sondern ganz viele verschiedene

Vorstellungen von Normativität aufzudecken.

Evas Fremdheit liegt weniger in einer orientalischen Exotik. Eine solche findet sich höchstens,
als Eva einmal Nasi Goreng kocht, was bei Perl für einen Ausraster sorgt, weil er das unchristlich

findet (Peer, 2013, 154f.). Ihre Fremdheit beruht jedoch ebenfalls auf einer physiogno-
mischen Markierung der Andersartigkeit. Zum einen sind dies das rote Haar und die grünen
Augen. Diese sind zwar nicht fremd im exotischen Sinne einer Mata Hari, einer traditionellen
Femme fatale-Figur,379 jedoch sind beide Eigenschaften die jeweils seltensten genetischen
Varianten ihrer Art und somit durchaus von einer gewissen Ausgefallenheit. Zum anderen wird
aber auch ihr Gesicht und ihr Blick immer wieder als fremd oder eben ungewöhnlich (oder

ungewöhnlich menschlich) bezeichnet. Der mysteriöse Blick sei denn auch etwas vom typischsten
für die Femme fatale, sei er doch «particular revelatory of the darkness within» (Blinderman,
1972, 57), und tatsächlich ist er es, der die Bewohnerinnen und Bewohner Faluns nachts nicht
schlafen lässt (Peer, 2013, 10, 12).

379 Mata Hari hat als traditionelle Femme fatale das Stereotyp der weiblichen Spionin geprägt, das auf abwertenden

Vorstellungen sowohl von Exotik als auch weiblicher Sexualität und Verrat beruht (White, 2010, 72).



ï5° 3

3.2
3.2.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Fremdheit

Möglicherweise beruht ihr Anderssein, ihre Fremdheit denn auch auf etwas anderem
als auf dem Schlichten «nicht von hier» stammen. Eva ist auch fremd, weil niemand in Falun
Genaueres über sie weiss. Nicht nur ihr Blick ist mysteriös, sie selbst ist es. Sie hat einen

unbegrenzten Blick (ebd. 10), sie ist anders, aber keiner kann dieses Anderssein genau beschreiben

(ebd. 80). Und das ist es wohl auch, was ihre Faszination ausmacht. In der gesamten Geschichte

erfährt man wenig über sie.

Man weiss eigentlich nie, was Eva denkt, was wiederum typisch ist für die Femme fatale

(Neale, 2010, 190). Auch über ihre Vergangenheit erfährt man praktisch nichts. Gemäss eigener

Aussage ist sie ehemalige Krankenschwester (Peer, 2013, 36). Zweimal erwähnt sie, dass ihr
Vater Imker war und dass daher ihre Erfahrung mit Bienen rührt (ebd. 82, 96). In der ersten

Auflage des Buches heisst Eva ausserdem, wie bereits erwähnt, noch Eva Diabelli statt Eva Lanz.

Wenn sie dann, als sie Anton Perl verführt, davon spricht, dass sie beide dafür im Krematorium
des Elerrn Diabelli landen werden, könnte man dies durchaus als Aussage über ihren Vater

interpretieren. Sie wäre demnach die leibhaftige Tochter des Teufels. Clà Riatsch spricht in
Anbetracht der möglichen Lesarten von einem «absurden Wink mit dem Scheunentor» oder

dann von einer «selbstironischen mise en abîme des Feindbild-Motives» (Riatsch, 2015, l47f.).
Einmal erwähnt sie ihren Vater und ihre Grossmutter mütterlicherseits, um Perl zu erklären,
woher ihre emotionalen Ausbrüche kommen; dies liege in der Familie und sie könne nichts

dafür, dass sie unzurechnungsfähig sei (ebd. 158, siehe auch Kapitel 3.2.1).
Nur in wenigen Szenen bekommt man beim Lesen den Eindruck, etwas von Evas

eigentlichem Charakter auffangen zu können. Meist betrachtet man sie aus der Perspektive der

anderen Figuren oder des Erzählers. Praktisch nie nimmt der Erzähler ihre Sichtweise ein, zwar
wird geschildert, worin ihre Begeisterung für Bruno Fimian besteht (wegen des «herrlichen

Flolzgeruchs», ebd. 215) und dass sie sich fragt, warum der Flirte alle Schafe erkennt, obwohl
sie alle gleich aussehen (ebd. 199)38°, jedoch beruhen diese Beschreibungen immer auf
Aussagen Evas. Eine Ausnahme bildet die Feststellung: «Üna jada ch'ella es vi da la platta da gas,

preparond il café, bad'la co ch'Anton tilla observa da quai absaint.»381 (ebd. 150), wobei diese

auch auf einer Beobachtung des Erzählers einer möglicherweise überraschten Reaktion Evas

auf Antons Blick beruhen könnte. Wenn es um Eva geht, ist der sonst allwissende Erzähler auf
Beschreibungen, Beobachtungen und Zitate angewiesen.

Was man definitiv über den Charakter der Figur Eva sagen kann, ist, dass sie sich häufig leicht

spöttisch oder ironisch gegenüber anderen äussert, ja sich ein wenig über sie lustig macht. Dies

zeigt sich beispielsweise in den Gesprächen mit Schüft, in denen er ihr seine Liebe gesteht,382

oder als Perl sie daraufhinweist, dass freizügige Kleidung bei ihm verboten sei:

380 Allerdings fragt sie nur in der deutschen Version sich selbst. In der rätoromanischen Version steht lediglich, «Eva [...]
dumonda» (Peer, 2013, 198). Die Frage könnte also auch an jemand anderen gerichtet sein und muss folglich keine

interne Perspektive darstellen.

381 «Einmal, während sie das Essen brachte, fiel ihr auf, wie er sie halb abwesend betrachtete» (Peer, 2013, 151).

382 «Ma Eva - tü nu varast brich invlidà - nus ans amain tantüna?» — «Natüral, ferventamaing. Ma uossa n'haja da

lavurar [...]», «Aber Eva, du hast hoffentlich nicht vergessen - wir lieben uns doch?» — «Aber natürlich. Inbrünstig.
Nur lass mich jetzt bitte in Ruhe, ich habe zu tun. [...]» (Peer, 2013, 112, 115).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.4 Fremdheit

Anton as sofla il nas, Iura disch el: «Schoccas cuortas e büschmainta cun decoltè avert
lessa Iura avair scumandà in quista chasa; pro mai nu fa quai effet.»

Eva manaja tmiicha: «Lura nu fessa dabsögn da scumandar.»383 (Peer, 2013, 138).

Interessant ist, dass gerade an dieser Stelle, an der Eva aufmüpfig gegenüber Perl ist, gesagt wird,
dass sie schüchtern sei («tmücha»). Der Gegensatz zwischen der Beschreibung und ihrer Aussage

erweckt den Eindruck, dass die Schüchternheit Evas nur gespielt wird, um Perl oder sogar
die Erzählerfigur beziehungsweise die Lesenden hinters Licht zu führen.

Mit dem frechen Widerspruch setzt sich Eva über Perls Autorität hinweg. Diese Art von

Spott ist ein weiteres Symbol für ihre (Über-)Macht. Sie demonstriert Intelligenz und rhetorische

Überlegenheit, zwei Bereiche, die im dualen Geschlechterkonzept im Bereich des Männlichen

verortet werden. Indem Eva in diese Sphäre vordringt und diese sogar gegen die Männer
wendet, mit denen sie zu tun hat, gewinnt sie auf einer weiteren Ebene Macht über diese.

Lachen bedeutet immer auch einen kleinen Kontrollverlust. Wenn man jemanden zum Lachen

bringt oder - noch gravierender - wenn man andere dazu bringt über eine Person zu lachen,
bekommt man Macht über diese Person beziehungsweise Personen. Deutlich wird dies beispielsweise,

als Eva von der Polizei befragt wird, und sie deren Fragen mithilfe von Ironie entkräftet:

«Tuots pretendan ch'Ella sapcha ün zichin daplü co tschels. I dischan eir ch'Ella haja

quella saira fat üna trais-cha cun quist Bartel.»

«Ah, uschena. Ed El craja ch'eu til n'haja lura svelt surmanà dad ir a metter fö? Dieu

perchüra che testa fina ch'El es!»

«Ma tuottüna, Ella til tegna pel culpabel?»
«Eu? Schi co? Quel nun es tantüna bricha nar!»

«As stoja esser nar per metter fö?»

«Natüral chi's sto esser nar - quai stuvessat savair.»

II cumissari: «I's po metter fö eir per divertimaint.»
«Ma nöglia Bartel! Quel nun es pervers.»384 (Peer, 2013, 206, 208).

In dieser polizeilichen Befragung stellt Eva ihr Gegenüber durch ihre Gegenfragen bloss, ja sie

gibt diesem gar durch den ironischen Nachsatz «che testa fina ch'El es» zu verstehen, dass sie

ihn für dumm hält. Sie sieht sich eindeutig in einer stärkeren Position und scheint anders als im

383 «Anton schneuzte sich, erklärte dann: <Kurze Röcke und Kleider mit weitem Ausschnitt sind in diesem Haus verboten.

Bei mir verfängt das nicht.>

Sie sagte schüchtern: <Dann bräuchten Sie es eigentlich nicht zu verbieten)» (Peer, 2013, 139).

384 «Weil Sie, wie es heisst, die Leute von Falun weitaus am besten kennen. Man sagt auch, sie hätten an jenem Abend mit
diesem Bartel getanzt.»
«Na und? Meinen Sie, ich hätte ihn dabei zur Brandstiftung verführt? Herrgott, sind Sie schlau!»

«Aber Sie halten ihn für den Täter?»

«Wieso? Der ist doch nicht verrückt. Der hatte auch keinen Grund, Feuer zu legen.»

«Muss man denn verrückt sein, um Feuer zu legen?»

«Natürlich muss man verrückt sein. Sollten Sie eigentlich wissen.»

«Man kann es ja auch zum Vergnügen machen.»

«Aber nicht Bartel - der ist doch nicht pervers.» (Peer, 2013, 207).



152 3

3.2
3.2.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Fremdheit

Gespräch mit Perl nicht im Geringsten eingeschüchtert — geschweige denn, dass sie eine solche

Schüchternheit vortäuschen möchte. Sie ist ausgesprochen kaltschnäutzig.
Evas plötzliche Gefühlsausbrüche implizieren bisweilen jedoch, dass auch diese

Kaltschnäuzigkeit nur Fassade ist. Einer dieser Gefühlsausbrüche findet in der bereits erwähnten
Szene beim Preiselbeersammeln im Wald statt, wo sie ausgelassen zu singen und zu tanzen

beginnt, und Perl beinahe verhöhnt («Juheee! Halloo, sar ravarenda Perl, perla da mia vita! Am
vezza'L? Qua sü suna, sün quista chanzla natürala»385 (Peer, 2013, 176); «Herr Antonius Varus,

wau wau wau wau wau, schnäderengtäng, schnäderengtäng teräng täng täng», Peer, 2013, 179)
und ihn später auch noch duzt und sogar eine Kurzform seines Vornamens verwendet («Toni!»,

«Toooni», Peer, 2013, 178) und schliesslich beginnt, die Bäume anzuzünden:

Ella gnanca nu doda, sota cun sa s-chacla d'ün bös-ch a tschel, tils dond fö, i sflom-

giaja, casü ils utschels as fan davent. Anton ha miss giö sia sadella e cuorra via, per tilla
tschüffer. Ella mütscha, s'inchambuorgia e crouda per terra cun ün sbrai güz, saglia in
pè es fa davent. El cuorra davo stendond la bratscha, ma ella es plü viscla co el, ella sota
be intuorn el, riond e dond güvels, fa üna svouta e sta Iura dandettamaing davo el, til
gnond pellas spadlas. Anton tschüffa sias chanvellas, as volva sainza tilla laschar ir. I sun

tuots duos our d'flà, i sadajan, as guardond, intant ch'el tegna amo adüna seis mans; sia

fatscha be qua davant el, si'ögliada dvantada s-chüra386 (Peer, 2013, 180).

Oben wurde diese Darstellung Evas bereits mit den rasenden Mänaden der Antike in
Verbindung gebracht sowie mit dem Verständnis der Frau als Naturwesen, als unkontrollierbare
Urkraft. Gerade wegen des Kontrastes mit anderen Szenen, in denen sie sehr kontrolliert, ja gar
berechnend wirkt, stellt sich jedoch die Frage, ob dieser Ausbruch von Eva beabsichtigt und

keineswegs unkontrolliert ist. Evas Undurchsichtigkeit trägt dazu bei, dass die Lesenden auch

ihren Gefühlsausbrüchen nicht mehr trauen, um auf ihren Charakter zu schliessen. So ist es

auch, als sie sich mit Perl über das Nasi Goreng streitet:

Eva as tschainta grittantada e cun fatscha incotschnida, cumainza Iura a cridar: «Uoss'am

n'haja datta talmaing fadia, ed El refüsa! Eu poss far che ch'eu vögl, e tuot es fos. Esa

mia cuolpa, sch'eu sa cuschinar be cun amur?» E sün quai sbraj'la: «Til stuvessi forsa

ödiar, uman impussibel ch'El es!»387 (Peer, 2013, 154, 156).

385 «Juchee! Halloo, Herr Pastor Perl! Perle meines Lebens! Sehen Sie mich? Da oben bin ich, auf dieser natürlichen

Kanzel ...» (Peer, 2013, 179).

386 «Sie hörte ihn nicht einmal, hüpfte mit ihrem Schächtelchen noch zu andern Bäumen, zündete an, es flackerte, oben

flogen Vögel davon. Anton hatte seinen Kessel niedergelegt und rannte ihr nach. Sie wich ihm lachend aus, stolperte
und fiel hin, kreischte, sprang wieder auf; sie entkam ihm spielend, stand plötzlich hinter ihm und umklammerte seine

Schultern. Er ergriff ihre Handgelenke, drehte sich um, ohne sie loszulassen. Sie keuchten beide, Evas Gesicht nahe vor
ihm, ihre Augen dunkel, nur lachte sie jetzt nicht mehr» (Peer, 2013, 181).

387 «Eva liess sich auf ihre Bank fallen, puterrot vor Zorn, begann schliesslich zu weinen: Jetzt habe ich mir eine solche

Mühe gegeben, und Sie wollen nicht essen! Ich kann tun, was ich will, und alles ist falsch. Ist es meine Schuld, wenn ich

nur mit Liebe kochen kann?> Dann schrie sie buchstäblich: <Verlangen Sie eigentlich, dass ich Sie hasse, Sie Unmensch?)»

(Peer, 2013, 157).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.4 Fremdheit

153

Ihre Ausbrüche erscheinen, analog zur Erklärung bezüglich ihrer Unzurechnungsfähigkeit
(«eu nu poss our da mia pel, da temp in temp am tschüffa simplamaing la schnarra»388, Peer,

2013, 158) sehr kindlich oder jugendlich, was, wenn man sich in Erinnerung ruft, dass Eva

schon fast 30 Jahre alt ist, wiederum leicht künstlich wirkt - der Streit über das Essen noch

mehr als der Ausbruch im Wald. Wahrscheinlich, weil ersterer schon beinahe wieder ein
Klischee eines Streits zwischen Tochter und Vater oder Ehefrau und Ehemann zu sein scheint,

wohingegen der Ausbruch im Wald eher wirkt, als würde an dieser Stelle ihre «wahre Natur»

durchbrechen.
Trotzdem ist auch dieser Eindruck auf die Erwartungen der Lesenden zurückzuführen,

die durch die vielen bereits erwähnten Verknüpfungen mit übernatürlichen Figurationen
geweckt werden.

Der Umstand, dass Eva fremd ist, dass man wenig Konkretes über sie weiss, macht sie zu einer
«leeren Identität» (Hilmes, 1990, 221). Jede Person (Figuren wie Lesende) kann in sie

hineininterpretieren, was sie möchte. Dies ist typisch für Figurationen der Femme fatale. Sie bekommen

selten eine Backgroundstory (White, 2010, 75). So bleiben sie geheimnisvoll. Sie werden

zu Projektionsflächen für die Fantasien ihrer Umwelt. Gleichzeitig scheinen sie sich jedoch
auch diesen Wünschen und Erwartungen anzupassen.

Gleiches gilt für Eva. So scheint sie bei ihrem Auftauchen bei Pfarrer Perl ganz
verwandelt. Sie ist plötzlich brav, mädchenhaft,389 später dann sogar puritanisch gekleidet und
frisiert (Peer, 2013, 148). Sie verhält sich auch anders, ist schüchtern (ebd. 138), zeigt ein

«grundanständiges Benehmen», wie Perl sagt (ebd. 147), sie hat auch nur Kirchenbücher bei

sich, als sie bei Perl erscheint (ebd. 138). Das grüne Samtkleid, das sie bei ihrer Ankunft (und
ihrer Abreise) in Falun trägt, hängt im Schrank ihres Zimmers im Wirtshaus. Auch im Wirtshaus

passt sie sich den Umständen an. Sie ist die perfekte Gastgeberin, plaudert mit allen, trägt
geschmackvolle und simple Kleidung (ebd. 26, 109). Je nach Situation trägt sie auch mal eine

rote Bluse, einen dunklen Rock und ein kleines Schürzchen, wodurch sie besonders auf den

Kanzlisten sehr verführerisch wirkt (ebd. 108). Am Abend, als sie Perl verführt, trägt sie dann

eine kurzärmlige Bluse und einen roten Rock (ebd. 186), obwohl dieser ihr verboten hat, solche

Kleidung zu tragen (ebd. 138).

Diese «allegorischen Metamorphosen» (Hilmes, 1990, 221) sind denn auch ursächlich

für die Monstrosität, die der Figur anhaftet. Sie wird monströs, übernatürlich, ja böse,

gerade weil ihr unterschiedliche, «oft auch widersprüchliche Merkmale aufgebürdert werden»

388 «Von Zeit zu Zeit kommt es einfach über mich» (Peer, 2013, 159).

389 «Ella es vestida in möd ourdvart simpel, sco üna fantschelletta modesta. Culs chavels ha la fat duos traschoulettas.

Ella para be üna matta, tant cha per ün batterdögl as dumonda'l scha quai saja propa ella.» (Peer, 2013, 136), «Sie war
auffallend schlicht gekleidet, sah heute aus wie eine unschuldige Magd, das Haar zu zwei Zöpfchen geflochten, was

ihr etwas Mädchenhaftes verlieh. Während einer Sekunde fragte er sich, ob das überhaupt die gleiche Person sei.»

(Peer, 2013, 137, 139).



154 3

3.2
3.2.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Männlichkeit und Perspektive

(Hilmes, 1990, 223). Die Figur trägt dabei die «Spuren der abgelegten Gestalt, wenn auch nur
implizit in sich [...]. Die Faszination liegt [... ] im Changieren dieser mehrfachen Artikulation»

Dank ihres chimärenhaften Charakters sind alle einzelnen Merkmale austauschbar. Die

extreme Wandlungsfähigkeit der Femme fatale, die negativ als Gesichtslosigkeit gefasst

werden kann, erklärt positiv gesehen ihre Dauerhaftigkeit (Hilmes, 1990, XII—XIII).

Möglicherweise ist auch genau diese Gesichtslosigkeit gemeint, wenn von Evas «menschlichem

Gesicht» (Peer, 2013, 13, 227) die Rede ist. Evas Gesicht ist in dem Sinne wie das von jedem
anderen Menschen, und dadurch kann jede/r darin das sehen, was er (oder sie) sich wünscht.

Die Verkörperung der Fremdheit findet sich zwar durchaus auch in anderen Figura-
tionen der Denkfigur Femme fatale, jedoch ist diese Eigenschaft bei Evas Figur besonders

ausgeprägt. Zwar kann ihr Anderssein nicht auf ein sprachliches Setting zurückgeführt werden

(sprachliche Unterschiede werden in Eva ed il sonch Antoni anders als in anderen rätoromanischen

Werken mit Femme fatale-Figurationen nicht erwähnt), jedoch verkörpert sie eindeutig
eine Welt, die sich von der ländlich-religiös geprägten Umgebung Faluns abhebt.

Ihre Fremdheit wird jedoch nicht allein durch die Tatsache betont, dass sie eben nicht
aus Falun stammt, sondern schlicht auch dadurch, dass so wenig über sie bekannt ist. Dies

macht sie für eine weitere typische Funktion von Femme fatale-Figurationen verfügbar:

3.2.5 Männlichkeit und Perspektive
Eva spiegelt in gewisser Weise also die Wünsche und Fantasien, aber auch die Ängste ihrer
Mitmenschen. Es verwundert daher nicht, wenn Camartin in seiner Rezension des 1980 erschienen

Werkes über die Figur der Eva schreibt: «Ella ei buca ina dunna reala che sa co investar ses

duns e ses beins»391 (Camartin, 1980, 277). Zwar identifiziert er sie in dieser Analyse nicht als

Femme fatale, jedoch beschreibt er einige Charakteristika der Denkfigur ziemlich genau:

Eva ei in construct, ina persuna strategica, modellada tenor pregiudezis masculins sur
dil prighel e la nuncalculabladad digl esser feminin. [...] aschia nescha quella dunna
ord ils basegns zuppentai dils umens392 (Camartin, 1980, 276£).

Mit dieser Analyse bringt Camartin es auf den Punkt. In Eva findet sich trotz des Titels keine

weibliche Protagonistin, im Gegenteil, die Protagonisten (sowohl in Funktion als auch in Status)

390 Bronfen beschreibt an dieser Stelle zum einen die Faszination der Denkfigur des cross-dressings, jedoch auch die

Faszination für die unterschiedlichen Figurationen der Denkfigur der Femme fatale, die jeweils die Spuren ihrer

Vorgängerinnen in sich tragen. Eva tut hier beides. Sie verkleidet sich auf der erzählerischen Ebene als brave Puritanerin,
obwohl sie eigentlich als Trägerin des grünen Samtkleides ganz und gar nicht puritanisch zu sein scheint, auf einer

Metaebene trägt ihre Figur jedoch auch Spuren ihrer Vorgängerinnen, der Hexen, Nymphen oder Sirenen in sich.

391 «Sie ist keine reale Frau, die ihre Fähigkeiten und Reize bewusst einsetzt.» (VC).
392 «Eva ist ein Konstrukt, eine strategische Person, nach männlichen Vorurteilen über die Gefahr und Unberechenbarkeit

des weiblichen Seins gestaltet. [...] so entsteht diese Frau aus den versteckten Bedürfnissen der Männer.» (VC).

(Bronfen, 2015, 11 f.).390



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.2 Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
3.2.5 Männlichkeit und Perspektive

155

sind die Männer.393 Der Autor sei mehr mit der männlichen Blindheit als mit weiblichen
Absichten beschäftigt, so Camartin (Camartin, 1980, 277).

Camartin nimmt mit seiner Feststellung gewisse Tendenzen der genderwissenschaft-
lichen Literaturanalyse vorweg. Er kritisiert, dass Peers Eva eben nicht bewusst mit den

Erwartungen der Männer an ihr Geschlecht spiele (was die modernen Gender Studies oftmals
als bewusste Performanz, als emanzipatorische Ermächtigung sehen), sondern dass der Fokus

einzig auf den Bedürfnissen der Männer liege. Für Camartin liegt darin die Stärke des Werkes:

Camartin unterstellt Oscar Peer die bewusste Fokussierung auf diese Bedürfnisse, er liest das

Werk als psychologische Studie der unterdrückten Natur und ihrer Auswürfe in Obsession,
Machtfantasien und Verrat. Für diese Interpretation macht Camartin jedoch den Pfarrer zum
Protagonisten der Geschichte und nicht Eva, wie der von Peer gesetzte Titel implizieren würde.
Interessanterweise wurde der Titel in der Neuauflage später in Eva ed il sonch Antoni geändert.

In der NZZ wird Eva in einem Nachruf auf Oscar Peer als «die rätselhafteste Figur in Oscar
Peers Werk» bezeichnet:

Halb engelhaft und halb diabolisch, halb Femme fatale und halb Mutter Courage,

bringt Eva mit ihrer eigenen inneren Zerrissenheit auch manch Verborgenes jener
Menschen zum Vorschein, denen sie begegnet und in deren Leben sie temperamentvoll
eindringt. Entstanden ist daraus eine kleine «comédie humaine», eine burleske Parabel

auf alles Menschliche und eine letzte Liebeserklärung an die sonderbaren Existenzen in
unserer Mitte (Bucheli, 2013).

In diesem Absatz wird Eva eine innere Zerrissenheit unterstellt, die so nicht belegt werden kann.

Wie bereits festgestellt, erfährt man zu wenig über das Innenleben der Figur um eine solche

Interpretation zu untermauern. Richtig scheint jedoch, dass sie «Verborgenes» zum Vorschein

bringt, wobei dieses Verborgene weniger jenes von Menschen als vielmehr jenes von Männern

zu sein scheint.

Viele Stellen im Textbeinhalten allerdings Kritik an diesem männlichen Innenleben,

beispielsweise die parodistische Darstellung der lüsternen älteren Verehrer Evas. Zum Beispiel

spricht der Erzähler von «tschertas modas da seniors», «Altherrenmätzchen» (Peer, 2013, 42,

43), auch werden die Männer als leicht manipulierbar und naiv portraitiert, wie zum Beispiel
der Kanzlist Schütt (Peer, 2013, 92, 193). Dieser unternimmt durch Evas Anstiftung zum
Diebstahl zum ersten Mal in seinem Leben «etwas Sensationelles» (Peer, 2013, 93), wovon er

so begeistert ist, dass er mit sich selbst redet: «Sapperlotina! Qua cumpara üna tala duonna,

tuots tilla vessan jent, e tü tilla conquistast in pac mumaint!»394 (Peer, 2013, 92). Der Duktus
des Erzählers erinnert an die Beschreibung von Helden («Sein Herz glühte vor Tapferkeit»,
Peer, 2013, 93), wobei dies durch den eigentlichen Charakter Schütts ironisch gebrochen wird.

393 Dieses Phänomen findet sich auch in anderen Texten, zum Beispiel bei Cara Laura von Silvio Camenisch (Camenisch,

1984) und bei Sabina von Donat Cadruvi (Cadruvi, 1992b). Mehr zu diesen Texten siehe 3.4.7, 4.4.2, 5.4.6.

394 «Donnerwetter! Da erscheint eine solche Frau, und du schnappst sie den andern unter der Nase weg» (Peer, 2013, 93).



156 3

3.2
3.2.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Männlichkeit und Perspektive

Wenn Schürt dann am Ende seines Monologes schliesst: «Daja ün destin? Natüral chi dà ün
destin. Il destin fa l'occasiun - e l'occasiun fa Fhom.»395 (Peer, 2013, 92), dann ist dies nicht

nur eine Anspielung auf das Sprichwort «Gelegenheit macht Diebe» womit der Mann indirekt
mit dem Dieb gleichgesetzt wird, sondern auch eine Demaskierung von Schütts illusorischer

Vorstellung seiner Selbst und seiner Männlichkeit, widerspricht doch sein Charakter sehr der

idealisierten, traditionellen Vorstellung von Männlichkeit. So parodiert der Erzähler die männlichen

Figuren meist gerade dann, wenn sie über Eva fantasieren und damit ihre eigene
Männlichkeit glorifizieren. Dies lässt hoffen, dass Camartin Recht hat und es sich bei Eva nicht nur
um eine platte Männerfantasie handelt, sondern dass tatsächlich eine gewisse Reflexion über

Rollenbilder und gesellschaftliche Konventionen beabsichtigt ist.

Clà Riatsch liest denn auch das ganze Werk als Parodie, «als eine ironisch, satirische, subversive

Perspektive» auf den «männlichen Wahn der Elexenverfolgung» (Riatsch, 2015, l47f.) -welcher
gleichsam eine Allegorie auf die Angst des Mannes vor der Frau darstellt. Dabei werde in Eva

ed il sonch Antoni «faustdick aufgetragen», was man an der sehr transparenten «freudschen

Fabel des besessenen Verdrängers» sehe, «der sich seinen <dimuni> selbst erschafft» (Riatsch,

2015, l47f.). Damit ist die Figur Anton Perl gemeint, deren Besessenheit bereits früh im Text

angetönt wird.
Auf Perls Angst vor der Frau wird nicht nur immer wieder angespielt, nein, sie wird

sogar konkret thematisiert. Schon früh wird Perl vom Erzähler als Mann eingeführt, der einer

fixen Idee anhaftet, da er eine gestörte Beziehung zu Frauen habe (Peer, 2013, 10): «[E] 1 vezzaiva

la duonna (quant ridicul cha quai para!) sco portadra da forzas destructivas»396 (Peer, 2013, 10).

Im Dialog zwischen Perl und seinem Freund, dem Arzt, wird es noch konkreter. Dieser wirft
Perl Folgendes vor:

Heiei. Tü hast temma da la duonna. La duonna, quai es per tai il grond privel, la

terribla demonia dal muond. Lapro nun hast ingün'experienza. Prouva tantüna. Per

exaimpel cun la Eva dal <Sulai d'or>. Quella gniss forsa amo jent, per müdar gib397

Erklärt wird dieses gestörte Verhältnis zu Frauen dann später mit Perls Mutter, die ihn als Kind
geschlagen hat, weil sie glaubte, er würde masturbieren. Dabei schlägt sie ihn auch zwischen die

Beine. Auch von seinem Vater erfährt er wenig Liebe, im Gegenteil, dieser lässt ihn, nachdem

sich der junge Anton einmal gegen ihn auflehnte, mit zerschmettertem Knie unter einem Baum

liegen, weil er dies für die gerechte Strafe für seinen Sohn hält (Peer, 2013, 164). Das Klischee

des Mannes, der die Frau fürchtet, weil sie Gefühl und Sexualität verkörpert, wird so am
Beispiel von Anton Perl durchexerziert.

395 «Gibt es ein Schicksal? Natürlich gibt es ein Schicksal. Das Schicksal schafft die Gelegenheit, und die Gelegenheit
macht den Mann» (Peer, 2013, 95).

396 «[...] weil er (so komisch das klingen mag) den Frauen zerstörerische Kräfte zuschrieb.» (Peer, 2013, 11).

397 «Ja, ja, nichts Du hast Angst vor der Frau. Die Frau, das ist für dich die unheimliche Dämonie. Dabei hast du

diesbezüglich gar keine Erfahrung. Versuch es doch einmal. Zum Beispiel mit der Eva Lanz. Die käme vielleicht

ganz gern zu dir. Zur Abwechslung» (Peer, 2013, 105).

(Peer, 2013, 102, 104).



3

3.2
3.2.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Männlichkeit und Perspektive

157

In den Szenen, in denen Eva aus Sicht des besessenen Perl geschildert wird, erscheint
die Parodie denn auch am deutlichsten. Beispielsweise an der Stelle, an der Perl über Evas

gesunden Menschenverstand staunt, wenn sie darüber referiert, dass es Bösewichte gibt, die

ihr Leben lang unbehelligt bleiben, während Unbescholtene unter die Räder kommen, und

er nicht begreift, dass dies als Allegorie auf die Rolle der Eva in der Geschichte zu verstehen

ist (ebd. 154). Perl hält sich für klüger als Eva, ist erstaunt über deren Verstand (woraus man
schliessen kann, dass er Frauen generell nicht viel Verstand zutraut) und erkennt nicht einmal
ihre Klugheit und Überlegenheit ihm gegenüber.

Unterstrichen wird die Parodie des sich überlegen glaubenden Mannes noch durch
verschiedene Kommentare des Erzählers. Wie oben gesagt, wird Antons Besessenheit, respektive
seine Angst als «ridicul» bezeichnet (ebd. 10), Eva sei doch «la natüralezza in persuna» (ebd. 10).

Dabei ist nicht ganz klar, ob der Erzähler hier die Position der restlichen Dorfbewohner und
Dorfbewohnerinnen einnimmt, die Eva grösstenteils anders wahrnehmen als Perl, oder ob dies

die Sichtweise des Erzählers selbst ist. Für Letzteres spricht, dass der Erzähler auch in anderen

Szenen für Eva Stellung zu beziehen scheint. So heisst es beispielsweise:

Perö, lectur, che vess tuot quai da chefar cun Eva? Co mâ s'imaginar ch'üna persuna
uschè amabla füss inspiratura dal mal? Ella es cun tuots amiaivla, eir culs plü simpels.
Sün via salüd'la fingiä da dalöntsch, dozond il bratsch398 (Peer, 2013, 52).

Da hier der Lesende (in männlicher Form) direkt angesprochen wird, ist davon auszugehen,
dass auch die Position des Erzählers deutlich gemacht werden soll. Die rhetorische Frage hat

jedoch auch einen faden Beigeschmack, gerade weil sie im direkten Gegensatz zu den

Ereignissen der Erzählung steht, in denen Eva beispielsweise den Kanzlisten Schütt zum Diebstahl
überredet. Die Erzählerfigur ist bis auf wenige Ausnahmen omniszient, auch wenn er bisweilen

auf bestimmte Figuren fokussiert (vor allem Perl, Kilian und Schütt). Die blinden Flecken in
der Erzählung bestehen (wie bereits in Kapitel 3.2.4 beschrieben) aus Evas Figur und ihren
Gedanken. Bis auf ein paar wenige bereits genannte Ausnahmen, die auf Aussagen Evas und

Beobachtungen des Erzählers beruhen, erfährt man nichts über ihr Innenleben.

Gegen Ende der Erzählung scheinen diese blinden Flecken zuzunehmen. Wurde der

Bienendiebstahl noch aus Schütts Perspektive geschildert, so erfahren die Lesenden nichts über
das Feuer im Dorf, respektive von wem es gelegt wurde und ob allenfalls Eva dazu angestachelt
hat. Dies wird angedeutet, jedoch nie bestätigt (Peer, 2013, 206). Der omnisziente Erzähler

weiss nun plötzlich weniger als seine Figuren, aus der Nullfokalisierung wird eine externe.
Der Umstand, dass der Erzähler generell jedoch häufig die Perspektive der (männlichen)

Dorfbewohner399 einnimmt, unterstreicht ebenfalls die These, dass es im Text vor allem

398 Die deutsche Version lautet: «Dabei war Eva die Freundlichkeit in Person, sie unterhielt sich mit allen, auch mit
den Einfachsten und Ärmsten. Auf der Strasse grüsste sie von weitem, indem sie den Arm hob und leicht winkte.

War es ihre Schuld, wenn sie durch ihr Wesen die Männer bezauberte und dadurch viele Frauen eifersüchtig machte?»

(Peer, 2013, 53). Die Übersetzung ist jedoch nicht wortgetreu. Die Erzählinstanz wendet sich in der rätoromanischen

Version direkt an den Leser: «Aber, Leser, was hat das alles mit Eva zu tun?» (VC).
399 Zwar wird an einigen Stellen auch die Sicht der Dorfbewohnerinnen auf Eva geschildert, jedoch auch dies meist aus der

Perspektive der Ehemänner (beispielsweise bei Kilians Frau, Peer, 2013, 24ff.) oder aus der Perspektive des allwissenden

Erzählers (Peer, 2013, 52).



i58 3

3.2
3.2.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Männlichkeit und Perspektive

um Männer und weniger um Frauen (oder eine Frau) geht. Dafür spricht auch, dass man sehr

viel über Perls Hintergrund erfährt und darüber, warum er so ist, wie er ist. Auch wenn er, wie
Eva, einer Karikatur gleicht, wird er durch seine Hintergrundgeschichte psychologisiert. Dies

zeigt sich auch darin, dass sich der Erzähler an zwei Stellen sogar direkt an Perl richtet (ebd. 194,

196), so wie er sich auch einmal an den Leser richtet (ebd. 52). Bei Eva geschieht dies nicht.
Sie scheint nicht ansprechbar, nicht durchblickbar zu sein, nicht einmal für den Erzähler. Er
ist auf Evas eigene Aussagen und Taten angewiesen, um auf ihr Innenleben zu schliessen, was

ihn im Grunde mit den Dorfbewohnern gleichsetzt. Eva ist hohler Gegenstand, leere Identität
und Hülle, ein MacGuffin, ein Objekt, dessen Funktion darin liegt, die Handlung voranzutreiben

(Stollery, 2014). In diesem Fall, die Menschen in Falun aus ihrer Starre zu erwecken

und den Konflikt mit Perl zum Eskalieren zu bringen. Ihre Funktion ist es, dem Erzähler eine
Geschichte über Männlichkeit zu ermöglichen.

Eva reproduziert zum einen aktiv ein gewisses Bild von Männlichkeit. Sie spricht beispielsweise

von einer «decisiun dad hom» (Peer, 2013 214),400 als sie Kilian Federspiel dazu bringt,
sich mit Bruno Fimian zu schlagen. Gewalt ist für Eva offenbar männlich. Zum anderen wird
Männlichkeit durch sie auch auf einer Metaebene dargestellt. So wird an ihrem Beispiel die

männliche Lust durchexerziert, die erst auf dem Totenbett endet (ebd. 44), und damit
einhergehend das menschliche Bedürfnis nach Liebe und Sexualität, das im puritanischen Umfeld
Faluns unbefriedigt bleibt.

Eva bewirkt auch, dass sich die Männer um sie herum verwegener, mutiger, ja männlicher

fühlen (ebd. 94). Sie gibt jedem von ihnen das Gefühl, besser und stärker zu sein als die
anderen, indem sie jeden glauben lässt, er allein habe sie erobern können. «Gelegenheit macht den

Mann» (ebd. 95) schliesst denn auch der Kanzlist in Anlehnung an das Sprichwort «Gelegenheit
macht Diebe», als er davon überzeugt ist, er habe ihr, als sie gemeinsam die Bienen stahlen, auch

das Herz rauben können. Auch denkt er, dass die Frauen (in seinem Fall Eva) möchten, dass sich

der Mann in Gefahr begibt (ebd. 116).401

Die Männer definieren sich über Eva als Objekt. Sie ist eine Trophäe, die sie sich gegenseitig

unter die Nase halten wollen. Am deutlichsten wird dies vielleicht, als Perl versucht,

Federspiel zu bestechen, damit dieser sie freigibt. Im Grunde versucht er beinahe, sie ihm
abzukaufen. Federspiel möchte das jedoch nicht. Dabei spricht er von Eva als «quai», als Sache:

«Ma sa'L, sar ravarenda, per mai nu's tratta be dais raps ch'eu guadogn. Eva, quai es per mai alch

sco prestige, inclegia'L? Eu d'eira giö aint illa merda, ma uossa suna darcheu inchün.»402 (ebd.

130, 132). Eva wird hier sogar sprachlich objektifiziert. Sie sei für ihn «alch sco prestige», eine

Art Statussymbol. Symbol seiner Männlichkeit. Das alles ist ausserordentlich typisch für die

zugrunde liegende Denkfigur der Femme fatale:

400 «ein männliches Wort» (Peer, 2013, 215), wortwörtlich: «die Entscheidung eines Mannes» (VC).
401 Durch die Darstellung eines bestimmten Bildes von Männlichkeit wird auch eine bestimmte Vorstellung von

Weiblichkeit respektive von der Rolle der Frau dargestellt. Diese definiert sich jedoch immer über sein Gegenüber.
So empfindet Perl Hausarbeit zum Beispiel als lästig, ist froh dieses an eine Frau delegieren zu können, die diese

«mühelos» macht (Peer, 2013, 144£).

402 «Aber wissen Sie, es geht mir nicht nur um das Geld. Eva, das ist für mich so etwas wie Prestige. Verstehen Sie,

ich bin wieder jemand.» (Peer, 2013, 133).



3

3.2
3.2.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Männlichkeit und Perspektive

159

Die Femme fatale agiert nicht als Subjekt, kaum dass sie überhaupt handelt - meist
ist ihre Funktion begrenzt auf die Ausstrahlung ihrer Präsenz, die «Aura ihres blossen

Seins». (Im Tanz oder auch im Gesang kommt dies lediglich gesteigert zum Ausdruck.)
Zum wertvollen Artefakt degradiert, fungiert sie als kostbares Objekt der Begierde.

[...] Mit der Femme fatale als Projektionsfigur instrumentalisierter Sinnlichkeit wird
dieser Zusammenhang enthüllt. Sie ist die aus patriarchalisch-misogynen
Weiblichkeitsimaginationen zusammengesetzte Chimäre, die je nach Kontext Rollen und Masken

wechselt. Die Frau ohne individuelles Gesicht und ohne eigene Geschichte ist
den Wunsch und Wahnwelten einer Zeit entsprungen, in der die herrschende Prüderie
sexuelle Obsession befördert (Hilmes, 1990, 246).

Diese Aura des Seins umgibt zweifellos auch Eva. Sie tanzt und singt (Peer, 2013, 148, 178,

206) und betört so die Männer um sie herum. Dabei sind die Männer offenbar wehrlos. Augenfällig

wird dies zum Beispiel an der eigentlich eher harmlos erscheinenden Szene, in der Perl

über die Kleidung der Frau reflektiert.403 Hier wird ihr Objektstatus noch gesteigert, indem
Eva quasi zur Schaufensterpuppe verkommt. In Perls Fetischismus zeigt sich auch seine Angst
vor der realen Weiblichkeit. Der weibliche Körper scheint ihm zu viel zu sein, und so konzen-

tieren sich seine Gedanken auf die Kleidung, die diesen Körper verhüllen und gleichzeitig
berühren. Seine sexuelle Faszination geht vom Körper auf die Kleidung über.

Dass Eva als Projektionsfläche für die Wünsche (Sexualität, Liebe etc.) der Männer um sie

herum dient, wurde bereits zur Genüge dargelegt. Gleichzeitig spiegelt sie auch deren Ängste.
Grundsätzlich lassen sich diese alle auf die Angst vor Kontroll- und Machtverlust zurückführen,
welche in der sexuellen Ubermacht und der geistigen Überlegenheit der Femme fatale ihre

Entsprechung findet. Die Macht, vor deren Verlust sich der Mann fürchtet, ist dabei stets eine

patriarchale und beruht auf der Unterwerfung der Frau durch die vermeintlich geistige und

körperliche Überlegenheit des Mannes, sowie auf einem dualen Geschlechterkonzept, das eben

diese Überlegenheit stabilisiert. Sobald sich die Frau in irgendeiner Art Macht oder Übermacht

verschafft, wie es die Femme fatale tut, wird das scheinbare Gleichgewicht der Binarität gekippt
und die männliche Vormachtstellung bedroht. Die Femme fatale ist also der ultimative
Albtraum des Patriarchats. Trotzdem taugt sie nicht zur emanzipatorischen Figur, nicht nur weil sie

am Ende in irgendeiner Art und Weise abgestraft wird, sondern auch weil ihre Figur ebenfalls

gänzlich auf einer binären, patriarchalen Vorstellung beruht. Sie ist eine «grossartig erscheinende

Figur», der «eine kleinmütige Kalkulation» zugrunde liegt. Sie ist «voller Ressentiments

und Vorurteil», blosse Koketterie mit der Angst und dem Begehren — «ein schauerlich schöner

Wunschtraum des Spiessers», der diesen aus der sicheren Position des Zuschauers betrachtet

403 «Culla büschmainta da las duonnas d'eira fingià adüna stat alch curius, quai vaiva'l resenti fingià da giuven. Üna tscherta

schocca, üna giacca da lana, ün pullover, ün schal sur las spadlas via, ün fazöl da culöz — o Iura eir tuot insembel: suvent

paraiva inexplichabel. El as dumandaiva Iura, scha quai gniva da la duonna svessa, obain dal vesti chi indichaiva sias

fuormas.», «Mit der Bekleidung der Frauen war es überhaupt schon immer eigenartig gewesen, das hatte er schon in

jungen Jahren erlebt. Ein bestimmter Rock, eine Jacke, Strümpfe, ein Halstuch, ein Schal, ein farbiger Pullover oder auch

die ganze Kombination: Es konnte einen fesseln, man wusste nicht, wie. Er fragte sich dann, ob der Zauber nur vom
weiblichen Körper herrührte oder von der raffinierten Bekleidung, die seine Formen andeutete» (Peer, 2013, 150, 151).

(Hilmes, 1990, XIII).



i6o 3

3.2
3.2.6

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Eva ed il sonch Antoni: La prototipa
Zwischenfazit

Dieser männliche Voyeurismus «bezeichnet die Dominanz des männlichen Blicks im
Hinblick auf Wahrnehmung und Konstitution von Weiblichkeit» (Hilmes, 1990, 238). Figura-
tionen wie Eva enthalten kein «genuin Weibliches» (sofern dieses überhaupt existiert), sondern

seien Ausdruck einer bereits imaginierten Weiblichkeit. «So lässt sich über die Femme fatale

zwar nicht das Weib finden, das herrschende Weiblichkeitsbild allerdings noch analysieren»

(Hilmes, 1990, 238).

3.2.6 Zwischenfazit
Alle Eigenschaften Evas lassen sich in bestimmter Weise mit der Denkfigur der Femme fatale in
Zusammenhang bringen, sei es ihre Darstellung als Naturwesen, ihre Verbindung zur Hexerei,
die ihr zugeschriebene sexuelle Attraktivität, ihre Nähe zur Sünde und zum Tod, ihre Fremdheit
und Unfassbarkeit sowie der Umstand, dass sie eigentlich immer aus männlicher Perspektive

geschildert wird. Wenn es einen Prototyp der Femme fatale gäbe, dann wäre es wohl Eva.

Gerade weil dies so offenkundig und eindeutig erscheint, dass man denken könnte, der

Autor habe sich an einem Katalog abgearbeitet, kann Eva eine ganz bestimmte Funktion im
Text zugeordnet werden. Wie oben dargelegt, ist dabei die Perspektive, der Blickwinkel unter
dem sie in der Erzählung betrachtet wird, ausschlaggebend.

Die Narration in Geschichten der Femme fatale ist ein entscheidendes Element. Ihre

Fremdheit, das Gefühl, dass sie nie wirklich das ist, was sie zu sein scheint, wird durch die

Perspektive erzeugt, aus der sie dargestellt wird. Sie entsteht dadurch, dass sowohl die übrigen
literarischen Figuren der Erzählung als auch die Erzählfigur (und somit die Lesenden) nicht in
sie hineinsehen können. Diese Verbindung einer Femme fatale Figuration mit den narrativen

Aspekten ist durchaus nicht neu:

The femme fatale is the figure of a certain discursive unease, a potential epistemological
trauma. For her most striking characteristic, perhaps, is that she never really is what she

seems to be. She harbors a threat which is not entirely legible, predictable, manageable.

In thus transforming the threat into a secret, something which must be aggressively
revealed, unmasked, discovered, the figure is fully compatible with the epistemological
drive of narrative, the hermeneutic structuration of the classical text404 (Doane, 1991, 1

So ist es auch in Eva ed il sonch Antoni. Das Geheimnis um Eva hält die Lesenden beim Text.

Sie möchten, genau wie Perl, herausfinden, wer Eva ist, und doch wird dieses Bedürfnis nie

befriedigt. Die Lesenden begeben sich, zumindest, was die Sicht auf Eva angeht, auf eine Stufe mit
den sie betrachtenden Männern. Sie erleben deren Wünsche und Ängste mit, erfahren woher
diese rühren, und warum sie so sind, wie sie sind. Und auch dies ist letzten Endes typisch für die

Erzählungen um die Femme fatale: «Nicht von der Frau, von deren Bild handeln die Geschichten

der Femme fatale» (Hilmes, 1990, 237), steht zu Beginn dieses Kapitels. Präziser gesagt:

404 «Die Femme fatale ist die Figur eines gewissen diskursiven Unbehagens, eines potenziellen epistemologischen Traumas.

Denn ihr auffälligstes Merkmal ist, dass sie nie wirklich das ist, was sie zu sein scheint. Sie birgt eine Bedrohung, die

nicht ganz lesbar, vorhersehbar und beherrschbar ist. Indem sie die Bedrohung in ein Geheimnis verwandelt, in etwas,
das aktiv enthüllt, entlarvt, entdeckt werden muss, ist die Figur voll und ganz mit dem epistemologischen Antrieb der

Erzählung, der hermeneutischen Strukturierung des klassischen Textes, vereinbar» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia

Die Femme fatale eröffnet gerade keinen Blick auf die Frauen. Die heimlichen Helden
der Geschichten sind ihre männlichen Gegenspieler. So kann das Weib nur deshalb

übermächtig erscheinen, weil ihr Gegenspieler in einer schwachen und verunsicherten

Position ist. [...] Die Femme fatale spiegelt das Prekäre der männlichen Situation
(Hilmes, 1990, XIV).

Sowohl Riatsch als auch Camartin lesen das Werk als eine Art Psychogramm der Männlichkeit,
Eva dient in ihrer Analyse als Schlüssel zu eben diesem Psychogramm. Doch eigentlich muss

man an dieser Stelle noch einen Schritt weiter gehen. Eva ist nicht der Schlüssel, sie ist das

Psychogramm selbst. Wenn im Unterkapitel 3.2.4 nach der Essenz der literarischen Figur Eva

gesucht wird, so führt diese letzten Endes doch immer zu einer Eigenschaft, die etwas über die

Männer oder ihre Fantasien und Vorstellungen aussagt. Zwar werden diese in Eva ed il sonch

Antoni (manchmal geradezu auffällig) offengelegt und auch lächerlich gemacht, was durchaus
als subversiv bezeichnet werden kann. Jedoch ist die Figur der Eva zu sehr Bestätigung des

Originals, als dass hier eine Kritik oder Subversion dieses Weiblichkeitsbildes möglich sein

könnte. Und so beisst sich die Schlange letzten Endes selbst in den Schwanz: Auch wenn hier
die männliche Perspektive parodiert wird, so dient die Femme fatale dennoch nur dazu, eben

diese männliche Perspektive zu zeigen. Von einer weiblichen Perspektive fehlt jede Spur. Die
Helden der Geschichte sind die männlichen Gegenspieler der Femme fatale. Die Sympathie
der Lesenden liegt bei jenen, die ihr in gewisser Weise widerstehen, beispielsweise beim Arzt
Andreas Barth, am Ende auch gemischt mit Mitleid bei Anton Perl. Im oben zitierten Nachruf
in der NZZ wird Oscar Peer als Menschenzeichner betitelt, zumindest was den Text Eva ed il
sonch Antoni betrifft, wäre die Bezeichnung Männerzeichner vielleicht treffender. Bedenkt man,
dass auch die Männer über weite Strecken ironisch, satirisch und subversiv verarbeitet werden

(Riatsch, 2015, l47f.), trifft es die Bezeichnung Männerkarikaturist vielleicht noch besser.

3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia

Jeder zeitgenössische Akt der Repräsentation ist unwillkürlich damit beschäftigt, sich

mit den kulturellen Denkfiguren, die ihm vorausgehen, auseinanderzusetzen, wenn
auch in Form einer Refiguration (Bronfen, 2015, 18).

Liest eine Person einen Text, basiert ihr Verständnis dieses Textes auf ihren bereits gemachten
Lese- und Lebenserfahrungen. Sie ist fähig, bestimmte kulturelle Codes oder Bilder
aufzunehmen und in bekannte Muster einzuordnen, die dann wiederum die Lektüre des Textes

beeinflussen. Dieser kognitive Prozess, auch bekannt als der hermeneutische Zirkel, besagt, dass

beim Lesen der Verstehenshorizont der Lesenden mit dem Verstehenshorizont, vor dem der
Text geschrieben wurde, verschmilzt. Dadurch entsteht ein historisch geprägtes Verstehen.405

So sind Lesende beispielsweise fähig, Charaktereigenschaften einer Figur als Bestandteil einer

Denkfigur zu erkennen und so die literarische Figur gedanklich bestimmten Vorstellungen und
Idealen zuzuordnen. Dies gilt auch für die Schreibenden. Wie Elisabeth Bronfen oben schreibt,

405 Dies ist auf das Verständnis jeglicher kultureller Äusserungen anwendbar (Darstellungen, Kunstwerke, Texte etc.).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia

ist jede Figuration heute gleichzeitig eine Refiguration bestimmter, bereits existierender kultureller

Denkfiguren. An diesem Prozess macht sie auch «die kulturell brisante Wiederbelebung»
der Selbstermächtigung durch Femme-fatale-Figurationen fest (Bronfen, 2008, 17). Dabei
wird die Femme fatale von ihr nicht als weibliche Freiheitsfantasie ideologisiert. Im Gegenteil:

Sie nutzt das der Figur immanente «subversive Potenzial» (Hilmes, 1990, XIV) dazu, um
die Femme fatale zum Schauplatz einer Transgressivität zu machen. Während das weibliche

Subjekt sein Dasein innerhalb der symbolischen Gesetze anerkennen und sein Begehren diesen

anpassen muss, befähigt es sich durch die Aneignung derselben auch dazu, diese Gesetze

im Sinne seiner eigenen Bedürfnisse neu auszuhandeln (Bronfen, 2008, 17). Bronfen bezieht
sich dabei auf Judith Butler, die die Notwendigkeit beschreibt, sich eine kulturell geprägte
Identitätskonstruktion anzulegen und so vorgeschriebene Subjektkonzeptionen, wenn auch

nicht auszulöschen oder durchzustreichen, durch eigenwilliges Aneignen und Umschreiben

zu verunsichern, aufzubrechen, neu zusammenzusetzen oder umzukodieren (Bronfen, 2015,
17; Butler, 2011, 176). Laut Butler ist es nicht so, dass bestimmte Begriffe oder kulturelle
Äusserungen nicht mehr gebraucht oder dargestellt werden dürfen, weil sie «im Dienste des

Heterosexismus» entstanden sind. Der Gebrauch derselben festige nicht zwingend das

unterdrückerische Machtregime, nämlich dann nicht, wenn man sie gebrauche und in Richtungen
wiederhole, die die ursprünglichen Ziele des Machtregimes umkehren und verschieben (Butler,
2011, 176).

Im folgenden Kapitel soll anhand dieser Theorien derText Nus duas von Leontina Lergier-Caviezel
und die darin enthaltenen weiblichen Perspektiven untersucht werden. Mit Brida findet sich in
Nus duas eine literarische Figur, die eindeutig bestimmte Attribute einer Femme fatale besitzt,
die auf den ersten Blick beinahe stereotyp anmuten. Allerdings bricht die Darstellung dieser

Figur auch in ganz bestimmter Weise mit den patriarchalen Grundmustern, die für eine
traditionelle Gestaltung einer Femme fatale-Figuration grundlegend wären.

Wie der Titel schon sagt, handelt das Buch von zwei Frauen und ist aus der Sicht einer dieser

Frauen geschrieben. Die beiden Protagonistinnen sind weiblich, Männer treten nur als Nebenfiguren

in Erscheinung. Thema des Buches ist die Freundschaft dieser beiden Frauen, der
Ich-Erzählerin und Brida, die als Nachbarsmädchen aufwachsen und unzertrennlich sind. Der Roman

ist in vier Teile gegliedert: Im ersten Teil, der Gegenwart der Erzählung, ist die Erzählerin mit
ihrer Tochter in ihrem Heimatdorf zu Besuch und trifft per Zufall auf ihre alte Freundin Brida.

Das Treffen weckt ungute Erinnerungen, die jedoch nicht näher beschrieben werden. So wird
angekündigt, dass die Freundschaft der beiden kein gutes Ende genommen hat. Der zweite Teil
handelt von der Kindheit und Jugend der beiden Frauen, von Bridas Treuebruch und davon, wie
die Ich-Erzählerin versucht, sich davon zu erholen, schliesslich ihren Ehemann kennenlernt und

schwanger wird. Der dritte Teil spielt wieder in der Gegenwart. Aufgewühlt von dem unerwarteten

Treffen mit Brida spricht die Erzählerin zum ersten Mal mit ihrem Vater über das in der

Jugendzeit Geschehene. Im vierten Teil trifft die Erzählerin abermals unerwartet auf Brida. Es

kommt zum Gespräch, Brida schildert ihre Sichtweise auf die Dinge, jedoch kann die Erzählerin

ihr nicht verzeihen und die beiden gehen auseinander.



3

3.3
3.3.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Bekannte Muster und Vorstellungen der Femme fatale

163

Die nachfolgende Analyse ist in vier Abschnitte unterteilt. Zuerst wird in einem ersten Unterkapitel

dargestellt, welche von Bridas Eigenschaften der Denkfigur der Femme fatale entsprechen,
das heisst, inwiefern sie als Wiedergängerin anderer Femme fatale-Figuren gewertet werden

kann. Das zweite Unterkapitel beschäftigt sich mit einem Aspekt, der der Interpretation der

Brida als Femme fatale zuwiderläuft, nämlich mit ihrer Hintergrundgeschichte und der daraus

resultierenden Psychologisierung der Figur. Im dritten Abschnitt werden dann die Erzählerin
und die Perspektive analysiert, aus der Brida dargestellt wird, wobei die Erkenntnisse aus der

vorherigen Analyse von Eva ed il sonch Antoni zum Vergleich herangezogen werden. Im letzten

Kapitel wird anhand der vorangegangenen Analysen die These aufgestellt, dass es sich bei Nus
duas um einen weiblichen Entwicklungsroman handelt, wobei die Entwicklung Bridas komplementär

zur Entwicklung der Erzählerin verläuft.

3.3.1 Bekannte Muster und Vorstellungen der Femme fatale
Brida hat in dieser Erzählung, auf den ersten Blick gesehen, eindeutig die Rolle der Femme

fatale. Der oben genannte Treuebruch Bridas gegenüber der Ich-Erzählerin besteht darin, dass

sie Mike, den damaligen Freund der Ich-Erzählerin, verführt, mit der Absicht sich an ihrer
Freundin dafür zu rächen, dass diese in ihrer Kindheit und Jugend immer alles bestimmt und

manipuliert habe (Lergier-Caviezel, 2011, 182f.). Als Brida Mike mitteilt, dass er für sie nur
Mittel zum Zweck war, stürzt ihn dies tief ins Unglück und er verunfallt tödlich, wobei beide

Frauen einen Selbstmord nicht ausschliessen (ebd. 177, 185).
Bridas Einführung im Roman entspricht jener einer traditionellen Femme fatale-

Figuration. Als die Protagonistin zum ersten Mal nach Jahren wieder Bridas Stimme hört,

spürt sie «cuninaga co nauschasperts dagitg bandischai cuchegian orda mintga encarden»406

(Lergier-Caviezel, 2011, 7), eine Anspielung auf das Unheimliche, Böse der Figur. Die
Übernatürlichkeit ihrer Erscheinung wird noch dadurch verstärkt, dass Brida kaum gealtert zu sein

scheint, respektive ihre paar grauen Haare mit Stolz trägt, was die Erzählerin mit gewissem
Unwillen feststellt:

Ella fa buca la breigia da cuvierer quels pèr grischs ch'ein bein veseivels denter sia bera

stgira, quasi nera. Ses egls stgir-brins ein impressiunonts, ein sia noda-casa. Sia egliada
ei profunda ed emparonta. E fa matei aune adina impressiun a tut tgi ch'ella entaupa e

cunzun alla schlatteina masculina407 (Lergier-Caviezel, 2011, 8).

Es wird betont, dass Brida durch ihr Aussehen bei allen, die sie trifft, Eindruck macht, vor
allem beim männlichen Geschlecht. Der Erzählerin ist Bridas Anziehungskraft auf die Männer

nicht ganz erklärbar, denn auch wenn sie schön und intelligent ist, zeigt sie doch kaum

je Interesse an den Männern, die sie umschwärmen (Lergier-Caviezel, 2011, 78). Dabei ist
dieses Desinteresse wohl auch mit ein Grund für das Interesse — ein Aspekt, der sich bei der

Femme fatale ebenfalls manchmal findet. Dieses Verhalten lässt sie geheimnisvoll wirken, und

406 «[M]it einem Mal, wie längst gebannte böse Geister aus jeder Ecke hervorschauen» (VC).
407 «Sie macht sich nicht die Mühe, die paar grauen Haare, die in ihrer dunklen, fast schwarzen Mähne gut sichtbar sind,

zu verbergen. Ihre dunkelbraunen Augen sind beeindruckend, sie sind ihr Markenzeichen. Ihr Blick ist tief und fragend.
Und macht wohl immer noch jedem Eindruck, der ihm begegnet und vor allem dem männlichen Geschlecht» (VC).



164 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.1 Bekannte Muster und Vorstellungen der Femme fatale

gleichzeitig wird die Eroberung der Figur auch zu einer Herausforderung, was die Männer
anzieht.408 Der jugendlichen Erzählerin bleibt dieses Phänomen jedoch verborgen, weswegen
ihr Bridas Anziehungskraft nicht ganz geheuer ist. In ihrer Unerklärbarkeit wirkt diese für die

Erzählerin geradezu übernatürlich. Gleichzeitig weckt Brida immer wieder Eifersuchtsgefühle
bei der Erzählerin (ebd. 64, 72, 76, 78 etc.), ein Gefühl, das bei Figurationen der Denkfigur
Femme fatale immer wieder auftritt, sowohl bei den um sie konkurrierenden Männern als auch

bei den mit ihr konkurrierenden Frauen. Letzteres trifft auf die Erzählerin zu - und nicht nur
auf sie, auch andere Frauen sind eifersüchtig auf Brida. Dies ist meist dann ersichtlich, wenn ihr
Aussehen und ihre Wirkung auf Männer beschrieben werden (ebd. 133). 409

Generell sind Attraktivität und ein tiefer, fragender Blick typisch für Figurationen der

Femme fatale (Blinderman, 1972, 57). Bridas Aussehen, die dunklen Haare und die dunklen

Augen lassen vermuten, dass ihre Figuration weniger in der Tradition der Hexe (wie die Eva

bei Oscar Peer), sondern eher in die Tradition der Vampirinnen zu verorten ist (Blinderman,
1972, 57). Dies passt auch insofern, als dass die Vampirinnen die Vorbilder für die modernen

Vamps sind, die in der neueren Populärkultur oftmals auch als Karrierefrauen dargestellt werden

(O'Rawe & Hanson, 2010, 224). Manchmal werden sie sogar als die «Erbinnen der Femme

fatale» bezeichnet (Hilmes, 1990, XV). Dass Brida eine solche Karrierefrau ist, wird im Text

immer wieder betont, sie habe eine «hazra carriera» gemacht (Lergier-Caviezel, 2011, 8) und
habe bereits als Jugendliche von lukrativen Stellen geträumt, die sie dann immer auch bekommen

habe (ebd. 17, 100, 118, 130).

In mehreren Passagen des Textes wird denn auch darauf hingewiesen, dass viele in
Bridas Umgebung davon überzeugt sind, dass sie sich, um an diese Stellen zu kommen, bei den

richtigen Leuten einschgemeichelt habe und auch mit Männern ins Bett gehe, um ihre Ziele zu
erreichen. Die Verknüpfung von beruflichem Erfolg oder gesellschaftlichem Aufstieg mit Erotik
und Sexualität ist ebenfalls ein Hauptcharakteristikum bei neueren Figuren der Femme fatale

(O'Rawe & Hanson, 2010, 224).
Der Erzählerin bleibt dies ebenfalls nicht verborgen: «D'uriala fetsch jeu persenn ch'ella

ha sviluppau in bien sentiment, nua e tier tgi sevolver per cass ch'ella drova zatgi che fuola via»410

408 Dieses Motiv findet sich auch bei Eva ed il sonch Antoni, als der Kanzlist über die Anziehungskraft der Herausforderung
nachdenkt: «El as disch: <Quist mür es in fuond sco fat aposta, iminchacas plü interessant co ün üert avert. Tü at
scorchast mans e peis, ma a la fin hast almain prestà alch inandret. Quel chi ris-cha la pel, es ün oter hom. Quai es eir

l'unie chi fa impreschiun a las duonnas - ellas giavüschan directamaing cha tut mettast in privel ...»>, «<Im Grunde

ist eine solche Mauer gar nicht so übel>, dachte er, <jedenfalls interessanter als ein offener Zugang. Man zerschindet

sich Hände und Füsse, doch dafür hat man am Ende etwas geleistet. Man muss es mit dem Leben schon ein bisschen

gefahrlich meinen. Es ist auch das Einzige, was den Frauen imponiert; sie wünschen geradezu, dass man sich in Gefahr

begibt.»> (Peer, 2013, ll4f., 117).

409 «Jeu sai con temps ch'ella impunda per tals detagls. Sia frisura che vegn mintgamai adattada alla occasiun ei adina in

aspect per sesez. Oz ha ella sulettamein barschunau anavos zacontas nialas da mintga vart e fixau quellas cun fermagls.

II rest da sia bera liunga e stgira penda en nialas tochen lunsch sur sias spatlas giu. Sco adina cu mia amitga ei dentuorn,

engartel jeu zacontas egliadas seuidusas tier la schlatteina feminina.» (Lergier-Caviezel, 2011, 133), «Ich weiss, wie viel

Zeit sie in solche Details investiert. Ihre Frisur wird jeweils dem Anlass angepasst und ist immer eine Sache für sich.

Heute hat sie auf jeder Seite bloss ein paar Locken nach hinten gekämmt und diese mit Klammern befestigt. Der Rest

ihrer langen Mähne hängt gelockt bis weit über ihre Schultern hinab. Wie immer, wenn meine Freundin auftaucht,
bemerke ich einige eifersüchtige Blicke beim weiblichen Geschlecht.» (VC).

410 «Seit einiger Zeit fällt mir auf, dass sie ein gutes Gespür dafür entwickelt hat, wohin und an wen sie sich wenden muss,

wenn sie jemanden braucht, der ihr den Weg bereitet» (VC).



3

3.3
3.3.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Bekannte Muster und Vorstellungen der Femme fatale

165

(ebd. 124). Weiter hat sie den Verdacht, dass sie sich mit Mike nur wegen seines gesellschaftlichen

Ansehens angefreundet habe. Sie versucht sich jedoch selbst davon zu überzeugen, dass

dies nur Einbildung und Dünkel seien (ebd. 124).

Zudem ist Bridas (Haupt-) Motiv für die Verführung von Mike ausgesprochen charakteristisch
für eine Femme fatale: Sie will sich an der Erzählerin rächen. Das Rachemotiv ist fester
Bestandteil der Denkfigur Femme fatale. Nicht selten tritt sie in der Funktion des Racheengels auf
(Hilmes, 1990, 9f.), und dass Brida ihren Brief an die Erzählerin, in dem sie ihre Motivation
schildert, mit den Worten «Ussa essan nus quit»411 (Lergier-Caviezel, 2011, 186) schliesst, ist

nur allzu typisch.
Diese Motivation respektive die ganze Geschichte um den Treuebruch wird jedoch

erst spät im Text geklärt, wenn auch bereits früh angekündigt (ebd. 9, 18). Auch hier geht es

erzähltechnisch um das Aufdecken eines Geheimnisses, das die Femme fatale-Figuration
umgibt. Es ist somit nur folgerichtig, dass Brida bei ihrem ersten Auftritt im Text kaum etwas über
sich preisgibt.

AfFons ein il tema principal, in che prenda mai fin eu mummas s'entaupan. Aschia dat
ei gnanc en egl che Brida, la suletta en nossa runda ch'ha buca afFons, porscha strusch

informaziuns pertuccont sesezza. Ch ella hagi in hazer success cun menar la partiziun
da marketing d'ina firma internaziunala, gliez lai ella buca mitschar. Ei matei era nuota
necessari, per Franc ei l'entira vischnaunca sil current, era sehe si'atgna Famiglia tracta

mintga piculezza privata sco misteri. Brida sedat mudesta sco pli baul.

Mo jeu sai.

Ch'ella ei tuttavia habla da survegnir quei ch'ella vul. Senza prender risguard412

(Lergier-Caviezel, 2011, 14F.).

Sie erscheint weiterhin geheimnisvoll. Es wird allerdings bereits zum zweiten Mal erwähnt, dass

sie keine Kinder hat (zum ersten Mal auF 8), etwas, was hervorzustechen scheint. Und auch

ihre Karriere wird noch einmal angesprochen. Die Formulierung «Brida sedat mudesta» zeigt
jedoch, dass die Erzählerin Brida Falschheit unterstellt, was im ganzen ersten Teil des Buches

einige Male geschieht (siehe zum Beispiel ebd. 11, 14). Der daraufFolgende Abschnitt macht
dies umso deutlicher. Ein düsteres Geheimnis scheint Brida zu umgeben. Sie hat etwas Schlimmes

getan und dabei rücksichtslos gehandelt. Die Andeutungen dazu sollen neugierig machen

und die Lesenden in quasi-investigativer Motivation zum Weiterlesen (und Lösen des Rätsels

um Brida) anregen.

411 «Jetzt sind wir quitt» (VC).
412 «Kinder sind das Hauptthema, eines, das nie ein Ende findet, wenn Mütter aufeinandertreffen. So fällt gar nicht auf,

dass Brida, die Einzige in der Runde, die keine Kinder hat, kaum Informationen über sich preisgibt. Dass sie sehr

erfolgreich die Marketingabteilung einer internationalen Firma führt, lässt sie nicht entwischen. Das ist auch gar nicht

nötig. Sicherlich ist das ganze Dorf informiert, auch wenn ihre Familie jede noch so kleine Privatsache wie ein grosses
Geheimnis behandelt. Brida gibt sich bescheiden, wie früher.

Aber ich weiss.

Dass sie durchaus in der Lage ist, das zu bekommen, was sie will. Ohne Rücksicht zu nehmen.» (VC).



166 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.1 Bekannte Muster und Vorstellungen der Femme fatale

Weiter werden weder Bridas Ehrgeiz noch ihr Fokus auf die Karriere werden als positive
Eigenschaften der Figur beschrieben. Die Einstellung der Erzählerin zu Beruf und Lebensplan ist

tonangebend und diese strebt keine Karriere an, sondern sucht ihre Erfüllung auf eher traditionellem

Weg (als Mutter, Ehefrau und Angestellte in der Praxis ihres Mannes in einem sozialen

Beruf). Dieses Aufeinanderprallen der intellektuellen oder gebildeten Frau mit der (relativ)

ungebildeten Frau, die die Welt kennt und versteht, ist ein Topos vieler Werke, sowohl in der

Literatur von Frauen als auch von Männern, und darin kommt die intellektuelle Frau selten

gut weg. Die gebildeten, arbeitenden weiblichen literarischen Figuren werden, wie bereits

dargestellt, abgestraft, enden allein oder haben wenig Freude am Leben. Die Schriftstellerin Elena

Ferrante, in deren Werken diese Konstellation häufig vorkommt,413 sagt dazu:

Warum erfinden wir gebildete, intelligente Frauen und sprechen ihnen gleichzeitig
Niveau oder gar Lebenslust ab. Wer weiss. Vielleicht weil uns eine überzeugende
Darstellung der weiblichen Intelligenz noch nicht möglich ist. Wir haben das alte literarische

Modell noch nicht ganz überwunden, das uns an der Seite eines übermächtigen
Mannes zeigte, der für uns und unsere Kinder sorgt. Und so stellen wir unseren eigenen
inneren Reichtum und unsere intellektuelle Autonomie, die wir entdeckt haben, im
minderwertigen Tonfall dar [...] (Ilka Piepgras, 2020, 260f.).

Diese Analyse deckt sich mit den Ergebnissen aus der literaturwissenschaftlichen Forschung.
«Es ist schon fast ein Gemeinplatz zu sagen, dass die bestehende Rollenfixierung nicht nur von
Männern, sondern auch von Frauen aufrechterhalten wird» (Riatsch & Walther, 1993a, 561),
schreibt Lucia Walther in ihrer Analyse zum weiblichen Schreiben.414

Brida bekommt also, wie viele andere Femme fatale-Figurationen, eine Art braven

Gegenpart gegenübergestellt: die Erzählerin. Diese steht, zumindest in der zweiten Hälfte der

Geschichte, «für ein Aushandeln des sie beschränkenden und kränkenden [patriarchalen, VC]
Gesetzes ein, anstatt dieses auf verhängnisvolle Weise zu überschreiten» (Bronfen, 2015, 14£).
Bronfen spricht in diesem Fall von einer Doppelkodierung des weiblichen Subjekts, die sich

durch die verschiedenen Repräsentationen der Denkfigur der Femme fatale zieht (Bronfen,
2015, 14£).

Es finden sich also viele Aspekte aus der Denkfigur der Femme fatale in Brida wieder.

Sie erscheint, oberflächlich gesehen, als rachsüchtige Frau, die sich durch ihr Aussehen und
durch Manipulation Erfolg und Macht verschafft.

413 Zum Beispiel in L'amica geniale (Ferrante, 2011) oder La figlia oscura (Ferrante, 2006).
414 Eine solche zweischneidige Darstellung der Karrierefrau findet sich auch in den meisten Werken Leontina Lergier-

Caviezels, zum Beispiel in Mumma da professiun, Romana und Davos iL mugrins. Betont wird in diesen Werken die

Wichtigkeit eines Berufs und einer Beschäftigung der Frau als Ergänzung zur Mutterschaft (Romana, Mumma da

professiun), damit sie auch etwas zu tun hat, wenn die Kinder einmal erwachsen sind. Frauen, die «nur» Karriere

machen, werden in diesen Werken allerdings meist entweder bemitleidet (weil sie keine Kinder haben können,
Mumma da professiun) oder abgestraft (Brida ist am Ende allein, Nus duas). Mehr zu diesen Texten in Kapitel 3.4.1.



3

3.3
3.3.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Hintergrundgeschichte und Psychologisierung

167

3.3.2 Hintergrundgeschichte und Psychologisierung
Der Plot sowie auch der erste Teil des Buches weisen, wie im vorigen Unterkapitel dargestellt,
auf eine Fremdgeh-Eifersuchtsgeschichte mit einer typischen Figuration der Femme fatale hin.
Der Aufbau des Buches (Brida wird im ersten Kapitel von der Erzählerin angeklagt) begünstigt

diese Sichtweise. Mit dem Fortschreiten der Lektüre des zweiten Teils wird jedoch klar,
dass die Geschichte nicht ganz so typisch und Brida keineswegs eine stereotype Femme fatale-

Figuration ist. Wie bereits mehrfach dargelegt, zeichnen sich viele Femme fatale-Figurationen
dadurch aus, dass sie leere Hüllen für die Projektionen anderer Menschen (meist Männer) sind.

Die Voraussetzung dafür wird erzähltechnisch dadurch geschaffen, dass so gut wie nichts über
den Hintergrund und das Gefühlsleben der jeweiligen Femme fatale-Figurationen bekannt
wird. In Nus duas ist dies nicht der Fall, wie dieses zeigt.

Im zweiten Teil der Erzählung wird die Freundschaft der beiden Frauen von Beginn weg
aufgerollt. Mehr und mehr wird ersichtlich, dass der Betrug eher ein Symptom denn die Ursache

für die Probleme in der Freundschaft der beiden Frauen ist.

Bridas Hintergrund wird sehr genau geschildert, ihre Figur wird psychologisiert, und
die gesamte Geschichte der beiden Freundinnen wird aufgerollt. Ein kleiner Hinweis darauf
findet sich schon im ersten Teil des Buches, wo die Erzählerin schildert, wie viel Liebe sie von
ihrer Mutter bekommt, was ihr als Kind bisweilen unangenehm war, während Brida verrät,
«ch'ella vessi nuot encunter in bunet ni l'auter da sia mumma»415 (Lergier-Caviezel, 2011, 11).

Hier wird bereits ein erstes Element, eine Hintergrundinformation zur literarischen Figur Brida

eingeführt. Im Laufe der Geschichte wird dies immer mehr ausgebaut und um weitere Aspekte
erweitert wird, was dabei hilft, die Figur zu verstehen.

So wird beispielsweise Bridas Vorstellung vom Familienleben geschildert: Brida und
die Erzählerin spielen Familie, wobei Brida der Meinung ist, dass die Erzählerin keine sehr gute
Vaterfigur abgebe, da ein Vater seine Kinder hin und wieder züchtigen müsse, wenn sich diese

nicht anständig benähmen, was die Erzählerin für falsch hält, da ihr Vater das auch nicht mache

(ebd. 24). Später wird dann auch geschildert, dass Brida als Teenager wiederholt geohrfeigt wird,
als sie sich ihrem Vater widersetzt. Interessanterweise sagt die Erzählerin an dieser Stelle jedoch,
dies sei «schiglioc tuttavia buca sia moda» (ebd. 71). Eine Verbindung zur Kindheitsepisode
wird nicht hergestellt.

Generell herrscht in Bridas Familie eine sehr traditionelle Rollenverteilung. Der Vater

ist der Meinung, Frauen müssten nicht ans Gymnasium, denn «ellas maridien strusch ch'ellas

seigien ord scola»417 (ebd. 49). Als jedoch Bridas Schwester früh heiratet und ein Kind
bekommt, sind die Eltern auch nicht zufrieden,418 insbesondere, weil diese sich bald darauf wieder
scheiden lässt, was in der katholischen Familie natürlich auf Ablehnung stosst.

415 «[D]ass sie nichts gegen das eine oder andere Küsschen von ihrer Mutter gehabt hätte» (VC).
416 «[S]onst gar nicht seine Art» (VC).
417 «Sie heiraten, kaum sind sie aus der Schule» (VC).
418 Die Formulierung lautet: Die Schwester, «che ha, tenor lur geniturs, buca saviu con baul maridar» (Lergier-Caviezel,

2011, 109), «die, laut ihren Eltern, nicht früh genug heiraten konnte» (VC).



i68 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.2 Hintergrundgeschichte und Psychologisierung

Auch sind sowohl Bridas Mutter als auch ihre Schwestern der Meinung, die Urne sei

den Männern vorbehalten, und gehen nicht abstimmen (Lergier-Caviezel, 2011, 70). Der Vater
ist gleicher Meinung: «Maunca grad aunc! Che mias femnas fetschien politica»419 (ebd. 71).
Brida hingegen beginnt sich in ihrer Teenagerzeit immer mehr politisch zu interessieren und

wartet ungeduldig darauf, endlich selbst abstimmen zu gehen.
Als sich Bridas Mutter einmal das Bein bricht, übernimmt denn auch nicht der Vater

den Haushalt; das Kochen, Putzen, Waschen bleibt an Brida hängen. Die älteren Schwestern

sind aus dem Haus und die Brüder rühren keinen Finger: «Quei ei lavurs da femnas»420

(Lergier-Caviezel, 2011,59). Auch der Erzählerin fällt dies auf:

A casa tier Brida ein dretgs ed obligaziuns défini tenor schlatteina. Dubis dat ei bue.

Urn fa dad um ed ina femna sedeporta sco femna.

Il bab ei il retg ed ha il plaid final. Ils fegls imiteschan adina dapli las modas ed il tun
dil patrun-casa. Cun mintga centimeter ch'els creschan. In gi zacu ein els sezs babs e

patruns-casa. Retgs.

La mumma sedat breigia, aschia che sias feglias emprendan da pign ensi d'enconuscher

il messadi. San tgei ch'ins astga spitgar da dunnas e masseras en uorden. Sper far la

pura, ni quei che tucca, ha il gentar dad esser promts, la stiva sto tarlischar, il resti esser

cuntschaus, igl iert zerclaus. Senza che zatgi stoppi reverir ni far fers421

(Lergier-Caviezel, 2011, 51 f.).

Bei der Erzählerin ist dies ganz anders. Ihr Vater und ihre Mutter sind nicht verheiratet, ja, ihr
Vater ist nicht einmal ihr biologischer Vater, hat sie aber von Beginn weg als seine Tochter

angenommen. Er ist ruhig und sanftmütig, beschwert sich nie (ebd. 24), ihre Mutter hingegen kann
auch mal aufbrausend sein und ihre Meinung sagen, gerade wenn es um Frauenrechte geht
(ebd. 52fE). Beide beteiligten sich an den Protesten der 68er-Bewegung und ihr Gedankengut
ist davon geprägt (ebd. 98f.). Ihre Mutter arbeitet, führt das Wirtshaus, ihr Vater wird einer
der ersten linken Gemeindepräsidenten in einem Tal, in dem der katholische Konservativismus
vorherrscht (ebd. 99).

Die beiden Protagonistinnen kommen also aus verschiedenen Welten (ebd. 50). Im
Gegensatz zur typischen Figur der Femme fatale stammt Bridas Familie aus dem Tal. Sie ist eine

Einheimische, während die Familie der Erzählerin (und vor allem deren Mutter) als fremd

wahrgenommen werden. Im Verlauf der Geschichte entfremdet sich Brida immer mehr vom heimischen

Dorf und lässt sich dort kaum noch blicken. In gewisser Weise wird sie so zur Fremden.

419 «Das fehlte noch! Dass meine Frauen Politik machen.» (VC).
420 «Das ist Frauenarbeit» (VC).
421 «Bei Brida zu Hause sind Rechte und Pflichten nach Geschlecht verteilt. Zweifel gibt es keine. Ein Mann benimmt sich

wie ein Mann, eine Frau wie eine Frau.

Der Vater ist der König und hat das letzte Wort. Die Brüder imitieren immer mehr die Gewohnheiten und den Ton
des Hausherrn. Mit jedem Zentimeter, den sie wachsen. Eines Tages sind sie selbst Väter und Hausherren. Könige.
Die Mutter gibt sich Mühe, damit ihre Töchter von klein auf die Botschaft verstehen lernen. Damit sie wissen, was man

von anständigen Frauen und Hausfrauen erwarten kann. Neben den Aufgaben einer Bäuerin und dem, was sonst noch

so anfällt, hat das Mittagessen auf dem Tisch zu stehen, die Stube muss glänzen, die Kleider geflickt und der Garten

gejätet sein. Ohne dass jemand darum bitten oder daraufhinweisen muss» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.2 Hintergrundgeschichte und Psychologisierung

169

Dies bahnt sich schon früh an, nämlich als augenscheinlich wird, dass sie sich nicht wie der Rest

ihrer Geschwister mit dem von den Eltern vorgelebten Weg zufriedengibt. Brida kann jedoch
keinesfalls in die Tradition der verführerischen Fremden eingeordnet werden, deren Anziehung
darauf beruht, dass sowohl ihre Herkunft als auch ihre Geschichte unbekannt und geheimnisvoll

bleiben. Dafür ist schlicht viel zu viel über ihre Vergangenheit, ihre Herkunft und ihr Leben

und vor allem über ihre Freundschaft zur Protagonistin bekannt.

Trotz der Unterschiede zwischen den beiden wird immer wieder betont, wie gut sie sich schon
als Kinder verstehen, «bunamein sco schumellinas»422 (Lergier-Caviezel, 2011, 22). Die Freundschaft

der beiden wird zur Legende stilisiert. Dies nicht nur von den beiden, sondern auch durch
ihre jeweiligen Familien: «nus hagien fixau ina l'autra ed immédiat fatg amicezia» (ebd. 38),
«aschia san ellas da raquintar» (ebd. 21). «Nus partgin tut. Nos plaschers, nos quitaus. E schizun

enqual bategl» 423 (ebd. 63).
Diese Eintracht wird am Ende zerstört: «Mia amitga ei svanida per maina pli turnar»424

(ebd. 190). Die folgenden, ebenfalls im zweiten Kapitel geschilderten Ereignisse werfen die

Frage auf, inwiefern diese Freundschaft je wirklich existiert hat, respektive inwiefern die Erzählerin

diese Legende selbst konstruiert (und glorifiziert) hat. So stimmt es zwar, dass die beiden

Mädchen zusammen Freud und Leid teilen, zum Beispiel als Brida von ihrem Vater geschlagen

wird (ebd. 72), jedoch folgen diesen Szenen oftmals Erklärungen oder Eingeständnisse der

Erzählerin, in denen sie bekundet, gleichzeitig auch eifersüchtige oder missgünstige Gefühle

gehabt zu haben.

Die Aussagen, in denen betont wird, wie gut sie sich verstehen, dienen oftmals als Aufhänger,

um zu erklären, wie unterschiedlich die beiden Freundinnen doch sind. Dies wird bereits in
der allerersten Szene aufgegleist, in der die Erzählerin Geschichten über sie als Babys wiedergibt,

die ihr erzählt wurden: Die beiden nehmen einander die Spielzeuge weg, reagieren jedoch
sehr unterschiedlich. Die Erzählerin brüllt, bis sie das Spielzeug zurückbekommt, Brida weint
«da fender la crappa»425 und beruhigt sich erst wieder, wenn sie von einer erwachsenen Person

getröstet wird (Lergier-Caviezel, 2011, 21). In anderen Worten: Die Erzählerin will ihren Kopf
durchstieren, Brida braucht die Bestätigung, den Trost der Erwachsenen.

Dieses Muster bleibt die gesamte Kindheit und Jugend der beiden hindurch erhalten.

«Ella ei ina biala e carina, jeu sai senz'auter mussar mias greflas»426 (ebd. 21), «Ella adina davos

noda, jeu tschercond il liug il pli prominent ed exponiu»427 (ebd. 22), erklärt die Erzählerin später.

Die Erzählerin ist selbstbewusst, Brida ist unsicher (ebd. 61). «Aune mai hai jeu giu raschun

da far enzennas da damonda pertuccont mei e mias habilitads»428 (Lergier-Caviezel, 2011, 110).

422 «[F]ast wie Zwillinge» (VC).
423 «Wir hätten einander angeschaut und sofort Freundschaft geschlossen», «so wissen sie zu erzählen».

«Wir teilen alles. Unsere Freuden, unsere Sorgen. Und sogar manches Kleidungsstück» (VC).
424 «Meine Freundin ist für immer verschwunden» (VC).
425 «[Z]um Steinerweichen» (VC).
426 «Sie ist hübsch und herzig, ich kann ohne Weiteres meine Krallen zeigen» (VC).
427 «Sie versteckt sich im Hintergrund, ich suche den prominentesten und exponiertesten Ort» (VC).
428 «Noch nie hatte ich Grund, mich und meine Fähigkeiten in Frage zu stellen» (VC).



IyO 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.2 Hintergrundgeschichte und Psychologisierung

Bridas Unsicherheiten nimmt sie nicht ernst: «Ti battas»429 (ebd. 62), sagt sie ihr, wenn sie

nachts aufsteht, weil sie etwas aus dem Schulstoff nachprüfen möchte, das ihr nicht mehr einfällt.
Dieser Ehrgeiz lässt sich wohl auch mit dem mangelnden Interesse von Bridas Familie

an ihrer schulischen Ausbildung und somit auch an ihren schulischen Erfolgen erklären. Wenn

man bedenkt, dass bereits früh angedeutet wird, dass Brida die Anerkennung ihrer Familie

wichtig ist, wird dies umso klarer. Später scheint ihre Mutter zwar stolz auf die Leistungen ihrer
Tochter zu sein, doch da scheint es schon zu spät zu sein. Brida lässt sich kaum mehr bei ihrer
Familie blicken.

Die Erzählerin stellt auch dar, wie beide von der jeweils anderen profitieren, gerade weil sie so

unterschiedlich sind: «Jeu defendel nus enviers quels da nies pèr. Ella ulivescha cun siu surrir
carin e sia egliada migeivla mias remarcas malprudentas enviers ils carschi» (Lergier-Caviezel,
2011, 22). Die Erzählerin profitiert ausserdem von Bridas schulischen Fähigkeiten. In der

Primarschule lässt Brida sie abschreiben (ebd. 43), im Gymnasium lernt sie mit ihr zusammen (ebd.

62), gibt ihr sogar Nachhilfe, als die Erzählerin wegen ihres ersten Freundes quasi ein Schuljahr

verpasst und auch Brida aussen vor lässt, was dieser eigentlich gar nicht passt (ebd. 83).
Als Kind verlangt Brida jedoch Bezahlung fürs Abschreiben lassen: Salznüsschen aus

dem Wirtshaus, das die Mutter der Erzählerin führt. Die Erzählerin muss diese entweder von
ihrem eigenen Geld kaufen oder dann stibitzen (ebd. 43). Brida als gierig oder geizig zu
bezeichnen wäre jedoch falsch. Als Bridas Mutter sich verletzt und Brida den Haushalt erledigen

muss, hilft ihr die Erzählerin dabei. Am Ende bekommen beide je eine Zwanzigernote von der

Mutter. Daraufhin gibt Brida der Erzählerin noch die Hälfte ihres Lohnes ab. Ungefragt. Die
Erzählerin nimmt es an, ist gerührt von ihrer Grosszügigkeit. Ein idyllisches Bild: «Jeu sun
commuentada da sia generusadad e strenschel ella ch'ella vegn tut perplexa»431 (ebd. 60).

Nicht immer ist die Idylle jedoch intakt. Bridas Sanftheit provoziert bei der Erzählerin oft
Grobheit. Manchmal wirft sie Puppen umher, und Brida beginnt zu weinen, was die Erzählerin

fasziniert (ebd. 25). Ein anderes Mal wirft sie die Blumen, die Brida aufgestellt hat, in den

Dreck, um sich den Jungen anzupassen, mit denen sie gerade spielen (ebd. 27). Für die Erzählerin

ist dieses Verhalten eine Form, Macht zu ergreifen. Es ist ihr wichtig, im Zentrum zu stehen,

«la bitgetta enta maun e dictar il tact»AZ2 (ebd. 182), wie es Brida später formuliert. Um dieses

Ziel in ihrem heteronormativ und patriarchal geprägten Umfeld zu erreichen, übernimmt sie

Verhaltensmuster der Jungen. Möglicherweise identifiziert sie sich aufgrund ihres Charakters

auch schon sehr früh mit dieser Rolle.433 Deswegen wird sie von anderen oft ein «buob»

genannt, einen Begriff, den sie dann (nicht ohne Stolz) für sich selbst übernimmt: «Defender ei

mia specialitad. In ver buob»434 (Lergier-Caviezel, 2011, 21).

429 «Du spinnst» (VC).
430 «Ich verteidige uns gegen unsere Altersgenossen. Sie mildert mit ihrem süssen Lächeln und ihrem milden Blick meine

unbesonnenen Bemerkungen gegenüber den Erwachsenen» (VC).
431 «Ich bin gerührt von ihrer Grosszügigkeit und umarme sie so fest, dass sie ganz perplex ist» (VC).
432 «[D]en Taktstock in der Hand um den Takt anzugeben» (VC). Kursive Schreibung gemäss dem Originaltext.
433 Dieses Muster, bei dem Mädchen <jungenhafte> Verhaltensweisen annehmen (müssen) und <Weibliches> verleugnen,

um Macht oder Autorität zu erlangen, ist auch aus der Kinder- und Jugendliteratur bekannt (Böhm, 2017, 63ff.).
434 «Verteidigen ist meine Spezialität, ein echter Junge» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia

3.3.2 Hintergrundgeschichte und Psychologisierung

171

Später beneidet die Erzählerin Brida dann um ihre Weiblichkeit, zum Beispiel in
ihrer Jugendzeit, in der Brida schon Brüste hat und sie selbst noch «platta sco ina slonda»435

(Lergier-Caviezel, 2011, 63) ist, oder als Brida ihre Periode hat und die Erzählerin noch nicht.
In diesen Situationen zeigt sich die Erzählerin äusserst grausam.436 Allerdings hat auch Brida
bisweilen eine gemeine Seite. So lacht sie die Erzählerin aus (ebd. 45, 46) und zeigt viel

manipulatorisches Geschick (ebd. 28).
Trotzdem: Die beiden Freundinnen brauchen sich gegenseitig (ebd. 27, 28, 29, 81).

Als die Erzählerin zum ersten Mal einen Freund hat und nur noch diesen trifft und alles andere

vergisst, nennt Brida diesen «in prighel per nossa amicezia»437 (ebd. 81).
Die Erzählerin erholt sich mit der Zeit von ihrer Verliebtheit (so formuliert sie es selbst

rückblickend) und teilt mit Brida ihre Erfahrungen, auch die intimsten, «che teissan ina teila

grossa e spessa entuorn nus»438 (ebd. 81). Die Verbindung, die zwischen Liebenden entsteht,
weil sie gemeinsam intime Erfahrungen gemacht haben, überträgt sich durch das Teilen dieser

Erfahrungen mit Brida auf die Beziehung der beiden Protagonistinnen. Das Teilen dieser

Intimitäten verbindet die beiden.

Hier findet sich wohl auch ein Schlüssel zur Beziehung der beiden. Immer wieder wird
betont, dass die Freundinnen alles miteinander teilen, vor allem die intimsten Geheimnisse.

Wegen der Geheimnisse besteht ein Geflecht zwischen den beiden, das ihnen das Gefühl von
«Wir beide gegen den Rest der Welt» gibt. Sie geben sich dadurch gegenseitig ein Gefühl von
Sicherheit und Wertschätzung.

Dies bleibt jedoch nicht so. Die beiden Freundinnen beginnen Geheimnisse voreinander

zu haben, und diese sind eine Gefahr für ihre Verbundenheit.

Eines dieser Geheimnisse umfasst die vermeintliche Affäre zwischen Bridas Mutter und dem

Vater der Erzählerin. Brida hört ein Gespräch mit, was sie auf den Gedanken bringt, und fragt
die Erzählerin danach. Diese tut so, als wisse sie alles, als sei das eine alte Geschichte, dabei

weiss sie eigentlich gar nichts davon. Im Gegenteil: Sie ist schockiert von der Vorstellung, zum
einen, weil Brida etwas zu wissen scheint, was die Erzählerin nicht weiss, zum anderen, weil sie

ihren Vater unter keinen Umständen mit Brida teilen möchte (ebd. 85). Vor dem Hintergrund
von Bridas Familiengeschichte kann es kaum verwundern, dass ihr dieses Gerücht wie ein

Rettungsanker erscheint und sie dem Ganzen deswegen eine so grosse Bedeutung beimisst. Die
Aussicht, dass Bridas Vater ihr richtiger Vater sein könnte, kann ihr als Erklärung für ihre Un-
angepasstheit, ja als Ausweg aus diesem Milieu dienen. Bridas Wünsche sind gleichzeitig auch

die Ängste der Erzählerin (sie fürchtet, jemand könnte ihr den Vater streitig machen, da dieser

nicht ihr (richtigen Vater ist), auch wenn sie sich diese erst viel später eingesteht (ebd. 199ff).
Das Geheimnis und die Unklarheit der Situation stellen eine Distanz her, zumal die

Erzählerin auch dann noch immer wieder betont, dass sie keine Geheimnisse voreinander hätten,

435 «Flach wie ein Brett» (VC).
436 So sagt sie, dass Brida wegen ihrer Brüste eine Bluse nicht passen würde (ebd. 63), oder sie stiehlt Brida die versteckten

Reservetampons aus der Tasche, sodass diese im entscheidenden Moment keine hat und beschämt und gedemütigt,
den Pullover um die Hüften gebunden, das Schulhaus verlässt (Lergier-Caviezel, 2011, 46fF.).

437 «Eine Gefahr für unsere Freundschaft» (VC).
438 «[D]ie einen dicken und dichten Stoff um uns weben» (VC).



172 3

3.3
3.3.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Hintergrundgeschichte und Psychologisierung

als es in der Beziehung lange schon von Tabus und schwierigen Themen wimmelt (ebd. 24, 50,

72, 123, 126, 130). Wenn gesagt wird, dass sie keine Geheimnisse voreinander haben würden,
dann meist im Atemzug mit einem Geheimnis, das die Erzählerin vor Brida hat.439 Brida
beschreibt dieses Gefühl denn auch in ihrem Brief:

Seregordas da lezza ga eu jeu hai dumandau tei pervia dallas tschontschas en con-
nex cun tiu bab e mia mumma? Sco bia autras ga has ti schau en marveglias mei, na,
schizun menau mei en err. Malgrad che ti puntuavas pruamein che nus duas hagien
buca misteris denter nus. Quei ch'era ton flattont per mei che jeu cartevel ei, malgrad
mes dubis che carschevan ensemen cun nus duas440 (Lergier-Caviezel, 2011, 184).

Allerdings hat nicht nur die Erzählerin Geheimnisse. Auch Brida will immer öfter nicht über

Dinge sprechen, was sie damit begründet, dass die Erzählerin es sowieso nicht verstehen würde

(ebd. 72, 123). Je mehr Geheimnisse entstehen, desto mehr emanzipieren sich die beiden
voneinander und entwickeln sich in verschiedene Richtungen, was jedoch (noch) nicht das Ende

ihrer Freundschaft bedeutet. Denn auch während dieser Phase werden immer wieder Momente

von grosser Nähe geschildert:

Brida ch'untgescha per ordinari il contact corporal, strenscha mei cun tutta forza e nus

spundin cauldas larmas. Igl ei l'emprema ga che nus mein ina ord l'autra per pli gitg
che zacons gis (Lergier-Caviezel, 2011, 94).

Suenter treis gis da cuminonza sai jeu ch'ella vegn ad esser la davosa per mei, la stagiun
supplementara en Giadina. Jeu vegn a tschercar ina piazza en la vischinonza da Brida.
Sco jeu hai giu empermess inaga.
Nus essan buca da sparter. Nus duas441 (Lergier-Caviezel, 2011, 105).

Weder die Figuren noch deren Beziehung können schlicht als gut oder schlecht bezeichnet

werden. Die Wechselhaftigkeit sowie die Nuancen und Untertöne zeichnen ein diverses Bild
der beiden Charaktere sowie von deren Verhältnis zueinander.442 Es handelt sich nicht um
eine stereotype Fremdgeh-Eifersuchtsgeschichte, sondern um eine tiefergehende Analyse zweier
Frauen und deren Freundschaft.443

439 Was natürlich zeigt, dass die Erzählerin die Ereignisse anders bewertet als die Lesenden. Mehr dazu in Kapitel 3.3.3.

440 «Erinnerst du dich an jenes Mal, als ich dich wegen des Geredes bezüglich deines Vaters und meiner Mutter
angesprochen habe? Wie viele andere Male, hast du mich im Unklaren gelassen, nein, du hast mich sogar in die Irre

gefuhrt. Auch wenn du immer betontest, dass es keine Geheimnisse zwischen uns gebe. Das hat mir so geschmeichelt,
dass ich es glaubte, trotz meiner Zweifel, die zusammen mit uns beiden wuchsen» (VC).

441 «Brida, die dem körperlichen Kontakt für gewöhnlich ausweicht, drückt mich mit aller Kraft und wir vergiessen heisse

Tränen. Es ist das erste Mal, dass wir für länger als nur ein paar Tage auseinandergehen» (VC).
«Nach drei gemeinsamen Tagen weiss ich, dass die zusätzliche Saison im Engadin die letzte sein wird. Ich werde mir
eine Stelle in Bridas Nähe suchen. Wie ich es einmal versprochen hatte. Wir sind nicht zu trennen. Wir zwei.» (VC).

442 Während in Eva ed il sonch Antoni gesagt wird, Eva erscheine menschlich, so ist dies hier nicht nötig. Die Figuren sind

menschlich, ohne dass darauf hingewiesen werden muss.

443 Auch darin ähnelt die Erzählung stark der Neapoletanischen Saga der italienischen Schriftstellerin Elena Ferrante,
dessen erster Band L'amica geniale ebenfalls 2011 erschien.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.3 Die Erzählerin und ihr Blick auf Brida

173

Die Hintergrundgeschichten der beiden Figuren, dienen dazu, die Beweggründe eben-

dieser Figuren zu verstehen. Es wird gezeigt, dass sich die beiden Frauen ständig gegenseitig
wehtun und dies bisweilen auch bewusst und mit Absicht. Gleichzeitig wird auch klar, dass die
Schuld dafür weder der einen noch der anderen gegeben werden kann. Es gibt kein Schwarz

und Weiss, kein Gut und Böse.444 Die Psychologisierung der Femme fatale ist eine Alternative

zur Darstellung der Femme fatale als seelenlose Hülle, die einzig als Spiegel für männliche
Wünsche und Ängste dient.445

Durch diese Darstellung werden nicht nur die beiden literarischen Frauenfiguren psychologi-
siert, sondern auch deren Freundschaft selbst, was zu einer Erweiterung der Denkfigur Femme
fatale beziehungsweise zu einer Erweiterung der Funktion der Femme fatale-Figuration führt.
Es geht in der Geschichte nicht um einen «catfight», wie man im Volksmund so unschön sagt.
Dafür ist die Darstellung zu divers, die Geschichte der beiden zu gut aufgearbeitet. Es geht um
eine Darstellung einer Frauenbeziehung. Und beide Frauen sowie die gesellschaftlichen und
sozialen Umstände der beiden haben Anteil am Zerbrechen der Freundschaft.

Die Dissonanzen der beiden konkretisieren sich in den Szenen ihrer gemeinsamen
Vergangenheit. So wird die Geschichte zweier Frauen erzählt, deren Leben in einer Weise miteinander

verknüpft ist, die sie selbst nicht ganz verstehen und trotzdem oder gerade deswegen glorifizieren.

3.3.3 Die Erzählerin und ihr Blick auf Brida
Bei der Analyse der literarischen Figur der Brida muss darauf Rücksicht genommen werden,
dass die gesamte Geschichte aus der Sicht ihrer Freundin erzählt wird. Die Ich-Erzählerin gibt
zwar auch Dialoge und Episoden wieder, in denen sie selbst nicht sehr gut wegkommt, und ihre
Sichtweise wird an mehreren Stellen durch die Konfrontation mit Brida (in Dialog oder Briefform)

hinterfragt, jedoch muss die (stellenweise durchaus invasive) Erzählhaltung zwingend
einbezogen werden, wenn Brida als Verkörperung der Denkfigur Femme fatale untersucht wird.

Die Kindheits- und Jugendgeschichte im zweiten Teil wird, obwohl sie aus der Perspektive

des ersten Teils eine im Präsens erzählte Rückblende darstellt. Gleichzeitig verwendet die

Erzählfigur in den Schilderungen ihrer Jugend oftmals Ausdrücke oder Redewendungen, die an
die kindliche und jugendliche Umgangssprache anlehnen («Scolast dil huz»446, ebd. 43), was

zusammen mit dem Präsens eine noch grössere Nähe zu den literarischen Figuren schafft.

Die Erzählerin schildert die Geschehnisse so, wie sie diese als Kind und Jugendliche
erlebt hat. Die dargestellten Gefühle sind diejenigen, die sie damals hatte. Es gibt keine klar
markierte Einschätzung der erwachsenen Erzählerin zu diesen Situationen. Auch fehlen im
zweiten Teil die Andeutungen, Vorgriffe und Wertungen, die sie in den anderen Kapiteln
vornimmt (Lergier-Caviezel, 2011, 8, 9, 10, 107, 198, 199, 223, 228 etc.).

444 Dieser Eindruck entsteht nicht nur durch das Zusammenspiel der beiden Protagonistinnen, sondern auch durch den

Umgang der Erzählerin mit ihrem Umfeld, zum Beispiel durch die Schilderung des Verhältnisses zu ihrer Mutter im
Teenageralter (ebd. 74f.).

445 Diese Perspektivenänderung überschneidet sich mit dem Bestreben neuerer Forschungsarbeiten, die die in älteren

Werken vorhandene Sichtweise der Femme fatale-Figur aufdecken und in den Mittelpunkt stellen wollen, zum Beispiel
in Die Tragik der Femme Fatale. Eine komparatistische Dekonstruktion grausam erscheinender Weiblichkeit am Beispiel der

Figuren Judith und Salomé im Fin de Siècle (Kirchner, 2021).
446 «[Vjerdammter Lehrer» (VC).



174 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.3 Die Erzählerin und ihr Blick auf Brida

Allerdings lassen gewisse Kommentare der Erzählerin vermuten, dass die Erzählerin des

zweiten Teils eigentlich die gealterte Erzählerin der Gegenwart ist, also jene des ersten, dritten
und vierten Teils, beispielsweise, wenn sie sagt: «Nus vein gissiat. Brida ed jeu. Essan nauschira

e schein ora nossas greflas malmaneivlas eu la caschun seporscha»447 (Lergier-Caviezel, 2011,
73). Ein solcher Kommentar scheint für eine Teenagerin unpassend, bei einer erwachsenen

Erzählerin, die in einer Mischung aus Amüsement, wohlwollendem Verständnis und retrospektiver

Einordnung auf ihre Jugend zurückblickt, ist er jedoch vorstellbar.

Die Auswahl der geschilderten Episoden kann ebenfalls als Wertung gelesen werden -
diese müssen in einem Verhältnis zur erzählten Geschichte stehen, sie müssen wohl von Bedeutung

sein für das Verständnis der Beziehung der beiden.

Im zweiten Teil wird Brida von der Erzählerin als feinsinniges, empfindsames und empathisches
Mädchen geschildert, das irgendwann lernt, sich zu behaupten und ihre Ziele direkt und
ehrgeizig zu verfolgen. Es wird immer wieder betont, dass es sich um eine Beziehung handelt, von
der beide profitieren (Lergier-Caviezel, 2011, 23, 43, 60, 61).

Trotzdem wird Bridas Rolle in der Geschichte bereits von Anfang an durch die Erzählerin

festgelegt. Die Erzählung beginnt im ersten Teil zu einer Zeit, in der Brida ihre Verfehlungen

bereits begangen hat, der Blick der Erzählerin ist dadurch getrübt. Schon in den ersten paar
Sätzen wird der Eindruck erweckt, Brida sei ein schlechter Mensch, sie habe der Erzählerin Leid

angetan (ebd. 8, 9, 10). Im zweiten Teil fehlen solche Bemerkungen, jedoch steht Brida nun
bereits im Verdacht, bald etwas Schlimmes zu tun.

So dient die Schilderung der Episode mit den Puppen wohl dazu, eine mögliche
Erklärung für Bridas Verhalten und ihre Anschuldigungen im Brief zu bieten. «Adina eu Brida
ei a casa tier mei fa ella uorden el reginavel. Cun inschign e quitau. Sehe jeu lubeschel ad ella.

Las poppas ein mias. La finala. Igl ei miu reginavel»448 (Lergier-Caviezel, 2011, 23), erklärt
die Erzählerin an dieser Stelle. Sie wählt hier die Worte «Sehe jeu lubeschel ad ella». Ihr ist
bewusst, dass sie in diesem Fall die Fäden in der Hand hat. Wohl auch nicht zufällig spricht
sie von ihrem «reginavel». Erscheint es ihr noch an anderer Stelle merkwürdig, dass sich Bridas

Vater (und ihre Brüder) zum «retg»449 aufspielt, so ist es für sie doch ganz selbstverständlich,
Brida gegenüber diese Rolle einzunehmen, da es hier um ihr Reich, ihren Besitz geht. Von «Nus

partgin tut»450 ist hier nicht viel zu hören.

Dieser Umstand wird jedoch nicht hinterfragt, weder hier noch im weiteren Verlauf der

Geschichte. Im Gegenteil, die Legende der alles teilenden Freundinnen wird weiter gesponnen,
auch wenn immer wieder Episoden geschildert werden, in denen die Erzählerin diesem Ideal

zuwiderhandelt.

447 «Wir sind siebzehn. Brida und ich. Sind bitterböse und zeigen unsere Krallen, wann immer sich uns die Gelegenheit
bietet» (VC).

448 «Immer wenn Brida bei mir zu Hause ist, räumt sie das Königreich auf. Mit Geschick und Sorgfalt. Wenn ich es erlaube.

Die Puppen gehören schliesslich mir. Es ist mein Reich» (VC).
449 «König» (VC).
450 «Wir teilen alles» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.3 Die Erzählerin und ihr Blick auf Brida

175

Zwar schildert die Erzählerin auch Episoden, in denen ihre negativen Charakterzüge überhandnehmen,

jedoch schaut sie aus der Perspektive der bereits erwachsenen Frau auf diese Ereignisse

zurück. Dabei dominiert meist ein eher entschuldigender, bisweilen auch euphemistischer
Tonfall. So profitiert die Erzählerin nicht nur von Bridas schulischen Fähigkeiten, sondern auch

von deren Ordnungssinn. Beim Lesen kommt nicht selten das Gefühl auf, dass Brida von der

Erzählerin ausgenutzt wird, zum Beispiel als sich die beiden im Gymnasium ein Zimmer teilen.
Die Erzählerin schreibt jedoch lediglich: «Per mei eisi in cletg che Brida procura per uorden»451

(ebd. 61). Brida sorgt also für Ordnung, nimmt beinahe eine mütterliche Rolle ein. Inwiefern
die Erzählerin dazu beiträgt oder sich revanchiert, wird nicht gesagt.

Auch spricht die Erzählerin bezüglich ihrer Manipulationen von kleinen Komplotten
(ebd. 65), nie von grösseren Übeltaten (ebd. 66), und davon, dass viele ihrer Mitschülerinnen
und Mitschüler nur allzu schnell bemerken, wer den Ton angibt (ebd. 65). Brida fungiert dabei

in der Rolle des Gewissens. Sie macht die Erzählerin darauf aufmerksam, dass ihr Verhalten nicht
in Ordnung ist. Die Erzählerin stellt sich vor, wie Brida in ihrem Namen um Absolution betet.

Jeu gaudel quei turschem e traffichem e lasch saltar mes subdits sco marionettas cu ei

caztga mei.

Quei ei cuglienau la glieud.
Ti has buca getg la verdad.

Critichescha Brida. Che va aune adina a prender penetienzia.
Jeu sai tuttavia s'imaginar ch'ella confessa en miu stagl, ch'ella roga per l'absoluziun da

mes puccaus. Pertgei che la pucconta sun jeu. Tenor ella. Gnanc dubi. Pucconta, era
sch'ei setracta mai da malfatgs pli grands. Pintgas manipulaziuns en preschientscha da

scolasts, messadis anonims che curseschan, zuppentar verdads per contonscher fina-
miras dubiusas, brattar ni schar svanir objects en muments che quels han impurtonza
decisiva, far ridiculs tais ni talas ch'jeu hai silla latta. Tut quei che dat in tec mur e savur

per cass ch'ei vegn lungurus. Mia creativitad ha strusch cunfins en quels graus ed enfir-
mescha mia posiziun alla testa dalla truppa. Quei ch'ei nuota da donn per Brida e per
aunc beinenqualin che basegna meinsvart in tec sustegn. Sedefendel jeu.
Cu mia amitga sedrova d'appellar a mia schliata cunscienzia452

(Lergier-Caviezel, 2011, 66).

451 «Für mich ist es ein Glück, dass Brida für Ordnung sorgt» (VC).
452 «Ich geniesse diese Machenschaften und lasse meine Untergebenen wie Marionetten tanzen, wenn mir danach ist.

Das ist Betrug.
Du hast nicht die Wahrheit gesagt.
Kritisiert Brida. Die immer noch zur Beichte geht.
Ich kann mir lebhaft vorstellen, wie sie an meiner Stelle beichtet, wie sie um die Vergebung meiner Sünden bittet.
Denn die Sünderin bin ich. Ihrer Meinung nach. Sünderin, auch wenn es sich nie um grössere Missetaten handelt.
Kleine Manipulationen in Gegenwart der Lehrer, anonyme Nachrichten, die kursieren, Wahrheiten zurückhalten,

um dubiose Ziele zu erreichen, Dinge im entscheidenden Moment austauschen oder verschwinden lassen, diejenigen
lächerlich machen, die ich auf dem Kieker habe. All das, was dem Leben ein bisschen Würze verleiht, wenn es mal

langweilig wird. Meiner Kreativität sind hierbei keine Grenzen gesetzt und ich stärke meine Position an der Spitze
der Truppe. Was Brida und auch so manch anderem nicht schadet, der ein bisschen Unterstützung braucht.

Verteidige ich mich.
Wenn sich meine Freundin bemüht, an mein schlechtes Gewissen zu appellieren» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia

3.3.3 Die Erzählerin und ihr Blick auf Brida

Das erzählte Ich ist sich zwar bewusst, dass ihr Verhalten nicht richtig ist, verteidigt es jedoch da-

mit, dass es auch zum Nutzen anderer ist. Sie bemerkt sogar explizit, dass sie sich verteidigt («se-

defendel jeu»). Bereits als Teenager reflektiert sie also in gewisser Weise über Handlungen und

Machtspielchen. Es gelingt ihr jedoch immer, dies vor sich selbst zu rechtfertigen. Dies wohl
auch, weil abgesehen von einer einzigen Szene, die «cattavegnas»453 (ebd. 65) der Erzählerin nie

wirklich geschildert werden. Jene Szene, in der die Erzählerin aus Rache Bridas Ersatztampons
verschwinden lässt, ist nicht nur deswegen interessant, weil sie einen Blick auf den Charakter der

Erzählerin offenbart, sondern auch, weil er eine zutiefst weibliche Jugendscham beziehungsweise
weibliche Jugenderfahrung darstellt: Die Erzählerin ist eifersüchtig auf Brida, weil diese bereits

ihre Periode hat. Sie gehen trotzdem gemeinsam Tampons kaufen, die die Erzählerin bei sich

zu Hause in der Hoffnung hortet, es gehe auch bei ihr bald los. Der Erzählerin scheint Bridas
Lachen darüber boshaft.454 Aus diesem Gefühl der Blossstellung heraus sinnt sie auf Rache. Sie

stiehlt Bridas Reservetampons aus ihrer Tasche, sodass diese, als sie während einer Schulstunde

ihre Tage bekommt, keine hat. Beschämt und gedemütigt, rennt Brida den Pullover um die Hüften

gebunden, aufs WC und verlässt später alleine das Schulhaus (Lergier-Caviezel, 2011, 46ff.).
Bezeichnend für eine weiblichen Jugenderfahrung ist dabei zum einen das Darstellen

einer gewissen Ungeduld derjenigen Person, die darauf wartet, endlich ihre Periode zu
bekommen, zum andern aber auch die Problematik einer plötzlich eintretenden Periode und der

schambehaftete Umgang damit (siehe Bauer, 2019).

Oftmals ist die Erzählerin auch arrogant. Sie brüstet sich mit ihrem Wissen, und wenn sie etwas
nicht weiss, «erfindet sie dazu» (ebd. 32, 67). Sie bezeichnet sich mehrmals als angeberisch (ebd.

57) und sagt, dass sie immer cool sein will (ebd. 27).
Wie hochmütig sie sein kann, sieht man zum Beispiel, als sie Brida davon erzählt, dass

sie sich für ein Stelle in einer Alphütte bewirbt. Sie hat keine Zweifel, dass sie die Stelle

bekommt (ebd. 88).
Brida gibt sich an dieser Stelle pessimistisch und missgünstig, was die Erzählerin stört.

Sie durchschaut jedoch nicht, dass Brida einfach enttäuscht ist, weil die beiden abgemacht hatten,

zusammen nach Zürich zu gehen. Erst als Brida sie darauf hinweist, wird ihr das Problem
bewusst: «Ussa bein. Quei ei il problem. En mia euforia havev'jeu tut emblidau mia empermi-
schiun. Mo pertgei buca prender la caschun cu ella seporscha?»455 (ebd. 89). Doch auch hier ist

sie uneinsichtig und wiegelt ab. Sie schlägt vor, Brida solle sie doch besuchen kommen
(wohlgemerkt etwas, was Brida tun soll, nicht etwas, was die Erzählerin tun könnte). Folgerichtig sagt

453 «Streiche» (VC).
454 Das Gleiche gilt für die Episode auf 54: Als Brida der Erzählerin vom Dorfgerede über deren Familie berichtet, erscheint

der Erzählerin Bridas Gesicht «maliziusa» («verschlagen/hinterhältig/schadenfroh», VC). Auch hier sagt die Erzählerin,
sie habe diesen Eindruck. Sie weiss es aber nicht sicher. Die Erzählerin unterstellt Brida eine böse Absicht, lässt aber

gleichzeitig die Möglichkeit offen, dass sie sich irrt. Unter dem Gesichtspunkt, dass die Erzählerin in der umgekehrten
Situation gewissen Tratsch unterschlägt, um Brida nicht zu verletzen, lässt sich jedoch auch die Sichtweise der Erzählerin

gut verstehen. Diese Ambiguität bezüglich der Deutung diverser Szenen der Freundschaft ist typisch für die Erzählung.
455 «Sieh an. Das ist das Problem. In meiner Euphorie hatte ich mein Versprechen ganz vergessen. Aber warum nicht

die Gelegenheit ergreifen, wenn sie sich bietet?» (VC).



3

3.3
3.3.3

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Die Erzählerin und ihr Blick auf Brida

177

die Erzählerin auch über sich, sie sei manipulativ, während Brida ihr vorwirft, andere anzulügen

(Lergier-Caviezel, 2011, 66).
Dass sich andere Leute ihretwegen schlecht fühlen, nimmt die Erzählerin selten wahr — zumindest

nicht als Kind und Teenager. Zwar merkt sie zum Beispiel bei der Tampongeschichte, dass

sie Brida wehgetan hat. Von einer Entschuldigung ist jedoch nicht die Rede.

In seltenen Fällen wird die Erzählerin von Brida auf ihr mangelndes Verständnis
hingewiesen, zum Beispiel als es um Geld geht und Brida zu ihr sagt: «Ti has bi dil far. Cu ti has adina
tut.»456 (ebd. 87). Die Erzählerin rechtfertigt sich daraufhin, wenn auch nicht gegenüber Brida,
sondern eher sich selbst gegenüber. Erneut betont sie, dass sie mit Brida immer alles geteilt habe,

sogar Schulsachen habe sie von ihrem (respektive vom Geld ihrer Eltern) bezahlt und auch bei

luxuriöseren Sachen sei sie eingesprungen. «Tut quei sa Brida bein avunda.»457 (Lergier-Caviezel,
2011, 87), schliesst sie und ist enttäuscht von Brida, weil dieser Geld so wichtig ist.

Auch als Brida traurig ist, weil ihre Eltern nicht zur Maturitätsfeier kommen, merkt die

Erzählerin nicht, wie nahe ihr dies geht. Erst als Brida sie abweist, als sie sie darauf anspricht,
schliesst die Erzählerin: «Paupra Brida. La trumpada sto esser Stada aunc mendra che suppo-
niu»458 (ebd. 93). An dieser Stelle ist die Beziehung bereits durch das oben genannte Geheimnis

(Bridas Vermutung, ihre Mutter könne mit dem Vater der Erzählerin eine Affäre gehabt haben),

beziehungsweise durch die Weigerung der Erzählerin darüber zu sprechen, getrübt.
Trotzdem ist die Sichtweise der Erzählerin uneinsichtig und empathielos. Gerade wenn

man bedenkt, wie wichtig Brida die Anerkennung der Erwachsenen bereits als Kind war. Die
Erzählerin hätte sich doch denken können, dass dies für Brida ein harter Schlag ist. Andererseits

muss man bedenken, dass hier die Sicht eines Teenagers präsentiert wird, der vor allem mit sich

selbst beschäftigt ist und dazu noch stark von sich überzeugt ist. Insofern ist die Darstellung
sehr konsequent.

An vielen Stellen gibt die Erzählerin zu, dass sie eifersüchtig auf Brida ist, zum Beispiel darauf,
dass sie zur Kommunion gehen kann (ebd. 28), dass sie Geschwister hat (ebd. 30), dass sie

schon ihre Periode hat (ebd. 46) oder auf ihr Aussehen (ebd. 63, 64) und die Aufmerksamkeit
der Jungen und Männer (ebd. 78). Bisweilen ist sie sogar in den unmöglichsten Situationen
neidisch, etwa als Brida von ihrem Vater geschlagen wird, weil sie rebelliert hat. Hier ist die

Erzählerin stolz auf Brida, aber neidet ihr gleichzeitig die Möglichkeit zur Rebellion (ebd. 72).
Und als Bridas Vater ihr verbietet, mit der Erzählerin und deren Vater auf eine Wanderung zu

gehen, hat sie zwar Mitleid, ist aber gleichzeitig froh darüber, weil sie nicht möchte, dass Brida

mitkommt (ebd. 77).
Die Erzählerin nimmt in jenen Szenen, in denen sie sich unpassend verhält, die

Perspektive ihres damaligen Teenager-Ichs ein. In diesen Szenen werden oftmals in Sätzen, die

durch Absätze separiert werden, auch ihre negativen Eigenschaften in klaren Worten erwähnt.
Die Erzählerin sagt, sie gebe an («selaudel», ebd. 67), brüste sich («seglorieschel», ebd. 57), sinne

auf Rache (ebd. 46), sei neidisch (ebd. 72) oder eifersüchtig (ebd. 79), womit sie ihre jeweiligen

Handlungen auch infrage stellt. Jedoch relativiert sie oft an entscheidender Stelle, indem

456 «Du hast gut reden, wo du doch immer alles hast» (VC).
457 «All das weiss Brida nur zu gut» (VC).
458 «Arme Brida. Die Enttäuschung muss noch grösser gewesen sein, als angenommen (VC).



i78 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.3 Die Erzählerin und ihr Blick auf Brida

sie entweder beschönigt, sich rechtfertigt oder die Aussagen anderer zu Hilfe nimmt: «Jeu sun
in ver giavelet ed auter pli. Pretenda mumma. Per cletg hai jeu in bab che giudichescha mes

surpassaments cun indulgenza»459 (ebd. 29).
Die Erzählerin verzeiht sich ihre kindliche und jugendliche Grobheit also schnell, was

auch die Wahrnehmung von Bridas Charakter beeinflusst, zumal auch über Bridas Figur Schatten

hängen und die Erzählerin sich und Brida bisweilen bezüglich ihrer negativen
Charaktereigenschaften auf dieselbe Stufe stellt (Lergier-Caviezel, 2011, 73).

Im zweiten Teil der Erzählung divergiert der Horizont der Erzählerin von jenem der Lesenden.

Die Lesenden wissen durch die Lektüre des ersten Teils bereits, dass etwas Schlimmes auf die
Erzählerin zukommt, während für die Erzählerin die Beziehung zwischen ihr und Brida bis

zum Zeitpunkt des Betrugs mehr oder weniger intakt ist. Die Geheimnisse und Streitereien
sind Ausnahmen für sie. Der Erzählerin der Rückblende gelingt es somit nicht, die Geschehnisse

in ein Verhältnis zu stellen und so Zusammenhänge und Muster zu sehen. Im Gegensatz
dazu gehen die Lesenden mit dem Wissen an die Ereignisse der Rückblende heran, dass Brida

irgendwann etwas Schlimmes tun wird und suchen folglich nach Hinweisen und Gründen für
eine solche Tat. Die jugendliche Erzählerin hingegen ist in ihrer eigenen Sichtweise gefangen,

weswegen sie von Bridas Betrug denn auch komplett überrascht wird.
Somit kann es auch nicht überraschen, wie lange die Erzählerin braucht, um den

Betrug überhaupt als solchen zu begreifen. Sie ist nur allzu bereit, sowohl Brida als auch Mike
zu verzeihen (ebd. 143). Erst als Brida sie am Telefon abkanzelt und sich weigert, mit ihr zu
sprechen, bricht ihre Welt zusammen. Als Brida ihr nach Mikes Tod einen Brief schickt, in dem
sie erklärt, sie habe all dies nur getan, um sich an ihr zu rächen und um von ihr loszukommen,
ist die Freundschaft für die Erzählerin endgültig verschwunden:

Ha schau mei persula cun mes tgisàs che prendan magari surmaun e dicteschan mes pass
che daventan nuncontrollabels en tais muments malguess. Ha schau a mesa via mei cun
mias memorias insupportablas460 (Lergier-Caviezel, 2011, 190).

Die Erzählerin fällt in ein tiefes Loch, erkrankt schwer. Brida erweist sich in dem Sinne sowohl

für Mike als auch für die Erzählerin als Femme fatale, als berechnende Frau, die sowohl ihren
Verstand als auch ihren Körper nutzt, um ihre Ziele zu erreichen. Mit dem entscheidenden

Unterschied, dass man Brida bereits als Kind kennenlernt und sie einem aus Sicht einer Erzählerin

präsentiert wird, die noch dazu ihre beste Freundin ist.

Die Erzählerin nimmt zwar auf die Wahrnehmung der sie umgebenden Männer Bezug,

zum Beispiel, wenn sie Bridas Attraktivität beschreibt (ebd. 78. 133), jedoch wird diese

Wahrnehmung gleichzeitig dadurch reflektiert, dass sich die Erzählerin diese Attraktivität eben nicht

459 «Ich bin ein richtiges Teufelchen und noch mehr. Behauptet meine Mutter. Zum Glück habe ich einen Vater,

der meine Übertretungen mit Milde beurteilt.» (VC).
460 «Hat mich allein gelassen in meinem Zweifel, das oft überhandnimmt und meine Schritte diktiert, die in solchen

Momenten unkontrollierbar und ungewiss werden. Hat mich auf halber Strecke zurückgelassen mit meinen

unerträglichen Erinnerungen» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia

3.3.3 Die Erzählerin und ihr Blick ouf Brida

179

immer erklären kann («Tgei gianter ha quella stoda carugna che jeu hai buc?»461, ebd. 79). Für
sie ist Brida nun einmal ihre Freundin aus Kindertagen. Sie sieht sie mit anderen Augen als

die anderen. Natürlich kann man diese Perspektive bisweilen auch als verblendet bezeichnen,
schliesslich übersieht sie Bridas Fehler und Schwächen mehr als grosszügig, sieht die Katastrophe

nicht kommen und erstickt auch ihre eigenen Zweifel im Keim (ebd. 124).

Einer der wichtigsten Unterschiede zwischen typischen Darstellungen der Femme fatale und

jener in Nus duas ist somit der fehlende «male gaze». Die Perspektive der besten Freundin nimmt
der Femme fatale das Monströse, Übernatürliche. Sie macht sie menschlich.

Man kann auch argumentieren, dass die Erzählerin in ihrer Rolle gegenüber Brida
durchaus eine männliche Macht ausübt, von der sich Brida als Femme fatale zu befreien
versucht. So gesehen enthält der Text eine sehr traditionelle Moral. Die Frau, die in die männliche

Sphäre eindringt (die Erzählerin) wird bestraft und von der Femme fatale auf ihren Platz

verwiesen. Sie wird dazu umerzogen, in ihrer vom Patriarchat bestimmten Stellung (als Mutter
und Ehefrau, die in einem kleinen Pensum in der Praxis ihres Mannes arbeitet, ebd. 193) glücklich

zu sein. Die Femme fatale, die daraufhin anstelle der Erzählerin nach männlicher Macht
und Einfluss greift, wird gleichsam abgestraft. Sie endet im Krankenhaus, allein, ohne Freundin,
weil diese ihr nicht verzeihen kann. Die Bestrafung der Femme fatale für ihre Taten ist (wie in
3.1 dargelegt) Bestandteil der Minimaldefinition der Denkfigur (Hilmes, 1990, 9fi).

Trotzdem kann man hier keineswegs von einer Eins-zu-eins-Übertragung des Stereotyps

«Femme fatale rächt sich an Mann» sprechen. Im Gegenteil: Hier findet eine subversive Re-

signifikation der Femme fatale und ihrer Rolle statt, dies in Form einer Umgestaltung durch die

neue Perspektive, die in gewisser Weise handlungsfähig wird. Es findet «keine Aneignung der

herrschenden Kultur» statt, «um ihren Bestimmungen untergeordnet zu bleiben, sondern eine

Aneignung, die die Bestimmungen der Beherrschung umgestalten will» (Butler, 2011, 193).

Während die Darstellung der Femme fatale aus der Perspektive der Männer eine Ermächtigung
patriarchaler Strukturen darstellt, weil deren Wünsche die Erotik und Anziehungskraft bestimmen

und somit die Handlungsmacht der Femme fatale determiniert, bedeutet die Wahl einer

weiblichen Perspektive eine weibliche Selbstermächtigung insofern, als dass eben keine männliche

Fantasie präsentiert wird, sondern im Gegenteil die wechselseitige Beeinflussung von zwei

weiblichen Figuren, die die Entwicklung der jeweils anderen vorantreiben.

Das ist [...] eine Umgestaltung, die selbst so etwas wie ein Handlungsvermögen ist,

eine Macht im Diskurs und als Diskurs oder eine Macht in der Darstellung und als

Darstellung, die wiederholt, um zu erneuern - und manchmal erfolgreich ist

(Butler, 2011, 193).

Die Wahl einer weiblichen Perspektive auf eine Figuration der Denkfigur Femme fatale bietet

neue Möglichkeiten zur Darstellung von Weiblichkeit, gerade weil dies ein Bruch mit der

Tradition des männlichen Blicks auf diese Figuren bedeutet. Denn diese Perspektive ermöglicht

nicht nur eine Reflexion über die beobachtete, sondern auch über die beobachtende

461 «Was zum Teufel hat dieses verflixte Luder, was ich nicht habe?» (VC).



i8o 3

3.3
3.3.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Ein weiblicher Entwicklungsroman

Frau, die Erzählerin selbst. Was den Text besonders macht, ist somit nicht zuletzt die geschickt
gestaltete Erzählweise. Durch die Art wie eine Frau aus Perspektive einer Frau geschildert
wird, werden wiederum diverse Rückschlüsse auf die Erzählerin möglich, was ein diverseres

Bild und vielseitigere Interpretationsmöglichkeiten bietet als eine reine Beschreibung oder

Charakterisierung der Figur.
Gleichzeitig eröffnet diese Perspektive auch die Möglichkeit zur Behandlung von

Themen, die sich sonst vielleicht eher weniger in einer Femme fatale-Geschichte finden: zum
Beispiel das Thema Menstruation und der schambehaftete Umgang damit (ebd. 46ff.) oder das

ebenfalls schambehaftete Thema Wechseljahre (ebd. 98). Andere Themen bieten sich in Bezug
auf die Denkfigur der Femme fatale aufgrund ihres subversiven Potenzials an, so die
unterschiedlichen Erwartungen an Mädchen und Jungen (ebd. 26), die Rollenverteilungen zwischen

Männern und Frauen (ebd. 49-55, 58), Frauenrechte generell (ebd. 68) oder die soziale
Kontrolle im Dorf (ebd. 56, 57).

Wenn man sich also die Charakteristika einer traditionellen Verkörperung der Denkfigur
Femme fatale nochmals in Erinnerung ruft (Kapitel 3.1), fällt ein Unterschied zwischen Brida
und einer solchen Figuration besonders ins Auge: Während bei letzterer «die Dominanz des

männlichen Blicks [...] so weit in den Vordergrund» rückt, «dass das Weibliche als mögliches
Eigenes verschwindet» (Fülmes, 1990, 237), ist in Nus duas das Gegenteil der Fall. Von einer
Dominanz des männlichen Blicks zu sprechen, ist in Nus duas nicht möglich. Das Charakteristikum

des männlichen Blickes wird komplett verdreht: Es geht um den Blick einer Frau auf
eine andere Frau, um einen «female gaze», der nicht nur die vielfältigen Charakterfacetten der

Brida, sondern jene beider Frauen betrachtet.

3.3.4 Ein weiblicher Entwicklungsroman
Wenn Fülmes beschreibt, dass die Dominanz des männlichen Blickes mehr über die Gegenspieler

der Femme fatale als über die Femme fatale selbst aussagt (Fülmes, 1990, 238), so ist
dies hier nicht anders. Die Gegenüberstellung mit Brida dient in der Erzählung vor allem dazu,

die Entwicklung der Erzählerin darzustellen. Sie treibt diese Entwicklung regelrecht voran.
Allerdings beeinflusst auch die Erzählerin Bridas Entwicklung.

Da die Lesenden die Ereignisse der Vergangenheit der beiden Frauen mit dem
Vorwissen um das baldige Geschehen betrachten können, wandelt sich der Plot eines Eifersuchtsdramas

mit einer typischen Femme fatale-Figuration und ihrer unschuldigen Gegenspielerin zu
einem weiblichen Entwicklungsroman.

Die beiden Freundinnen sind von Kindesbeinen an zusammen. Sie unterscheiden sich stark,

profitieren aber von der Andersartigkeit der jeweils anderen. Gleichzeitig befinden sie sich seit

jeher in einer Art Konkurrenz (wie bereits in Kapitel 3.3.2 kurz beschrieben).
Erst als Brida mehr Selbstvertrauen entwickelt und ähnlich wie die Protagonistin zu

sagen beginnt, was sie denkt (ebd. 70fi), verstärken sich die Probleme. Von da an dringt sie in



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia

3.3.4 Ein weiblicher Entwicklungsroman

eine Sphäre ein, in der die Erzählerin bisher die Oberhand hatte. Und nicht nur das, sie dringt
so auch in den privaten Bereich der Erzählerin ein:

Las fins d'jamna va ella pli e pli savens alla tscherca da miu bab per dumandar siu meini

pertuccont diversas ediziuns ni auturs.462 Ella vul saver dapli. En tuts graus. Entscheiva

a separticipar da discussiuns pli cumplexas sehe nus essan entuorn mes geniturs. Perda

sia schenadadad cun in tempo ch'jeu sai mo smarvigliar. (Lergier-Caviezel, 2011, 68fi).

Indem Brida ihre Schüchternheit verliert, wird der Erzählerin ein gewisser Teil ihrer Identität,
aber auch ihrer Überlegenheit streitig gemacht. Ahnlich wie typische Figuren der Femme fatale

erzeugt Bridas Eindringen in den bisher von der Erzählerin dominierten Bereich ein gewisses

Unbehagen bei der Erzählerin. Dabei muss auch bemerkt werden, dass die Macht, die die
Erzählerin hier besitzt, eigentlich eine nach traditionellem Rollenverständnis männliche ist. Sie ist

laut, frech, dominant, selbstbewusst.

Dementsprechend stört sich die Erzählerin auch an der Vorstellung, Brida könnte auf
eine der Wandertouren mitkommen, die sie mit ihrem Vater unternimmt (ebd. 76). Auch hier
befindet sie sich in einem männlichen Raum, aus dem sie Brida ausschliessen möchte.

Essenziell an dieser Entwicklung ist jedoch, dass das Eindringen in den privaten Raum,

in das «reginavel»463 der Erzählerin, von dieser als Bedrohung wahrgenommen wird. So auch,
als Brida sie wie bereits erwähnt, auf eine mögliche vergangene Affäre zwischen ihrer Mutter
und dem Vater der Erzählerin anspricht (ebd. 83). Bridas Verdacht stellt für die Erzählerin in
mehrfacher Ffinsicht ein Problem dar. Erstens scheint Brida etwas zu wissen, was die Erzählerin
nicht weiss. Das ist für die Erzählerin insofern problematisch, als dass diese immer so tut, als

wisse sie alles und habe alles im Griff: «normalmein ein las tschontschas mia domena»464 (ebd.

84). Zweitens scheint Brida ein Geheimnis über ihre Familie zu kennen. Sie weiss mehr als die

Erzählerin, was ihr eine gewisse Macht verleiht, und dies in einer Sphäre, von der die Erzählerin
bis anhin dachte, sie gehöre ihr allein: «Miu bab vi jeu definitivamein buca parter cun ella. Sut

neginas cundiziuns»465 (ebd. 83).
Der Verdacht stellt für die Erzählerin auch eine Bedrohung für ihr Leben und ihre

Identität dar, weil ihr Vater gar nicht ihr biologischer Vater ist. Sie fürchtet, ihren Vater an

Brida zu verlieren, als die Möglichkeit aufkommt, dass diese seine biologische Tochter sein

könnte. All dies wird ihr jedoch erst viel später bewusst, nämlich als Brida ihr einen Brief
schreibt und in einem Nebensatz fallen lässt: «Tiu bab! Ni forsa plitost il miu?»466 (ebd. 184).
Vorher sind dies «pusseivladads diffusas che vevan survegniu conturas pli concretas pér bia pli
tard. Suenter sia brev plein reproschas.»467 (ebd. 227). Die Erzählerin ist jedoch unfähig, sich

mit diesen Ängsten auseinanderzusetzen, und stösst Brida mit ihrer Reaktion vor den Kopf.

462 «An den Wochenenden sucht sie immer öfter meinen Vater auf, um ihn bezüglich verschiedener Werke oder Autoren nach

seiner Meinung zu fragen. Sie will mehr wissen. In allen Bereichen. Beginnt sich an komplexen Diskussionen zu beteiligen,

wenn wir bei meinen Eltern sind. Verliert ihre Schüchternheit in einem Tempo, das mich nur staunen lässt.» (VC).
463 «Königreich» (VC).
464 «Normalerweise ist die Gerüchteküche mein Spezialgebiet» (VC).
465 «Meinen Vater will ich definitiv nicht mit ihr teilen. Unter gar keinen Umständen» (VC).
466 «Dein Vater! Oder vielleicht eher meiner?» (VC).
467 «Diffuse Möglichkeiten, die erst später konkrete Konturen bekamen. Nach ihrem Brief voller Vorwürfe» (VC).



i82 3

3.3
3.3.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Ein weiblicher Entwicklungsroman

Später werden die Dissonanzen zwischen den beiden Frauen dadurch verstärkt, dass die Erzählerin

sich dafür entscheidet, nicht wie abgemacht mit Brida nach Zürich zu gehen, sondern eine

Zeit im Engadin als Aushilfe in einer Bergunterkunft zu verbringen (ebd. 88), einen Aufenthalt,
den sie danach sogar noch verlängert, um als Skilehrerin zu arbeiten (ebd. 105).

In der Zeit, die Brida ohne die Erzählerin verbringt, wird Brida selbstbewusster. Sie

lernt neue Leute kennen und nimmt kein Blatt mehr vor den Mund, was auch die Erzählerin
bemerkt und dieser nicht immer gefällt: «Senza mei! Jeu sentel ina furada»468 (ebd. 104). Dass

hier ein Ablösungsprozess begonnen hat, wird spätestens dann klar, als Brida die Erzählerin

nicht als Mitbewohnerin aufnehmen möchte, als diese sich entschliesst, nach Zürich zu kommen

(ebd. 111). Ab hier scheint Brida die ersten Züge zu entwickeln, die an die Femme fatale

erinnern. Zumindest bemerkt die Erzählerin dies hier erstmals:

D'uriala fetsch jeu persenn ch'ella ha sviluppau in bien sentiment, nua e tier tgi sevolver

per cass ch'ella drova zatgi che fuola via. El decuors dils davos onns ha ella creau in'en-

tira reit cun glieud pli u meins enconuschenta che ha contacts nizeivels en diversas Spartas.

Ella tgira cun quitau relaziuns ch'empermettan dad arver escha serrada en cass da

basegns. Mintgaton hai jeu bunamein l'impressiun ch'ella hagi la finala entschiet a far

d'amitga cun Mike sulettamein pervia dalla posiziun buca nunimpurtonta ch'el ha en la

societad. Talas insinuaziuns enviers Brida fan ladinamein seturpegiar mei, aschia ch'jeu

ughegel gnanc da raquintar a miu amitg. Nungir confruntar Brida cun mes suspects.
Jeu sperel ch'ei seigi mo quets469 (Lergier-Caviezel, 2011, 124).

An dieser Stelle hofft die Erzählerin noch, dass sie sich das alles nur einbilde. Auf den

nachfolgenden Seiten werden dann die Tabus und Geheimnisse erläutert, die sich in der Beziehung
der beiden mehren (Bridas Familie, die Hochzeit, Mikes Stellenangebot für Brida etc.). Aus

Sicht der Lesenden finden sich hier bereits einige Hinweise auf das sich anbahnende Verhältnis
zwischen Brida und Mike. (Die beiden verstehen sich aus beruflichen Gründen sehr gut. Brida

beginnt in der Firma zu arbeiten, in der auch Mike arbeitet, zieht nach Basel, die beiden lassen

sich immer weniger bei der Erzählerin blicken, der Kontakt wird rarer.) An ihrer Geburtstagsfeier

beobachtet die Erzählerin Brida und Mike beim Tanzen zum Lieblingslied der Erzählerin
und Mike. «In bellezia pèr»470 (ebd. 134), denkt sie, aber sonst nichts weiter. Als Brida und

Mike das Fest früh verlassen, ist sie enttäuscht, dass sie nicht bleiben und helfen, aber sie denkt
sich immer noch nichts dabei. Ihr Vertrauen in beide ist immer noch absolut. Am nächsten

Morgen fährt sie zu Mike, um ihn zu überraschen, und erwischt die beiden miteinander im

468 «Ohne mich! Ich spüre einen Stich» (VC).
469 «Seit einiger Zeit bemerke ich, dass sie ein gutes Gefühl dafür entwickelt hat, wohin und an wen sie sich wenden

muss, wenn sie jemanden braucht, der ihr den Weg bereitet. Im Laufe der letzten Jahre hat sie ein ganzes Netzwerk mit
mehr oder weniger bekannten Leuten aufgebaut, die nützliche Kontakte in verschiedenen Bereichen haben. Sie pflegt
diese Beziehungen, die ihr bei Bedarf verschlossene Türen öffnen können, mit Bedacht. Manchmal habe ich fast das

Gefühl, sie habe sich am Ende mit Mike nur wegen seiner nicht unwichtigen gesellschaftlichen Stellung angefreundet.
Ich schäme mich für solche Anschuldigungen gegen Brida, sodass ich mich nicht einmal traue, sie meinem Freund zu
erzählen. Geschweige denn Brida mit meinem Verdacht zu konfrontieren. Ich hoffe, dass es bloss Einbildung ist» (VC).

470 «Ein wunderschönes Paar» (VC).



3

3.3
3.3.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Ein weiblicher Entwicklungsroman

183

Bett respektive auf dem Sofa (ebd. 139). In den nächsten Tagen wartet sie auf einen Anruf der

beiden, eine Entschuldigung. Sie ist bereit, zu verzeihen. «Igl ei nuot serius. In pign malpass.

Tut ei vargau»471 (Lergier-Caviezel, 2011, 143), versucht sie sich zu beruhigen.
Doch nichts dergleichen. Ein paar Tage später bekommt sie einen Brief von Mike, in

dem er ihre Verlobung auflöst mit der Begründung, er habe sich in Brida verliebt und es sei

besser, wenn die Erzählerin und Brida keinen Kontakt mehr hätten. Auf der Suche nach einer

Erklärung ruft die Erzählerin Brida an, die sie jedoch abweist. Sie fällt in ein tiefes Loch: «Per-

tgei gest Brida, mia petga la pli statteivla dapi ch'jeu seregordel?»472 (Lergier-Caviezel, 2011,
150). In den Wochen danach kapselt sie sich ab, wird depressiv und holt sich auch eine

Lungenentzündung. Ihre Mutter pflegt sie danach wieder gesund, doch sie wird nie wieder die Alte
werden, wie die Erzählerin voraussagt:

Era sehe jeu sminel aunc buc...
Ch'ina gronda part da mia identitad vegn a svanir definitivamein en la stgiradetgna dallas

jamnas suandontas. Che jeu vegn a daventar precauta e trer en dubi segns da carezia

ed attaschonza473 (Lergier-Caviezel, 2011, 150f.).

Brida erweist sich als fatal für die Erzählerin. Sie verändert sie gänzlich. In gewisser Weise stirbt
das alte Ich der Erzählerin, oder zumindest ein Teil von ihr, wie sie im Zitat oben beschreibt.

Für Mike endet die Geschichte gar tödlich. Er wird von Brida verlassen und hat einen
tragischen Autounfall. Aufgrund eines Gesprächs, das die Erzählerin zuvor mit ihm hatte, vermutet
sie einen Suizid (Lergier-Caviezel, 2011, 177), genauso wie Brida, wie man aus einem Brief
erfährt, den sie der Erzählerin kurz darauf schickt.

In diesem Brief wird Bridas Sichtweise dargelegt, zumindest die Sichtweise, die Brida in diesem

Moment mit der Erzählerin teilen möchte. Erzähltechnisch wird dabei abgewechselt zwischen

direkten Zitaten (kursiv gehalten) und indirekter Rede, in der die Erzählerin in eigenen Worten
paraphrasiert, was Brida schreibt (ebd. 181 f. Hier wird zum ersten Mal explizit daraufhingewiesen,

dass sich Brida als Kind als Freundin der Erzählerin keineswegs immer gut gefühlt hat.
Sie schreibt, sie habe unter ihr gelitten, habe sich unterdrückt gefühlt und manipuliert und an

entscheidender Stelle im Stich gelassen - nämlich als sie über das Gerücht über ihre Mutter und
den Vater der Erzählerin habe sprechen wollen. Sie habe sich schon länger von der Erzählerin
lösen wollen, aber erst Mike habe ihr diese Möglichkeit geboten:

471 «Es ist nichts Ernstes. Ein kleiner Fehltritt. Alles ist vorbei» (VC).
472 «Warum gerade Brida, meine beständigste Stütze, seit ich denken kann?» (VC).
473 «Auch wenn ich noch nicht ahne

Dass ein Grossteil meiner Identität dauerhaft in der Dunkelheit der darauffolgenden Wochen verschwinden wird.
Dass ich vorsichtig werden und Liebes- und Zuneigungsbekundungen in Zweifel ziehen werde» (VC).



184 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.4 Ein weiblicher Entwicklungsroman

Stuiu setschecher hagi ella adina sezza. Buca sco jeu che hagi retschiert tut ils avantatgs
directamein giu da tschiel. Dalla biala entschatta naven hagi jeu giu bi dil far. Hagi fatg
subdita ella. Jeu hai duvrau gitgper encorscher che jeu sun habla da dar damogn era senza

tei edaunc in'urialaperpuder sefar libra da teim (Lergier-Caviezel, 2011, 185f.).

Das Bild, welches sich hier von Brida zeigt, ist das einer enttäuschten, unterdrückten, aber auch

rachsüchtigen Frau, die sich letzten Endes durch Manipulation selbstermächtigen und Rache

nehmen möchte - eine typische Femme fatale. Die Erzählerin, die von all dem nichts geahnt hat,
kann dies erst nicht glauben (Lergier-Caviezel, 2011, 187). Die Erzählerin kann die Brida, die

sie sie kennt, und die Brida, die sich ihr nach dem Betrug präsentiert, nicht in Einklang bringen.
Dieses Problem hatte sie bereits kurz nach dem Betrug (ebd. 148). Mit dem Brief bietet Brida

zwar eine Erklärung, aber so richtig kann es die Erzählerin immer noch nicht glauben.
Auf den Brief folgt deswegen eine Passage, in der die Erzählerin Brida in Du-Form

antwortet und über die Situation und die vergangenen Ereignisse reflektiert, diese zu verarbeiten

versucht. Sie zweifelt an, dass wirklich alles so negativ war, wie Brida es in dem Brief darstellt.

Am Ende spricht sie von den Vorteilen, die auch Brida aus ihrer Beziehung zog, und die sie

scheinbar vergessen hat. Gleichzeitig stellt sie sich selbst und ihr Verhalten als Kind und Teenager

infrage: «Erel jeu in tal carpien? Hai jeu meritau tia vendetga?»475 (Lergier-Caviezel, 2011, 187).
Erzählerisch gesehen, liegt darin wohl auch der Sinn dieses Briefs. Er dient dazu, die

Erzählerin zur Reflexion über ihr Handeln anzuregen, die Ereignisse ihrer Kindheit in dem

Licht zu sehen, in welchem die Lesenden diese gesehen haben. Der Perspektive der Ich-Erzählerin

wird auf Erzählebene eine zweite hinzugefügt, die ein Bindeglied zur Ebene der Lesenden

herstellt, die bereits mit einem gewissen Vorwissen an den zweiten Teil der Erzählung

herangegangen sind und die Möglichkeit hatten, diese entsprechend zu interpretieren.
Gleichzeitig stellt der Brief aber auch insofern einen Wendepunkt dar, als dass er einen

Prozess innerhalb der Erzählfigur anregt, der bereits zuvor begonnen hat, nun jedoch weiter

vorangetrieben wird. Die Erzählerin traut ihrem eigenen Urteil nicht mehr (ebd. 223). Weil sie

die Ereignisse nicht kommen sah und gleichzeitig von Brida für viele ihrer identitätsstiftenden

Charakterzüge angeklagt wird, ändert sich ihr Charakter danach in einem Masse, wie man es

anfangs kaum für möglich gehalten hätte:

Cul temps fetsch jeu mezza persenn ch'jeu hai pers zacu e zanua igl interess per caussas

che vevan pariu a mi immens impurtontas. [...] Jeu hai buca pli il basegns da sefar

veseivla adina e dapertut. Fetsch buca pli la breigia da commentar mintga declaraziun e

schabetg. Tegn distanza da societads pli grondas, stun il pli bugen da miu persei eu jeu
hai liber. Mia pial ei daventada satella e sensibla e lai passar mintga furada senza ch'jeu
fuss habla d'opponer. In tec alla ga hai jeu pers la confidonza nunballuccabla che veva

accumpignau mei da pign ensi. La confidonza en memezza, en mes concarstgauns, en

474 «Sie habe sich immer selbst abrackern müssen. Nicht wie ich, der alle Vorteile zugeflogen seien. Von Anfang an sei es

mir leichtgefallen. Habe sie zur Untertanin gemacht. Ich habe lange gebraucht, um zu merken, dass ich es auch ohne dich

schaffen kann, und dann noch eine Weile, um mich von dir lösen zu können» (VC).
475 «War ich so schlimm? Habe ich deine Rache verdient?» (VC).



3

3.3
3.3.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
Ein weiblicher Entwicklungsroman

185

la veta insumma. Quella ha fatg plaz a disfidonza e meinsvart schizun a malsegirezia.
Sehe zatgi ughegia da vegnir memia datier a mi, survegn jeu panica ed untgeschel. Vi-
schinonza irritescha mei en tuts graus. Ei silpli tolerabla en connex cun mes pazients.
Che vegnan e van476 (Lergier-Caviezel, 2011, 173).

Auffällig ist, dass sich die Eigenschaften der beiden Frauen beinahe umkehren. Brida wird
selbstbewusst, egozentrisch, manipulativ, die Erzählerin sensibel, unsicher und schüchtern. Sie

meidet Aufmerksamkeit. Sie beginnt eine Ausbildung als Pflegerin, hilft ihren Mitschülerinnen
bei den Hausaufgaben, so wie Brida früher ihr (ebd. 172). Die minutiöse Reflexion der Erzählerin

über diese Entwicklungen, über ihren inneren Wandel und ihre Gefühle lassen den Prozess

jedoch nachvollziehbar erscheinen.

Im dritten Teil der Erzählung macht die Erzählerin einen weiteren Schritt, indem sie ihrem
Vater von den Geschehnissen erzählt. Gleichzeitig spricht sie mit ihm über den Verdacht, den

Brida als Jugendliche geäussert hat. Es ist das erste Mal, dass sie über die ganzen Ereignisse

spricht. Der Vater tröstet sie, genau in dem Masse, wie sie es braucht. Sie weiss, dass er da ist.

«Per mei e per cass»4 (Lergier-Caviezel, 2011, 214).
Im vierten Teil trifft die Erzählerin ein letztes Mal auf Brida, zufällig, während sich

diese im Spital befindet und die Erzählerin eine Bekannte besucht. Hier wird sowohl dem
erzählten Ich als auch die Lesenden ein weiterer Teil von Bridas Perspektive nähergebracht.
Diese Perspektive erweist sich als komplexer, als diejenige, die sie im Brief schilderte. Brida
erzählt der ehemaligen Freundin, dass sie damals Gefühle für Mike entwickelt habe. Sie habe

sich nicht gleich sofort zurückziehen können, obwohl ihre Beziehung «fundaments dubius»478

(ebd. 233f.) gehabt habe (weil sie ihn erst nur verführte, um sich von der Erzählerin zu lösen).

Ihr schlechtes Gewissen Mike gegenüber sei jedoch zu gross geworden. Sie wollte ihn dazu

bringen, zur Erzählerin zurückzukehren. Als dies nicht gelang, habe sie ihm erzählt, «ch'el seigi
sulettamein staus il dretg mument el dretg liug. Che jeu hagi mo vuliu mussar da viver a ti»

(Lergier-Caviezel, 2011, 234), was nur die halbe Wahrheit gewesen sei:

Jeu hai empruau da far bien ed hai castigiau memezza cun buca tradir ad el con impur-
tonts ch'el seigi per mei. Con bugen ch'jeu hagi el. Con mal ch'jeu stetti pervia da miu
plan vergugnus [...]

476 «Mit der Zeit merke ich selbst, dass ich irgendwann und irgendwo das Interesse für Dinge verloren habe, die mir früher

enorm wichtig erschienen. [...] Ich habe nicht mehr das Bedürfnis, mich immer und überall in den Mittelpunkt zu
stellen. Ich mache mir nicht mehr die Mühe, alle Aussagen und Geschehnisse zu kommentieren. Ich halte Abstand

zu grösseren Menschenansammlungen und bin lieber allein, wenn ich frei habe. Meine Haut ist dünner und sensibler

geworden und lässt jeden Stich hindurch, ohne dass ich etwas dagegen tun könnte. Stück für Stück habe ich das

unerschütterliche Vertrauen verloren, das mich von klein auf begleitet hatte. Das Vertrauen in mich selbst, meine

Mitmenschen, das Leben an sich. Dieses hat dem Misstrauen Platz gemacht und manchmal sogar der Unsicherheit.

Wenn sich jemand traut, mir zu nahe zu kommen, bekomme ich Panik und weiche aus. Nähe irritiert mich in allen

Belangen. Ist höchstens in Bezug auf meine Patienten tolerierbar. Die kommen und gehen» (VC).
477 «[F]ür mich und für den Fall» (VC).
478 «[E]in zweifelhaftes Fundament» (VC).
479 «[Djass er schlicht zur rechten Zeit am rechten Ort gewesen war. Dass ich es dir nur hatte zeigen wollen» (VC).



i86 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.4 Ein weiblicher Entwicklungsroman

Jeu hai sperau ch'el tuorni tier tei. Fatg oraziun hai jeu schizun che tut mondi ora en
bein. Sco da mattatscha eu jeu cartevel fermamein ch'ei gidi. Cu jeu hai udiu da siu
accident hai jeu saviu che tut mia stenta per remedura seigi Stada vana480

(Lergier-Caviezel, 2011, 234).

Hier sieht man, dass einige der Verhaltensmuster aus ihrer Kindheit erhalten geblieben sind.
Die Erzählerin merkt, dass sie die Wahrheit sagt, sieht und spürt, dass sie immer noch leidet.
Trotzdem kann sie Brida nicht verzeihen, als diese sie darum bittet, Frieden zu schliessen. Sie

fühlt Befriedigung, ist für einen Moment wieder in ihrer alten Rolle, hat «il privilegi da decider

e derschar»481 (ebd. 235). Sie fühlt Befriedigung über die Macht, die sie zurückerhält und die
sich in gewisser Weise sogar noch vergrössert hat, nun da Brida so erfolgreich ist, «cun [...] tut
ses contacts e tut ses diploms en sac»482 (ebd. 235). Doch sie kann das Geschehene nicht

vergessen, selbst nicht, als Brida sagt, dass sie vieles ändern würde, wenn sie könnte (ebd. 236). Die
beiden gehen ohne Versöhnung auseinander.

Was bleibt ist eine Synkrise der idyllischen Darstellung der vergangenen Freundschaft und des bösen

Vergehens des Betrugs. Zurück bleibt Ungewissheit, bleiben Zweifel, gesät durch die divergierende,

ambige Erzählweise, durch das OfFenlegen der Schwächen und Stärken der beiden Frauen.

Diese Erkenntnis steht am Ende dieser Geschichte, die wohl genau deswegen auch als

Coming-of-Age-Erzählung483 gelesen werden kann. In Nus duas geht es um das Erwachsenwerden

zweier Frauen, um Ablösungsprozesse und Identitätssuche zwischen Freundschaft und
Individualität. Es geht um die Geschichte einer Freundschaft, ums Erwachsen werden, um
einen Ablösungsprozess, vielleicht auch um den Ablösungsprozess von Altbekanntem und von
der Herkunft.

Allerdings kann trotz der klar weiblichen Perspektive, die der Text einnimmt, und auch wenn
die Autorin Leontina Lergier-Caviezel sich ausdrücklich dafür einsetzt, «dass Frauen in der

rätoromanischen Literatur auch von Frauen gezeichnet» werden (Graf, 2020, 13),484 in Bezug
auf die Erzählung nicht von einem emanzipatorischen Befreiungswerk, geschweige denn von
programmatischer feministischer Literatur die Rede sein. Zu oft werden dafür Klischees über

Männer und Frauen reproduziert: Mütter sprechen nur über Kinder (ebd. 14), Frauen sind

eifersüchtig auf andere Frauen, Männer sind durch schöne Frauen manipulierbar, die Mütter
machen sich Sorgen, die Väter nehmen es locker (ebd. 26). Auch besteht das Happy End für
die Erzählerin aus einer mehr oder weniger traditionelle Rollenverteilung, in der sie Teilzeit in
der Praxis ihres Mannes arbeitet und für ihre gemeinsame Tochter sorgt. Ihr Mann hat dabei

480 «Ich habe versucht, es wieder gut zu machen, und mich damit bestraft, ihm nicht zu verraten, wie wichtig er für mich
ist. Wie gerne ich ihn habe. Wie leid es mir tut, wegen meines niederträchtigen Planes [...] Ich habe gehofft, dass

er zu dir zurückkehrt. Gebetet habe ich sogar, dass alles gut geht. Wie als Mädchen, als ich noch so sehr daran glaubte,
dass dies hilft. Als ich von seinem Unfall hörte, wusste ich, dass all meine Mühen für Wiedergutmachung umsonst

gewesen waren» (VC).
481 «[D]as Privileg zu entscheiden und zu richten» (VC).
482 «[M]it [...] all ihren Kontakten und Diplomen in der Tasche» (VC).
483 Mehr zum Genre des Coming-of-Age- beziehungsweise Adoleszenzromans in Kapitel 5.4.9.

484 Mehr dazu in Kapitel 3.4.1.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.3 Nus duas: La femme fatale e sia meglra amia
3.3.5 Zwischenfazit

IS/

Vorstellungen über «dretgs e duers ch'ein buca da sragischar», «el ha legitimaziun ed obligaziun
enina d'enviar sia dunna en beinenqual grau e da protéger quella nua ch'el queta ch'ei fetschi
da basegns»485 (ebd. 224). Die Erzählerin sagt von sich selbst, sie sei in diesen Belangen
«kooperativ» und trenne Wichtiges von Unwichtigem «per evitar dissonanzas en mia famiglia»486

(ebd. 224). Sie vermutet ausserdem, dass Brida «sco dunna emanzipada»487 (ebd. 224) wenig
Verständnis für diese Abmachungen hat, wobei das «dunna emanzipada» hier einen eher negativen

Unterton hat. Auch sieht sich die jugendliche Erzählerin später einmal als Mutter von Söhnen

und einem netten Mann. Töchter kommen in der Fantasie nicht vor. Warum, wird nicht
erklärt. Allerdings kann man sich aufgrund der Tatsache, dass sich die Erzählerin immer gerne
so aufführte, wie es nach traditionellem Rollenvorstellungen vor allem Jungen tun (ebd. 21),
und auch die Machtstrukturen und Machterhaltungsmechanismen der Jungen nutzte (ebd. 27),
vorstellen, dass ihr Jungs sympathischer erschienen. Trotz allem reflektiert jedoch die Erzählerin
bereits als kleines Mädchen über Geschlechterrollen und stellt fest, dass sie, wenn sie einmal
Söhne hat, keine kleinen Prinzen haben möchte wie die Brüder von Brida. Am Ende bekommt
sie jedoch eine Tochter, womit sie sehr glücklich zu sein scheint.

3.3.5 Zwischenfazit
Bridas Darstellung in Nus duas ist beeinflusst von vielen Figurationen der Femme fatale, welche

von traditionellen Weiblichkeitsvorstellungen und Frauenbildern geprägt sind, so zum Beispiel

von den Vamps oder dem Feindbild der modernen rücksichtslosen Karrierefrau,488 jedoch wird
dieser Eindruck durch die ambivalente Darstellung der Figur, durch die Perspektive durch die

Augen ihrer besten Freundin gebrochen. Im Grunde genommen macht der Roman das, was

Virginia Woolf bereits 1929 in A Room of One's Own bezüglich der Gestaltung weiblicher
Romanfiguren anmerkte:

Cleopatra did not like Octavia. And how completely Antony an Cleopatra would have

been altered had she done so! [...] Cleopatra's only feeling about Octavia is one of
jealousy. Is she taller than I am? Flow does she do her hair? The play, perhaps, required

no more. But how interesting it would have been if the relationship between the two
women had been more complicated. All these relationships between women, I thought,
rapidly recalling the splendid gallery of fictitious women, are too simple. So much has

been left out, unattempted. And I tried to remember any case in the course of my
reading where two women are represented as friends489 (Woolf, 1974, 67).

485 «Rechte und Pflichten, die sich nicht entwurzeln lassen», «er hat Legitimation und Obligation, seine Frau zu beschützen,

wo er es fiir richtig hält» (VC).
486 «Um Dissonanzen in meiner Familie zu vermeiden» (VC).
487 «Als emanzipierte Frau» (VC).
488 Mehr zum Feindbild Karrierefrau in Unterkapitel 3.4.7.

489 «Kleopatra liebte nicht Octavia. Und wie anders hätte Antonius und Kleopatra ausgesehen, wäre dies der Fall gewesen!

[...] Das einzige Gefühl, das Kleopatra für Octavia hat, ist das der Eifersucht. Ist sie grösser als ich? Wie frisiert sie ihr
Haar? Das Stück erfordert vielleicht nicht mehr. Aber wie interessant wäre es gewesen, wenn die Beziehung zwischen

den beiden Frauen komplizierter gewesen wäre? All diese Beziehungen zwischen Frauen, dachte ich, und rief mir schnell

die strahlende Galerie erfundener Frauen ins Gedächtnis, sind zu simpel. So viel ist ausgelassen worden, unversucht

geblieben. Und ich versuchte, mich an jeden Fall aus meiner bisherigen Lektüre zu erinnern, in dem zwei Frauen als

Freundinnen dargestellt werden» (Woolf, 1981, 92).



i88 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

Woolf stellt die These auf, dass die Darstellung weiblicher literarischer Figuren dadurch an Diver-
sität gewinnen würde, wenn sie in ihrer Beziehung zu anderen Frauen dargestellt würden - und

wenn diese Beziehung nicht nur durch Eindimensionalität, beziehungsweise die Bezugnahme
auf ein gemeinsames Interesse (den Mann) geprägt wäre.490

Anhand von Nus duas lässt sich diese These bestätigen. Durch die Freundschaft zur
Erzählerin ist die Figur der Brida keine rein negative, keine eifersüchtige, rachsüchtige,
männermordende Femme fatale. Ihre negativen Charakterzüge sind psychologisch erklärbar, ihr
Wandel und Werdegang bleiben nachvollziehbar, ihre Reue am Ende ebenfalls. Die Kommentare

anderer Figuren im Text, die sie als typische Femme fatale sehen, werden dadurch infrage
gestellt und oftmals gar durch den liebevollen Blick der Erzählerin selbst angezweifelt. Die

Beziehung zwischen den beiden Frauen ist nicht schwarz-weiss und schon gar nicht ist sie

schlicht durch Eifersucht geprägt, wie sie es in traditionelleren Femme-fatale-Erzählungen der

Fall wäre. Die Funktion von Brida ist nicht jene einer traditionellen Figuration der Denkfigur.
Sie dient nicht der Darstellung männlicher Wünsche und Projektionen. Im Gegenteil: Die

Erzählung behandelt weibliche Macht und Ohnmacht und die Mechanismen, mit denen sich

Macht in unserer Gesellschaft generell erhält und reproduziert. An den beiden Frauen, ihrer

Beziehung und an ihrer Entwicklung werden diese Mechanismen offengelegt und bisweilen
auch kritisiert.

Der Umstand, dass sich die Entwicklung der Protagonistin aus der abwechselnd
positiven und negativen Beziehung zu ihrer besten Freundin speist, wodurch ein weiblicher

Entwicklungsroman entsteht, zeigt, dass Woolf recht hatte, wenn sie feststellt, dass es interessanter

gewesen wäre, wenn die Beziehung zwischen Kleopatra und Octavia komplexer gewesen wäre.

Das berühmte Stück von Shakespeare hätte dann vielleicht nicht Antony and Cleopatra geheis-

sen, sondern möglicherweise Octavia und Cleopatra. Oder aber The Two of Us.

3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Das folgende Kapitel soll der Kontextualisierung obiger Erkenntnisse dienen, sowohl innerhalb
der rätoromanischen Literatur als auch in einem breiteren historischen, sozialen und kulturellen

Zusammenhang. Mittels mehrerer kurzen Figurenanalysen soll dabei untersucht werden, wie die

rätoromanische Literatur die Denkfigur der Femme fatale adaptiert, aber auch bereichert. Dazu
werden sowohl die bereits in der Einführung dieses Kapitels dargelegten Forschungserkenntnisse

aus der Literatur- und Kulturwissenschaft im Allgemeinen berücksichtigt, als auch Analysen

aus der rätoromanischen Literaturwissenschaft und Rezensionen von Werken in denen Femme

fatale-Figurationen vorkommen.
Im ersten Kapitel 3.4.1 werden die oben analysierten Werke Nus duas und Eva

ed il sonch Antoni im Vergleich zu den anderen Werken von Oscar Peer und Leontina

Lergier-Caviezel untersucht. Dadurch können die bereits gezogenen Schlüsse in einem
grösseren Kontext betrachtet werden, was zu weiterführenden Erkenntnissen zum einen in Bezug

490 Denselben Ansatz verfolgt auch der Bechdel-Test. Dieser Test stellt ein einfaches Hilfsmittel dar, um auf sexistische

Geschlechterklischees in Filmen hinzuweisen. Er besteht aus den drei folgenden Fragen: 1. Gibt es mindestens zwei

Frauenrollen? 2. Sprechen sie miteinander? 3. Unterhalten sie sich über etwas anderes als einen Mann?

Der Test ist jedoch nicht zwingend aussagekräftig. Der Film American Hustlers besteht ihn zum Beispiel aufgrund
einer einzigen Szene in der sich zwei Frauen über einen Lippenstift unterhalten (Neu, 2019).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung

189

auf den SchafFenskontext und zum anderen auch bezüglich der erfolgten literaturkritischen

Rezeption in diversen Medien führt.
In den darauffolgenden Unterkapiteln werden bestimmte Vorstellungen analysiert, die

von Femme fatale-Figurationen der rätoromanischen Literatur häufig verkörpert werden und mit
bestimmten Aspekten des historischen, sozialen, kulturellen oder soziolinguistischen Kontextes
der Rumantschia in Verbindung gebracht werden können. Vereinzelt werden auch Fälle präsentiert,

die aufgrund ihrer besonderen Gestaltung von Interesse sind. Dabei orientieren sich die Themen

der Unterkapitel auch an den bereits gewonnenen Erkenntnissen aus der Analyse von Nus

duas und Eva ed il sonch Antoni, bisweilen werden diese auch für Vergleiche hinzugezogen werden.

Das Kapitel 3.4.2 beschäftigt sich mit der Figur der Estra fatala, der fatalen Fremden,
die aus einer Verschmelzung der Funktion der Femme fatale als Feindbild und den Idealen und

Ängsten der (rätoromanischen) Fleimatbewegung hervorgeht. Thematisiert werden hier Texte

von Oscar Peer, Chatrina Fili, Jon Semadeni, Seiina Chönz, Toni Halter, Cla Biert, Guglielm
Gadola und Leontina Lergier-Caviezel. Darauf folgt ein kleiner Exkurs über die Figur des Ester

fatal, sozusagen das männliche Pendant zur Estra fatala. Als Beispiel dient hier Giovanni aus

Marlengia von Gion Deplazes.
Im nächsten Kapitel 3.4.4 werden dann Figuren thematisiert, die zwar als Verführerinnen

bezeichnet werden können, jedoch nicht zwingend Femmes fatales sind. Sie sind relativ

häufig anzutreffen, meist in Nebenrollen und meist für den Plot nur insofern von Bedeutung,
als dass der Protagonist aufgrund der Begegnungen mit ihnen zum Schluss kommen kann,
dass er etwas Besseres verdient habe. Repräsentativ für diese Figuren stehen hier Marina Bella

und Violanda aus Cla Bierts La müdada. Unter dem Stichwort <Verführerinnen> werden
jedoch auch Figuren zusammengefasst, die zwar als solche auftreten, diese Rolle jedoch entweder
bewusst einnehmen, wie bei Flurin Spescha oder Benedetto Vigne oder aber komplett unbe-

wusst und als verrückt porträtiert werden, wie bei Andri Peer oder in gewisser Weise auch bei

Jacques Guidon. Texte, die das Bild der Verführerin und Femme fatale parodieren oder
(subversiv) unterwandern, existieren ebenfalls, wobei hier nur Beispiele aus Kurz- und Kürzestprosa
identifiziert werden konnten, nämlich von Pia Valär und Flurina Badel, aber auch von Rita
Cathomas-Bearth und Flurin Spescha.

Das Kapitel 3.4.5 Hexen, Nymphen und andere Legenden beschäftigt sich, wie der Titel
schon sagt, mit Figuren, die entweder den Hexen oder mythologischen oder magischen Figuren
nahestehen. Solche finden sich in der Prosa von Leo Tuor, Hubert Giger, Fabiola Carigiet und
Claudia Cadruvi. Figuren, die Vorstellungen oder Stereotype verkörpern, die sich vom Feindbild

der Hexen ableiten respektive mit diesem in Verbindung gebracht werden können, werden

ebenfalls kurz angesprochen, um zu zeigen, inwiefern sich dieses Feindbild auch noch in der

neueren Literatur niederschlägt (zum Beispiel bei Jon Semadeni, Flurin Darms und Oscar Peer).

Darauffolgend (in Kapitel 3.4.6) wird die bereits in der Analyse zu Eva ed il sonch

Antoni aufgestellte These untermauert, dass es in Werken, in denen Femme fatale-Figurationen
eine grössere Rolle spielen, trotz weiblicher Titelfigur eigentlich um die Männer geht. Die
These wird dabei weiterentwickelt, indem innerhalb dieses Systems ein Muster festgestellt wird,
das Frauen ab- und Männer aufwertet: die Frauen werden als böse bezeichnet, die Männer als

arme Opfer. Besonders in den Werken von Silvio Camenisch konnte eine klare Tendenz in diese

Richtung festgestellt werden, teilweise auch bei Oscar Peer.



190 3

3.4
3.4.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Im Kontext der Werke von Oscar Peer und Leontina Lergier-Caviezel

Das letzte Unterkapitel 3.4.7 Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau

und die Feministin stellt ein ganz bestimmtes weibliches Feindbild in einen kulturellen und

gesellschaftlichen Kontext, indem literarische Figuren analysiert werden, die das Frauenbild

beziehungsweise Feindbild der Karrierefrau und/oder Feministin verkörpern. Auffällig ist die

Diffamierung dieser Figuren bei Silvio Camenisch - wobei diese Diffamierung hier auch dazu

dienen könnte, den patriarchalen Blick zu kritisieren. Etwas subtiler, aber doch präsent ist die

Abwertung der arbeitenden beziehungsweise gebildeten Frau in Texten von Donat Cadruvi und
Vic Hendry, teilweise auch bei Leontina Lergier-Caviezel. Dem gegenübergestellt wird die

Darstellung der arbeitenden Frau in Tamfitsch von Anna Pitschna Grob-Ganzoni.

3.4.1 Im Kontext der Werke von Oscar Peer und Leontina Lergier-Caviezel
Die beiden oben analysierten Figuren Eva und Brida enthalten beide bestimmte Aspekte,
aufgrund derer man sie der Denkfigur der Femme fatale zuordnen kann. Während jedoch die

Femme fatale aus Oscar Peers Text Eva ed il sonch Antoni dem Prototyp einer Femme fatale-

Figuration gleicht, sieht es bei Brida aus Leontina Lergier-Caviezels Nus duas anders aus. Sie

vereint zwar durchaus gewisse Eigenschaften der Femme fatale in sich, doch vor allem aufgrund
der Erzählweise und Perspektivierung kann sie nicht als typische Femme fatale gelten. Um zu

einigen abschliessenden Schlussfolgerungen zu den Figuren zu gelangen, sollen beide Figuren
jeweils im Kontext des jweiligen Gesamtwerks betrachtet werden.

Der Unterengadiner Oscar Peer wurde 1928 in Lavin geboren und starb 2013 in Chur. Er
veröffentlichte mehrere Erzählungen auf Vallader und Deutsch und erhielt unter anderem den

Schillerpreis und posthum den Bündner Literaturpreis. Er beschäftigt sich in seinen Werken
oftmals mit dem Innenleben der Menschen, mit deren Leidenschaften und Leiden, mit ihren

Beziehungen, ihren Träumen und Gedanken. Seine Hauptfiguren befinden sich häufig auf einer

Gratwanderung zwischen ihren Wünschen und der Realität. Peer teile in seine Erzählungen
ausserdem häufig seine «Lebensphilosophie», schreibt Decurtins in einem Nachruf auf den Autor.
Er sei in seinen Erzählungen durch die Erzählfigur präsent, beispielsweise wenn er literarische

und kulturelle Kenntnisse, seine künstlerischen oder musikalischen Vorlieben oder konkrete
Details aus Auslandaùfenthalten einfliessen lasse (Decurtins, 2014, 2).

Die Frauen in Peers Werken sind oft jung, schön und geheimnisvoll. Nicht alle entsprechen der

prototypischen Femme fatale in gleichem Masse wie Eva, jedoch finden sich in vielen anderen

Werken ähnliche Figuren, beispielsweise Sara in Viadi sur cunfin (Peer, 1981, deutsche Version
Grenzsstation 1984), Ursula aus Nozzas d'inviern (Peer, 1988), Elly in Akkord / II retuorn (Peer,

2005, erste Ausgabe unter dem Titel Accord 1978) oder Franzisca in Hannes (Peer, 2014, erste

Ausgabe 1978).
Gerade bei Sara finden sich einige Eigenschaften, die sehr an Eva erinnern. So scheint

auch sie eine Art unheimliche Intuition zu haben, die mit ihrer Weiblichkeit erklärt wird (Peer,

1984, 99), womit Frauen per se in gewisser Weise zu übernatürlichen, unerklärlichen Wesen

stilisiert werden.491 Es finden sich bei ihr gewisse Züge der Nymphen oder der ungezügelten

491 Sie erkennt gleich, dass Karl nicht Ben ist, «weil sie eine Frau ist» (Peer, 1984, 99).



3

3.4
3.4.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Im Kontext der Werke von Oscar Peer und Leontina Lergier-Caviezel

191

jungen Frau, wenn sie auf Bäume klettert (Peer, 1984, 109) oder im Fluss badet (Peer, 1984,

139). Sie provoziert ausserdem den Protagonisten zu gefährlichen Taten, weil dieser sie damit
beeindrucken will (Peer, 1984, 111). Auch wurde sie von Ben «Weinranke» genannt, weil sie

ihn an sich bindet (ebd. 114) - eine Anlehnung an Max Frischs Homo Faber, wo der Erzähler

sagt: «Ivy heisst Efeu, und so heissen für mich eigentlich alle Frauen. Ich will allein sein!»

(Frisch, 1982, 91). Dass Ivy ähnlich wie Eva klingt, ist dann nur ein weiterer kleiner Flinweis
auf die Verknüpfung all dieser Figuren.

Saras sprechende Nachnamen (Liebenov, Ruineil) verweisen ebenfalls auf ihre Funktion,

verführt sie doch die Flauptfigur dazu, sein Heimatland zu verlassen und nach Amerika

zu gehen. Letzten Endes wird Carl von ihrem psychisch kranken Bruder aus Eifersucht
angeschossen und beinahe tödlich verletzt. Sie erweist sich für ihn durchwegs als fatal, wenn er auch

überlebt und zu seinem alten Leben zurückkehrt, dem er zuvor entkommen wollte.
In einer Besprechung von Oscar Peers Viadi sur cunfin kommt Annetta Ganzoni im

Abschnitt über die Figur Sara denn auch zu folgendem Schluss:

Una dapü aint illa lingiada da las duonnas descrittas da bgers poets, duonnas chi nu
faun oter cu esser amantas dad eroes, chi nun haun ultra que ingüna funcziun ed ingüna
persunalited. Sara ais ün oget per las projecziuns da Carl chi nun haun prubabelmaing
da che fer bger cun sia vaira persuna, intaunt cha Carl as creescha ün purtret illusoric,

per il quel el pudess viver492 (Ganzoni, 1982, 247).

Sara hat offensichtlich die gleiche Funktion wie die meisten traditionellen Femme fatale-Figu-
rationen. Sie dient als Projektionsfläche für die Wünsche und Ängste ihrer männlichen Gegenüber.

Gleichzeitig hat auch sie darüber hinaus keine richtige Funktion, keinen Charakter. Sie

ist eine Femme fatale, auch wenn die Fatalität der Figur der Sara nicht ganz so offensichtlich
ist wie diejenige der Eva, da sie nicht (zumindest nicht direkt) für das Zugrundegehen der

Hauptfigur verantwortlich ist. In Ganzonis Beschreibung der Sara finden sich jedoch eindeutige

Parallelen zu den üblichen Kritikpunkten aus der feministischen Literaturwissenschaft an

von Männern geschaffenen Frauenfiguren.493

Aufgrund der bereits geschilderten Ursprünge bestimmter Femme fatale-Figuratio-
nen, deren gehäuftes Auftreten jeweils als Reaktion auf eine erstarkende Frauenbewegung oder

Emanzipation gelesen wurde, lassen sich auch Vermutungen über das gehäufte Auftreten dieser

Figur bei Peer aufstellen. Accord und Hannes erschienen erstmals 1978, Eva 1980, Viadi sur

cunfin 1981. Die darin auftretenden Frauenfiguren als Reaktion auf die Emanzipationsbemühungen

der Frauen in den 1970er-Jahren zu lesen ist möglich, allerdings fehlen dazu konkretere

Anhaltspunkte (beispielsweise Anmerkungen des Autors zu diesem Thema).

492 «Eine mehr in der Reihe von Frauen, die von vielen Poeten beschrieben wurden, Frauen, die nichts anderes tun, als die

Geliebten der Helden zu sein, die ausserdem keine andere Funktion haben und keine Persönlichkeit. Sara ist ein Objekt
fur die Projektionen von Carl, die wahrscheinlich nicht viel mit ihrer wahren Person zu tun haben, während Carl eine

Illusion kreiert, für die er Leben möchte» (VC).
493 Siehe in Kapitel 1.1.1 und 1.1.2.



192 3

3.4
3.4.1

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Im Kontext der Werke von Oscar Peer und Leontina Lergier-Caviezel

Im Gegensatz dazu finden sich von Autorin Leontina Lergier-Caviezel vermehrt Aussagen zu
diesem Thema:

Als junge Frau las sie [Leontina Lergier-Caviezel (VC)] jahrelang vor allem
Frauenliteratur. Als sie dabei vergebens nach längeren Geschichten von Frauen in ihrer Sprache

suchte, begann sie selbst zu schreiben. «Es ging mir um den Ausgleich», sagt sie.

Darum, dass Frauen in der rätoromanischen Literatur auch von Frauen «gezeichnet»
würden (Graf, 2020, 13).

Dass die Autorin das Fehlen von Frauenliteratur bemängelt, zeugt von einem Bedürfnis nach

Repräsentation sowie von einer gewissen feministischen Motivation der Autorin für das Verfassen

ihrer Werke. Ähnlich den Feministinnen der zweiten Welle kritisiert sie das patriarchale
Gefüge des Literaturbetriebs und sucht dieses Ungleichgewicht mit ihrer Literatur zumindest ein

wenig auszugleichen. Bemerkenswert ist dabei auch, dass sie sich konsequent in der Tradition
der Frauenliteratur sieht, ein Begriff, dessen Problematik bereits angesprochen wurde.494 Was

genau hier unter Frauenliteratur verstanden wird, ist nicht klar, jedoch ist aufgrund der

Forderung nach Identifikation davon auszugehen, dass es auch um die literarische Repräsentation
der Frauen geht, sowohl durch die Autorin als auch durch die literarischen Figuren. Trotzdem
stechen Lergier-Caviezels Frauenfiguren selten durch besonders emanzipatorische Züge hervor.
Sie alle sind Mütter, oftmals Hausfrauen oder zumindest «nur» teilweise berufstätig: So in
Mumma da professiun, Romana, Nus duas und Davos ils mugrins (Lergier-Caviezel, 1993, 2006,

2011, 2018). Trotzdem sind diese Werke aus Sicht einer feministischen Literaturwissenschaft
allesamt von Bedeutung, da sie spezifisch weibliches Leben und Erleben darstellen.

Lergier-Caviezels Themen sind Mutterschaft {Mumma daprofessiun, Romana, Nus duas),

die (Un-)Vereinbarkeit von sozialen Erwartungen und persönlicher Verwirklichung (Mumma
da professiun, Romana, Nus duas, Davos ils mugrins), Geschlechterrollen (.Mumma da professiun,

Romana, Nus duas) und die von Frauen erlebte Enge in dörflichen und ländlichen Strukturen
{Romana, Nus duas, Davos ils mugrins).

In Davos ils mugrins ist das Thema der sozialen Überwachung bereits im Titel
enthalten: Er bezieht sich auf das Gerede, dass sprichwörtlich «davos ils mugrins», hinter den

Hausecken,495 die Runde macht. Protagonistin des Werkes ist die Hausfrau und
Krankenschwester Andrea, die einem mysteriösen Ereignis nachgeht, das sich vor Jahren im Heimatdorf
ihres Mannes ereignet hat und in das ihre Schwiegereltern verstrickt gewesen zu sein scheinen.

Sie ist eine fremde (deutschsprachige) Frau, die mit einem Einheimischen verheiratet ist,
und so beginnt der Text mit der externen Perspektive Andreas auf die enge Gemeinschaft im
Dorf. Diese externe Perspektive lässt jedoch tief Blicken: Andrea hat mehr oder weniger perfekt
Rätoromanisch gelernt (Lergier-Caviezel, 2018, 19) und wird von den Einheimischen respektiert

(ebd. 20f.), sodass sie ihr genügend vertrauen, um ihr nach und nach die gewünschten
Informationen zu geben.

494 Siehe in Kapitel 1.4.2.

495 Die <mugrins> sind die sogenannten Gewettköpfe (Schweizerdeutsch: Gwättköpfe) an den Hauskanten.

Der Titel der deutschen Übersetzung heisst Hinter dem Gwätt (Lergier-Caviezel, 2020).



3

3.4
3.4.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Estra fatala

193

Über weite Strecken liest sich das Buch beinahe wie eine Auflistung der sozialen

Probleme, die ein Leben in der Enge eines kleinen Dorfes auf dem Land mit sich bringt, wobei
auch viele Klischees bedient werden, beispielsweise die andauernde Beobachtung durch die

Nachbarn, das Unverständnis der Alten für die Technik, die Jugend und die Moderne, die

durch die Fremden ins Dorf kommt. Auch dass die Integration der fremden Frau über die Sprache

funktioniert, erscheint typisch (mehr dazu im nächsten Kapitel) und verbindet ausserdem

den sozialen Kontext mit dem sprachlichen. Der Umstand, dass auch hier eine weibliche
Perspektive auf diese soziale Enge gezeigt wird sowie erneut ein komplexes Verhältnis zwischen zwei

Frauen (Schwiegertochter und Schwiegermutter), ist wiederum Verweis auf das oben genannte
Programm Leontina Lergier-Caviezels. Das Emanzipatorische an ihren Werken liegt darin, das

Leben, die Beziehungen und die Gefühle von Frauen sichtbar zu machen.

3.4.2 Estra fatala
Ein Aspekt der Denkfigur Femme fatale, der in Eva ed il sonch Antoni immanent wichtig ist, in
Nus duas aber kaum eine Rolle spielt ist jener der Fremdheit. In Nus duas ist das heimische Dorf
aufgrund der Erfahrungen sowohl von Brida als auch der Erzählerin eher negativ konnotiert,
während dies in Eva ed il sonch Antoni nicht grundsätzlich der Fall ist. Auch wird der im Dorf
herrschende Konservatismus durch die geradezu lächerlich religiös-fanatische Figur des Anton
Perl parodiert, die neu ankommenden, fremden Eva wird jedoch als Bedrohung für das ruhige
dörfliche Leben dargestellt. Das Attribut der Fremdheit findet sich bei sehr vielen Femme fa-

tale-Figurationen in der rätoromanischen Literatur, zum Beispiel in Akkord / Ii retuorn (Peer,

2005, erstmals erschienen 1978) oder Viadi sur cunfin (Peer, 1981) ebenfalls von Oscar Peer, in
La Jürada (Semadeni, 1967) von Jon Semadeni, aber auch bei Autorinnen wie Chatrina Filii,
La legenda dal Lai fop (Filii, 1945), oder bei Seiina Chönz in Flur da sted (Chönz, 1950a) oder

Terra alva (Chönz, 1950b).

Das gehäufte Auftreten dieser Eigenschaft bei Femme fatale-Figurationen in der rätoromanischen

Literatur ist wohl mit der relativ starken und ausgeprägten Tradition der Heimatliteratur

zu erklären, in der Fremdheit, gleichbedeutend mit Neuerungen aller Art, als Feindbild
angesehen wurde (Badilatti, 2008, 80). Die Frau kann in der Figur der Fremden als Sündenbock
dienen. Sie repräsentiert den Einbruch des fremden Elements in die Heimat, welches die

einheimische, rätoromanische Sprache und Kultur bedroht. Das Feindbild der Estra fatala findet
sich jedoch auch in Werken, die zumindest in formaler Hinsicht keiensfalls zur Heimatliteratur
gezählt werden können. In La Jürada (Semadeni, 2012, erstmals erschienen 1967) bricht die

alte Ordnung dabei gleich doppelt ein. Der Verfall beginnt mit der Heirat des einheimischen
Försters mit einer fremden Frau: «Mit ihr kommen Winter und Schnee ins Dorf und als Folge

des Eindringens von Aussenwelt und Zeit die Rache der Natur: die Lawine» (Riatsch &
Walther, 1993a, 125). Die Lawine hat jedoch nur eine Chance, weil der Förster gleichzeitig den

Bannwald hat holzen lassen, um ihn zu verjüngen, eine Notwendigkeit «basond sün cugnu-
schentschas ed experienzas scientificas»496 (Semadeni, 2012, 16).

496 «[A]uf wissenschaftliche Erkenntnisse und Erfahrungen gestützt» (Semadeni, 2012, 17).



194 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.2 Estra fatala

Einige rätoromanische Femme fatale-Figuren wie eben die Ria, die Ehefrau des Försters,

aus Jon Semadenis La Jürada, sind deutschssprachig und gelten gerade deswegen als

fremd und fatal für die rätoromanische Gemeinschaft (Badilatti, 2008, 80). So wird Ria
gerade aufgrund ihrer sprachlichen Zugehörigkeit verdammt — von der Gemeinde und ihrer

Schwiegerfamilie:

«Schmaladi saja il di cha tü hast zappà aint nossa porta», tuna la vusch da mamma our
da chadafö. «Tudais-ch'infama.»497 (Semadeni, 2012, 52).
«Nus nuns laschain liar la lengua da tai e da tiaTudais-cha», tuna quai nan dal chantun498

(Semadeni, 2012, 60).

Dieses Attribut lässt sich auf die Spracherhaltungsbewegung zurückführen,499 zumindest
solange es sich bei der Fremden um eine deutschsprachige Frau handelt.500 Die Angst vor dem

Verdrängen des Rätoromanischen durch die deutsche Sprache zeigt sich hier ganz deutlich. Ria

wird von ihrer Schwiegermutter verflucht und für alles verantwortlich gemacht, was seither
schlecht gelaufen ist. Sie verstehen die Welt nicht mehr, «quel muond chi d'eira rivä cun Ria eir
sü Patval»501 (Semadeni, 2012, 52). Das Verstehen ist hier nicht wortwörtlich gemeint, jedoch
wird durch das Wort eine Verbindung geschaffen zwischen der sprachlichen und semantischen
Ebene. Die Schwiegereltern verstehen zwar Rias Sprache, ihre Welt jedoch nicht, Ria wiederum
versteht weder deren Sprache noch deren Welt.

Das Frauenbild der Estra fatala, der fatalen Fremden, als besonders typisch für die rätoromanische

Literatur zu bezeichnen, wäre zu plakativ. Allerdings lassen sich beim Auftauchen der

Estra fatala durchaus gewisse Muster beobachten, wie auch Badilatti feststellt:

Un oter aspet chi demuossa eir l'influenza negativa da l'estra aint illa Jürada es il fat cha

l'alach es üna catastrofa. L'estra resta ün'estra eir per sieu hom: «Duos muonds esters

sun urtats insembel, sainz'avair gnü la forza da s'incleger». [...]

497 («Verflucht sei der Tag an dem du durch unsere Tür getreten bist>, tönt die Stimme der Mutter aus der Küche.

(Ehrlose Deutsche») (VC).
498 «(Wir lassen uns von dir und deiner Deutschen nicht den Mund verbieten), erklingt es bei der Gemeindeversammlung

aus der Ecke» (VC).
499 Lucia Walther schreibt: «Ein bündnerromanischer Autor [gemeint sind Schreibende jeglichen Geschlechts, VC]

weiss genau, für wen er schreibt, er kennt die Leser seiner Werke (oft persönlich). Wenn nun einmal innegehalten
wurde mit der Feststellung, das bis dahin Vorgelegte sei nicht besonders bewusstseinserweiternd und emanzipatorisch

gewesen [...], so muss diesem Umstand Rechnung getragen werden. Und wenn die Dämonisierung/Mythisierung von
Fremde / Heimat, das als unheimliche Bedrohung empfundene Eindringen des Fremden nicht besonders humanisierend

im absoluten Sinne anmuten mag, so denke man an die in der Lebenswirklichkeit tatsächliche Bedrohung für eine

Kleinsprache durch das Fremde, durch die Fremdsprache.» (Riatsch & Walther, 1993b, 609).

500 Fremdsprachige Frauen, die positiv besetzt sind, sprechen dabei in der rätoromanischen Literatur eher selten Deutsch.

So ist Karin aus La müdada von Cla Biert eine Dänin (Biert, 2012) oder die Geliebte des Bauern in La runa, ebenfalls

von Biert, eine Französin (Biert, 2020d). Mehr zu weiteren Femme fatale-Figuren bei Cla Biert siehe weiter unten in
diesem Kapitel.

501 «Jene Welt, die mit Ria auch nach Patval gekommen war» (Semadeni, 2012, 33).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.2 Estra fata la

195

Quists sun [...] exaimpels chi demuossan ün'influenza negativa da l'estra sül/s indigen/s.
Scha's considerescha la tradiziun as po dir cha'l caracter negativ da l'ester in general es

ün stereotip da la <Bauern-> e <Heimatliteratur>502 (Badilatti, 2008, 80).

Somit scheint die Estra fatala vielmehr typisch für ein bestimmtes Genre zu sein, das auch in
der rätoromanischen Literatur vertreten ist und dies sogar überdurchschnittlich häufig, nämlich

für die Heimatliteratur. Dies ergibt sich schlicht schon durch die antonymische Definition
der Heimatliteratur und der Estra fatala: Wenn diese die Heimat glorifiziert und konservieren

möchte, ist jene die Personifikation der Bedrohung derselben. Oder anders gesagt: Die
Konstruktion der Heimat «vollzieht sich im Diskurs über das Fremde» (Caduff, 1997, 12). Dies

geht oftmals einher mit der Unterstellung, «dass eine Vermischung mit dem Fremden Unglück,
das Abwandern in die Fremde, Leid nach sich zieht» (Walther, 1997, 273).

Umgekehrt wird erzählerisch oft die Tugendhaftigkeit eines Protagonisten hervorgehoben,

wenn dieser es schafft, sich der Verführungskraft der Fremden zu widersetzen. Auch solche

Darstellungen finden sich noch bis weit ins 20. Jahrhundert hinein: So gibt es zum Beispiel
die verführerische Fremde bei Toni Halter in II cavalé della Greina (Halter, 1991, erstmals

erschienen I960) (in der literarischen Figur Angela) oder im Culan de Crestaulta (Halter, 1953)

(Derwa). In beiden Geschichten findet der Protagonist auf den rechten Weg (zur einheimischen

grossen Liebe) zurück und bleibt nicht bei der fremden Frau.

Der Einfluss des sprachlichen Kontextes auf die Darstellung der Estra fatala auch in

neueren, ja gar in «formal so kühnen Texten» (Walther, 1997, 278) wie Jon Semadenis LaJürada
wurde bereits von Lucia Walther festgestellt:

Sogenannt <moderne Themen) haben längst in die bündnerromanische Literatur Einzug

gehalten. Dass aber Texte nur allein deswegen nicht modern sein können, zeigt sich

einmal mehr am Beispiel des offenbar zum Teil unausrottbaren Fremdbildes

(Walther, 1997, 278).

Es ist davon auszugehen, dass Texte wie Halters Caumsura, Semadenis La Jürada und
viele andere, die hier nicht alle zur Sprache kommen konnten, doch in sehr hohem
Masse von einer programmatischen Absicht bestimmt sind, welche angesichts der realen

Bedrohung der romanischen Sprache auch verstanden werden kann. Heute ist aber die

(ausserliterarische) Situation anders insofern, als man den Fortbestand des Romanischen

nicht mehr durch die Schliessung der Grenzen) gewährleistet sieht (Walther, 1997, 278).

502 «Ein anderer Aspekt, der auch die negativen Einflüsse des Fremden in LaJürada zeigt, ist die Tatsache, dass die Ehe eine

Katastrophe ist. Die Fremde bleibt eine Fremde auch für ihren Mann. <Zwei fremde Welten sind zusammengeschweisst,
ohne die Kraft einander zu verstehen). [...] Dies sind [...] Beispiele, die den negativen Einfluss der Fremden auf
das Einheimische/den Einheimischen zeigen. Wenn man die Tradition bedenkt, kann man sagen, dass der negative
Charakter des Fremden generell ein Stereotyp der Bauern- und Heimatliteratur ist.» (VC).



196 3

3.4
3.4.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Estra fatala

Wichtig ist zu betonen, dass nicht-einheimische literarische Frauenfiguren nicht immer
negativ konnotiert sind. In Cla Bierts La müdada (Biert, 2012, erstmals erschienen 1962) ist
die Rolle der Fremden durchaus positiv besetzt. Die Dänin Karin kommt als Urlauberin ins

Dorf des Protagonisten Tumasch und er verliebt sich in sie. Sie wird als die ideale Frau für ihn
dargestellt, während die einheimischen Frauen als unpassend und zum Teil sogar verkommen

porträtiert werden.

Dies kann als Teil des folgenden Prozesses gelesen werden: Im 19. Jahrhundert
entsprach das Bild der einheimischen Frauen noch dem konservativen Ideal der guten Mutter und
Hausfrau. Sexualität, Ausschweifung, Laster waren Attribute der fremden Frau.

Mit der Zeit erscheinen die negativen Charakterzüge (Sexualität, Laster, Verführung)
dann nicht mehr nur bei der literarischen Figur der Fremden sondern auch in Figuren der

Einheimischen (Badilatti, 2008 67)503 - dies wohl im Einklang mit der Heimatbewegung als

Reaktion auf Industrialisierung, die Kommerzialisierung und des Tourismus (Valär, 2013, 111).
Der Verlust traditioneller Werte wurde beklagt, und die Tatsache, dass viele junge Frauen in
Hotels Arbeit suchten und fanden, mit Misstrauen beäugt. Literarische Reaktionen auf diesen

Prozess finden sich beispielsweise im Text Bergamascas von Guglielm Gadola (Gadola, 1959).
Eine Estra fatala sucht man darin vergeblich, im Gegenteil, der Text ist nicht xenophob sondern

vielmehr xenophil, jedoch in biologistischer, rassistischer Weise. Der Text handelt vom Problem

junger Bergler passende Ehefrauen zu finden. Von den Einheimischen möchte keine «fumitgasa

perpetna ded in toc puranchel» sein, lieber «tuornel jeu el marcau, mondel «zimmermaidli»

e maridel in di cul portier»504 (Gadola, 1959, 113). Schliesslich importieren sie sich Frauen

aus Bergamo, Bergamascas, und sind höchst zufrieden mit ihnen. Die Frauen werden gelobt,
sie werden dabei aber einzig auf ihre Körperlichkeit reduziert, zum einen auf ihre Fähigkeit
zu harter Arbeit, zum anderen auf ihre reproduktive Funktion - in biologischer aber auch

503 Badilatti beruft sich aufJakubec & Francillon (Jakubec & Francillon, 1991), welche diesen Prozess etwas später verorten,
erst ab 1930 fänden sich «negative», von der Modernisierung inspirierte Charakterzüge auch bei einheimischen Figuren.

Jedoch gibt es auch viele frühere Beispiele in der rätoromanischen Literatur. Eines der bekanntesten wahrscheinlich
bei Giacun Hasper Muoths Ii Gioder (Muoth, 1997, erstmals erschienen 1886), worin ein junger Mann nach einer

passenden Frau sucht, eine Suche, die sich eher schwierig gestaltet, weil sich die meisten jungen Frauen nicht mehr nach

traditioneller Art und Weises kleiden und kein traditionelles Handwerk mehr ausüben. Deren Speisen «o hu! ferdavan

da schunschas tudestgas» (Muoth, 1997, 55), «o hu! riechen nach deutschem Schmalz», sie kleiden sich in «pon e vali»

(ebd. 54), «Tuch und Seide» (VC), statt in «teila grischuna» (ebd. 60), «Bündner Tuch» (VC) und «sbittan la roda, sfan

il talé e barrattan il glin per mongola» (ebd. 54), «verschmähen Spinnrad und Webstuhl und tauschen Leinen gegen
Baumwolle» (VC). Allerdings bleibt anzumerken, dass es hier zwar durchaus um einen moralischen Verfall geht, jedoch
nicht (zumindest nicht explizit) um einen Verfall der Sexualmoral. Dieser wird in Muoths Gedicht Ina sbarrada din vegl

conducteur konkreter dargestellt: «Las giuvnas [...] / Orneschan lur queissas cun seid'e vali / E vendan als jasters las flurs

dil tschupi» (Muoth, 1997, 228-229), «Die jungen Frauen [...] / Schmücken ihre Schenkel mit Seide und Samt /
Und verkaufen den Fremden die Blumen vom Jungfernkranz» (VC).

504 «[Ejwige Dienstmagd eines minderwertigen Bäuerleins» sein, lieber «kehre ich in die Stadt zurück,
werde Zimmermädchen und heirate eines Tages den Portier» (VC).



3

3.4
3.4.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Estra fatala

197

sprachlich-kultureller Hinsicht.505 So werden immer wieder Vergleiche zu den Schafen und
deren Rassen gezogen. Fazit des Textes: Die bergamassische Rasse (Frauen wie Schafe) rettet die

Bündner vor dem Niedergang.506

In derartigen Darstellungen lässt sich eine eine Inversion des herkömmlichen Musters zu
erkennen:

Alors que les hérôines helvétiques ont tendance [...] à refuser le rôle traditionnel
d'épouse et de mère pour affirmer leur liberté, ce sont les étrangères [...] qui incarnent
les vertus de la bonne ménagère507 (Jakubec & Francillon, 1991, 101).

Wie schon Badilatti feststellt, trifft dies auch auf die weiblichen Figuren in La müdada zu, wo
die Fremde Karin die Gegenposition zur einheimischen Marina bella einnimmt - und damit
nicht genug, Karin erscheint zwar zu Beginn kurz als erotische Frau, als Verführerin, entwickelt
sich dann aber immer mehr zu einem Double der Mutter von Tumasch, was dieser selbst mit
Wohlwollen erkennt (Biert, 2012, 378).508

Eine Assimilation der fremden Frau findet auch in Davos ils mugrins (Lergier-Caviezel,
2018) von Leontina Lergier-Caviezel statt. Die Protagonistin Andrea kommt als Zugeheiratete
ins Dorf, integriert sich sehr gut, lernt Sitten und Sprache schnell509 und nimmt eine sehr

traditionelle Rolle in der Familie ein. Allerdings bleibt sie trotzdem eine Art Fremdkörper, denn
sie übernimmt in der Erzählung die Funktion der Detektivin. Sie ist neugierig und gräbt in
alten Familien- und Dorfgeschichten nach einem Geheimnis, was von der Familie als störend

505 «E detg e fatg! La famiglia dil Gion crescha onn per onn per in tgau. E tgei stupenta schendrada: buobs grands e stagns
sco la crappa e buobas sco mattatschas carschidas cun cavellèra nera ed egls sco tschereschas. Cun in plaid, in raz niev,

saun e robust e plein veta! E tgei tempset mo veva la <Bergamasca> duvrau per daventar ina <indigena>, ina sco nossas

bunas veglias eran: luvrusa, sempla, spargnusa e da spir quitau en casa ed ora. E religiun vev'ella era, senza esser ina

magliavuts: ella viveva sia religiun. Ensumma ina buna femna de Diu e dil mund, e gnanc macorta buc, bein ch'ella

sevestgeva buca cun fanas e firlefanzas de Cuera e Turitg, mobein cun fermas schubas-fustagn senza menda e senza

mort. - E sia tschontscha, gl'emprem mo taliana, semida en cuort en miez e miez, per allura entras la scola de sia roscha

buobanaglia daventar ualti spert mo romontscha.» (Gadola, 1959, 116); «Gesagt, getan! Gions Familie wächst jedes

Jahr um einen Kopf. Und was für ein prächtiges Erzeugnis: grosse und steinharte Buben und Mädchen, wie erwachsen,

mit schwarzen Mähnen und Augen wie Kirschen. Kurz: eine neue Rasse, gesund und robust und voller Leben! Und
wie schnell war die Bergamaskin doch eine Einheimische geworden, eine wie unsere guten alten Frauen: arbeitsam,

einfach, sparsam und in und ums Haus besorgt. Und Religion hatte sie auch, ohne bigott zu sein: Sie lebte ihre Religion.

Insgesamt eine Frau von Gott und Welt und keineswegs hässlich, auch wenn sie sich nicht Fähnchen und Firlefanz aus

Chur und Zürich bekleidete, sondern mit festen Zwilch-Röcken beständig und makellos. - Und ihre Sprache, erst nur
Italienisch, verändert sich schnell, zuerst halb-halb und danach durch die Schule ihrer Kinderschar schnell nur noch

Romanisch» (VC).
506 Möglicherweise spielt in diese Geschichte auch der Diskurs um Inzest in den Bündner Tälern (meist unbegründet)

und das Lob der sogenannten <Blutauffrischung> hinein. Mehr zum Text Las bergamascas in Kapitel 4.4.6.

507 «Während die helvetischen Protagonistinnen dazu neigen [...], die traditionelle Rolle als Ehefrau und Mutter
abzulehnen, um ihre Freiheit zu behaupten, sind es die Ausländerinnen [...], die die Tugenden der guten Hausfrau

verkörpern» (VC).
508 Mehr zur Figur der Aita, Tumaschs Mutter, in Kapitel 4.2.

509 Die Sprache, die die fremde Ich-Erzählerin spricht, ist so eloquent und voller alter Redewendungen und Wörter, dass

die Figur als Erzählerin als nicht ganz glaubwürdig bezeichnet werden könnte. Badilatti beschreibt sie demnach als nicht
immer authentisch (Badilatti, 2019, 130).



198 3

3.4
3.4.2

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Estra fatala

empfunden wird. Das Geheimnis wird denn auch von ihr aufgedeckt, die Familienidylle
zerstört. Für die traditionellen Vorstellungen von Sitte und Moral erweist sie sich als fatal, ihre

Darstellung ist subversiv, da sie das Vergangene nicht ruhen lassen kann.

Die Fremde als Verführerin findet sich bei Cla Biert, weniger in La miidada, sondern in einigen

Kurzgeschichten, zum Beispiel in La runa (Biert, 2020d) (erstmals erschienen 1956), in II
bütsch da la Svedaisa (Biert, 2020a, erstmals erschienen 1949) und in La duonna da Robinson

(Biert, 2020c, erstmals erschienen 1975). Alle drei Texte enthalten literarische Figuren, die

gewisse Vorstellungen und Feindbilder der Denkfigur Femme fatale verkörpern. Trotzdem können

sie nicht als typische Femme fatale-Figurationen bezeichnet werden.

So ist die Verführerin in La runa zwar eine Französin, eine Fremde, und noch dazu

Pianistin, das komplette Gegenstück zum Bauern, mit dem sie (buchstäblich) ins Heu geht,
die Geschichte ist jedoch lustig und fröhlich und endet für keinen der Beteiligten fatal. Die

Erzählung lebt vom Dialog zwischen den beiden Hauptfiguren, die einander gleichzeitig
aufgrund der Sprachähnlichkeit verstehen und missverstehen.510 Es sei dabei nicht verwunderlich,
dass die positiv besetzte Liebhaberin in Cla Bierts Prosa immer eine fremde Frau sei:

La libertà interna das metter sur las «ledschas» socialas vezza Biert fingià cun sia fi-

güra Ingeborg dal 1949 sco pussibiltà centrala da la matta e la duonna per s'acquistar
ün spazi da respet. Quista libertà virtuala vain concessa il plü gugent a la duonna

erotica, chi surmaina il giuven das deliberar da las restricziuns moralas liadas a sia

derivanza - e da tscherchar ulteriurs spazis per as svilupper. Perquai nun esa das dar da

buonder cha la marusa positiva ilia prosa narrativa da Cla Biert vain rapreschentada
da duos duonnas estras, da Karin aint il roman La müdada e da Factura francofona
i'l raquint La runa. Quista amanta intratgnanta e surprendenta nun ha ingün nom,
ella nun es ne protetta ne imnatschada da la controlla sociala da cumün, ella vain our
dal nüglia, as diverta e parta sainza otras pretaisas davo la not d'amur accumplida511

510 Der Dialog ist asymmetrisch, da der Bauer zumindest etwas Französisch zu beherrschen scheint (Biert, 2020d, 63),
sie jedoch nur einzelne rätoromanische Wörter aufgrund der Sprachverwandtschaft versteht.

511 «Die innere Freiheit, sich über die sozialen Regeln zu stellen, sieht Biert bereits in seiner Figur Ingeborg 1949 als

zentrale Möglichkeit des Mädchens und der Frau, um sich Respekt zu verschaffen. Diese scheinbare Freiheit wird

am liebsten von der erotischen Frau eingenommen, die den jungen Mann dazu bewegt, sich von moralischen

Einschränkungen zu befreien, die mit seiner Herkunft verbunden sind - und sich so neue Bereiche zu suchen, in
denen er sich entwickeln kann. Deswegen ist es auch nicht verwunderlich, dass die positiv besetzte Liebhaberin in der

erzählerischen Prosa von Cla Biert von zwei fremden Frauen repräsentiert wird, von Karin im Roman La müdada und

von der frankophonen Darstellerin in der Erzählung La runa. Diese unterhaltsame und überraschende Liebhaberin hat

keinen Namen ist von der sozialen Kontrolle des Dorfes weder beschützt noch bedroht, sie kommt aus dem Nichts,

vergnügt sich und verschwindet ohne weitere Ansprüche nach der verbrachten Liebesnacht» (VC).

(Ganzoni, 2020b, 248f.).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.3 Exkurs: Giovanni - Der Ester fatal?

199

Im von Ganzoni ebenfalls erwähnten Text II bütsch da la Svedaisa und auch in La duonna da
Robinson512 kommt die Figur der fremden Verführerin auch vor, jedoch in völlig anderer Weise.

Die Erzählungen handeln von Kindern an der Grenze zur Adoleszenz, weswegen die Texte erst

in Kapitel 5.4.4 ausführlicher behandelt werden.

In der zeitgenössischen rätoromanischen Literatur finden sich viele Beispiele für Verkörperungen

des Feindbilds der Estra fatala. Vor allem aber nicht nur wenn diese explizit deutschsprachig
sind, kann deren Gestaltung als Feindbild auf die Bemührungen der Spracherhaltungsbewe-

gung, die feste Verankerung der Heimatliteratur und generell auf die Angst vor dem Verdrängen

des Rätoromanischen durch die deutsche Sprache zurückführen lassen. Andererseits gibt
es auch Texte mit einer übertrieben positiven Darstellung der fremden Frau, die oftmals als

Gegenstück zur durch die Moderne verführten, einheimischen Frau eingeführt wird.
Es finden sich jedoch auch vereinzelt Beispiele für neutral oder positiv besetzte fremde

Frauen, die nicht auf einer Herabwürdigung anderer Frauenfiguren beruhen und somit dem

Feindbild Estra fatala diametral entgegenwirken. Sie stehen für ein gleichzeitiges Existieren

progressiver und weniger progressiver Frauenbilder.

3.4.3 Exkurs: Giovanni - Der Ester fatal?
Entsprechend der Bedrohung durch die fremde Frau findet sich in der rätoromanischen
Literatur auch das männliche Äquivalent dazu. So gibt es in Gion Deplazes Marlengia (Deplazes,
1980) eine Figur namens Giovanni (siehe Bezzola, 1981b). Er kommt als Arbeitskraft ins Dorf,
um eine Lawinenverbauung zu errichten, und zwar mithilfe modernster Technik und modernster

Erkenntnisse (Deplazes, 1980, 90) - ein Symbol für den Anbruch anderer Zeiten im Dorf
(die Ähnlichkeiten zu La Jürada sind nicht zu übersehen).513 Über Giovanni und seinen

Hintergrund erfährt man nicht viel. Er stammt aus Italien und ist als Gastarbeiter im Dorf, wo
er bei der Familie der Protagonistin Marlengia514 ein Zimmer bekommt. Zu Beginn wird er

allerdings nicht gerade freundlich aufgenommen. Auch wenn der Fremdenhass zumindest bei

Marlengias Vater Toni offensichtlich ist (ebd. 62, 63), wird Giovanni schon bald immer mehr

akzeptiert, zumal die Familie bemerkt, dass Giovanni auf der Baustelle eine wichtige Funktion
inne hat («quel ei enzatgi»515, ebd. 66). Im Zuge dessen geschieht eine weitere Abgrenzung, es

512 Die Protagonistin Jogscha in La duonna da Robinson wird wie eine traditionelle Femme fatale-Figuration von der

Gemeinschaft ftir ihre Sündhaftigkeit abgestraft. Ihre grossen dunklen Augen und ihre wilden, zerzausten Haare

markieren sie in gewisser Weise als Fremde. Auch tritt sie allein auf, während bei Biert die Frauen der traditionellen Welt

immer in Gruppen auftreten. Allerdings ist sie auch in der Welt der Jungen, in die sie ganz allein eintritt, als Mädchen

per se eine Fremde. Die Abstrafung erfolgt einerseits dafür, dass sie im Paradies der Jungen (in deren Machtbereich -
ebenfalls typisch, siehe White, 2010, 75) - mitspielen und sogar die Regeln diktieren wollte (ebd. 73f.). Und
andererseits dafür, dass sie die Rolle der Verführerin eingenommen hat, indem sie beim gemeinsamen Spiel die Frau von
Robinson, die Frau des Protagonisten, spielen wollte und diesem (und nur diesem) Waldbeeren angeboten hat (ebd. 74).

513 Mehr zum Zusammenspiel von Technik und Natur (Fremden und Einheimischen) in diesen beiden Werken

in Literatur und Kleinsprache I (Riatsch & Walther, 1993a, 125). Laut dieser Interpretation wird die Liebe zwischen

Gion Flurin und Marlengia von der Natur (Lawine) angebahnt und durch die Moderne (Giovanni) bedroht und

letztlich verunmöglicht (ebd. 125).

514 Eine detaillierte Analyse der literarischen Figur Marlengia findet sich in Kapitel 4.3.2.
515 «[D]er ist jemand» (VC).



200 3

3.4
3.4.3

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Exkurs: Giovanni - Der Ester fatal?

beginnt eine Unterscheidung zwischen guten Fremden und bösen Fremden. Die bösen Fremden

werden in dem Fall durch den Türken repräsentiert, der ebenfalls auf der Baustelle arbeitet

(ebd. 72). Die Vorurteile richten sich immer mehr gegen diesen, während die Gemeinsamkeiten

mit Giovanni betont werden (zum Beispiel die Religion, auch wenn dieser nicht sonderlich

religiös ist) (ebd. 90). Wie erwartet, verguckt sich Marlengia in den Italiener mit den «egls sco

in cotgel» und den «biais dents alvs sco la neiv»516 (ebd. 62), auch wenn sie den Hirten Gion
Flurin nie ganz vergisst, mit dem sie eine Beziehung begann, nachdem sie und ihre Familie

in ihrem Haus von einer Lawine verschüttet worden waren und er sie befreit hatte. Giovanni
scheint Marlengia ebenfalls nicht abgeneigt zu sein. Die Beziehung zwischen den beiden wird

von Marlengias Mutter unterstützt. Sie ist stolz darauf, dass die Tochter Giovanni gefällt (ebd.

114). Giovanni sei «ton in legher e dasperas da bien cor»517 (ebd. 113).

Die Erzählinstanz nimmt wechselweise die Perspektive der einzelnen Figuren ein,
wodurch die Lesenden Einsicht in die meisten wichtigen Charaktere erhalten. In anderen

Momenten scheint die Erzählfigur omniszient, zum Beispiel dann wenn sie auf Ereignisse in der

Zukunft verweist.518 In Giovannis Sicht auf die Dinge wird jedoch nur einmal Einblick gewährt.
Auf 118 denkt dieser darüber nach, dass er es begrüsst hätte, wenn er von den Arbeitern wegen
Marlengia aufgezogen worden wäre, am besten im Beisein des «Türken», wie die Figur im Text

durchgehend genannt wird. Weiter fragt sich Giovanni, ob Marlengia ihn neuerdings meidet,
weil sie sich schämt, sich öffentlich mit ihm, einem Italiener, zu zeigen. Ein Gedanke, der ihn
halb krank macht (ebd. 119). Hier scheint durch, dass ihm Marlengia zwar gefällt, aber dass

sie eher Mittel zum Zweck ist, um seine Macht oder Männlichkeit zu demonstrieren, oder aber

seine (gelungene) Integration in die Gemeinschaft. Auch scheint ihn Marlengias Wegbleiben
eher aus verletztem Stolz zu kränken (er fragt sich, ob sie sich schämt, sich mit einem Italiener

zu zeigen), als wegen einer fehlenden Zuneigungsbekundung: «Podà ch'ella seturpegiava da

sepresentar publicamain mo cun in Talian. Ella fuss buca l'emprema. Mo il patratg vidlunder
fageva el gia miez malsauns»519 (ebd. 119).

Gleichzeitig beginnt Marlengia immer mehr ihre Wunschvorstellungen und Träume in
Giovanni hineinzuinterpretieren. Er sei anders als die anderen Männer, anders als Gion Flurin
und anders als ihr Vater, denkt sie sich, «di tgei ch'el senta e tratga tut agradora»520 (ebd. 126).

Im achten Kapitel scheinen die beiden dann eine sexuelle Beziehung zu beginnen (Bezzola,

1981b, 234). Diese wird nicht direkt geschildert, jedoch verbringen die beiden eine Nacht

516 «[K]ohlrabenschwarze Augen», «schöne schneeweisse Zähne» (VC).
517 «[S]o ein lustiger und gutherziger» (VC).
518 An einer Stelle wechselt die Erzählform sogar von einer internen Fokalisierung in der 3. Person in die 1. Person

(bei einer Szene über den Chef der Baustelle) - es ist allerdings sehr gut möglich, dass es sich hier um einen Formfehler

handelt, der nicht entdeckt oder vergessen wurde, da sich dieser Wechsel nicht durch einen inhaltlichen Zusammenhang

erklären lässt und auch sonst nichts auf einen bewussten und gewollten Wechsel hinweist (Deplazes, 1980, 168).

519 «Kann sein, dass sie sich schämt, sich mit einem Italiener zu zeigen. Sie wäre nicht die Erste. Nur schon der Gedanke

daran machte ihn halb krank» (VC).
520 [S]agt direkt was er fühlt und denkt» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.4 Die Verführerinnen

20I

im selben Bett, herbeigeführt durch ein Unwetter (Deplazes, 1980, 129).521 Eine Beziehung
zwischen Marlengia und Gion Flurin ist nun nicht mehr möglich, und schon bald stellt sich

heraus, dass Giovanni eine Frau in Italien hat. Marlengia bleibt alleine zurück. Sie stirbt zwar
nicht, aber «il zenn tuna sco seh'ei tuccass da miert»522 (ebd. 177).

Giovanni hat also fatale Auswirkungen auf Marlengias Leben. Er stimmt in den Grundzügen

mit bestimmten Charakteristika der Femme fatale überein. Giovanni wird am Ende in
gewisser Weise abgestraft, da er sich schwer verletzt und im Krankenhaus landet (im Zuge dessen

wird auch seine verschwiegene Ehe aufgedeckt, ebd. 176). Auch hat er eine gewisse Macht
über Marlengia. Er ist (sexuell) erfahrener und verführt sie letzten Endes. Allerdings zeichnet

sich das Ubermächtigungsmotiv der Denkfigur der Femme fatale eben dadurch aus, dass

eine Figur, die eigentlich (gesellschaftlich, sozial, körperlich) weniger mächtig ist, Macht über

eine Person erlangt, die de facto (gemäss traditionellen Vorstellungen) mächtiger sein sollte.

Bei Marlengia und Giovanni ist dies zumindest in geschlechtlicher Hinsicht nicht der Fall,

Marlengia ist als Frau in einer gesellschaftlich schwächeren Position als Giovanni. Stattdessen

ist Marlengia im Dualitätsprinzip Heimat-Fremde in einer stärkeren Position, weil sie eine

Einheimische ist. Durch die sexuell-romantische Eroberung von Marlengia annektiert Giovanni
in gewisser Weise auch einen Teil dieses Raumes. Er verschafft sich so einen Vorteil gegenüber
dem ebenfalls fremden Türken und mehr Respekt und Einsicht in die Meinung der Einheimischen,

sodass ihn sogar der Bauleiter nach seiner Meinung fragt (ebd. 149). Giovanni kann also

durchaus als Homme fatal bezeichnet werden. Wenn man jedoch bedenkt, dass nach traditionellen

Rollenvorstellungen für ein junges Mädchen so ziemlich jeder Mann fatal sein kann, da

jeglicher Verstoss eines Mädchens gegen die Regeln der Keuschheit für sie in gesellschaftlicher
Hinsicht unweigerlich fatal endet, so ist eine solche Bezeichnung de facto redundant. Insofern
befindet sich Giovanni vielmehr in der Tradition der männlichen Verführer, der Casanovas und
Don Juans523 (wobei die italienische Entsprechung des Namens Juan Giovanni wäre), als in der

Tradition der Femme fatale.

3.4.4 Die Verführerinnen
Die Frau als Verführerin ist ein verbreitetes Motiv - in der Literatur im Allgemeinen so wie in
der rätoromanischen Literatur. Oftmals verkörpern diese literarischen Figuren gewisse Vorstellungen

der Denkfigur Femme fatale und übernehmen erzählertechnisch auch die Funktion der

Femme fatale als Projektionsfläche für Wünsche und Ängste der Protagonisten.

521 Anhand dieser Ereignisse kann man der These aus Fussnote 508 widersprechen, dass die Natur die Beziehung zwischen

Gion Flurin und Marlengia <gewollt> habe. Durch das Unwetter ist sie nämlich gleichsam für die Beziehung zwischen

Marlengia und Giovanni verantwortlich. Daran lässt sich denn auch ablesen, dass Deplazes «die Frage nach Schuld und

Schicksal, damit nach Technik und Natur, Fremdem und Eigenem, Neuem und Altern [...] nicht als ein Entweder-

Oder» sieht (Walther, 1993, 773). Der Topos der die Menschen vereinenden Natur wird bisweilen als typisch für Gion

Deplazes beschrieben (Bezzola, 1981b, 232). Er findet sich beispielsweise auch in Levzaspetras (Deplazes, 1961).

522 Die Glocke klingt wie eine Totenglocke (VC).
523 In Cara Laura von Silvio Camenisch (Camenisch, 1984) wird das Don Juan-Verführer-Motiv (möglicherweise etwas

unfreiwillig) parodiert. Darin bezeichnet sich der Lauras Ehemann Herbert als Don Juan und prahlt mit seinen nicht
vorhandenen Liebschaften (ebd. 143), während seine Ehefrau von einem Mann ausländischer Herkunft verführt wird.
Etwas unfreiwillig scheint die Parodie dabei, weil Herbert eher als tragische Figur konzipiert zu sein scheint.



202 3

3.4
3.4.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Die Verführerinnen

In Cla Bierts La müdada hat nicht die aus Dänemark stammenden Karin sondern die

einheimische Marina bella die Rolle der Femme fatale inne (Badilatti, 2008, 74; Riatsch, 2005,
75). Tumaschs Mutter warnt ihn vor ihr: «Guarda pro da quella femna, tü nu füssast il prüm
ch'ella stira aint ilia palii; e scha tü est i aint cun üna chomma, schi douvra tschella per gnir
oura»524 (Biert, 2012, 141 Tatsächlich ist es dann auch Marina bella, die ihn verführt und in
die Sexualität einführt. Mit ihrer sexuellen Überlegenheit geht sie offen um und scheint auch

stolz darauf zu sein. Als sie ihn <entjungfert>525, sagt sie triumphierend: «Eu sun la prüma!»526

(Biert, 2012, 75). Sie hat sexuelle Macht über Tumasch, erweist sich jedoch nicht als fatal für
ihn, auch weil er auf seine Mutter hört und sich nicht weiter auf sie einlässt. Sie ist die Verführerin,

von der er sich nicht (endgültig) verführen lässt.

Die andere Einheimische in La müdada, die zuerst die perfekte Frau für Tumasch zu
sein scheint, ist Violanda. Auch sie erscheint nur allzu verführerisch, jedoch nicht so gefährlich

wie Marina bella. Sie wird mit einer Waldfee verglichen, die Atmosphäre, in der sich die

beiden zum ersten Mal küssen, ist geheimnisvoll.527 Ihr Versteckspiel im Wald erinnert an die

scheuen Waldnymphen (Biert, 2012, 78) sowie an die sich zierende, fliehende Jungfrau.528

Nicht nur dies hat Violanda mit Eva aus Eva ed il sonch Antoni gemein. Bei Violanda findet
sich ebenfalls eine Verbindung zum Spiel mit dem Feuer, wenn auch auf einer metaphorischen
Metaebene. Violanda und Tumasch sind draussen an einem Feuer, und nachdem sie ihn
auffordert noch zwei Aste ins Feuer zu legen, antwortet Tumasch: «Id es da verer pro cha'l fö nu

vegna massa grond, uschigliö pudess arder il bös-ch.» Darauf erwidert Violanda lachend: «E

sch'el ardess?»529 (Biert, 2012, 73). Natürlich möchte sie (anders als Eva) an dieser Stelle nicht
wirklich den Wald abbrennen. Der Satz ist als Frage nach der Liebe oder Leidenschaft zwischen

den beiden zu verstehen. Beeli liest die Frage als «E sehe jeu ardess per tai en amur?»530 (Beeli,

2008, 60), wobei er in Anlehnung an die Jungsche Theorie den Baum als Animasymbol liest.

Dabei geht er noch einen Schritt weiter und interpretiert die Anima, das Weibliche in Tumasch,

zugleich als das fremde Element, das Tumasch entdecken möchte. Tumasch versteht aber weder

obige Anspielung von Violanda noch verschiedene Aussagen von Marina bella. «Quests aspects

524 «Nimm dich in Acht vor der Frau, du wärst nicht der Erste, der von ihr in den Sumpf gezogen wird; und wenn du mit
einem Bein drinsteckst, gebrauche das andere, um dich zu befreien» (VC).

525 Mehr zu dieser Formulierung in Kapitel 5.

526 «Ich bin die Erste!» (VC). Riatsch spricht in Bezug auf diesen Ausruf von einem Triumpf für Marina bella, jedoch von
einer Gefahr für Tumaschs soziale Stellung und seine politische Karriere in der Gemeinde (Riatsch, 2005, 76).

527 «Cur cha la tschiera spessa d'eira gnüda tras las fruos-chas fin suot il bös-ch aint, cun üna odur ümida, e cur chi vaiva

cumanzà a sunar mezdi, dalöntsch, dalöntsch, sco giö dal munt, e cha la plövgia crodaiva da las fruos-chas fin giö aint
il bras-cher cun tschüvelins cuorts ed üna vapur da rascha sur la fatscha da Violanda via, schi vaiva parü a Tumasch

ch'el saja in ün oter lö, sco'l sain, e Violanda s'avaiva tuot in d'üna jada sco retratta. Ella d'eira amo plü dalöntsch, üna

diala dal god cun peis seuzs e sindals verds, üna da quellas femnas müravgliusas chi's muossan d'inrar e chi dan tuot la

beadentscha be as muossond» (Biert, 2012, 74); «Als der dichte Nebel mit einem feuchten Geruch durch die Zweige

unter den Baum hineindrang, und die Mittagsglocken weit, weit weg zu läuten begannen, als kämen die Töne vom
Berg herunter, und als die Regentropfen in die Glut zischten und kurze Harzdämpfe über Violandas Gesicht bliesen, da

schien es Tumasch, als wäre er an einem anderen Ort wie die Glocken. Violanda hatte sich plözlich [sie] zurückgezogen.
Sie war noch weiter weg, eine barfüssige Waldfee, eine von jenen wunderbaren Frauen, die sich nur selten zeigen und

einen allein durch ihr Erscheinen beglücken» (Biert, 1984, 80).
528 Mehr zur Denkfigur der Jungfrau und den dazugehörigen Frauenbildern in Kapitel 5.

529 «Wir müssen achtgeben, dass das Feuer nicht zu gross wird, sonst könnte der Baum brennen.» «Und wenn er brennen

würde?» (Biert, 1984, 79).
530 «Und wenn ich für dich (in Liebe) brennen würde?» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.4 Die Verführerinnen

203

esters che Tumasch chatta en il mund feminin vegnan rinforzads cun l'aivrezza da victoria da

Marina»531 (Beeli, 2008, 62). Die beiden Frauen reihen sich somit in gewisser Weise in die
Tradition jener Frauen ein, die durch ihr Mehrwissen Macht über die Männer haben.

Aufgrund ihrer Ähnlichkeiten verschwimmen die beiden Frauen in Tumaschs Kopf
miteinander, was dazu führt, dass er sich Violanda sexuell aufdrängt, obwohl ihr ein solches

Verhältnis nicht entspricht. Als er Violandas Weiblichkeit erkennt («Hoz nun esa neir bricha

üna diala chi chamina tras il clerai, hoz es quai ün'otra femna, quai nun es üna matta, quai es

üna duonna, üna duonna aint il sulai»532, Biert, 2012, 74), erinnert ihn dies an seine sexuellen

Erfahrungen mit Marina. Er denkt sich: «Sch'ella nun es duonna, schi esa ura ch'ella nu saja plü
üna matta. Nu sumaglia ella ün pa a Marina bella dal charrer, uossa?»533 (Biert, 2012, 75). Im
Folgenden kommen sich die beiden im oben genannten Versteckspiel näher. Erneut erinnert
Violanda ihn an Marina bella und an die sexuellen Erlebnisse mit ihr. Er nennt sie gar Violanda
bella (Biert, 2012, 79). Als ihr seine Annäherungen jedoch zu weit gehen, weist sie ihn ab,

was er nicht akzeptiert. Sie muss ihn mehrere Male körperlich abwehren, ihn wegstossen. Von
künstlichem Zieren kann hier nicht mehr die Rede sein. Als Tumasch sagt: «Nus nun eschan

plü uffants, Violanda, nu far uschè da cucca.»534 (Biert, 2012, 79), beginnt sie zu weinen. Sie

ist von ihm enttäuscht, sagt ihm, dass er genau wie die anderen sei, die sie bedrängt haben, als

sie in St. Moritz gearbeitet hat:

«[...] Tumasch nun es uschea, Tumasch es oter, oter co tuots. Ed uossa est eir tü sco tuots.»
«Un hom suna; eu nu sa che far», ha dit Tumasch, tant per tgnair inavo quel barlun chi
s'avaiva scuflà aint il stomi. El ha tut curaschi, e per lair esser ün hom ha'l dit:
«Rafüda uossa cun quist sgniclöz! Tü hast passa ils vainch ons!»

Mo Violanda nun ha rafüdä. Ella es statta sü, ha tut la comma naira ed ha dit culs ögls

plain larmas:

«Ün dret hom nu discuorra uschea, Tumasch, uossa saja pür inandret ch id es fini.»535

(Biert, 2012, 80).

Die Passage ist aus mehreren Gründen bemerkenswert. So wird hier die Unreife Tumaschs

gezeigt, was für einen Entwicklungs- beziehungsweise Bildungsroman entscheidend ist. Der

Protagonist muss zu Beginn <unreif> sein, um <reifen> zu können. Dies zeigt sich gerade daran,
dass er seinem Gegenüber Violanda Unreife vorwirft, obwohl diese ihm wenn schon nicht
körperlich überlegen, dann zumindest emotional reifer ist als er, auch wenn er das Gegenteil

531 «Diese fremden Aspekte, die Tumasch in der weiblichen Welt findet, werden vom Siegestaumel der Marina verstärkt» (VC),
532 «Heute ist es auch keine Fee die über die Lichtung wandelt, heute ist es eine andere Frau, das ist kein Mädchen mehr,

sondern eine Frau, eine Frau in der Sonne» (VC).
533 «Und wenn sie keine Frau ist, dann ist es Zeit, dass sie kein Mädchen mehr ist. Gleicht sie nun nicht ein wenig der

Marina Bella?» (VC).
534 «Nun stell dich nicht so an, Violanda», drängt Tumasch, «wir sind doch keine Kinder mehr» (Biert, 1984, 85).

535 «Tumasch ist nicht so, Tumasch ist ganz anders als die. Und nun bist du genau gleich wie alle anderen.»

«Ich bin ein Mann; ich weiss gar nicht, was das soll.» Tumasch versucht den Klumpen in seinem Magen zu vergessen.
Und um seine Männlichkeit zu beweisen, nimmt er allen Mut zusammen und sagt «Hör doch auf mit diesem Geplärre!
Schliesslich bist du ja zwanzig gewesen!»

Doch Violanda hört nicht zu. Sie steht auf und nimmt die schwarze Kanne. Bevor sie geht, sagt sie noch mit Tränen

in den Augen: «Ein richtiger Mann redet nicht so, Tumasch. Nun weiss ich, dass es wirklich aus ist» (Biert, 1984, 86).



204 3

3.4
3.4.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Die Verführerinnen

behauptet. Sie definiert Männlichkeit und Reife nicht wie er über den Sexualtrieb, sondern

über Respekt und Anstand. Und wenn auch Tumasch sich im Laufe des Buches wandelt,
beziehungsweise verändert, so wird doch das an dieser Stelle von Tumasch vertretene Männlich-
keitsbild nie wirklich revidiert, auch wenn er selbst bisweilen damit hadert. Zwar kommt von
Tumasch gegen Ende des Textes zumindest eine Art Eingeständnis eines Fehlverhaltens («Mah?

Eu nu sa. I'm para ch'eu rhhaja deportà mal, quella jada.»536 (Biert, 2012, 352). Dies jedoch
erst nachdem Violanda sagt, sie habe sich damals im Wald dumm benommen und damit
indirekt ihre Definition von Männlichkeit zumindest teilweise revidiert und Tumaschs damalige
Aussage, sie sei unreif, rückwirkend stärkt. Eine Entschuldigung bekommt Violanda nicht, nur
das Zugeständnis, dass er sich damals wohl schlecht verhalten habe.

Als Tumasch später über die Episode nachdenkt, stösst er sich nur an der Aussage

Violandas, dass er anders sei, als sie gedacht habe. Sie habe sich «ein Bildnis» gemacht, «e cur
chi's fa ün'imagna, schi l'amur moura»538 (Biert, 2012, 344), denkt er sich. Imelda Coray-Monn
schlägt in ihrer Analyse zu La müdada an dieser Stelle eine intertextuelle Brücke zu Max Frisch,
der die Aussage «Du sollst dir kein Bildnis machen» obsessiv verfolgt hat (Coray-Monn, 1971,

246f). In einem Tagebucheintrag schreibt er: «Unsere Meinung, dass wir das andere kennen, ist
das Ende der Liebe» (Frisch, 1946). In dieser Aussage stimmt er eindeutig mit Tumasch überein.

Versteht man die Aussage jedoch als Anlehnung an das alttestamentarische Gebot «Du
sollst dir kein Bildnis machen» (2. Mose 20,4) wird Tumasch in eine gottähnliche Position
gehoben, womit auch ihm allein die Deutungshoheit über die bereits genannte Szene und über
die Richtigkeit der beiden Standpunkte zugestanden wird. Sein Fazit ist klar: Er sieht zwar ein,
dass er sich nicht eherenhaft verhalten hat, jedoch hat sich Violanda durch ihre vermeintliche

Fehleinschätzung seines Charakters selbst disqualifiziert, sowohl als mögliche Sexualpartnerin
als auch als zukünftige Ehefrau.

Die hier dargestellte Männlichkeitsvorstellung, die hegemoniale Männlichkeit nimmt
die Verantwortung von Tumasch: (Erwachsene) Männer sind ihren Trieben ausgeliefert, Frauen

sind die Verführerinnen und haben die männlichen sexuelle Bedürfnisse zu erfüllen. Und nicht

nur das: Indem Tumasch gedanklich immer wieder auf Marina bella verweist, wird dieser

indirekt die Schuld am Übergriff zugeschoben. Sie hat durch ihre sexuelle Freizügigkeit den Trieb

in Tumasch geweckt und ihm zugleich das Gefühl gegeben, alle Frauen seien sexuell gleich
offen wie sie, sobald sie das Erwachsenenalter erreichen - mit möglicherweise fatalen Folgen
für die Frauen, die dies nicht sind. Violanda, die offensichtlich nicht bereit zu diesem Schritt

war, konnte sich wehren, sodass Tumasch von ihr abliess. Die Konsequenz ist jedoch eine tiefe

Enttäuschung und Ernüchterung ihrerseits. In diesem Fall hat also das nicht gesellschaftskonforme

Verhalten der Femme fatale (hier Marina bella) nicht nur Einfluss auf sie, sondern auch

auf andere Frauen, die die Konsequenzen tragen müssen. Über Violanda wird gegen Ende der

Geschichte gesagt, dass sie alt geworden sei (Biert, 2012, 267). Diese Aussage impliziert, dass

sich ihr Lebenswandel negativ auf sie ausgewirkt hat und dass sie nun, da sie alt geworden ist,

möglicherweise auch nicht mehr so attraktiv ist. Sie beinhaltet ausserdem das Ideal der jungen
und schönen Frau und die Vorstellung der Vergänglichkeit ebendieser Schönheit und die damit

536 «Ach, ich weiss nicht. Ich glaube, ich habe mich damals schlecht benommen.» (Biert, 1984, 360).

537 «Violanda s'avaiva fatta ün'imagna» (Biert, 2012, 344).
538 «[...] Und wenn man sich ein Bildnis macht, dann stirbt die Liebe» (Biert, 1984, 332).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.4 Die Verführerinnen

205

einhergehende Abwertung der alten Frau. Violanda verlobt sich mit einem Unterländer (ebd.

267), ihr Verhalten am Ende lässt jedoch vermuten, dass sie trotzdem lieber Tumasch gehabt
hätte (Biert, 2012, 352f.).

Die Frau in der Rolle der Verführerin findet sich auch in Fieu e flomma (Spescha, 1993), wenn
auch in gänzlich anderer Form als in La müdada. Im Roman schlüpft die Protagonistin und
Erzählerin Maria539 in verschiedenste Rollen mit jeweils unterschiedlichen Zielen (Luisa Lenzi,

Langlauflehrerin; Carole Thronton; Jessica Future, Spionin) und verführt diverse Männer und
eine Frau. Um ihrer alten Identität zu entkommen, lässt sie sich unter anderem mit dem
Unternehmer Schlatter ein:

Dus mais pli tard, ils 30 da mars 1991, essan Schlatter ed jau sgulads cun sia Cessna en

regiuns tropicas. Jau na sai anc oz betg propi pertge ch'jau aveva dà suatientscha a ses

invit. Mia decisiun è Stada er lezza giada en emprima lingia in act intuitiv. Jau vuleva
laschar davos mai il passlung, Spürbügl e l'entira Engiadin'auta - malgrà Ladina. E

Schlatter era per mai da lez temp l'unica pussaivladad per far quel pass. Forsa gist per-
quai ch'el era uschè nunpussaivel. Quai diminuescha las aspectativas e multiplitgescha
las surpraisas540 (Spescha, 1993, 78).

Maria lässt sich auf eine Beziehung mit Schlatter ein, von der beide zwar profitieren, sie jedoch
vorerst in der schwächeren Position ist. Sie befriedigt ihn sexuell, er ermöglicht ihr ein
luxuriöses Leben. Ein Deal, der ihr vollends bewusst ist (Spescha, 1993, 16). Wie sie selbst sagt, ist
Schlatter für sie der einzige Ausweg aus einer Situation, der sie entfliehen will. Und auch wenn
sie die Entscheidung schnell und intuitiv traf, war es doch ein aktiver Schritt zur Befreiung. So

will sie ihm auch nicht unbedingt entfliehen. Erst als sie auf Howard trifft, beginnt sie sich zu
lösen. Als dieser sie fragt: «Maria, did you want to get away from Schlatter because you wanted

to fuck me?», antwortet sie mit: «Maybe» (Spescha, 1993, 32). Sie verführt Howard, um sich zu
befreien, und gleichzeitig befreit sie sich, weil sie ihre sexuellen Bedürfnisse befriedigen möchte.

Doch auch hier begibt sie sich wieder in eine Position, in der sie für einen Mann arbeitet. Für

Howard, der beim FBI ist, wird sie zur Spionin, sie übt sexy zu sein,541 sich sexy zu kleiden,

sexy zu gehen, einen guten Auftritt hinzulegen. Und mit jeder Rolle, in die sie schlüpft, wächst

auch ihr Selbstbewusstsein. Manchmal scheint sie die Charakterzüge dieser Rollen geradezu

539 Man beachte, dass die Protagonistin hier Maria heisst, wie die biblische Maria, die die Gegenposition zur Eva einnimmt.
Zum einen kann dieser Name als ständige Erinnerung an ihre ehemals gutbürgerliche, brave Identität als Hausfrau und

Mutter interpretiert werden, zum anderen ist er natürlich ein Hinweis darauf, dass all die anderen Namen und Rollen,

die sie annimmt, eben nur Rollen sind, und sie trotz allem irgendwie eine <Maria> bleibt. Mehr zur Maria-Figur in

Kapitel 4.4.3. Eine weitere mögliche Bedeutung des Namens findet sich in der Beziehung zwischen den beiden Frauen

Maria (Surselva) und Ladina (Engadin) als Allegorie für das Rumantsch Grischun.

540 «Zwei Monate später, am 30. März 1991, flogen Schlatter und ich mit seiner Cessna in tropische Gefilde. Ich weiss

heute noch nicht wirklich, warum ich seiner Einladung gefolgt bin. Meine Entscheidung war auch damals in erster

Linie eine intuitive. Ich wollte das Langlaufen, Spürbügl und das ganze Oberengadin hinter mir lassen - trotz Ladina.

Und Schlatter war für mich zu jener Zeit die einzige Möglichkeit, um diesen Schritt zu machen. Vielleicht gerade weil

er so unmöglich war. Das reduziert die Erwartungen und vervielfacht Überraschungen» (VC).
541 Das Motiv der Schönheit (bzw. der Sexualität) als <Waffe der Frau> findet sich im Werk immer wieder. So nutzt Maria

ihren Körper immer wieder, um ihre Ziele zu erreichen.



206 3
3.4
3.4.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Die Verführerinnen

anzunehmen, wodurch aus der braven Hausfrau und Mutter erst die lesbische Langlauflehrerin
wird, dann die Mätresse eines reichen Unternehmers und schliesslich eine sexy Spionin.542
Trotzdem oder auch gerade deswegen ist die Figur psychologisch gesehen nicht immer
glaubwürdig. Die Rollenänderungen sind zu glatt, die Wechsel zwischen den Identitäten fallen zu
leicht. Zudem scheint in einigen Fantasien und auch in den Sexszenen, die die Erzählerin
schildert, ein objektifizierender Blick auf die weibliche Sexualität zu dominieren.543 Die
Beschreibung des weiblichen Körpers (ebd. 9) stellt, obwohl aus Sicht der Protagonistin beschrieben,

eher eine Aussensicht dar, wohl auch, weil dieser eine Art Frontalansicht ihres Körpers
bietet, obwohl sie sich eigentlich von oben herab betrachtet. Die Protagonistin scheint bei ihrer

Beschreibung die Position eines (nicht vorhandenen) Beobachters einzunehmen. Zu diesem

Eindruck trägt auch der Beginn der Szene bei, wo beschrieben wird, wie sie einen Knopf nach

dem anderen öffnet, was sehr an eine Striptease-Szene erinnert. Die weiblichen Geschlechtsteile

respektive der Körper der Frau wird ausserdem sehr viel ausführlicher beschrieben als der des

Mannes (ebd. 9, 16, 30, 112 etc.). Andererseits wird der Penetration der Frau durch den Mann
sehr wenig Bedeutung beigemessen. Sie wird in keiner der Sexszenen explizit erwähnt, was einer

heteronormativen, patriarchalen Darstellung von Sexulaität zuwiderläuft.
Hinzu kommt, dass die Rollen, die die Protagonistin einimmt, geradezu klischiert sind,

ohne dies irgendwie zu hinterfragen. Der Roman, der ansonsten vielerorts Ereignisse oder

Zeitgeschehen parodistisch aufgreift, ist bezüglich der Rollen der Maria erstaunlich humorlos, was

dazu führt, dass die Erzählung bisweilen etwas unelaboriert wirkt.544

In der Erzählung Cuort inscunter von Andri Peer (Peer, 2016, 260-267) versucht eine Frau, den

jungen Protagonisten zu verführen. Sie stellt sich jedoch am Ende als verrückt heraus. Hier wird
die Vorstellung genährt, dass eine Frau, die von sich aus den sexuellen Kontakt mit Männern
sucht, nicht ganz richtig im Kopf sein kann. Die Denkfigur der Femme fatale vermischt sich

hier mit dem Frauenbild der Femme fragile.545 Literarische Verkörperungen jenes Frauenbildes

werden in dieser Verbindung oftmals als Hysterikerinnen oder als geistig oder emotional
zerrüttete Figuren gezeichnet, oftmals auch mit einem Wandel ins Dämonische. Solche Figuren
werden als unberechenbar und damit als gefährlich dargestellt, ja, als fatal und rücken somit
wieder in die Nähe der Femme fatale (Hilmes, 1990, 227-228).

542 Die Spionin bricht wie die Femme fatale durch ihr Einmischen in die internationale Politik in eine männliche Sphäre

ein. Gleichzeitig wird sie in vielen Darstellungen mit vielen Zügen der Femme fatale verknüpft. Sie wird assoziiert mit
Dekadenz, Orientalismus und verbindet Aspekte der Moderne, der Urbanisierung, der freudschen Psychoanalyse und

neuer Technologien. Kurz gesagt: Sie repräsentiert die Ängste der herrschenden, westlich patriarchalen Mächte. Mehr

zur Figur der Spionin und deren Verknüpfung zur Femme fatale bei White, 2010, 75f.

543 Ein Beispiel, bei dem ein solcher Rollenwechsel (von der Figur der Mutter zur Femme fatale) gelungen dargestellt wird,
findet sich bei Claudia Cadruvi in Gulasch en schelentera (Cadruvi, 2008), siehe Kapitel 4.4.1.

544 Dies wurde auch in den literarischen Rezensionen des Werkes kritisiert, zum Beispiel von Iso Camartin (Camartin,
1994). Riatsch führt zu Fieu eflomma an, dass die Kritik am Autor, «er reproduziere Stereotypen und sitze männlichen

Projektionen auf», «nicht mit der von Barbara Vinken erkannten <Ironie> der geschlechtsunabhängigen Situation eines

imaginären Genders» rechne (Riatsch, 2015, 161), das heisst, dass diese Kritiken der Illusion aufsässen, nur eine Frau

könne «wie eine Frau und als Frau» (Vinken, 1995, 70) schreiben.

545 Gegen Ende des 19. Jahrhunderts entwickelte sich aus dem aus der Romantik stammenden Frauenbild der Femme

fragile ein beliebtes Gegenstück zur Femme fatale (ein anderes Gegenstück war die domestizierte Frau, die Mutter,
dazu Kapitel 4.4.2), beide Bilder wurden zu den bevorzugten Frauenbildern der damaligen Kunst- und Literaturszene

(Taeger-Altenhofer, 1987, 7).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.4 Die Verführerinnen

207

Ähnliches findet sich auch bei Jacques Guidon in der Erzählung La chamonna (Guidon,
2009, 71-82). Hier erscheint eine fremde Frau, «üna sulvaschina cun duos chommas»546 (ebd.

78), bei einem Geologen in einer Berghütte. Sie bittet um Obdach und hilft ihm als Assistentin
bei seiner Arbeit. Im Laufe der Zeit kommen sie sich näher. Sie verführt ihn zwar nicht, jedoch
bezeichnet sie sich in einer Geschichte als Undine,547 die Nymphe, die einen Mann heiraten

muss, um eine Seele zu bekommen (ebd. 77). Später erfährt man, dass sie aus einer Klinik
geflohen ist und Tuberkulose hat. Sie erzählt ihm, sie habe Suizid begehen wollen, um Widerstand

zu leisten (ebd. 78, 80). Die beiden entwickeln Vertrauen zueinander, Gefühle scheinen

zu entstehen. Sie verschwindet danach jedoch wieder und geht zurück in die Klinik. Ein Jahr

später treffen sie sich in der Bahnhofshalle von Zürich wieder. Es wird nicht ausgeführt, wie es

danach weitergeht, doch in der Geschichte wird angedeutet, dass es mit der Ehe des Geologen
nicht zum Besten steht. Ein Happy-End scheint für die beiden nicht ausgeschlossen. Auch sie

verkörpert in gewisser Weise die Denkfigur der Femme fatale. Sie ist die schöne, wilde, fremde

Frau, die Ehemänner in der freien Natur verführt. Gleichzeitig ist sie aber auch krank und
hilfsbedürftig wie die Femme fragile.

Eine weitere literarische Figur dieser Art findet sich auch in Xenia, ebenfalls von Jacques

Guidon. Die betreffende Frau erscheint dem Protagonisten wie die Frau von Lot, zur Salzsäule

erstarrt (Guidon, 2009, 95) und hat «üna savur da bes-cha sulvadia, perseguitada»548 (ebd. 95).
Sie ist fast nackt, erscheint wild und rätselhaft und hat einen unergründlichen Blick (ebd. 96),
dies alles stellt er fest, obwohl er sich eigentlich gar nicht traut, sie anzuschauen (ebd. 96). Sie

ist ebenfalls auf der Flucht, trägt eine Nummer. Als die Polizei auftaucht, versteckt sie sich im
Keller. Die Geschichte endet damit, dass der Mann leugnet, etwas gesehen zu haben. Was weiter

passiert, bleibt offen.

Bei Benedetto Vigne in Ils ventganov da settember (Vigne, 2018) findet sich ebenfalls eine
Verführerin, eine junge Frau mit grünen Augen (ebd. 45) namens Maria die es schafft, den

Protagonisten Gian zu verführen, der homosexell zu sein glaubt. Und nicht nur das, seine

Erektion sei bei ihr «colossala», noch nie in seinem Leben sei er so erregt gewesen (ebd. 73).
Maria wird hier zu einer unwiderstehlichen Liebhaberin gemacht, gelingt ihr doch das scheinbar

Unmögliche. Gleichzeitg ist sie auch mysteriös, taucht mehrere Male zufällig entlang der

Reisestrecke des Protagonisten auf, ermuntert ihn mitzukommen, obwohl sie ihn nicht kennt

546 «Ein Wildtier auf zwei Beinen» (VC).
547 Auch bei der Undine macht die Fremdheit ihr Wesen und ihren Reiz aus. Stein nutzt die Undine von Fouqué als

Mustervorlage fur andere Undinen und schreibt: «Als Naturding ist sie ein neckisches Weibchen, als Wassergeist

hegt sie abgründiges Wissen, als beleidigte Geliebte bringt sie ihrem Huldbrand den Tod. Indem Fouqué seine

Frauengestalt mit dem mythologischen Status eines Elementargeistes ausstattet, versagt er ihr die Bürgerrechte in der

Menschengemeinde und überantwortet sie einem unaufkündbaren Exotismus. Fast alle späteren Heroinen des 19. und
20. Jahrhunderts bleiben demselben Distanzierungsschema unterworfen. Die Femme fatale und der Vamp sind ihren
männlichen Schöpfern und Nutzniessern ebenso künstlich fremd wie die edle Kurtisane, das süsse Mädel und das kleine

Nymphchen» (Stein, 1985, llf.).
548 «Den Geruch eines verfolgten Tieres» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.4 Die Verführerinnen

und eigentlich mit einem anderen Mann unterwegs ist.549 Zu dritt führen sie immer wieder

(pseudo-)philosophische Gespräche, unter anderen auch darüber, ob nun eigentlich die Männer
oder die Frauen das herrschende Geschlecht seien. Das Frauenbild, das Grünenfelder (Marias
Partner) propagiert, entspricht gänzlich der Denkfigur der Femme fatale. Die Frauen seien

aufgrund ihrer Reize das stärkere Geschlecht. Die Männer seien ihren Trieben ausgeliefert und
darum den Frauen Untertan. Die Frau bleibe «en quest gieu adina la victura; ed ella sto adina
demussar in pau spretsch per ses partenari, pertge che quel vegn conquistà e consumä, fertant
ch'el crai d'esser el il conquistader e profitader»550 (ebd. 84). Die Folge davon sei dann aber,

schliesst Gian, dass man die Frauen hinter einem Schleier verstecken müsse, was Grünenfelder

bejaht. Maria hält sich daraufhin eine Serviette vors Gesicht, was alle drei zum Lachen bringt.
Riatsch beschreibt das weibliche (heimliche) Lachen als subversive Strategie zur Unterwanderung

veralteter Rollenbilder und Klischees, bezieht sich dabei jedoch eher auf ein heimliches
Lachen hinter dem Rücken der Männer (Riatsch, 2015, 160). Hier stellt sich die Frage, inwiefern

die Tatsache, dass die drei zusammen lachen, eine solche Interpretation beeinflusst. Heisst

es, dass alle drei den Gedanken absurd finden, die Frau hinter einem Schleier zu verstecken?

Oder heisst es, dass Maria sich selbst zwar nicht in der Rolle der Verführerin sieht, Grünenfelder
und Gian aber sehr wohl, was durch Marias Witz entlarvt wird? Macht sie sich darin über die

beiden Männer lustig? Oder über die Männer im Allgemeinen? Da Maria ihnen in diesem

Moment das Resultat ihres Gesprächs vor Augen führt, kann durchaus davon ausgegangen werden,
dass den Männern die Radikalität des Gesagten bewusst wird und sie über sich selbst lachen.

Wahrscheinlicher ist jedoch, dass die Diskrepanz zwischen der ihnen bekannten Maria, der

verführerischen Maria, und der Maria hinter dem Schleier, der unschuldigen Maria, so absurd

ist, dass sie ihr Gelächter hervorruft. Die Sittsamkeit, die der Schleier impliziert, passt nicht

zur Figur der Verführerin. Damit spielt Maria in dieser Szene, und die beiden Männer werden

dadurch unterhalten.

In Ord il diari d'ina dunna (Cathomas-Bearth, 1993) exerziert die Erzählerin die männliche
Konstruktion der Verführerin am Beispiel der Marilyn Monroe durch, der Blick, den das

erzählende Ich dabei auf Monroe wirft, ist ein gänzlich sexualisierter. Sie wird komplett auf
ihren Körper reduziert.551 Das Ich bezeichnet Monroe als «product», «ina offerta dad umens

549 Es ist letzten Endes weder festzustellen, ob die Sexszene nur in Gians Fantasie stattgefunden hat, noch ob er die

gesamte Reise überhaupt unternommen oder sie nur erträumt hat. Für Gian stellen sowohl Maria als auch die Reise

Fluchtmöglichkeiten dar, über deren Realisierung die Lesenden durch erzählerische Kniffe im Unklaren gelassen werden.

Am Ende des Buches steht eine Postkarte von Maria, was vermuten lässt, dass die Reise tatsächlich stattgefunden hat.

Gleichzeitig scheint sich hier von neuem eine Tür zur Flucht zu öffnen.

550 « [I] n diesem Spiel immer die Siegerin; und sie muss immer ein wenig Verachtung für ihren Partner zeigen, weil dieser

erobert und benutzt wird, während er glaubt, der Eroberer und Nutzniesser zu sein» (VC).
551 «II corp pulpi bain proporziunà è dressa en ina rassa stretg stretga che cuvra e scuvra e sveglia la fantasia. Rufinadamain

expona ella la pel niva da ses sain ch'ella ha serra en in corset. Il tgil radund sa muventa vi e nà, cur ch'ella passa sin ses

tatgs gizs. Tictac tictac. Ella va cun pass, mesirads en la rassa, grazilmain sur il paviment. Tranter ses chaluns pulpids sa

contura la turp» (Cathomas-Bearth, 1993, 224); «Der kurvige gut proporzionierte Körper ist in ein sehr enges Kleid

gehüllt, das verdeckt und aufdeckt und die Fantasie weckt. Raffiniert exponiert sie die nackte Haut ihrer Brüste, welche

sie in ein Korsett gezwängt hat. Der runde Hintern bewegt sich hin und her, wenn sie mit ihren hohen Absätzen läuft.
Ticktack ticktack. Sie läuft wegen des Kleides in gemesseneren Schritten grazil über den Fussboden. Zwischen den

runden Schenkeln zeichnet sich die Scham ab» (VC).



3

3.4
3.4.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Die Verführerinnen

209

per umens per il pretsch favuraivel d'in bigliet d'entrada»552 (ebd. 224). Bezahlt habe dafür

jedoch nur eine, nämlich Monroe mit ihrem Leben — das Schicksal der Femme fatale. In ihrer
Reflexion sieht sie Marilyn Monroe gänzlich als Opfer patriarchaler Strukturen und Fantasien,

wohingegen heutige Feministinnen Marilyn Monroe oftmals auch als erfolgreiche Geschäftsfrau

und Selbstinszeniererin interpretieren (Camera, 2018).553

Nicht bloss als Verführerinnen, sondern als eigentliche Männerjägerinnen werden die

Protagonistinnen in den Kurztexten Frau Fraud won Flurina Badel (Badel, 2019) und Chatscha

von Pia Valär (Valär, 2019) dargestellt. In beiden Texten wird eine Frau mit Jagdfieber präsentiert.

In Frau Fraud macht sie Jagd auf Männer, deren tierische Namen (Urs, Leo, Dino) das

Spiel mit der Jagdmetapher erweitern. Wie bei traditionellen Darstellungen der Femme fatale

wird der Mann hier Opfer, er wird angezogen «dal dimuni in ella», «indimunià da si'apparen-
tscha surduonna, surmanà da sia savur sur- feminina»554 (Badel, 2019, 414). Der Mann wird
zwar zur Beute der Jägerin, sie gibt ihm jedoch das Gefühl, der Jäger zu sein - ein Aspekt, der
sich bei vielen Femme fatale Figurationen findet, zum Beispiel auch bei der Eva von Oscar
Peer. Typisch ist auch, dass der Mann am Ende verloren liegengelassen wird «al zenit da sia

satisfacziun erotica»555 (Badel, 2019, 414). Liest man diese Aussage in einem sexuellen Kontext,

so wird der Mann hier quasi noch während des Orgasmus verlassen, eine Aussage, die

die männliche Befriedigung zur Nebensache werden lässt. Der Fokus liegt hier ganz auf der

weiblichen Lust. Das Ziel ist nicht die Befriedigung einer männlichen Fantasie, weder auf der

inhaltlichen noch auf der metaphorischen Ebene, sondern «typische Bildspender sexistischer

Rede» neu zu besetzen und sich «in ironischer Inversion» anzueignen (Riatsch, 2015, 160).
Der Text parodiert die alte Metapher von der Jagd der Männer auf Frauen als männliche Art
der Eroberung.

Das gleiche Muster findet sich in Chatscha. Die Jägerin hier ist zwar weniger erfolgreich
als Frau Fraud, jedoch ist das Spiel mit den Metaphern dasselbe. Auch Valär benutzt sprachliche
Floskeln aus einem männlich dominierten Feld und verdreht sie parodistisch indem sie sie einer

Frau in den Mund legt und gegen die Männer wendet. Es findet eine weibliche Ermächtigung
statt, nicht zuletzt indem das erzählende Ich auch sich selbst nicht zu ernst nimmt: «A pera cha

nun he grand success hoz Abè, eau d'he auncha temp e scha nu clap üngün düraunt la

chatsch'ota, schi resta aunch'adüna la chatscha bassa ...»556 (Valär, 2019, 415).

552 «Produkt», «ein Angebot von Männern für Männer für den erschwinglichen Preis eines Eintrittstickets» (VC).
553 Mit der Frage, inwiefern eine sich selbst sexualisierende Frau als selbstbestimmt und feministisch gelten kann beschäftigt

sich auch ein Text von Benedetto Vigne, eingereicht für den Wettbewerb Premi Term Bel 2020 (Vigne, 2020). Der
Text Toxissems basiert auf dem realen Fall einer sich selbst inszenierenden Hip-Hop-Tänzerin, deren Interview mit
einem sexualisierten Foto bebildert wurde (Hiltmann, 2020). Im literarischen Text wird die Journalistin mit Vorwürfen

aus den Kommentarspalten konfrontiert, während die Tänzerin Gewalt erfahrt. Die Botschaft des Textes bleibt

unklar, jedoch werden gewisse Mechanismen der Vorverurteilung, sowie Themen der Debatte um den sogenannten
Popfeminismus aufgezeigt.

554 «[V]om Dämon in ihr», «verhext von ihrer überweiblichen Erscheinung, übermannt von ihrem überweiblichen

Duft» (VC).
555 «[A]m Zenit seiner erotischen [sexuellen?] Befriedigung» (VC).
556 «Ich scheine heute keinen Erfolg zu haben Aber ich habe ja noch Zeit Und wenn ich keinen finde während

der Hochjagd, gibt es immer noch die Niederjagd» (VC).



2IO 3

3.4
3.4.4

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Die Verführerinnen

Diese Umkehrung der Rolle des Mannes vom Jäger zur Beute bewirkt eine Subversion
des patriarchalen Motivs der untergeordneten Frau, ein Potenzial, dass der Denkfigur Femme
fatale grundsätzlich innewohnt. Indem beide Texte die Perspektive der Jägerin einnehmen und

jene des Mannes auf die Femme fatale praktisch ausgeblendet wird, wird diese Subversion auf
eine nächste Ebene gehoben. Es wird eine weibliche Selbstermächtigung zelebriert, die bei

jenen Femme fatale-Figurationen, die aus männlicher Perspektive dargestellt werden, nur sehr

selten zum Vorschein kommt.

Die Kurzgeschichte Buna notg— in'amur von Flurin Spescha (Spescha, 1986a, zitiert nach Lutz
2006) handelt vom dünnen Grat zwischen Verführen und Verführt werden. Im Wechsel werden
die Gedanken eines Mannes und einer Frau beleuchtet, die zusammen ein Rendez-vous haben

und schlussendlich miteinadner im Bett landen. Der Mann reflektiert über das männliche

Jagen nach weiblicher Beute: «Ins mava o e runava en zatgei ina preda. Leu il medem cun auters
mieds: o ed en ed o. Ed adia. In caztgem e catschem. Tgierp. Pial. Magari ossa. Dil rest strusch
stem.»557 (Lutz, 2006, 11). Das gefällt ihm jedoch nicht mehr. Er wünscht sich mehr
Gegenseitigkeit, mehr Romantik. Kein Jagen, kein Spielen mehr. Die Frau ist jedoch der Meinung,
dass er immer noch spiele, und denkt sich «Termagls sai jeu era far»558 (ebd. 12). Als die Frau

am Ende die Initiative ergreift und ihn fragt, ob sie zusammen schlafen wollen, ist ihm das

alles andere als recht. Die Pierausforderung ist verschwunden. Er geht zwar mit ihr mit und
sie schlafen zusammen, doch gleichzeitig ist er enttäuscht. Enttäuscht, weil sie nicht mehr von
ihm wollte, enttäuscht weil die Spannung verschwunden ist. Er wünscht sich, sie hätte einfach
nichts gesagt: «sch'ins vess mo buc tschintschau, schau star las propostas e mo fatg»559 (ebd. 15).

Der Verführte will zwar verführt werden. Allerdings ist es ihm lieber, selbst nicht zu merken,
dass er verführt wird, wird in diesem Text klar gemacht. Gleichzeitig ist die Frau in Speschas

Text keine typische Femme fatale, auch wenn sie vielleicht mit ihrem Gegenüber spielt. Sie ist
schlicht eine Frau, die (anders als ihr männliches Gegenüber) weiss, was sie will, und das ist in
diesem Falle eben keine Beziehung zum Protagonisten, sondern lediglich eine Nacht mit ihm.

Wie bereits in Kapitel 3.3.2 festgestellt, existiert analog zum Feindbild der Estra fatala das

Feindbild der einheimischen Verführerin, die die herkömmliche Funktion der Femme fatale als

Verführerin des männlichen Protagonisten einnimt. Werden diese Verführerinnen zu dominant,
verkörpern sie (ebenfalls analog zu vielen anderen Femme fatale-Figurationen) oftmals noch

eine gewisse psychische Labilität oder Verrücktheit, die sie in die Nähe des Frauenbilds der

Hysterikerin oder Femme fragile rücken.

In Texten, in denen eine weibliche Perspektive vorherrscht, wird die Handlungsweise
der Verführerin in eine Emanzipation der Frau umgewandelt. Die Verführung des Mannes dient
der weiblichen (Selbst-) Erfüllung beziehungsweise Selbstermächtigung. Dies konnte sowohl in
Texten von Frauen (Valär, Badel) wie auch in Texten von Männern (Spescha) festgestellt werden.

557 «Man ging aus und schleifte seine Beute rein. Dort dasselbe mit anderen Mitteln: rein und raus und rein und raus.

UndTschüss. Ein Fangen und Jagen. Körper. Haut. Manchmal Knochen. Vom Rest keine Spur.» (VC).
558 «Spielen kann ich auch» (VC).
559 «Wenn man bloss nicht gesprochen hätte, die Vorschläge sein gelassen und einfach gemacht hätte» (VC).



3

3.4
3.4.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Hexen, Nymphen und andere Legenden

211

3.4.5 Hexen, Nymphen und andere Legenden
In der Analyse zu Eva ed il sonch Antoni wurde festgestellt, dass die literarischen Figur der Eva

viele Vorstellungen verkörpert, die vom Feindbild der FFexe geprägt wurden. Damit ist sie bei

Weitem nicht die einzige literarische Figur der neueren rätoromanischen Literatur, die dieses

Feindbild aufgreift.
In Nozzas d'inviern (Peer, 1988), ebenfalls von Oscar Peer, finden sich Charakteristika

des Feindbildes FFexe, und auch hier ist (wie bei Eva ed il sonch Antoni) die deutsche Version

(Peer, 1972) expliziter. In einer Szene, in der der Protagonist die betreffende Figur Ursula im
Garten beobachtet, schildert er einen «FFexentanz». Das entsprechende Wort fehlt im romanischen

Text, doch auch hier sind die Anspielungen vorhanden:

Aintasom üert vezza ad Ursula, chi cumpara e svanischa aint il sbischaduoir. Ella arda

fruonzlas; in ün chantun ha'la impizzà ün clap fö. II füm va per quai d'intuorn, as volva,
fa üna pierla in ot e balla cul vent. La statura dad Ursula davo il sindal da naiv. Una pezza
sta'la sainz'as mover davant il fö, lia plü ferm seis fazöl da cheu560 (Peer, 1988, 60fi).

Das Feuer, der Reisig, aus dem in vielen Geschichten die FFexenbesen bestehen, das Wetter,
der Tanz des Windes und nicht zuletzt das Kopftuch sind klar der Figur der FFexe zuzuordnen.

Gerade das Tanzen wird in Bezug auf Ursula immer wieder erwähnt. So tanzt sie selbst

oft und gern und mit verschiedenen Männern, sehr zum Verdruss des Protagonisten Andrea
Valentin,561 der als schon etwas älterer Mann mit Herzproblemen eher selten tanzt. Dies ruft
bei ihm denn auch sehr oft Eifersuchtsgefühle hervor (ebd. 124fL), ein Gefühl, dass ihn auch

bei anderen Gelegenheiten oft überkommt, so sehr dass er auch mal zur Flinte greift (ebd.

87f.). Ursula bietet generell oft Gelegenheit zur Eifersucht. Sie erscheint den sie umgebenden
Männern geheimnisvoll (ebd. 96f.). Und obwohl sie und Andrea eine Beziehung haben, so

entspringt der Übereinkunft der beiden, sich gegenseitig viel Freiraum zu lassen, auch das

Potenzial für Rätsel und Geheimnisse, was den Protagonisten regelmässig an seine Grenzen

treibt. Das Ende ist jedoch gar nicht das einer typischen Femme fatale-Erzählung. Andrea und
Ursula heiraten und bekommen ganz am Ende einen Sohn, womit Andreas Wunsch, ein Stück

seiner selbst auf der Welt zu hinterlassen (Peer, 1988, 142), verwirklicht wird. Bei der Geburt

spricht der Erzähler von einem kleinen Adam (ebd. 189), der die Welt betritt. Auch hier ist

der Mann Schöpfer, gottgleich. Die Frau integriert sich letzten Endes in seine Weltordnung,
wird domestiziert.562

Eine hexenähnliche Frauenfigur, die viele Eigenschaften einer traditionellen Femme fatale-

Figuration verkörpert, findet sich in La staddalla uolp von Flurin Darms (Darms, 1972, 18-41).
Die namenlose Frau ist eine Fremde, Italienierin, hat rotes Haar und eine grosse gefährlich

560 «Ich schaue in den dämmrigen Garten, sehe dort Ursula in diesem Hexentanz kommen und gehen. Sie verbrennt Reisig,

zuhinterst hat sie ein riesiges Feuer entfacht. Der Rauch schleicht am Boden hin, dreht sich herum, fliegt plötzlich

empor - Tanz mit dem Wind. Ursulas Gestalt, in diesem tollen Schneetreiben; jetzt steht sie reglos neben dem Feuer,

dann hebt sie die Arme, bindet sich das Kopftuch» (Peer, 1972, 44).
561 Im Deutschen Andreas Lerch.

562 Mehr zur Domestizierung der Frau in Kapitel 4 zur Denkfigur der Mutter.



212 3

3.4
3.4.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Hexen, Nymphen und andere Legenden

wirkende Katze. Ausserdem ist sie erotisch und lasziv und durchgehend leicht bekleidet.

Ihretwegen schlagen sich zwei Männer im Dorf die Köpfe ein (ebd. 39). Gleichzeitig mit ihr taucht
im Dorf auch eine Füchsin auf, die Hühner jagt, um ihre Kleinen zu ernähren. Sie geht dabei

so aggressiv vor, dass sie das ganze Dorf in Aufruhr versetzt. Die Parallelen zwischen Fuchs und
Frau sind augenscheinlich (rotes Haar, Fremdkörper in der Gesellschaft, bringen Unruhe), eine
klare Referenz an jene Alpensagen um die Fuchshexen, Frauen, die die Gestalt eines Fuchses

annehmen (je nach dem um Böses zu tun).563 In manchen dieser Sagen werden die Frauen

enttarnt, indem der Fuchs von einem Jäger angeschossen wird und die Frau danach eine
ebensolche Verletzung aufweist (Rosselli, 2011, 183). Eine solche <Enttarnung> fehlt in La stad

dalla uolp, jedoch verschwindet der Fuchs mehr oder weniger zeitgleich mit dem Weggang der
Italienerin (ebd. 41).

Eine solche Enttarnung findet jedoch in II giat cotschen von Jon Semadeni (Semadeni,

1980) statt. Hier wird ein Fuchs angeschossen und eine Frau muss danach ins Spital gebracht
werden, was den Verdacht hervorruft, diese Frau könne mehr sein «co ün solit mortal»564 (ebd.

15f.). Walter Rosselli spricht in diesem Fall von einer Hexe-Tier-Dualform und zitiert ähnliche

Erzählungen jedoch mit anderen Tieren (Schlange, Eule) aus der spanischen Literatur (Rosselli,

Generell treten viele der literarischen Figuren, die an das Feindbild der Hexe angelehnt
sind, zusammen mit Tieren in Erscheinung — wobei sich hier auch wieder die Vorstellung

der Frau als mythisches Naturwesen findet, welche spätestens in der Romantik

Eingang in die Denkfigur der Femme fatale gefunden hat (Hilmes, 1998, 277).

Auch Leo Tuor verbindet eine Hexenfigur mit einem Tier. Im Buch Onna Maria Tumera (Tuor,
2002, Titel der Neuauflage: Die Wölfin / La Luffa, Tuor, 2019) wird die Urgrossmutter des

Protagonisten (genannt der Bub) als Wölfin beschrieben. Die Verbindung zwischen Urgrossmutter

und Wölfin wird zum einen über das Märchen Rotkäppchen hergestellt (Tuor, 2019, 8),

zum anderen über die Sage von Romulus und Remus und der Wölfin von Rom (Tuor, 2019,
8). Die Figur Oria, wie sie vom Protagonisten, ihrem Urenkel, genannt wird, wirkt unheimlich,
undurchschaubar, einmal nett, einmal böse (ebd. 10). Sie beherrscht das Handlesen (ebd. 146)
und kann das Wetter für das gesamte Jahr voraussehen (ebd. 170), ist aber auch gebildet (ebd.

248) und musikalisch, spielt drei Instrumente, liebt Hunde und war in der Tundra (ebd. 136).
Sie ist in gewissem Sinne eine Fremde, stammt aus dem Osten (ebd. 264) und spricht
Rotwelsch (ebd. 260). Uber ihren Ehemann, den Urgrossvater des Protagonisten ist nichts bekannt.

Oria kann jedoch kaum als typische Femme fatale bezeichnet werden. Sie verführt nicht und
ist wohl auch schlicht zu alt, um eine Femme fatale im herkömmlichen Sinn zu sein. Doch
erscheint sie durchaus übermächtig (auch im sexuell-erotischem Sinn). Explizit wird das zum
Beispiel in einer Fantasie des Bubs:

563 Rätoromanische Beispiele wären L'uolp rentada (RC, II, 1986, 153) oder La guolp ainten Avers (RC, XIV, 1986, 29).

Sagen mit dem Motiv der Frau, die sich in einen Fuchs verwandelt, finden sich jedoch in verschiedenen Alpenregionen,

zum Beispiel auch im Wallis (Rosselli, 2011, 185).

564 « [A] ls eine einfache Sterbliche» (VC).

2011, 184f.).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.5 Hexen, Nymphen und andere Legenden

213

Enamiez il siemi cavalcava la dunna Oria plein veta e earn,

Vestgida sulettamein cun in eilender stravagau.
Seseva sin in turetgel tgietschen cun cornadira d'aur.

Sia colossala natira feminina

Fageva zaunga entuorn il tgierp dil tieret.
Ella teneva ils seins pleins culs mauns,
Ils cavadials fuvan stagns per schar tezzar schumellins565 (Tuor, 2019, 292).

Die Szene ist eine Schilderung weiblicher Ermächtigung. Sie trägt einen Zylinder (ein <männli-
ches> Kleidungsstück), ihre Weiblichkeit ermächtigt sich des Stieres (Symbol für Männlichkeit),
sie zwängt ihn geradezu ein. Dass es sich dabei um einen kleinen Stier handelt kann entweder
als Verweis auf den Bub gelesen werden, der sich durch Oria eingezwängt fühlt, oder aber auf
ihre Ubermacht hindeuten: Neben einem kleinen Stier wirkt sie noch viel grösser.

Möglicherweise ist es das Alter der Figur, das ihr erlaubt, aus einem bestimmten Muster
herauszutreten, in dem die Frau nur über ihre Sexualität oder ihre Reproduktionsfähigkeit
definiert wird.566 Wichtig erscheint jedoch, dass diese Eigenschaften ihr trotzdem erhalten bleiben.
Zum einen durch den Vergleich der Oria mit der nährenden Wölfin von Rom und der Beschreibung

ihrer prallen Brüste und der steifen Brustwarzen, die bereit sind, die Zwillinge zu nähren.

Zum anderen schlicht dadurch, dass der Protagonist, ihr Nachfahre und Erzeugnis eben dieser

Reproduktionsfähigkeit, als Erzähler auftritt. So wird hier eine Figur geschaffen, deren
Weiblichkeit weder herabgewürdigt noch negiert wird, indem sie durch das Alter quasi getilgt wird.
So wie Oria keine Femme fatale ist, ist sie auch keinem anderen Frauenbild zuzuordnen, weder
der stereotypen Grossmutter,567 noch der alten Jungfer oder Kupplerin (Beizer-Kielhorn, 2017,
39), auch ist sie nicht die alte, abstossende Ffexe (Kuch, 1998, 66) oder die lächerliche, lüsterne
Alte (Kuch, 1998, 65f.).568

In Onna Maria finden sich wohl am ehesten noch Anklänge an die Figur der Kämpferin.

In der Literatur und Kunst der Jahrhundertwende zeigt sich diese häufig in Form von
Wiedergängerinnen der biblischen Femme fatale-Figurationen der Salome, Judith und Dalila,
als die Frau mit dem Schwert, «die sich unrechtmässig den Machtbereich des Männlichen
aneignet und deshalb als furchterregend empfunden wird» (Taeger-Altenhofer, 1987, 31).

Solche kommen in der rätoromanischen Literatur am ehesten noch in Legenden und

Sagen vor, zum Beispiel in Las valerusas Lumnezianas, einer Sage über die wehrhaften Lugne-
zerinnen, die sich während der Belmonter Fehde 1352 am Kampf um die Porclas (heute auch

565 «Und mitten im Traum ritt Donna Oria voller Leben und Fleisch,

bekleidet bloss mit einem mächtigen Zylinder.
Ritt auf einem roten Stierlein mit goldenen Hörnern.
Der Leib des Tierchens wie mit einer Zange umschlossen

von ihrer kolossalen Weiblichkeit.
Sie hielt ihre prallen Brüste, die Warzen steif, zum Säugen von Zwillingen bereit.» (Tuor, 2019, 293).

566 Eine detaillierte Analyse dieser Szene findet sich bei Silvana Derungs (Derungs, 2005, 370ff.).
567 Traditionelle Grossmuttereigenschaften wären Frömmigkeit, Weisheit, Ruhe, Gelassenheit, Hilfsbereitschaft,

Aufopferung, Wärme (Herrmann, 1992, 20).

568 Mehr zum Altern literarischer Frauenfiguren in dieser Arbeit bei 4.4.4.



214 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.5 Hexen, Nymphen und andere Legenden

das <Frauentor> genannt) beteiligten (Riedi, 1936) und als Dank danach in der Kirche auch auf
Seiten der Männer sitzen durften.569

Tuor verweist in Onna Maria Tumera auch ausdrücklich auf zwei historische Figuren
namens Onna Maria, die zur Waffe griffen:

Ed jeu vesevel vinavon las Onnas Marias schumellinas che mazzavan, vegnevan ord la

mar da historias dil tat, cun lur rassas liungas sco Orias, e lur cuntgadialas entamaun:
Onna Maria, nata Arpagaus, en siu venter in affon, en siu maun in sigurin, che deva

davos en, e sturneva sco da far nuot il schendrader, cul tgau digl uaffen, che daventava

ina sigir dubia culs taglioms tut en in saung, che digrava e greva buca per vendetga.
Onna Maria, nata Bühler, entamaun baul in tarden, baul in bengel, semidava en ina

cugnada immensa, gl'emprem a spuentond in cavagl burgaliu, lu a frenond in chischlet

schuldada, lu a conquistond in canun franzos, epi a scurrentond I'entira Gronda armada

or da Domat e da Cunclas si ali giavel.
Vesevel las assassinas dies encunter dies a cresmond sco da cresmar sin her veder, sente-
vel a spuentond las luffas cun las metodas dils lufs lur murtiraders570 (Tuor, 2019, 166).

Onna Maria Tumera, die literarische Figur, die mit diesen beiden Onna Marias verglichen wird,
greift in der Erzählung jedoch niemals selbst zur Waffe, und auch sonst sind Kämpferinnen
(mit der Waffe) in der neueren rätoromanischen Literatur eher selten zu finden. Eher noch

findet sich die <valurusadad> als Eigenschaft, die Tapferkeit.
In Die Bündnerinnen, einem kulturgeschichtlichen Werk, das zum einen Zeugnisse

über die sogenannte Bündner Frau sammelt, zum anderen aber vor allem Biografien und
Namen berühmter Bündnerinnen (fiktiver wie echter) zusammenträgt, wird im Kapitel Die
Heldinnen des Bündnerlands festgestellt: «Die Valerusitä ist wirklich eine Eigenschaft, die unzähligen

Bündnerinnen eigen war und ist und die sie auch im Umgang mit der rauhen [sie] Natur
immer wieder brauchen können.» (Bodmer-Gessner, 1973, 64). Natürlich muss der Essenzia-

lismus dieser Aussage kritisiert werden, jedoch ist sie insofern von Bedeutung, weil sie zeigt,
dass eine gewisse Vorstellung davon existiert, wie die Bündner Frau zu sein hat, und dass diese

Vorstellung direkt mit der Herkunft der Frau verknüpft wird.571 Die Tatsache, dass es sich bei

569 Eine ähnliche Form der Dankbarkeit findet sich auch in der Sage um Duonna Lupa (man beachte die Verbindung
ihres Namens zum Titel La luffa), die zwar nicht zur Waffe griff, aber mit einer List eine feindliche Armee verschreckte.

Diese Erzählung gilt als Begründung dafür, dass im Unterengadin (mit Ausnahme von Scuol) die Frauen in der Kirche

auf der rechten Seite sitzen durften. Literarisch verarbeitet wurde der Stoff in einem einaktigen Theater von Gertrud Gilly
(Gilly, 1936).

570 «Und ich sah weiters die Onnas Marias, metzelnde Zwillinge, auftauchen aus dem Meer von Grossvaters Geschichten,
anzuschauen wie Orias mit ihren langen Röcken, das Beil in der Hand: Onna Maria, geborene Arpagaus, welche, ein

Kind im Leibe, die breite Waldaxt in der Hand, von hinten den Erzeuger ohne Umstände erschlug mit der stumpfen
Seite des Geräts, besudelt mit Blut, das tropfte, rann und nicht nach Rache schrie.

Onna Maria, geborene Bühler, bald eine Mistgabel, bald einen Prügel, bald eine mächtige Schrotaxt in der Hand,

zuerst ein struppiges Ross verscheuchend, dann einen Trupp Soldaten aufhaltend, dann eine französische Kanone

erobernd und schliesslich die ganze Grande Armée aus Ems hinaus und den Kunkels hinauf zum Teufel jagend.
Ich sah die beiden Schlächterinnen, Rücken an Rücken dreinschlagend wie auf morsches Metall, hörte, wie die

Wölfinnen ihre Peiniger vertrieben nach Art der Wölfe» (Tuor, 2019, 167).

571 Auf dieses Phänomen wird u.a. in Kapitel 4.2.5, 4.4.6 und 5.4.2 weiter eingegangen.



3

3.4
3.4.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Hexen, Nymphen und andere Legenden

215

der Tapferkeit traditionell um eine männlich konnotierte Eigenschaft handelt, welche hier aber

den Frauen zugeschrieben wird, ist bemerkenswert, weil dadurch in gewisser Weise mit der

stereotypen Vorstellung von Weiblichkeit, dem weiblichen Geschlechtscharakter572 gebrochen
wird. Es bleibt jedoch zu betonen, dass sich diese <valurusadad> sowohl bei den Lugnezerinnen
als auch bei den anderen in Die Bündnerinnen erwähnten Heldinnen immer dadurch auszeichnet,

dass sie für ihr Vaterland, für ihre Männer kämpfen und niemals gegen sie — wie es bei der

oben erwähnten Onna Maria Arpagaus der Fall ist.

In Tuors Text Giacumbert Nau (Tuor, 2012), erstmals erschienen 1988, wird eine Frauenfigur
explizit als Hexe bezeichnet. Der Protagonist sagt Folgendes über seine Geliebte Albertina:

Il pli bugen fuss el sfundraus en ella, en siu tgierp misterius. EI sminava ch'ella veva en
ella tut las forzas dalla natira, las forzas dalla stria, las energias magicas, las sgarscheivlas,
che fagevan tremblar in um sc'ina caglia. Bia vess el dau, sch'el vess saviu esser mo ina
minuta la stria e mo in mument la pitauna.
Aber el saveva che quei veva da restar misteri per el ni ch'el fuss ius a frusta senza re-
mischun.

Gie, Albertina era ina stria, era ina pitauna,
era ina sontga, era ina dieua.

Ella era schliata detgavunda e buna detgavunda. Mai vess el fidau ad ella. Avon vess el

aunc fidau al giat.
Ella era tut.
El perencunter era mo in pauper giavel573 (Tuor, 2012, 224).

An dieser Stelle finden sich Anklänge an eines der berühmten Zitate von Simone de Beauvoir:

Die Frau ist die Beute des Mannes und sein Verderben, alles was er nicht ist und was er haben

will, Hexe und Heilerin zugleich.574 Leo Tuor geht hier aber noch einen Schritt weiter. Sein

Protagonist will die Frau nicht besitzen, er will sie sein - und wenn nur für eine Minute. Es ist

ein Moment der Subversion, der wahren Umkehrung der Geschlechterverhältnisse, weil hier

572 Siehe Kapitel 2.1.1.

573 «Am liebsten wäre er ganz in ihr versunken, vergangen in ihrem geheimnisvollen Leib. In ihr ahnte er alle Kräfte

der Natur, die magischen und die schrecklichen, die einen Mann erzittern lassen. Viel hätte er gegeben, um nur
eine Minute lang die Hexe sein zu dürfen und nur ein Amen lang die Hure.

Aber er wusste, dass ihm dieses Geheimnis verschlossen bleiben musste, wollte er nicht elend zugrunde gehen.

Ja, Albertina war eine Hexe, war eine Hure,

war eine Heilige, war eine Göttin.
Sie war überaus schlecht und überaus gut. Nie hätte er ihr vertraut.
Eher noch hätte er seiner Katze vertraut.
Sie war alles.

Er aber war bloss ein armer Teufel.» (Tuor, 2012, 225)

574 «Elle est une idole, une servante, la source de la vie, une puissance des ténèbres; elle est le silence élémentaire de la vérité,
elle est artifice, bavardage et mensonge; elle est la guérisseuse et la sorcière; elle est la proie de l'homme, elle est sa perte,
elle est tout ce qu'il n'èst pas et qu'il veut avoir, sa négation et sa raison d'être» (de Beauvoir, 1949b, 236). Siehe Kapitel
1.1.1. An einer Stelle im Buch nennt Giacumbert Albertina sogar sein Idol (Tuor, 2012, 152).



2l6 3

3.4
3.4.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Hexen, Nymphen und andere Legenden

der Frau Macht zugestanden wird. In Situationen, in denen die Männer(figuren) danach streben,

die übermächtige Frau zu besitzen, ist dies nicht der Fall.

Allerdings beruht auch hier die Macht der Frau auf einer ganz bestimmten Vorstellung
von Weiblichkeit. Dem obigen Zitat von Leo Tuor geht ein Abschnitt voran in dem der

Protagonist über die Hexenverbrennungen reflektiert. Er verurteilt das «vollgefressene Männervolk»

mit den «glänzenden Tonsuren», «bezaubert und verängstigt zugleich» (ebd. 225), die
die Frauen verbrennen, nur weil sie Frauen sind. Gleichzeitig bedient er die Vorstellung vom
undurchsichtigen Anderen, vom Rätsel Weib, das mysteriös und undurchsichtig ist und das

den Mann zu zerstören droht (Grossman, 2009, 5), nämlich indem er sagt, der Mann würde
die Frau niemals verstehen (ebd. 224). Im Grunde entspricht obige Beschreibung der Albertina
ziemlich genau derjenigen der Femme fatale. Der Unterschied besteht darin, dass dem Mann
bewusst ist, dass er ihr unterlegen ist und sich dennoch mit ihr einlässt, während die Männer
in Erzählungen wie Eva ed il sonch Antoni glauben, die Femme fatale-Figur irgendwann beherrschen

oder besitzen zu können.
Auch wenn der Text mit vielen Tabus bricht575 und die Frau als sexuell eigenständiges,

aktives Wesen darstellt, so löst es sich doch nicht gänzlich von stereotypen Vorstellungen von
Weiblichkeit. Mann und Frau werden als gegensätzlich dargestellt. Die Frau ist dem Mann ein
Rätsel und Mysterium (ebd. 224, 240). Tuor bedient sich in seinem Text zwar der Möglichkeiten

zur gesellschaftlichen Kritik, die ihm die Femme fatale bietet. Er nutzt das subversive

Potenzial der Figur, um darzustellen, inwiefern Frauen und Sexualität im Allgemeinen von Kirche

und Gesellschaft unterdrückt und instrumentalisiert werden (Hilmes, 1990, XIV), jedoch
ist auch Albertina keine freie Frau. Während Giacumbert in seiner Verweigerungshaltung für
die Freiheit steht (dies obwohl er als Hirte Lohnbezüger und von der Bauernschaft abhängig
ist), unterwirft sich Albertina den gesellschaftlichen Konventionen. Sie heiratet, lebt im Dorf
und nach den dort herrschenden Regeln, die sie zwar hin und wieder bricht, indem sie mit
Giacumbert schläft und sogar mit ihm ein Kind zeugt, und doch kann sie ihnen nicht entrinnen.

Als mythisches Wesen tritt eine Frau in der literarisierten Legende II bov da Làvaz von Claudia
Cadruvi (Cadruvi, 2011) in Erscheinung. Bisweilen wird sie mehr als Geschöpf, als Fee oder

Nymphe dargestellt denn als Frau. Sie erscheint alterslos, mal als kleines Mädchen, mal als

junge, mal als ältere Frau, immer auch entsprechend des Alters des Protagonisten, der zuerst als

junger Mann, dann als Jäger und dann schliesslich als Mann betitelt wird. Die Frau wird von
einem Stier (wie gesagt ein Männlichkeitssymbol) gefangen gehalten. Sie lockt den Mann
immer wieder ins Lavaztal, bei jeder Begegnung kommen sie sich näher. Beim ersten Mal scheint
sie mit ihm zu spielen, er versucht sie zu fassen, doch es gelingt ihm nicht (ebd. 14). Er ist noch

nicht reif genug. Beim zweiten Mal wird der Mann vom Stier verscheucht (ebd. 24), bis es im
dritten Akt zur sexuellen Vereinigung kommt und sich der Mann in den Stier verwandelt (ebd.

34). Im Tal findet eine Hochzeit statt, die Braut scheint dem Stier zum Abschied zu winken
(ebd. 35). Der Stier bleibt alleine im Lavaztal zurück (ebd. 36).

575 Beispielsweise haben Albertina und Giacumbert Geschlechtsverkehr, während Albertina menstruiert, und spielen dabei

auch mit dem Blut (Tuor, 2012, 184). Für ein Werk, das 1988 in der katholischen Surselva erschien, war dies geradezu
skandalös.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.5 Hexen, Nymphen und andere Legenden

217

Die Erzählung führt verschiedene Fabelwesen und Gestalten aus der Mythologie
zusammen. Es finden sich das Nymphchen in Form eines Mädchens, dass seine Gestalt verändern

und sich in Luft auflösen kann, ein weiblicher Naturgeist, der die Reife des Mannes durch

Verführung prüft,576 sowie eine alpine Undine, die durch die Vereinigung mit einem Mann
befreit und Braut werden kann. Die Figur der Frau gleicht mehr diesen Gestalten, denn einer
Femme fatale, jedoch sind diese, wie bereits aufgezeigt, eng mit der Denkfigur der Femme fatale

verknüpft. So ist die Frau zwar auch fatal für den Mann, ihm ist das (ähnlich wie Giacumbert

Nau) bewusst, sie scheint jedoch verliebt in ihn zu sein oder zumindest traurig über sein Schicksal

und weist ihn auch explizit darauf hin, dass er danach nicht mehr zurückkehren könne,
worauf er antwortet, dass er das wisse (ebd. 31). Sein Schicksal ist von ihm selbst gewählt. Die
Geschichte schliesst mit der Schilderung der Begegnung einer Ich-Erzählerin mit dem Stier, die
die Sage als mise en abîme erwähnt. Die Ich-Erzählerin sieht in der Traurigkeit des Stiers sein

Glück (ebd. 37), etwas, was er in seinem menschlichen Leben nicht hatte (ebd. 25). So gesehen

wird hier am Ende noch die stärkste Verbindung dieser Figur zur Femme fatale gekappt. Die
Frau hat ihm kein Unglück, sondern Glück gebracht.

Im Kurztext La nauscha von Fabiola Carigiet (Carigiet, 1994) findet sich eine «aktualisierte und
realistisch perspektivierte Variante des Hexen-Motivs» (Riatsch, 2015, 148). Beschrieben wird
die Ausgrenzung einer Frau durch die dörfliche Gemeinschaft aufgrund ihres nonkonformen
Aussehens und Rollenverhaltens.

Stad ed unviern ha ella en las caultschas da militer e las stivlas d'enzerdar da siu frar.

Quel hagi ella murtirau tochen la mort, dian quels dil vitg. [...] Nauscha eis ella gia
dapi sia naschientscha. Ella ei da negin e ha negin. Ella beibi e savens aud'ins ord sia

baita in curios barlot577 (Carigiet, 1994, 90).

Betont werden offensichtlich männlich konnotiertes Aussehen (Militärhosen, Stiefel des

Bruders) und Verhalten (Alkoholkonsum, lautstarkes Toben) sowie der Umstand, dass sie alleine ist,

zu niemandem gehört respektive zu keinem Mann gehört, weder zu einem Vater noch zu einem
Ehemann. Die einzige männliche Bezugsperson, die erwähnt wird, den Bruder, soll sie

umgebracht haben, behaupten die Leute im Dorf. Diese Leute sind es denn auch, die sie als Hexe

betiteln, wie bereits der erste Satz des Textes klarmacht: «Per quels dil vitg eis ella la hexa»578

(ebd. 90). Die Formulierung markiert den Umstand, dass die Charakterisierung der Frau als

Hexe von der Gemeinschaft vorgenommen wird. Und diese ist es auch, die ihr all die bösen

Eigenschaften zuschreibt (sie habe unter anderem ihren Bruder umgebracht). Die Verbindung
zum Feindbild Hexe geschieht nicht nur durch die explizite Benennung der Frau als Hexe,
sondern unter anderem auch durch die subtilere Verbindung des Wortes «barlot», welches sowohl

(alkoholindiziertes) Wüten als auch explizit einen Hexensabbat bezeichnen kann.

576 Am Ende wird der Mann zum personifizierten Symbol der Männlichkeit, zu einem Stier.

577 «Sommer und Winter trägt sie die Militärhosen und die Feldstiefel ihres Bruders. Diesen habe sie in den Tod gequält,

sagen sie im Dorf. [...] Böse sei sie bereits seit ihrer Geburt. Sie gehört zu niemandem und hat niemanden. Sie trinke

und oft höre man aus ihrer Hütte ein merkwürdiges Gepolter» (VC).
578 «Für die aus dem Dorf ist sie die Hexe «(VC).



2l8 3

3.4
3.4.5

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Hexen, Nymphen und andere Legenden

Die Frau wird am Ende ins Irrenhaus eingewiesen und ihr Haus geräumt. Der Text
schliesst mit der Feststellung, man habe bei der Räumung keine Leichen gefunden, womit die

Vorverurteilung durch die dörfliche Gesellschaft als solche markiert und zugleich kritisiert wird.
Auch hier wird die Frau für ihr nonkonformes Verhalten abgestraft, der Text markiert dies

jedoch klar als Fehler der Gesellschaft. Das Feindbild der Hexe wird dadurch explizit als solches

in Szene gesetzt und perspektiviert.

Der historische Roman La stria da Dentervals von Hubert Giger (Giger, 2011) macht die Hexe

per se zum Hauptthema. Giger übernimmt die typischen Eigenschaften579 der Hexenfigur aus

dem Aber- und Volksglauben für seine Figur Onna Pintga (Rosselli, 2011, 181), anhand derer

er vorführt, wie eben dieser Glaube zu den Hexenwerfolgungen führte. In La stria da Dentervals

sind die Frauen Opfer und die Männer (und einige denunzierende Frauen) böse. Am Fall des

legendären Politikers Clau Maissen (1621—1671) wird allerdings auch gezeigt, dass Hexenprozesse
auch Männer zu Fall bringen konnten. Grundlage für den Text sind reale Fälle der Hexenverfolgung,

die Giger als Historiker bereits für seine Lizenziatsarbeit Hexenwahn und Hexenprozesse in
der Surselva (Giger, 2001 recherchierte. Dabei arbeitet er auch Ausschnitte aus den historischen
Dokumenten zu ebendiesen Prozessen in den literarischen Text ein.

Dieses Vorgehen versinnbildlicht den Prozess, der von Hilmes und Bovenschen als

Wechselwirkung zwischen Literatur und Realität bezeichnet wird. Das Dogma der Leib-Seele-Duali-

tät und die daraus resultierenden Bilder der Heiligen und Hexe führten zum Marienkult und
Hexenwahn in der Realität. Der Aberglaube und die sich vermehrenden Eigenschaften der so

beschworenen Hexen finden wiederum Eingang in die Literatur, beispielsweise in den Figurationen
der Femme fatale oder in literarischen Darstellungen der Hexe (Bovenschen, 2016, 265; Hilmes,
1990, 228). Im historischen Roman La stria da Dentervals wird diesem Prozess eine weitere Ebene

hinzugefügt, hat er doch den Anspruch, eine Geschichte zu erzählen, die so stattgefunden haben

könnte. Enger können Literatur und Realität kaum verknüpft werden. Trotzdem darf nicht

vergessen werden, dass auch die hier geschaffenen literarischen Figuren jenen Vorstellungen unterliegen,

die überhaupt erst das Entstehen der Dynamik der Hexenverfolgung ermöglicht haben. Die
künstlerische Beschwörung dieser Ereignisse markiert genau wie bei den meisten Figurationen
der Femme fatale einen Versuch, das Bedrohliche in der Kunst zu bannen. In La stria da Dentervals

geht das Böse jedoch von den bösen Männern aus, vor denen die Frauen zu schützen sind.

Die zeitgenössische rätoromanische Prosa und ihre weiblichen Figuren spielt immer wieder auf
mythische Figuren an. Nicht immer sind diese jedoch reine Refigurationen und unreflektierte

Verkörperungen ihrer kulturellen Vorgängerinnen. So sind nicht alle Hexenfiguren animalisch
und teuflisch und nicht alle Nymphen sind verführerisch und fatal. In einigen Texten werden
diese Prozesse und Feindbilder — meist in Anspielung auf die Hexenprozesse (oder durch die

konkrete Nennung derselben) - als gesellschaftlich konstruiert markiert und somit indirekt
kritisiert. Letzteres ist besonders dann der Fall, wenn bestimmte Figuren nonkonformes
Rollenverhalten an den Tag legen, wie zum Beispiel in Onna Maria Tumera oder La nauscha.

579 «1. Die Hexe ist eine Frau im sehr fortgeschrittenen Alter. 2. Die Hexen kommen mit dem Teufel an einem geheimen

Ort zusammen, um Hexensabbat zu feiern. Häufig fliegen sie auf einem Besen dorthin. 3. Die Hexen haben Kontakt
mit (<teuflischen>) Tieren und können mit diesen sprechen. 4. Die Hexe kann auch Gutes tun» (Rosselli, 2011, 180, VC).



3

3.4
3.4.6

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Böse Frauen - arme Männer

219

3.4.6 Böse Frauen - arme Männer
In vielen Werken in denen Frauen scheinbar eine Hauptrolle spielen, ist es anders als in La stria
da Dentervals. Das Bedrohliche wird in diesen Werken in eine literarische Frauenfigur gebannt -
dies in der Regel in Figurationen der Femme fatale. Dadurch entstehen Erzählungen nach dem

Muster <Böse Frauen, arme Männer>. Männer befinden sich in der Opferrolle, die Frauen sind
ihre Gegnerinnen.

So zum Beispiel in Frenzi von Silvio Camenisch (Camenisch, 2001). Der Protagonist
Tomas ist Autor und wird eines Abends von einer Leserin (Lilian) angerufen und gebeten,

in seinem nächsten Roman eine Frenzi einzubauen, die umgebracht wird. Um ihm die Idee

schmackhaft zu machen, veranstaltet sie eine Feier, auf der er Frenzi kennenlernen soll (ebd.

10). Sowohl Frenzi als auch Lilian entpuppen sich als stereotype Femme fatale-Figuren. Bereits

bei ihrem ersten Anruf klingt Lilians Lachen gemäss Tomas wie dasjenige einer Prostituierte.
Sie hat eine tiefe Stimme, gibt sich mysteriös, der Erzähler weiss nicht, was er mit ihr anfangen
soll (ebd. 8). Gleichzeitig scheint er beleidigt, weil sie sich nicht als Groupie entpuppt, wie er

erst gedacht hat. «Vesas tgei coga [...] Quellas vulan buca tia cua, o na, quellas vulan u tes raps
ni in auter profit.»580 (ebd. 10) sagt er zu seinem Kater Billi, der (wie könnte es anders sein)

demnächst kastriert werden soll. Diesen scheint das allerdings nicht zu interessieren. Er spielt
mit einem Würfel und würfelt eine sechs (die Teufelszahl) (ebd. 10). Während der Telefonszene

fauchen draussen Katzen (ebd. 8) (eine Verbindung zum Feindbild der Hexen, welche oftmals

von Katzen begleitet werden).
Die Männer in Frenzis Umfeld sind eifersüchtig aufeinander, wenn immer sie einem

von ihnen mehr Aufmerksamkeit schenkt als den anderen. Frenzi scheint ausserdem eine

semiinzestuöse Beziehung zu ihrem Bruder zu haben, der ebenfalls eifersüchtig auf die Männer in
ihrer Umgebung ist.581 Während Tomas' und Frenzis Autofahrt folgen obsessive Beschreibungen

ihrer Brüste (ebd. 17, 22), wobei nicht ganz klar ist, ob dies dem Charakter des Erzählers

zuzuschreiben ist oder allgemein einem latenten männlichen Voyeurismus in der Erzählperspektive.

Wenig später stellt sich heraus, dass Frenzi gleichzeitig Theologin und eine Domina ist.

Tomas erwähnt später gegenüber Frenzis Bruder, dass er Verständnis für die «duplicitad» seiner

Schwester habe (ebd. 37). Tatsächlich wird hier versucht, die Leib-Seele-Dualität von Hure und

Heiliger (Hilmes, 1990, 228) in einer literarischen Figur darzustellen, ein Versuch, der jedoch
nicht wirklich gelingen mag, was weniger an der Figur als an der Perspektive liegt, aus der

Frenzi präsentiert wird. Der Erzähler und Protagonist ist zu sehr mit seinen eigenen Fantasien

beschäftigt, als dass aus Frenzi eine facettenreiche Figur werden könnte. Die «duplicitad» der

Figur dient vor allem dazu, ihre Rätselhaftigkeit (ebd. 42) zu steigern und die Faszination von
Tomas zu wecken.

Schon bevor Frenzis zweite Beschäftigung enthüllt wird, ergeht sich der Protagonist in
entsprechenden Fantasien, zum Beispiel während er mit ihr im Auto sitzt: «Mo jeu patratgel

580 «Schau dir dieses Aas an! [...] Die wollen nicht deinen Schwanz, oh nein, die wollen dein Geld oder andere Vorteile» (VC).
581 Letzteres ist auch bei anderen Femme fatale-Figurationen, vor allem bei Oscar Peer, zu beobachten. So zum Beispiel in

Nozzas d'enviern (Ursulas erster Liebhaber war ihr Halbbruder, Peer 1988, 56) und in Viadi sur cunfin (Saras Bruder

ist geradezu krankhaft eifersüchtig auf die Liebhaber seiner Schwester). Möglicherweise ist das Inzestmotiv aber auch

einfach grundsätzlich ein Thema in Peers Texten. In Hannes macht nämlich der Protagonist (nicht die Femme fatale)

seine ersten sexuellen Erfahrungen mit seiner Schwester (Peer, 2014, 37), dafür erschiesst er am Ende seinen Stiefbruder,
weil er eifersüchtig auf dessen Verhältnis zu seiner Frau ist.



220 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.6 Böse Frauen - arme Männer

zatgei tut auter: che Frenzi carrass ussa ed immédiat il Corsa in toc ella bostga e ch'ella violass

mei sco Demi Moore fa quei cun Michael Douglas en in film»582 (Camenisch, 2001, 19). Hier
wird auf den Film Disclosure angespielt, der bereits zu Beginn dieses Kapitels erwähnt wurde,
da die von Demi Moore dargestellte Figur einer typischen Femme fatale-Figur entspricht, was
auch in der Sekundärliteratur zur Femme fatale entsprechend nachgewiesen wird (Tasker, 1998,
126). Die Domina-Fantasien von Tomas sind jedoch nicht allein auf Frenzi gerichtet, sondern
auch auf andere Frauen, beispielsweise auf Lilian (Camenisch, 2001, 29).583 Gleichzeitig fürchtete

sich der Protagonist während der Beziehung zu seiner Ex-Frau Angi vor zu hartem Sex. Er
wollte ihr nicht wehtun, während sie es gern etwas weniger vorsichtig gehabt hätte (ebd. 32).

In den Reflexionen des Protagonisten über seine vergangene Beziehung zeigen sich

denn auch dessen verborgene Fantasien und Ängste. Ganz offensichtlich gelingt es ihm nicht,
Nähe zuzulassen oder über seine Wünsche zu sprechen. Nur in seinen Büchern kann er das:

Jeu hai tuccau en ina femna scosauda cun dus mauns mo en mes cudischs: il pli fetg

gnanc en Pauli, na, na, denton en Alma, il roman ch'jeu hai mai dau ord mes mauns;

jeu vevel satrau el en tschaler, ord ils egls dad Angi; jeu level buca s'imaginar sia reac-

ziun, sch'ella vess viu quei ner sin alv584 (Camenisch, 2001, 32).

Hier wird eine Poetologie thematisiert, die ein ganz bestimmtes Bild propagiert: das des Schriftstellers,

der seine erotischen, sexuellen Fantasien in seinen Büchern auslebt. Ironischerweise ist
dies der Vorwurf der feministischen Literaturwissenschaft an die meisten Werke mit Femme

fatale-Figurationen. In Frenzi wird also eine Frage thematisiert, die sich am Werk selbst
untersuchen lässt, nämlich inwiefern weibliche Figuren als Projektionsfläche für patriarchale oder

stereotype männliche Fantasien dienen. Manchmal erscheint die Darstellung in Camenischs

Werk denn auch übertrieben provokativ, als würden besagte Vorwürfe bewusst hervorgerufen,

sozusagen um eine Karikatur der Psyche eines Autors zu zeichnen. Folgender Abschnitt zeigt
dies recht plakativ:

In um mira malgrad tut relativamein dabot ils seins dad ina dunna. Aune sehe vus
sevilenteis da quei. Neve, Angi. Ella era en quels graus buca meins reservada che

autras mega-feministas che quitavan ch'ellas vegnien setratgas ora permanentamein dallas

egliadas dad umens. Nua mira du chickboxist, Angi? Pertgei tegns lu aune el?585

(Camenisch, 2001, 17f.).

582 «Ich aber denke etwas ganz anderes: dass Frenzi jetzt sofort den Corso ein Stück in die Büsche fahren, und mich

vergewaltigen würde, wie es Demi Moore mit Michael Douglas in diesem Film macht» (VC).
583 In gewisser Weise wird das spätere Geschehen schon früh vorangekündigt: «Ella dominescha tut miu patertgar sco ina

domina en curom da lac e cun gheisla» (Camenisch, 2001, 13), «Sie dominiert mein ganzes Denken wie eine Domina
in Lack und Leder und mit Peitsche» (VC).

584 «Ich habe eine Frau richtig mit zwei Händen nur in meinen Büchern angefasst: am meisten gar nicht in Pauli, nein,

nein, sondern in Alma, jenem Roman, den ich nie aus den Händen gegeben habe; ich hatte ihn im Keller beerdigt,

weg von Angis Blick; ich wollte mir ihre Reaktion nicht ausmalen, wenn sie das schwarz auf weiss gesehen hätte» (VC).
585 «Ein Mann schaut trotz allem schnell auf die Brüste einer Frau. Auch wenn ihr euch darüber ärgert. Gell, Angi. Sie war

in diesen Dingen nicht weniger reserviert als andere Mega-Feministinnen, die denken, dass sie permanent von Männern
mit ihren Blicken ausgezogen würden. Wohin schaut dein Kickboxer, Angi? Warum hältst du ihn dann noch?» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.6 Böse Frauen - arme Männer

221

In diesem Abschnitt spricht der Protagonist ein bestimmtes Kollektiv an: «Aunc sehe vus se-

vilenteis da quei». Erst danach richtet er sich an seine Ex-Freundin.586 Es ist ziemlich klar, an

wen dieser Abschnitt adressiert ist. An die Frauen, an Feministinnen, die nicht mehr sexualisiert

oder nur aufgrund ihres Körpers wahrgenommen werden wollen, was dem Protagonisten ganz
offensichtlich nicht passt. Bemerkenswert ist, dass er dieses Sexualisieren in diesem Abschnitt
gleichermassen bestätigt wie negiert.

Auch wenn der Protagonist und Erzähler der Meinung ist, die ganze Welt habe sich

gegen ihn verschworen - er geht zum Beispiel präsumtiv davon aus, dass seine Ex immer
negativ von ihm gedacht hat (ebd. 39) - so ist es doch eigentlich umgekehrt. Er nimmt es seiner

Ex-Frau übel, dass sie sich für «programs da computer» interessiert (ebd. 21), für den Erzähler

etwas zutiefst Unkreatives. Weiter kommt hinzu, dass dies eine Domäne ist, die traditionell
eher männlich besetzt ist. Er ist ausserdem beleidigt, weil sie sich nicht für seine Kunst (das

Schreiben) interessiert (ebd. 21, 28), und verdreht dies in einer Weise, in der er sich selbst als

Opfer sehen kann: «Ella odiava quei tratg da mei»587 (ebd. 28). Die Frau (personifiziert durch
die Ex-Frau Angi) wird hier als sadistisch und gemein dargestellt. Sie verlässt ihren Partner und
erzählt diesem auch noch von ihren Liebhabern (ebd. 41). Tomas denkt negativ von ihr und
hat eine vorgefasste Meinung über alle Frauen. Für ihn sind alle Frauen Femmes fatales, auch

Angi (ebd. 10).

Das Muster <Böse Frauen, arme Männer>findet sich in ähnlicher Form noch in zahllosen anderen
Werken.588 Sie alle zu nennen, würde den Rahmen dieser Untersuchung sprengen, jedoch sollen

im Folgenden noch kurz ein paar Beispiele genannt werden, um noch einige vertieftere
Einblicke in die Hintergründe dieser Darstellungen zu geben.

Im Text Melissa (Camenisch, 2001, 97-131), ebenfalls von Silvio Camenisch, zerreist

die Jury um die literarische Figur Emma Knapp das Werk des Schriftstellers Armon Lutz und

prämiert stattdessen den Text einer jungen, gutaussehenden Frau namens Cristina Joos. Sowohl

Cristina Joos als auch Emma Knapp weisen Merkmale einer Femme fatale-Figuration auf.589

Der Name Emma Knapp spielt wohl zum einen auf die feministische Zeitschrift Emma, zum
anderen - wie Riatsch beschreibt - auf die Journalistin Claudia Knapp an, die den Autor
öffentlich kritisiert habe (Riatsch, 2013, 131). Auch beim Namen Armon Lutz könnte es sich um
einen sprechenden Namen handeln. Der Nachname könnte eine Anlehnung an Luzifer sein.

Durch die Lautähnlichkeit von <Armon> und dem deutschen flektierten Adjektiv <armen> wird
aus Armon Lutz ein armer Luzifer, ein armer Teufel.

586 Solche gedanklichen Zwiegespräche kommen in der Erzählung häufig vor. Dabei konfrontiert der Erzähler seine

Ex-Frau mit Vorwürfen, und immer geht er aus diesen Disputen siegreich hervor, wohl nicht zuletzt, weil er ihre

erwarteten Antworten sogleich widerlegen kann (Camenisch, 2001, 39).

587 «Sie hasste diese Eigenschaft von mir» (VC). Viele der Sätze in Frenzi sind von der deutschen Grammatik geprägt oder

scheinen aus dem Deutschen übersetzt: «fatg mirar en tei leu»; «eis vilada ussa sin mei», (ebd. 43), «lu sun jeu ruasseivla»

(ebd. 48).
588 Zum Beispiel in Lasflurs dil di von Arno Camenisch (Camenisch, 2013), in La Jürada von Jon Semadeni (Semadeni,

1967), in abgeschwächter Form in Giacumbert Nau von LeoTuor (Tuor, 1988) oder auch in den meisten bereits

genannten Werken von Oscar Peer (nicht in Eva ed il sonch Antoni, dort sind die Männer generell zu naiv oder

übertrieben dargestellt, um bemitleidet zu werden).

589 Mehr dazu im nächsten Kapitel.



222 3

3.4
3.4.6

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Böse Frauen - arme Männer

Erzählt wird die Geschichte aus der Perspektive von Julia Knapp, der Taufpatin von
Emma Knapp. Diese steht auf der Seite des Schriftstellers Armon Lutz. Seine Geschichte
gefällt ihr viel besser, die Jury um Emma erscheint ihr, seit sie mit dieser gemeinsam zu Abend

gegessen hat, korrupt. Im Wissen um die Hintergründe der Geschichte - Camenisch nutzte
anscheinend die Erzählung, um mit dem bündnerromansichen Literaturbetrieb abzurechnen

(Riatsch, 2015, 151) -, kann man davon ausgehen, dass die Perspektive gewählt wurde, um
eine gewisse Objektivität zu suggerieren. Dies misslingt jedoch aus mehreren Gründen. Zum
Beispiel erscheint die Heftigkeit, mit der Julia auf das Urteil der Jury reagiert, überhaupt nicht
nachvollziehbar, zumal sie den Schriftsteller weder kennt, noch sonderlich an Literatur interessiert

zu sein scheint. Auch sind die Hassfantasien, in die sie sich gegenüber Cristina Joos ergeht,
so formuliert, dass die Darstellung der weiblichen Wahrnehmung schlicht nicht glaubhaft
erscheint. So stellt sich Julia beispielsweise vor, wie Cristina Joos «feuchte Höschen» bekommt,
weil sie vom Juror Sigis den Preis überreicht und drei Küsschen bekommt. Weiter überlegt sie

sich, ob eben dieser Sigis Cristina den Laptop (anstatt in ihre grosse Tasche) nicht lieber in den

Hintern schieben will. Nicht nur die Sprache, sondern auch die Motivik (Penetrationsfantasie,

männlicher Voyeurismus weiblicher Geschlechtsfunktionen) deuten darauf hin, dass hier

hauptsächlich männliche Neid- und Missgunstgefühle im Zentrum stehen, die einer Frau in
den Mund (beziehungsweise in den Kopf) gelegt wurden. Als wäre das nicht genug, wird
suggeriert, dass zwei junge Frauen, die genug davon haben, dass Lutz alljährlich beim Wettbewerb

mitmacht, sein Auto demolieren und eine Schachtel mit Exkrementen darin hinterlassen, als

Preis sozusagen (ebd. 124). Diese beiden Frauen werden von der Protagonistin als oberflächlich
und gemein wahrgenommen. Ausserdem scheinen sich Männer in deren Gegenwart zu
langweilen, was im Text abwertend geschildert wird (ebd. 109, 117). Auch eine Frau, die Julia auf
der Toilette trifft und der Cristinas Text gefallen hat, wird von dieser sexualisiert und als

oberflächlich dargestellt (ebd. 115). Insgesamt werden, abgesehen von Julia, alle Frauen im Text als

böse, intrigante und sadistische Personen beschrieben. Es zeigt sich ein misogynes Frauenbild,
das durch die Wahl einer Protagonistin nur dürftig kaschiert wurde.

Nicht ganz so negativ, aber immer noch problematisch ist das Frauen- und Männerbild
in Cara Laura590 (Camenisch, 1984). Hier sind die Männer so arm dran, dass sie hin und wieder

mal von ihren Frauen wegmüssen, unter Männern sein - «umens drovan quei da temps en

temps [...] quei sentiment d'astgar trer flad puspei ina ga»591 (Camenisch, 1984, 136) - denn
die Frauen nehmen ihnen die Luft zum Atmen.
So ist es denn auch nicht weiter verwunderlich, dass die Männer nur in wenigen dieser

Geschichten bis zum Ende die Armen oder Unterlegenen bleiben. Letzten Endes werden die

Frauen oft dafür bestraft, sich über die ihnen zugewiesenen Schranken hinweggesetzt zu haben

und die Männer unterworfen oder zumindest in ihrem Stolz verletzt haben. In den Analysen

zur Denkfigur der Femme fatale wird oft von der sogenannten Abstrafung der betreffenden
literarischen Figur gesprochen (u.a. White, 2010, 75; Hilmes, 1990, 228). Dies muss nicht zwingend

Tod oder Bestrafung im engeren Sinne bedeuten - oftmals genügt es, wenn die Frau auf
ihren angestammten Platz (unter dem Manne) zurückverwiesen wird. In den oben genannten

590 Mehr zu Cara Laura ebenfalls im nächsten Kapitel.
591 «Männer brauchen das von Zeit zu Zeit, dieses Gefühl, wieder einmal atmen zu können» (VC).



3

3.4
3.4.7

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau und die Feministin

223

Beispielen stirbt Emma Knapp bei einem Autounfall, Laura kehrt zu ihrem Mann zurück (was

durchaus auch als Strafe verstanden werden kann), Angi endet in einer Beziehung mit einem
oberflächlichen Mann, Frenzi verschwindet und Lilian wird ihres Liebsten beraubt.

3.4.7 Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau und die Feministin
Die Diffamierung der Frau ist für die kulturelle Gestaltung der Femme fatale paradigmatisch
(Bronfen, 2015, 38), und gleichzeitig ist sie Ausdruck einer Krise des (herrschenden) männlichen

Selbstbewusstseins (Fülmes, 1990, 32). Im Falle eines gehäuften Auftretens der Femme

fatale (zum Beispiel zur Zeit der Jahrhundertwende) geht die Literaturwissenschaft davon

aus, dass dies als Reaktion auf gesellschaftliche Umwälzungen (wie das Erstarken der

Frauenbewegung und das Fortschreiten emanzipatorischer Bestrebungen) zu verstehen ist (O'Rawe &
Hanson, 2010, 3).

Analog dazu stellt Riatsch in Pathos und Parodie die These auf, dass das frühere Feindbild

der ITexe in neueren literarischen Werken durch das Feindbild der «Emanze» ersetzt wird.
Er bezeichnet sie als die «neuartige Figur der Flexe» (Riatsch, 2015, 147, 149).

Die Verkörperung des Feindbildes der Emanze in literarischen Frauenfiguren lässt sich

vor allem im Werk von Silvio Camenisch beobachten. So zeigt sich in dessen Texten wenn ein
klares Feindbild, nämlich jenes der Feministin und Karrierefrau. Was sich in Melissa am Namen
der Jurorin und in Frenzi an den Tiraden des Protagonisten ablesen lässt (siehe Kapitel 3.4.6),
ist in Cara Laura (Camenisch, 1984) geradezu plakativ - derart plakativ, dass sich die Frage

stellt, ob es sich dabei nicht wieder um eine Kritik an der patriarchalen Perspektive handelt, die
die Feministin als Feindbild sieht.

Im Text findet sich eine Figur, die mit dem Spitznamen «la feminista» (Camenisch,
1984, 63) versehen wird. Sie heisst Silvia und arbeitet im Büro des Protagonisten Herbert. Sie

wird durchgehend aus seiner Perspektive beschrieben und dies nur aufgrund von Äusserlichkei-

ten. Sie trägt kurze Flaare, ist extravagant gekleidet, macht Aerobic und sieht gut aus - entgegen
dem Klischee, dass alle Feministinnen hässliche, vermännlichte Frauen seien, wie im Text gesagt
wird: «Silvia dat in toc dapli sin sesezza. In um drova quei. Ina certa provocaziun, in cudez. Quei
ei normal»592 (Camenisch, 1984, 64), schliesst Herbert. Die Feministin wird somit gleichzeitig
auf- und durch sich selbst quasi wieder abgewertet. Sie entspricht zwar nicht dem stereotypen
misogynen Feindbild, gleichzeitig wird ihr aber vorgeworfen, sich Äusserlichkeiten hinzugeben
und so in gewisser Weise ihre feministische Einstellung zu hintergehen.593 Indem in einem Satz

gesagt wird, sie gebe viel auf sich selbst, im nächsten jedoch, dass ein Mann dies brauche, wird
diese (pop-)feministische, bestärkende Selbstoptimierung sofort wieder entwertet. Silvia ist in
zweierlei Hinsicht dem männlichen Blick unterworfen, nämlich indem ihr vorgeworfen wird,
dass sie sich nach diesem richtet, wenn sie sich extravagant kleidet oder Aerobic macht, aber

auch indem der Blick des Protagonisten, also die Perspektive, sie permanent degradiert oder

entwertet. So zum Beispiel wenn dieser sie fragt «Lesses ti esser in um, Silvia ...?»594 und gleichzeitig

ihre Brüste anstarrt (Camenisch, 1984, 68) oder wenn er sie beim Aerobic beobachtet: «e

592 «Silvia hält ein Stück mehr auf sich. Ein Mann braucht das. Ein bisschen Provokation, ein Anreiz. Das ist normal» (VC).
593 Beispiele für literarische Femme fatale-Figuren, die aktiv die Ziele der Frauenrechtsbewegung unterwandern möchten,

finden sich bereits gegen Ende des 19. Jahrhunderts, unter anderem bei Trollope (Blinderman, 1972, 58).

594 «Willst du ein Mann sein, Silvia?» (VC).



224 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.7 Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau und die Feministin

viu ella, la Silvia; en dies sin ina madrazza satella, serrava e sbargatava ella ritmicamein sias bialas
combas»595 (Camenisch, 1984, 144).

Trotz dieser Abwertungen sieht sich der Protagonist Herbert als moderner Mann. Er
möchte zum Beispiel, dass seine Frau Laura arbeitet (eine modernde Frau arbeite schliesslich ein

paar Jahre),596 eine Aussage, die sie beinahe zum Weinen bringt, denn natürlich will sie eine
moderne Frau sein (Camenisch, 1984, 96). Sie möchte jedoch auch bald ein Kind bekommen, was
sich sowohl in seiner als auch in ihrer Weltsicht nicht mit Arbeiten verträgt (ebd. 95), was seine

Aussage, er sei ein moderner Mann gleich wieder relativiert. Ihm ist jegliches Verständnis für die

Wünsche und Probleme seiner Frau fremd. Als Laura von schlimmen Menstruationsschmerzen

geplagt wird, muss er «tugnar e far per ch'ella levi e fetschi ensolver per el»597 (Camenisch, 1984,

40), und als sie sich unter Schmerzen einschliesst, ist seine grösste Sorge, dass er zu spät zur
Arbeit kommt (Camenisch, 1984, 41). Als er später über Lauras Schmerzen nachdenkt, fallen
ihm lediglich misogyne und machoide Plattitüden ein, zum Beispiel «Ils mais dallas femnas. Ei

quei Pierta dils premgeniturs? Eva. Il paradis. II pumer scumandau [...] La siarp. II puccau. La

scatschada ...»598 (Camenisch, 1984, 43) und: «[...] Ils mais dallas femnas. Mintg'auter gi tucca
ei in'autra. Ei tucca è Silvia, la <feminista»>599 (ebd. 68).

Es mag bemerkenswert erscheinen, dass sich der Text überhaupt eines solchen Themas

annimmt, jedoch mindert die gewählte Darstellungsweise (das mangelnde Einfühlungsvermögen

Herberts), diesen Eindruck. Oder anders gesagt: Für Herberts Perspektive ist es schlüssig,
nicht darüber zu reflektieren, warum seine Frau mit so starken Schmerzen nicht zum Arzt
gehen will. Aus Lauras Perspektive (welche im Text ebenfalls Raum erhält) hätte man hier jedoch

einige Problematiken ansprechen können, die dem Thema mehr Dimensionen verliehen hätten

(Unverständnis von Seiten der Arzte und des Ehemannes bei Menstruationsbeschwerden; das

traditionelle Bild, wonach Frauen stumm zu leiden haben; die Angst, sich durch das Ansprechen

eines Tabuthemas die Blosse zu geben etc.).
An anderer Stelle wird die Feministin vom Protagonisten «entlarvt». Auch ihr Ziel sei

eigentlich die Hochzeit mit einem Mann (ebd. I43f.) und wenn Herbert in einer Zeitschrift
liest: «Feministas ni semplamein femnas emancipadas ein bue mo pli activas en letg, ellas re-

sentan e gaudan è bia bia pli intensivamain ch'autras. - Falliu. Quei ei mo in meini ch'ins ha.

In mitos modern, denton in zun derasau»600 (ebd. 88), so soll damit nicht etwa ausgedrückt
werden, dass Herbert seine vorgefertigten Einstellungen (ja, Fantasien) zu Feministinnen
überdenkt, sondern ihn vielmehr darin bestärken, dass diese eben auch einfach «nur» Frauen wie alle

anderen seien.

595 «[U]nd sieht sie, Silvia; auf dem Rücken auf einer dünnen Matratze, öffnet und schliesst rhythmisch ihre schönen

Beine» (VC).
596 «Ina femna moderna lavura simplamein enzacons onns e ti vul gie bein esser ina femna moderna» (Camenisch, 1984,

96), «Eine moderne Frau arbeitet einfach ein paar Jahre und du willst doch sicherlich eine moderne Frau sein» (VC).
597 «[QJuengeln und beharren, damit sie aufsteht und ihm Frühstück zubereitet» (VC).
598 «Die Frauenleiden. Ist das das Erbe der Vorfahren? Eva. Das Paradies. Der verbotene Apfelbaum [...]. Die Schlange,

die Sünde. Die Vertreibung ...» (VC).
599 «[D]ie Frauenleiden. Jeden Tag trifft es eine andere. Es trifft auch Silvia, die <Feministin>» (VC).
600 «Feministinnen oder einfach emanzipierte Frauen sind nicht nur aktiver im Bett, sie empfinden und geniessen auch

intensiver als andere — Falsch. Das ist nur eine weit verbreitete Meinung. Ein moderner Mythos, jedoch ein sehr

gängiger» (VC).



3

3.4
3.4.7

Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau und die Feministin

225

Es ist somit nicht weiter verwunderlich, dass es aus Herberts Sicht eine Errungenschaft
ist, eine Feministin ins Bett zu bekommen (Camenisch, 1984, I42f.). In diesem Szenario geht

es allerdings nicht nur um eine möglicherweise schwierigere und darum ruhmreichere Eroberung,

sondern auch darum, die Frau wieder an ihren angestammten Platz zu verweisen. Analog
zum Mythos des «Umdrehens» von Lesben oder auch des «corrective rape» soll so die patriar-
chale, heteronormative Ordnung wieder hergestellt werden.

Der Text steckt somit voller Plattitüden über Männer und Frauen und darüber, was
diese brauchen, wollen oder wie sie sind oder sein sollten. Decurtins fasst das in ihrer Analyse

folgendermassen zusammen:

Igl um (Herbert, Marian) vegn stilisaus aschia ad ina persuna adina mo sil sfrac da

cuntentar ses regis, la femna perencunter (Laura) monopplisescha (sic) per ella l'inno-
cenza, la castiadad, la morala ch'ella sto consequentamein suppurtar tochen la mort601

(Decurtins, 1985, 160).

Decurtins beschäftigt sich mit der weiblichen Repräsentanz in Cara Laura (Decurtins, 1985).

Darin schliesst sie folgerichtig, dass Herbert zwar gelernt habe, eine gewisse Emanzipation zu

akzeptieren und respektieren, jedoch nur, wenn diese nicht den Wünschen der Männer
zuwiderlaufe (Decurtins, 1985, 164). Die Frau lasse sich im Text wie ein Kind im Gängelwagen von
den Männern steuern und lenken, während diese die Probleme lösten (Decurtins, 1985, 157).

Laut Decurtins unterteilen sich die Frauenfiguren im Text in zwei Kategorien: 1. «la dunna

attractiva cun giavin sexual»602 (Decurtins, 1985, 158), ein Beispiel dafür wäre Silvia, 2. Laura,
als Gegenpol zur Erstgenannten, verkörpert die Unschuld. Das hier präsentierte Muster ist

typisch für Geschichten, in denen die Femme fatale vorkommt. Im Film Noir wird beispielsweise

oft eine «domesticadet women» in Opposition zur «sexually transgressive femme fatale»

gestellt (Simkin, 2014, 6f.). Letztere wird in Cara Laura durch Silvia dargestellt, jedoch ist
ihre Rolle in der Erzählung nicht von allzu grosser Bedeutung. Sie symbolisiert vor allem all

die Dinge, die Laura nicht hat, die sich Herbert aber wünscht. Gleichzeitig kann anhand ihres

Beispiels festgestellt werden, inwiefern der Feminismus und emanzipatorische Bestrebungen
anhand fiktiver weiblicher Figuren diffamiert werden. Denn obschon Herbert mit seiner

Einstellung nicht als ideal stilisiert wird - im Gegenteil parodieren Beschreibungen wie jene, dass

er quengelt, wenn er sein Frühstück nicht bekommt, während es seiner Frau schlecht geht, das

patriarchale Bild von Männlichkeit -, wird das Feindbild der Feministin dennoch reproduziert.
Letzten Endes lässt sich sagen, dass die patriarchale Perspektive im Text zwar kritisiert wird,
jedoch nicht zugunsten einer Veränderung im Frauenbild. Die Frauenfiguren bleiben in der

Opferrolle beziehungsweise als Feindbild oder als Projektionsfläche dort, wo sie das Patriarchat

seit jeher verortet.

601 «Der Mann (Herbert, Marian) wird zu einer Person stilisiert, die immer nur darauf aus ist, seine Bedürfnisse zu

befriedigen, die Frau hingegen (Laura) monopolisiert die Unschuld, die Reinheit, die Moral, die sie in der Konsequenz
bis zum Tod tragen muss» (VC).

602 Die attraktive Frau, die sexuelle Verlockung» (VC).



226 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.7 Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau und die Feministin

Diese Prozesse erinnern an die Versuche, Frauen, die gleiches Recht auf Wissen und Bildung
beanspruchen, als Blaustrümpfe603 zu diffamieren und sie «mit ausgeklügelter Gehässigkeit auf
die alten Reviergrenzen aufmerksam» zu machen. Das Ziel ist klar: «Frauen sollen in jedem Fall

in einem Ghetto bleiben, damit die Angst, einer gleichrangigen Frau eventuell nicht gewachsen

zu sein, leichter in Lust verwandelt werden kann» (Stein, 1985, 12) - womit man wieder bei

der Femme fatale landet.

Deren enge Verknüpfung sowohl mit der Feministin als auch mit der arbeitenden Frau

ist somit augenscheinlich. Die arbeitende Frau dringt gemäss dem Verständnis der traditionellen

bürgerlichen Rollenbilder in die männliche Sphäre ein. Dadurch ist sie eine Bedrohung,
und deswegen kommen auch bei der literarischen Figur der arbeitenden Frau bestimmte
Mechanismen zum Einsatz, um diese unschädlich zu machen (genau wie bei der Hexe, die gefoltert
und getötet wird, oder wie bei der Feministin, die als Blaustrumpf verunglimpft wird). Der
Motor dieser Bestrebungen ist die Angst um den Verlust der Potenz und Produktivität (Stein,

1985, 20).
Eine Beispiel für die Verunglimpfung einer sich bildenden und arbeitenden Frau findet

sich in der Textsammlung En schurnada von Vic Hendry. Im Text Clara, la catecheta (Hendry,
1983, 67—71) wird eine Frau beschrieben, die sich im Katechismus bildet und stolz von sich

behauptet, diesen gut unterrichten und weitergeben zu können. Der Ich-Erzähler, ein Lehrer,

attestiert ihr daraufhin Narzissmus (ebd. 69, 71). Indem er seine eigene Lehrtätigkeit
herabwürdigt («mussader mediocher»604 (ebd. 70) nennt er sich) kontrastiert er ihre stolze Aussage,
«ch'ella seigi talentada da dar ductrina e sappi dar tschaffen als affons»605 (ebd. 70) und markiert
sie als eingebildet.

Etwas weniger wertend ist der Erzähler in Laparsura (ebenfalls in En schurnada, Hendry,
1983, 79-83). Dieser hat offensichtlich Sympathien für die Protagonistin, eine Ratspräsidentin
(parsura) mit der er ein Verhältnis zu haben scheint. Trotzdem (oder gerade deswegen) muss

er immer wieder betonen, dass sie keine «femna enguorda»606 (ebd. 79) sei, dass sie den Rat

«senza dar ad enzatgi in capetel»607 (ebd. 80) leite. Sie entspricht nicht dem Bild der Femme

fatale, sondern eher den traditionellen Vorstellungen davon, wie eine Frau zu sein hat, und dies

trotz ihrer Rolle als Ratspräsidentin. Mit diesen Aussagen legitimiert der Erzähler im Grunde

genommen seine Beziehung zu ihr. Die Protagonistin selbst erzählt ihm, wie es ist, in einer
Männerwelt bestehen zu müssen: «Ina femna ei cuntinuadamein messa ora ed ils umens stattan
sissu ed envidan ora»608 (ebd. 82), was vom Erzähler unkommentiert bleibt. Am Ende verrät
die Protagonistin, dass sie gern geheiratet hätte (sie ist bereits über 50), stattdessen «prepari
ella il preventiv durant il di e silsuenter studegi ella il pli dad actas dil cussegl» (ebd. 83).
Man kann an dieser Stelle nicht direkt von einer Abstrafung sprechen, jedoch wird auch hier

603 Blaustrümpfe wurden im 18. und 19. Jahrhundert Frauen genannt, die sich für Frauenbildung und Emanzipation
einsetzten und als intellektuell galten. Zur Darstellung der Blaustrümpfe (und ihrer Verbindung zur Femme fatale)

in der Literatur siehe Stein, 1985.

604 «Durchschnittlicher Lehrer» (VC).
605 «Sie sei talentiert im Religionsunterricht und könne den Kindern Freude vermitteln» (VC).
606 «Gierige Frau» (VC).
607 «Ohne jemandem die Leviten zu lesen» (VC).
608 «Eine Frau ist ununterbrochen ausgestellt, und die Männer stehen darüber und schliessen aus» (VC).
609 «Bereite sie das Budget vor und danach studiere sie meistens die Akten des Rates» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.7 Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau und die Feministin

die Meinung propagiert, dass sich Ehe und Beruf für die Frau nicht vereinen liessen. Eine

Entscheidung für den Beruf sei zudem etwas, was von der Frau, letzten Endes (zumindest leise)

bedauert wird.

Ab den 1990er-Jahren trägt die Femme fatale in Filmen oft einen «business suit» (Tasker, 1998,

126). In der rätoromanischen Literatur ist das nicht anders, wie die folgenden Beispiele zeigen:
In Quella che leva marvegl von Silvio Camenisch (Camenisch, 1992, 54-73) wird ähnlich

wie in Melissa eine Frau benutzt, um eine andere zu verteufeln. In gewisser Weise sind sie

beide Karrierefrauen, denn die Erzählung handelt von einer Schriftstellerin, die ihre Kritikerin
in den Selbstmord treibt.

Die Erzählung Emerita aus der Sammlung Sahina von Donat Cadruvi (Cadruvi, 1992a)
kann als weiteres Beispiel für die Diffamierung der gebildeten Frau dienen. Sie handelt von
einer gelehrten Frau namens Emerita (man beachte den sprechenden Namen), die die Männer

um sie herum ausnutzt. Bereits ihre Beschreibung ganz zu Beginn der Erzählung deutet auf ihr
manipulatives Talent hin:

Sia strategia - in de quels plaids ch'era ius vi en siu possess - era anzi quella cheu:

Direger ils auters, trer las hottas tenor igl agen bien pareri, «metter si cavester», sch'ei

fa basegns, sco ella scheva cun bucca rienta, ed aschia arrivar leu nua ch'ei pareva de

cunvegnir. Pia: femna robusta, matta detscharta610 (Cadruvi, 1992a, 95).

Einer der von ihr manipulierten Männer ist ihr Mitbewohner Paulin (man beachte den Diminutiv

im Namen), der in sie verliebt ist, für sie kocht und Blumen bringt, während sie in der

Welt herumreist und Karriere macht.

Die Erzählung ist stark durch die Haltung des Erzählers geprägt, der Emerita nicht
gerade wohlgesonnen ist, wie bereits obiger kurzer Abschnitt zeigt. Es findet sich das Bild der

gelehrten Frau als «monstrum naturae», «da in ihrem weiblichen Körper ein männlicher Geist
denke» (Pormeister, 2003, 114). Diese Vorstellung gründet auf einer ganz bestimmten Interpretation

der Schöpfungsgeschichte, laut der die Urmutter Eva als Zweite erschaffen und als Erste

verführt wurde, weswegen ihr die «Gottebenbildlichkeit» in Abrede gestellt wird. Ein solches

Gedakengut war noch bis weit ins 19. Jahrhundert hinein unter Gegnern der Frauenbildung
verbreitet und wurde als Rechtfertigung für den Ausschluss von Frauen aus den Bereichen

Bildung, Beruf, Lehramt und aus öffentlichen Ämtern benutzt (Pormeister, 2003, 114).

In Emerita findet sich eine Frau, die von diesen Funktionen zwar nicht ausgeschlossen

wurd, deren <Weiblichkeit> jedoch offensichtlich unter diesem <männlichen Geist> zu leiden hat.

Zwar wird sie von ihrem Partner durchaus verehrt, jedoch werden diesem durch seine

Charakterisierung und seine Funktion in der Partnerschaft (er kocht, ist häuslich) gewisse männliche

Eigenschaften abgesprochen. Am Ende scheint er sich auf seine Männlichkeit zu besinnen, er
verlässt sie, wodurch die gebildete Frau am Ende abgestraft wird. Sie ist unglücklich und steht

allein da (Cadruvi, 1992a, 112) - nach traditionellem Geschlechterverständnis wohl eine der

610 «Ihre Strategie — eines jener Worte, das in ihren Wortschatz übergegangen war — war folgende: Die anderen lenken,
die Fäden nach eigenem Gutdünken ziehen, «einen Maulkorb verpassen», wenn es nötig war, wie sie mit einem Lachen

sagte, um so dort hinzukommen, wo es ihr gefiel. Also: robuste Frau, entschlossenes Mädchen» (VC).



228 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.4 Vergleichende Figurenanalysen und Kontextualisierung
3.4.7 Vom Feindbild zur Emanzipationsfantasie? Die Karrierefrau und die Feministin

schlimmsten Strafen für eine Frau. Am Ende kehrt sie gar in ihr Elternhaus zurück. Es findet

also eine Art Re-Domestizierung statt, zumal der Vater sich fragt: «Haiel jeu, il bab della

Emerita, discurriu de ses dretgs e de sias libertads per buc opponer, per untgir las dispetas en

famiglia? Era quei fuss stau pusseivel. Buca tut ei mo toleranza»611 (Cadruvi, 1992a, 116). Womit

indirekt gesagt wird, dass es ein Fehler ist, einer Frau (beziehungsweise der eigenen Tochter)

zu viele Rechte und Freiheiten zuzugestehen. Gerade in Bezug auf Emerita kann die moderne

Karrierefrau somit durchaus als Erbin der Femme fatale bezeichnet werden, wobei natürlich
nicht eine reale Karrierefrau gemeint ist, sondern das literarische Bild von ihr, das Feindbild der

Karrierefrau (Hilmes, 1990, S. XV).
Interessant ist, dass in Emerita betont wird, dass das, was in der Erzählung geschrieben

stehe nicht nur «fantasia digl autur» sei, «Anzi, igl ei la realitad e la verdad de mintga detagl en

fatgs e patratgs de quella veta giuvna»612 (Cadruvi, 1992a, 95). Der Erzähler, der in diesem

Abschnitt mit dem Autor gleichgesetzt wird, behauptet also, Einsicht in die Gedanken der
literarischen Figur Emerita zu haben, wobei deren Gedanken als Realität bezeichnet werden, womit
ein Bezug zu einer real existierenden Person als Grundlage für die Figur Emerita hergestellt
wird. Dadurch entsteht das Paradoxon eines Autors, der in der Lage sein soll, nicht etwa die

Gedanken seiner literarischen Figur, sondern vielmehr einer realen Person zu erkennen (oder
aber durch intensive Recherche Einblicke in dieselben erhalten zu haben). Diese explizite
Verknüpfung von Literatur und Realität dient augenscheinlich dazu, dem Geschriebenen Gültigkeit

und Nachdruck zu verleihen und die Botschaft der Erzählung (eine Frau sollte sich nicht
in die Domäne der Männer wagen) an den Mann (beziehungsweise an die Frau) zu bringen.

Eine ähnliche Botschaft findet sich auch in der Erzählung II Grec von Donat Cadruvi (Cadruvi,
1990b). Zwar wird die arbeitende Frau hier nicht direkt als böse verteufelt, jedoch einzig auf
ihr Aussehen reduziert und dadurch in ihren Fähigkeiten und Qualifikationen abgewertet. In
der Erzählung wird die beruflich als Juristin erfolgreiche Protagonistin fortwährend über ihr
Äusseres definiert. Sie wird in der Kanzlei «Luisa biala» genannt, und die Männer kommen

wegen ihres Aussehens lieber zur Arbeit. Wie bei Emerita übernimmt auch bei ihr Zuhause ein

Mann die traditionelle Rolle der Hausfrau, was von der Gesellschaft nicht akzeptiert wird, dies

aufgrund von Geschlechterklischees, aber auch wegen rassistischer Ressentiments (er ist Grieche)

und klassistischer Unterschiede (er ist Küchengehilfe) (ebd. 18). Er sei nicht gut genug für
sie, sei unter ihrem «Stand», es könne nicht sein, dass er zufrieden sei damit, den Haushalt zu
machen (ebd. 19). Was bei umgekehrten Geschlechterverhältnissen erwünscht wäre, ist hier ein

grosses Problem: «Tgi pomai havess vuliu s'imaginar che quei seigi pusseivel. Pusseivel bein, mo
normal?»613 (ebd. 19). Spannend ist, dass sich hier auch eine Verdrehung der Verhältnisse in der

Titelgebung äussert. In II Grec ist die Frau Protagonistin, im Titel steht jedoch ein Mann, während

in Erzählungen mit Frauen im Titel oft die Männer im Zentrum stehen. Am Ende wird
angedeutet, dass die Beziehung der beiden rein platonisch ist. Diese Sequenz dient jedoch vor

611 «Habe ich, Emeritas Vater, von ihren Rechten und Freiheiten gesprochen, um nicht zu widersprechen, um Streit in

der Familie zu vermeiden? Auch das wäre möglich gewesen. Nicht alles ist nur Toleranz» (VC).
612 «Fantasie des Autors», «Sondern es ist die Realität und Wahrheit jedes Details in Fakten und Gedanken dieses jungen

Lebens» (VC).
613 «Wer hätte sich vorstellen wollen, dass dies möglich ist. Möglich ja, aber normal?» (VC).



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.5 Fazit: Der männliche Blick und wie diesem der Spiegel vorgehalten wird

allem dazu, das Geschwätz der noblen Gesellschaft zu verurteilen, in der sich Luisas Eltern

bewegen. Der Einzige, der laut Erzählinstanz von diesem Geschwätz auszunehmen ist, ist Luisas

Vater. So nimmt die Affäre «sia fin usitada»614 (Cadruvi, 1990b, 21), was wohl bedeuten soll,
dass die Beziehung irgendwann unspektakulär zu Ende geht, wie eine solche Beziehung eben zu
Ende gehen muss: «Pervia d'in Grec haveva ei buca duvrau dar morts»615 (ebd. 21).

Es gibt jedoch auch literarische Texte, in denen die arbeitende Frau nicht abgewertet wird.
Einer der ersten Texte, der die arbeitende Frau nicht einfach als monströs abtut und abstraft, ist

Tamfitsch von Anna Pitschna Grob-Ganzoni (Grob-Ganzoni, 1967).616 Die Erzählung handelt

von einer Familie, deren Kinder auf die schiefe Bahn geraten, nachdem die Eltern ein Hotel
beziehungsweise eine Pension eröffnen. Dabei wird jedoch die mangelnde Präsenz des Vaters

ebenso kritisiert wie die Abwesenheit der Mutter (Riatsch & Walther, 1993b, 576). Ausserdem

scheint es in der Liebe und Sexualität auch besser zu laufen, seit die Mutter arbeiten kann

(Grob-Ganzoni, 1974, 81). Eine solche Darstellung als Emanzipationsfantasie zu bezeichnen,
würde wohl zu weit gehen, sie stellt jedoch einen grossen Schritt in diese Richtung dar. Mit
Anna Pitschna Grob-Ganzoni habe das «Beschreiten neuer Wege im Hinblick auf das Selbstverständnis

der Frau» begonnen, stellt Walther in ihrer Analyse des Textes fest (Riatsch & Walther,
1993, 610).617

Wo diese Wege in Bezug auf die Denkfigur der Femme fatale hingeführt haben, zeigen unter
anderem die analysierten Texte von Fabiola Carigiet, Pia Valär, Flurina Badel, aber auch Leo Tuor
und Flurin Spescha. Gerade bezüglich der arbeitenden Frau beziehungsweise der Karrierefrau
bleibt noch zu sagen, dass deren Rolle, wie es auch bei Tamfitsch und in den Werken Leontina
Lergier-Cavizeles geschieht, beinahe öfter in Beziehung zur Denkfigur Mutterschaft als in
Beziehung zur Denkfigur Femme fatale zu setzen ist. Wo die von Grob-Ganzoni neu beschrittenen

Wege hingeführt haben, ist deswegen im nächsten Kapitel unter anderem in der Analyse zu La
racolta dals siemis von Claudia Cadruvi nachzulesen.

3.5 Fazit: Der männliche Blick und wie diesem der Spiegel vorgehalten wird
Die vorangehenden Untersuchungen haben gezeigt, dass die literarischen Wiedergängerinnen
der Denkfigur Femme fatale, die sich in der rätoromanischen Literatur finden lassen, in
vielfältiger Art und Weise bestimmte Vorstellungen und Ängste, aber auch Themen und Motive
aufnehmen, die für die Rumantschia von Bedeutung sind.

Der Umstand zum Beispiel, dass so viele Femme fatale-Figurationen nicht nur fremd,
sondern auch deutschsprachig sind (u. a. La Jürada, La legenda dal Laifop, Flur da sted), kann
auf die Verdrängung der rätoromanischen Sprache durch das Deutsche und auf die damit
einhergehenden Ängste zurückgeführt werden. Obwohl die fremde Frau auch in anderen Literaturen

614 «Ihr übliches Ende» (VC).
615 «Wegen eines Griechen brauchte es keine Toten zu geben» (VC).
616 Der Text erschien erstmals im Sammelwerk Prosa rumantscha / Prosa romontscha (1967) und wurde mit einem Preis der

Neuen Bibliothek Schweiz (NBS) ausgezeichnet. 1974 wurde er in überarbeiteter Form als Monografie wiederaufgelegt
(Grob-Ganzoni, 1974).

617 Mehr zu Tamfitsch in Kapitel 5.4.8.



230 3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive
3.5 Fazit: Der männliche Blick und wie diesem der Spiegel vorgehalten wird

und Kulturen ein typisches Feindbild ist, das die Denkfigur der Femme fatale formt, so

erweitert die rätoromanische Literatur dieses Feindbild somit doch um sprachpolitische Aspekte.
Weiter bekommt die literarische Figur der Verführerin als typische Figuration der Femme

fatale im subversiven Spiel mit dem in der rätoromanischen Literatur sehr präsenten (und männlich

dominierten) Thema der Jagd eine neue Bedeutung. Das Motiv der Jagd auf den Mann dient
einer Art emanzipatorischen Wiederaneignung der Rolle der Verführerin (Chatscha, Frau Fraud).

Die Aufnahme und Weiterverarbeitung bekannter rätoromanischer Legenden führt
ebenfalls zu einer Modifikation der Denkfigur, zum Beispiel wenn eine Bergnymphe einen

Jäger verführt, um ihre persönliche Freiheit zu erlangen, woraufhin er die seinige verliert (// bov

da Lavàz), wenn das Feindbild der Flexe mit der Figur der Grossmutter und einer historischen

Kämpferin vermischt wird (Onna Maria Tumera, resp. Die Wölfin / La Luffa) oder wenn eine

Erzählung um eine Hexe die Hexenverfolgung thematisiert und die Stereotypen, die mit dem

Feindbild der Hexe einhergehen Stereotype auf Basis historischer Quellen demonstrativ-suggestiv

<reproduziert> und damit im Grunde reflektiert (La stria da Dentervals).
Der Umstand, dass gerade bei jenen Figurationen, die traditionelle Verkörperungen

der Femme fatale subversiv unterwandern, nur Beispiele aus Kurz- und Kürzestprosa gefunden
werden konnten, lässt sich möglicherweise darauf zurückführen, dass Schreibende, die für die

Schöpfung solcher Texte prädistiniert wären, oftmals Frauen sind, die jedoch aus bereits

genannten Gründen (Mehrfachbelastung durch Familie und Beruf, Konfrontation mit Vorurteilen

zum weiblichen Schreiben, fehlende Förderung oder fehlende Vorbilder) wenn dann eher

zum Verfassen kürzerer Texte tendieren oder gar nicht erst schreiben.

Generell drücken die Femme fatale-Figurationen in der rätoromanischen Literatur nicht nur
die Ängste und Vorstellungen einer sprachlichen Minderheit aus, sondern auch ganz typisch die
diffusen Ängste der Machttragenden (der Männer) (Stein, 1985, 12). Dies insbesondere wenn
in ihrer Darstellung ein traditionelles Bild idealisiert wird oder sie für ihre Rollenverstösse

abgestraft werden, wie zum Beispiel die literarischen Figuren, die dem Feindbild der Feministin
oder der Karrierefrau entsprechen.

Solche Figurationen können auch als Antwort auf bestimmte gesellschaftliche Tendenzen

verstanden werden. In Bezug auf die rätoromanische Literatur lässt sich eine Häufung der

Figur der bösen Karrierefrau und Feministin in den 80er- und 90er-Jahren feststellen, was sich

mit dem Auftauchen feministischer sowie gender- und literaturwissenschaftlicher Fragestellungen

und Diskussionen in der Rumantschia während dieser Zeit deckt (siehe u.a. Kapitel 1.2.2

und 2.1.8). Dass diese Kritik als Bedrohung der männlichen Deutungshoheit und literarischen

Vormachtstellung empfunden wurde, ist durchaus nachvollziehbar. Jedoch lassen sich diese

Häufungen auf die Publikationen einiger weniger Autoren (vor allem Silvio Camenisch, Donat
Cadruvi und auch Oscar Peer) zurückführen. Anhand dieser Darstellungen von einem generell

misogynen oder frauenverachtenden Bild in der rätoromanischen Literatur dieser Zeit zu

sprechen, würde zu weit gehen, zumal sich in einigen Werken dieser Zeit (auch in den Werken
Silvio Camenischs618) durchaus auch Kritik an der patriarchalen Sichtweise findet.

618 Mehr dazu auch in Kapitel 4.4.2.



3 Die Femme fatale: Projektion und Perspektive 2*31
3.5 Fazit: Der männliche Blick und wie diesem der Spiegel vorgehalten wird

Wie eingangs dargelegt, dominiert in den meisten Erzählungen, die eine Femme fatale-Figuration

beinhalten, ein männlicher Blick auf die Femme fatale-Figur - dies durch die Erzählinstanz

(den meist männlichen Erzähler) oder durch die Darstellung der Sicht anderer männlicher
literarischer Figuren in der Erzählung. In Eva ed ilsonch Antoni wurde dies eingehend thematisiert.
Diese Art der Darstellung findet sich jedoch auch bei den Autoren Silvio Camenisch und Donat
Cadruvi und in vielen Werken von Oscar Peer. Der <male gaze>, der männliche Blick kann also

als Charakteristikum einer Femme fatale-Figuration bestätigt werden.

Umso interessanter ist es, wenn mit dieser Darstellungsweise gebrochen wird, wie in
Leontina Lergier-Caviezels Nus duas, aber auch in den beiden oben erwähnten kurzen

Erzählungen zur Männer jagenden Frau. Fiier erfährt die Denkfigur der Femme fatale nicht nur eine

Erweiterung, nein, indem dem männlichen Blick durch die Perspektive der Frau der Spiegel

vorgehalten wird, wird dieser geradezu verkehrt. Die literarische weibliche Figur dient nicht
mehr dazu, die Wünsche und Ängste der Männer darzustellen, sondern im Gegenteil jene der

Frauen.


	Die Femme fatale : Projektion und Perspektive

